Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Karl Barth : la grace et le sérieux : détresse et promesse de la
prédication chrétienne en modernité liquide

Autor: Antier, Guilhen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 229-245

KARL BARTH: LA GRACE ET LE SERIEUX

Détresse et promesse de la prédication chrétienne en
modernité liquide

GUILHEN ANTIER

Résumé

Relisant « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », la célébre
conférence de Barth (1922), on en dégage trois axes en vue de tester la
pertinence de la prédication chrétienne dans une modernité liquide prompte a
évacuer de I'horizon humain la question du réel. On s’intéresse d’ abord au rap-
port entre I Ecriture comme donnée consistante et la Parole comme événement
immaitrisable dans un contexte marqué par la tentation identitaire. On aborde
ensuite la notion de grdce comme expression du mystére que I'étre humain
demeure pour lui-méme, en lien avec la problématique anthropologique de
Uinstitution du sujet. On développe enfin la catégorie du sérieux en explicitant
son héritage kierkegaardien et en invitant la prédication chrétienne a se lester
d’'une certaine gravité permettant de cultiver le sens de I'impossible, seul a
méme de féconder le champ des possibles.

«“Mon joug est aisé et mon fardeau léger”.
C’est seulement pour que nous sachions que ceci est vrai
que nous devons prendre sur nous le joug et le fardeau. » !

On entend ici, et avec une pleine conscience du caractére extrémement
partiel et méme partial de I’entreprise, redéployer certains motifs de la
théologie de Barth qui paraissent pertinents aujourd’hui, face aux défis
que doivent affronter les Eglises chrétiennes, le culte chrétien et, plus
précisément encore, la prédication chrétienne. Or la prédication ne constitue
jamais un exposé détaché de la personne du prédicateur, de méme que
la théologie est toujours «une histoire qui s’inscrit dans la chair et le
sang, dans I’existence et I'action d’un étre humain: le théologien ». Barth

I Karl BARTH, « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », in : Parole
de Dieu et parole humaine, Paris, Les Bergers et les Mages, 1934, p. 147.

2 K. BartH, Introduction a la théologie évangélique, Genéve, Labor et Fides,
1962, p. 53.



230 GUILHEN ANTIER

n’a jamais fait mystére de lI'enracinement ecclésial de son «existence
théologique», qu’il qualifie d’«existence dans I’Eglise, et cela en qualité
de prédicateur et d’enseignant de ’Eglise par vocation»?3. Et c’est bien la
situation de «détresse et promesse de la prédication chrétienne»* qui a
constitué le point de départ de son ceuvre culminant dans la Dogmatigue
ecclésiale (cet adjectif ayant été, non sans conséquences, purement et
simplement retiré du titrage de I’édition en langue francaise de la Kirchliche
Dogmatik).

Qu’il s’agisse donc de la prédication comme événement de parole in actu
ou de la théologie comme examen scientifique du langage (biblique et
doctrinal) partie prenante de cet événement, on n’a jamais affaire a du
discours qui fonctionnerait dans une prétention a la pure objectivité car
il y a toujours un sujet qui y est impliqué. La pensée de Barth, que I'on
dit souvent méfiante vis-a-vis des excés d’une subjectivité dérivant vers le
subjectivisme, au point de la présenter comme un objectivisme théologique,
nous parait au contraire accorder une grande place a la subjectivité. Que
Barth se montre, parfois férocement voire injustement (et souvent au prix
de grands malentendus), critique vis-a-vis d’une certaine conception de la
subjectivité — comme en témoigne son débat récurrent avec Schleiermacher
mais aussi Bultmann® — ne signifie certainement pas que la subjectivité
ne trouve aucun écho dans ses préoccupations ni aucune place dans sa
réflexion théorique.

Parmi les différentes facettes de la pensée barthienne de la subjectivité
articulée au souci de la prédication, c’est a la catégorie du sérieux que nous
proposons de nous intéresser. L’héritage de Kierkegaard est patent, et il
nous reviendra de le mettre en lumiére. Nous verrons qu’au sérieux qui
caractérise la position du sujet dans I’acte de la prédication correspond la
grdce comme événement de Dieu se manifestant a travers cet acte. La grace
et le sérieux se correspondent et se répondent comme les poles théologique
et anthropologique d’une méme situation : celle du culte chrétien dans sa
réalité non seulement facticielle mais institutionnelle. A vrai dire, nous
verrons qu’il n’y a pas a opposer les deux car Barth déploie, et permet
de redéployer, une dialectique vivante entre I'événement et I'institution
susceptible de rencontrer et d’interroger certaines composantes de notre

3 K. BartH, « Theologische Existenz heute ! », Zwischen den Zeiten B 2 (1933),
p- 4, cité par Eberhard JUNGEL, « La vie et I'ceuvre de Karl Barth », in : Pierre GISEL
(éd.), Karl Barth. Genése et réception de sa théologie, Genéve, Labor et Fides, 1987,
p- 16.

4 «Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 127-159.

3 Cf. a ce propos Christophe CHALAMET, Théologies dialectiques. Aux origines
d’une révolution intellectuelle, Genéve, Labor et Fides, 2015.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 231

«modernité liquide»®, si hostile & I’endroit de tout ce qui ressemble de
prés ou de loin a4 de l'institution. C’est qu’il se joue en ce point la condition
méme de I’humain dans son étre-institué, ce qui ne va pas sans une certaine
référence a une dimension qu’il faut bien qualifier de solide, et que la
prédication chrétienne — du moins dans sa conception barthienne — incarne
a sa fagon, Mais on s’apercevra que « solide » et « liquide » sont des adjectifs
susceptibles d’étre interprétés trés diversement, et qu’il est des liquidités
qui masquent une forme de rigidité mortifére, ainsi que des solidités qui
recélent un potentiel dynamique et vivifiant. Plutdt que nous disperser dans
I'immense ceuvre barthienne au risque de nous y perdre, nous choisissons de
privilégier — sans exclusive toutefois — la conférence de 1922, déja évoquée,
intitulée « Détresse et promesse de la prédication chrétienne ». Bien que prés
d’un siécle nous sépare de ce texte, et que le monde du début du xxi° siécle
n’ait & maints égards plus rien a voir avec celui du début du xx° siécle, nous
tenons que linterpellation qui y résonne peut encore nous concerner au
premier chef, I’enjeu étant de pouvoir «utiliser de nouveau le grand mot
“Dieu” avec sérieux, de maniére responsable et en lui donnant tout son
poids»’ —ce qui ne va pas de soi en un temps ou le mot d’ordre est la
légereté, voire ’apesanteur. Mais également en un temps ou le sérieux est
souvent confondu avec le ressentiment jusqu’a prendre parfois le visage de
I’horreur. Trois axes seront développés.

1. La parole

Le dispositif de la prédication dans le cadre tout a fait ordinaire du
culte dominical est celui de «’homme en chaire, qui a devant lui la Bible,
pleine de mystéres, et les tétes, pleines de mystéres elles aussi»®. On
pourrait ajouter que ’homme en chaire constitue aussi, pour lui-méme,
un mystére, comme Barth le dit & propos du théologien académique’.
Précisons d’emblée que la catégorie de mystere telle que Barth y a recours
n’appelle a aucun sacrificium intellectus. Il n’est pas question, face a la tache
de la compréhension, d’agiter le chiffon rouge de la « foi du charbonnier » '
pour détourner I’attention de la raison et discréditer par 1a le travail critique
de la pensée, au contraire : le mystére, qui exprime phénoménologiquement

6 La notion est empruntée & Zygmunt BAUMAN, La vie en miettes. Expérience
postmoderne et moralité, Paris, Hachette, 2003 ; L’amour liquide. De la fragilité des
liens entre les hommes, Rodez-Paris, Rouergue-Chambon, 2004 ; La vie liquide, Paris,
Arthéme Fayard-Pluriel, 20132,

7 K. BARTH, « Postface sur Friedrich Schleiermacher », in : La théologie protes-
tante au dix-neuvieme siécle, Genéve, Labor et Fides, 1969, p. 448.

8 «Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 133.

? Cf. K. BARTH, Introduction a la théologie évangélique, op. cit., p. 58.

10 1bid., p. 79.



232 GUILHEN ANTIER

la fagon dont I’étre humain est bouleversé jusqu’aux tréfonds de lui-méme
par la rencontre avec Dieu, est ce qui suscite le travail de la théologie comme
intellectus fidei 1 Le suscite et le contrarie dans le méme mouvement, car
sans cesse le théologien court aprés son objet, s’efforgant de le saisir, et
sans cesse son objet lui échappe, de telle sorte que ce soit le théologien qui
se découvre toujours a nouveau saisi par son objet, I'objet devenant alors le
véritable sujet de la théologie. Ce qui pousse Barth a faire de I’étonnement
la premiére vertu de I’existence théologique: «Je deviens, suis et reste un
inconnu, un autre, un étranger pour moi-méme lorsque — et cela se produit
des que j’ai affaire a la théologie — je suis rendu capable de m’étonner en
face du miracle de Dieu.» !> Le théologien qui deviendrait transparent a
lui-méme, qui ne serait donc plus, pour ainsi dire, aliéné, ne serait plus
théologien et ne s’occuperait plus de théologie (ce serait autre chose qui
fonctionnerait sous ces noms). /dem, cela va de soi, pour le prédicateur et
la prédication. En d’autres termes, le dispositif de la prédication convoque
les différents acteurs (le prédicateur, I’'assemblée et méme le texte biblique)
autour d’un point qui échappe radicalement, disons un point de réel qui fait
butée ou trouée, de sorte que le culte se déroule a scéne ouverte (comme on
dirait « a ciel ouvert »). Ainsi le prédicateur ne préche-t-il pas a partir d’une
position de surplomb, comme s’il détenait un savoir que les autres n’ont
pas et se proposait de le leur délivrer pour combler les failles de leur propre
savoir, mais il préche a partir d’un non-savoir qui est comme la condition
de possibilité pour que survienne I’événement de Dieu.

Ce non-savoir concerne au premier chef le prédicateur et I’assemblée,
mais également, on I’a signalé, le texte biblique lui-méme. Si la Bible est
«pleine de mystéres », dit Barth, c’est qu’elle ne s’identifie pas sans autre
avec la Parole de Dieu dont elle est seulement — mais ce « seulement » n’est
pas péjoratif — le témoin (2 I'image du Jean-Baptiste de la Crucifixion
de Griinewald désignant de son doigt disproportionné un Autre que
lui-méme'?). 11 y a ici tout un registre du Tiers ou de la ternarité a
considérer. Sans pouvoir nous y attarder, notons que chez Barth, le
caractére central et déterminant de 1’Ecriture comme support ou vecteur
de la révélation n’aboutit pas a un biblicisme littéraliste, encore moins
a un fondamentalisme'*. Proclamer I'infaillibilité des auteurs bibliques
et donc postuler I'inerrance biblique serait «les priver de leur humaine
condition et [...] tomber dans le docétisme»'®, c’est-a-dire pécher par
défaut d’incarnation. Contre ce docétisme scripturaire et la doctrine de

. ibid., p. 69-76.

12 fpid., p. 60.

3 Cf. K. BArTH, Dogmatique, 1/1*, t. 1, Genéve, Labor et Fides, 1953, p. 108.

14 Pour une étude détaillée, cf. Benoit BOURGINE, L'herméneutique théologique
de Karl Barth. Exégése et dogmatique dans le quatriéme volume de la Kirchliche
Dogmatik, Leuven, University Press-Peeters, 2003.

15 K. BARTH, Dogmatigue, 1/2***, t. 5, Genéve, Labor et Fides, 1953, p. 52.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 233

I'inspiration littérale qui en procede, Barth soutient que c’est exclusivement
en tant que parole humaine, rien qu’humaine et trop humaine, que la Bible
peut prétendre au statut de Parole de Dieu —encore que le terme statut
soit inapproprié ici, avec ce qu’il comporte de connotation statique. Car
c’est seulement dans 'événement de la révélation, événement par définition
imprévisible et ponctuel dont la cause est le «sans cause» de la liberté
de Dieu (dans sa fonction de Tiers), que 1’Ecriture humaine peut advenir
comme Parole de Dieu. La Parole de Dieu se cache dans ’humanité de
I’Ecriture. Au dire de Barth, c’est la doctrine de la théopneustie émanant de
I’orthodoxie protestante du xvi® siecle qui a rendu inaudible en modernité
laffirmation (authentiquement évangélique pour lui) selon laquelle 1a Bible
est la Parole de Dieu. Précisément parce que I’Ecriture ne peut étre la Parole
de Dieu qu’en la devenant toujours & nouveau — or c’est justement cette
dimension du devenir ou de I'advenir qui est niée par 1'orthodoxie, qui
défend une conception fixiste de I'identité entre Ecriture et Parole, et par
conséquent une conception rigide de I'identité croyante (puisque celui qui
posséderait la Parole dans I’Ecriture en posséderait la vérité et, par 13, se
posséderait lui-méme).

Ces précisions ont toute leur importance, nous semble-t-il, en un temps
ou le recours aux textes fondateurs, religieux en I'occurrence, est supposé
remédier au sentiment de «sans fond» ou d’errance qui, selon Zygmunt
Bauman, s’est emparé de I'individu déterritorialisé des sociétés liquides
dominées par un impératif d’efficacité immédiate, donc d’adaptation per-
manente aux évolutions du marché. Pris dans un mouvement constant qui
menace de I’engloutir s’il se montre incapable de nager avec le courant,
I’individu est soumis a une injonction exténuante de flexibilité et de perfor-
mance, sous peine de se retrouver parmi les perdants de la mondialisation.
Car selon Bauman, si nous sommes a I’ére du flux, du fluide, du rentable,
nous sommes également a 1’ére du jetable — et ’obsolescence ne concerne
pas que les objets, mais aussi et plus gravement les sujets: « On est obligé
de courir aussi vite qu’on peut pour rester au méme endroit, a I'écart de
la poubelle ou les derniers sont condamnés & atterrir.»'® Il n’est alors
pas surprenant que ce perpetuum mobile nourrisse par réaction un désir
d’installation, une quéte d’identité, bref des tentatives de reterritorialisation
plus ou moins fantasmée du sujet, jusqu’a exhumer, au besoin, racines
chrétiennes et vérités bibliques. Le prix a payer est élevé car, comme le
remarque encore Bauman, I'insécurité subjective subie par 'individu des
sociétés néolibérales génére une « obsession sécuritaire » |7 dont le caractére
policier dépasse largement le niveau des conduites de I’Etat jusqu’a infiltrer
le champ de I'intime et donc le religieux. Le fondamentalisme contemporain

16 Zyemunt BAUMAN, La vie liquide, op. cit., p. 10.
17 Cf. Z. BAUMAN, Le présent liquide. Peurs sociales et obsession sécuritaire,
Paris, Seuil, 2007.



234 GUILHEN ANTIER

ressortit de cette logique-la : véritable police du sens, il convoque le texte
(biblique ici, coranique ou autre ailleurs) comme une machine a fabriquer
de I'identité de maniére a la fois défensive et agressive, cause de repli sur
soi1 et d’exclusion de 'autre pouvant rapidement dégénérer en violences de
toutes sortes '8, L’individu liquide cherche a se solidifier en s’accrochant a
une Ecriture sainte hypostasiée : croyant échapper a la noyade, il se brise
sur le récif.

Plutot que de racines chrétiennes, il serait alors plus judicieux de parler
avec Frangois Jullien de «ressources chrétiennes»!”: 1a ou la notion de
racines fait fallacieusement miroiter un retour a une identité invariablement
identique a elle-méme qu’il faudrait sauvegarder envers et contre tout, et
surtout envers et contre tous, la notion de ressources permet de puiser dans
un héritage a disposition de tous des possibilités de sens insoupgonnées
jusque la, en vue de féconder I'existence et la pensée de chacun. Il nous
semble que, méme si Barth ne I'exprimerait certainement pas en ces termes,
la notion de mysteres (dont la Bible est pleine) rencontre celle de ressources
telle qu’ici évoquée. Si I’Ecriture constitue bien une réalité solide dans
son existence méme comme texte canonique, comme corpus circonscrit et
sanctionné par 'institution ecclésiale?, et si en cela elle remplit elle-méme
une fonction institutionnelle ayant vocation a résister au nivellement de
toutes choses dans le grand magma indifférencié de la société liquide, il n’en
demeure pas moins que, articulée d’une part a la tradition, d’autre part au
«témoignage intérieur du Saint Esprit », elle ne regoit son caractére vivant
et vivifiant de Parole que dans un procés herméneutique constitué par un
jeu de différences et d’écarts (entre Ecriture et tradition, Ecriture et Eglise,
lettre et Esprit, etc.)?!. De la sorte, I’Ecriture offre un lieu, un site, a la
possibilité de I’événement de Dieu, mais elle ne contient pas cet événement
et ne s’identifie pas avec lui. La prédication, quant a elle, constitue I’occasion
de cet événement.

18 Sur ce point, ¢f. Guilhen ANTIER, « Le fondamentalisme comme pathologie de
Porigine », Cahiers d'études du religieux. Recherches interdisciplinaires [en ligne] 18
(2017), mis en ligne le 10 septembre 2018 ; URL: http://journals.openedition.org/
cerri/1848

19 Cf. Frangois JULLIEN, Ressources du christianisme, Paris, L’Herne, 2018.

20 Encore que la question se pose de savoir a quelle Ecriture on se référe, quel
canon, quelle institution ecclésiale! Les canons scripturaires varient en fonction des
confessions chrétiennes (canons catholique, protestant, orthodoxe, éthiopien...), ce
qui indique une différence originaire du christianisme d’avec lui-méme et invalide
I'idée méme d’une identité chrétienne.

21 Nous partageons ici les vues de Pierre GiseL, « Qu’est-ce que réformer une
religion? L’exemple de la Réforme protestante», in : Pierre Giser, Jean-Marc
TEtaz (dir.), Revisiter la Réforme. Questions intempestives, Lyon, Olivétan, 2017,
p. 182-185. Cf. également Pierre GiseL, Croyance incarnée. Tradition, Ecriture,
canon, dogme, Geneéve, Labor et Fides, 1986.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 235
2. La grice

C’est du moins ce que suggére 'affirmation suivante de Barth : « Lorsque,
le dimanche matin, les cloches sonnent, appelant a I'Eglise fidéles et
pasteurs, il est certain qu’elles expriment /"attente d’'un événement important,
significatif, décisif méme. » 2% L’existence, et méme la permanence, la survie,
la persévérance dans son étre de l'institution ecclésiale, ne valent qu’en
regard de cette attente d’'un événement —événement qui a nom pour
Barth en la circonstance: « Dieu est présent»?>. L’expression est bien
entendu chargée d’ambiguités et il s’agit d’en éclairer, méme bri¢vement, la
signification. Deux précisions sont aussitot & apporter : premiérement, entre
'attente de 1’événement de Dieu et cet événement lui-méme demeure un
écart qui correspond a la différence qualitative infinie qui subsiste toujours
selon Barth entre Dieu et I’étre humain (Barth ne renoncera jamais a ce
principe de rupture, méme s’il I'inscrira de maniére plus nuancée dans une
continuité, notamment en développant le théme de I"humanité de Dieu®*);
deuxiémement, la notion d’événement (Ereignis) est corrélée a celle de
révélation (Offenbarung) — on sait le caractére central de ces deux notions
dans le Romerbrief ala méme époque —, or comme le note Anthony Feneuil,
«le terme de révélation désigne presque, pour Barth, 'opposé de ce que
’on entend couramment par-1a, a savoir ’absence de tout lieu ou de toute
chose susceptible de contenir par soi-méme la vérité divine, puisque celle-ci
ne se donne que si Dieu fait en sorte qu’elle se donne »**. De méme que la
Parole de Dieu est cachée dans I’Ecriture, Dieu est caché dans sa révélation,
il se révéle en tant que le Dieu caché. En d’autres termes, I'événement de la
présence de Dieu ne peut étre que la présence de Dieu comme événement,
c’est-a-dire que Dieu n’est jamais présent comme une réalité substantielle,
localisable, objectivable dans une expérience, un texte ou une institution
(méme si I’on ne voit pas comment, sans ces éléments humains, ’événement
de Dieu aurait la moindre chance de concerner qui que ce soit — c’est tout le
débat, il est vrai souvent faussé par la polémique, avec Brunner, mais aussi
Tillich et Bultmann, autour du « point d’ancrage »2°).

22« Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 133.

2 Jbid., p. 136.

24 Cf. K. BARTH, L’humanité de Dieu, Genéve, Labor et Fides, 1956. Sur la
question de savoir sl faut considérer ce texte comme un tournant, une rétractation
ou une clarification rétrospective dans I’ceuvre du théologien balois, ¢f. Denis
MULLER, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005, p. 107-113.

23 Anthony FeneuiL, « Théologie et sciences des religions: I'apport de Karl
Barth», Cahiers d’études du religieux. Recherches interdisciplinaires [en ligne] 15
(2016), mis en ligne le 15 février 2016, consulté le 5 octobre 2018; URL:
http://journals.openedition.org/cerri/1484

26 Cf. notamment Emil BRUNNER, « Die Frage nach dem “Ankniipfungspunkt”
als Problem der Theologie», in: Ein offenes Wort, vol. 1, Ziirich, Theologischer



236 GUILHEN ANTIER

En bref, I'’événement de Dieu ne constitue pas un savoir mais une
rencontre, la présence de Dieu ne fonde pas une assurance mais une mise
en question radicale?’. Le paradoxe est que, comme dit Barth, «la question
est la réponse» 2, Présence de Dieu n’est pas preuve de Dieu, ¢’est méme
tout le contraire: ne peut recevoir le «oui» de Dieu, le grand «oui» de
la grace, que ’homme qui est passé par le «non» de Dieu exprimé dans
son jugement. Non pas au sens ou il faudrait d’abord passer par le « non»
avant de pouvoir accéder au «oui», comme dans un processus d’ascese
ou de dépouillement volontaire (cela reviendrait pour Barth a croire en sa
propre foi au lieu de croire en Dieu, en la foi que Dieu donne?”), mais au
sens ou le «oui» et le «non» sont les deux faces d’un méme événement,
exactement comme le ressuscité n’est autre que le crucifie. C’est donc la
grace qui est le jugement, de méme que c’est Dieu qui dépouille 'homme
de toute prétention a mettre la main sur Dieu, en se révélant a ’homme
comme le Dieu qui demeure fondamentalement soustrait a toute révélation.
La possibilité de Dieu ne se réalise que sous la forme de I'impossibilité
humaine, ce qui signifie également que ’homme #ne se regoit lui-méme dans
sa vérité devant Dieu que lorsqu’il se perd dans sa vérité devant lui-méme.
Ce n’est donc pas seulement la prétention a mettre la main sur Dieu qui est
tenue en échec par la révélation, c’est aussi la prétention a mettre la main sur
soi-méme, et donc a disposer de la vérité de sa propre existence. La réponse
a la question du sens de la vie humaine n’est pas un savoir sur le sens ni
un savoir sur 'homme, mais /'étre humain lui-méme, en dépit de tout sens.
Pas I’étre humain dans une perspective « humaniste» (’homme comme
mesure de lui-méme), mais ’étre humain selon Dieu, I’homo theologicus :
c’est lui comme existant qui, en recevant la grace de Dieu, se regoit lui-méme
comme grice — de telle sorte que toutes ses questions sur le sens de sa propre
vie regoivent leur réponse définitive, justement pas a la maniére d’une
communication de savoir sur le sens qui bouche I’espace de la question,
mais comme accueil confiant et joyeux du mystére que I’homme demeure
pour lui-méme, ce qui a pour effet de laisser ouvert I'espace de la question.
C’est ce mystére, ce point de non-savoir radical sur soi-méme, cette identité
différenciée de la réponse et de la question du sens, qui est a accueillir
comme grace.

Verlag, 1981, p. 239-267; K. BarTH, Nein! Antwort an Emil Brunner, Miinich,
Kaiser, 1934 ; Paul TiLLicH, « What is Wrong with “Dialectical” Theology ?»,
The Journal of Religion 15 (1935), p. 127-145; Rudolf BULTMANN, « Rattachement
et opposition», in : Foi et compréhension, t. 1, Paris, Seuil, 1970, p. 500-516.

27T Cf. « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 144.

8 Ihid., p. 147.

2 Cf. K. BARTH, Introduction a la théologie évangélique, op. cit., p. 84.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 237

Kierkegaard est 13, bien siir, en arriére-fond*°. C’est dans I'instant
méme ou il butte sur la limite de ses propres possibilités que I’homme
devient ouvert 4 la possibilit¢é de Dieu, non pas comme une condition
préalable mais comme cela méme qui est donné, qui survient, qui arrive.
La prédication chrétienne ne vise, selon Barth, rien d’autre que cela. C’est
en cela que consistent aussi bien sa détresse que sa promesse. Détresse, parce
qu’elle sait qu’elle ne peut pas produire cet événement, et bien pis: plus elle
essaie de le produire, en recourant a toutes sortes d’arguments rhétoriques
ou, dirions-nous aujourd’hui, de techniques de communication, plus elle
I’empéche. Et ainsi, dit Barth de maniére tout a fait saisissante : « Ce n’est
que lorsque nous connaitrons que nous ne méritons pas d’étre crus que nous
deviendrons dignes de foi. Il n’y a de prédication convaincante de Dieu que
la ou le message chrétien lui-méme est prononcé au sein de la détresse, sous
la croix, dans 'interrogation. » *! Promesse pourtant car, bien qu’il demeure
toujours un fossé entre la promesse et son accomplissement — fossé qui ne
peut étre franchi que par Dieu -, la parole humaine de la prédication, et
plus que cela la parole humaine du prédicateur, ne peut pas ne pas croire
— pure confiance sans garantie — qu’elle puisse véritablement, par la grace
de Dieu, devenir Parole de Dieu’?. Sinon, il n’y a plus qu’a se taire et
renoncer a précher, c’est-a-dire succomber a la détresse en oubliant de la
relier dialectiquement a la promesse — ou alors, remplacer la prédication
par du verbiage pieux, de la morale & bon marché ou encore telle ou telle
méthode d’animation destinée a faire diversion pour masquer le vide d’une
parole désertée par son sujet.

N’y aurait-il pas la matiére a interroger une certaine crainte, un certain
refus parfois, de la part de pasteurs notamment (et symptomatiquement),
d’assumer ce que comporte de verticalité la posture du prédicateur ? Dans
un monde liquide ou I'horizontalité fait loi, ou il s’agit littéralement de
liquider la verticalité — nécessairement synonyme de contrainte voire d’op-
pression? —, quelle place reste-t-il pour la parole de la prédication et pour
le sujet prédicateur, et a travers cela pour I’événement désiré, espéré par
cette parole et ce sujet? Nous ne pouvons ici qu'invoquer des expériences

¥ ¢f. S. KIERKEGAARD, La maladie a la mort, (Euvres complétes, t. XVI,
Paris, Ed. de I'Orante, 1971. Sur le rapport de Barth a Kierkegaard, ¢f. B. Hoon
Woo, «Kierkegaard’s Influence on Karl Barth’s Early Theology», Journal of
Christian Philosophy 18 (2014), p. 197-245; Ph. G. ZIEGLER, « Barth’s Criticisms of
Kierkegaard — A Striking out at Phantoms ?», International Journal of Systematic
Theology 9 (2007), p. 434-451.

31 «Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 155.

¥ Cf. ibid., p. 151.

3 Cf. Régis DEBRAY, Le nouveau pouvoir, Paris, Cerf, 2017. L’auteur attribue
au protestantisme —non sans approximations et clichés — la «substitution du
transversal au vertical » (p. 17) qui caractérise la société liquide. Pour discutable et
souvent trop rapide que soit le propos, il n’en demeure pas moins interpellant.



238 GUILHEN ANTIER

personnelles qui, certes, ne sauraient valoir démonstration générale en-
quéte sociologique a I’appui, mais il nous est arrivé plus d’une fois de
constater chez des pasteurs d’Eglises dites «historiques» une opposition
catégorique au fait de « monter en chaire» pour précher —I'image est a
elle seule signifiante. « Au nom de quoi me placerais-je au-dessus de mes
semblables ? », rétorque-t-on. Au nom de quoi, telle est en effet la question.
Qu’est-ce qui fonde la légitimité de la prédication chrétienne? Le refus
de précher depuis la chaire n’est évidemment instructif (et problématique)
qu’en tant qu’il traduit un refus d’assumer une parole qu’il faut bien
appeler une parole d’autorité. Ce qui apparait comme le remplacement
progressif d’une prédication de type kérygmatique (donc verticale) par une
prédication de type narrative (donc horizontale), quand il ne s’agit pas tout
bonnement de remplacer la prédication, jugée trop solitaire et unilatérale,
par un «partage biblique» interactif et participatif, pose question. On
peut naturellement comprendre, et partager, la méfiance ou la lassitude
ressenties a 1’égard d’une prédication réduite a un enseignement doctrinal
rigide, froid, jargonnant («dogmatique» au sens étroit et péjoratif du
mot), assénant a partir d’'une posture de savoir des « vérités» religieuses
abstraites, sans prise avec le vécu existentiel des auditeurs. Mais une telle
prédication mérite-t-elle méme le nom de prédication? Tel ne serait pas
’avis de Barth pour qui, on I’a vu, le prédicateur ne préche qu’a partir d’un
point de non-savoir qui lui interdit tout rapport de domination vis-a-vis
de ses auditeurs! La prédication comme parole humaine, rien qu’humaine
et trop humaine, qui ose néanmoins croire la promesse qui lui est faite de
devenir Parole de Dieu si Dieu le veut, assume sa propre verticalité non
pas de maniere surplombante mais parce qu’elle se sait fondamentalement
pauvre en elle-méme, car riche de la seule attente de I’événement d’une
grace dont elle ne dispose pas. L’homme qui « monte en chaire» ne fait
donc au final rien d’autre qu’accueillir en méme temps qu’il le désigne Dieu
qui «descend en chair », et la verticalité de ’acte de la prédication est pur
renvoi a I’'abaissement de Dieu dans un Christ venu pour servir et non pour
étre servi.

Pour prolonger un instant cette discussion sur la liquidation de la
verticalité a un niveau davantage anthropologique, nous proposons d’y
entendre ’expression d’une défiance, caractéristique de I'époque, a I'égard
du lieu du Pére (du Pére comme instance et non comme géniteur), comme
si cette place autrefois tant convoitée n’était aujourd’hui plus assumable.
Mais cette défiance repose sur un malentendu terrible 2 propos du Pére
lui-méme et du lieu qui est le sien dans la structuration, ou plutot Uinstitution
du sujet et du social. Certes, la verticalité s’est montrée, dans I’histoire,
meurtriére plus qu’a son tour, et il est essentiel de pouvoir questionner
I’autorité, voire y résister, a chaque fois qu’elle dérive en autoritarisme.
Toutefois, il est a craindre que dissoudre I'autorit¢ dans une parfaite
horizontalité égalitaire ne permette a terme d’éviter I’autoritarisme qu’en
laissant les mains libres a la logique « inces-tueuse », c’est-a-dire a 'appétit



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 239

pulsionnel des humains et a ’'exercice débridé du pouvoir (celui-ci n’étant
justement plus régulé par ’autorité). N’est-ce pas le cas aujourd’hui avec
le pouvoir économique, dont la toute-puissance semble incontestable?
L’autorité, comme I’a montré Myriam Revault d’Allones dans le sillage
d’Hannah Arendt, n’est effective et créatrice que si elle est crue, autrement
dit si des sujets lui sont liés par un pacte de confiance*. Le refus avancé
d’occuper la place du Pére (que ce soit dans la chaire ou ailleurs) assorti a
la hantise de faire peser sur ses semblables le joug d’un pouvoir illégitime
n’est alors que I'arbre qui cache la forét: ce que 'on n’assume pas,
c’est justement que la place du Pére soit une place vide qui ne peut étre
occupée que par une parole appelant a la foi (terme a prendre ici en un
sens générique et non pas spécifiquement religieux). Or si I'on ne peut
que croire la parole du Pére, et si 'on ne peut tenir la place du Pére
que sous la forme d’une «lieu-tenance», c’est-a-dire occuper cette place
dans un montage symbolique sans s’identifier soi-méme au Pére — sans
s’y croire, comme disent les enfants —, alors le refus de la verticalité
équivaut au refus de ce qui permet d’instituer I’humain comme humain. Le
«discours du non-Pére », comme le qualifie Pierre Legendre, c’est-a-dire le
discours de I’effacement du Tiers qui condamne le sujet & s’autofonder, est
«virtuellement fou» en ce qu’il « [institue] la désinstitution» 33, Ce faisant
(ou plutdt ce défaisant), il précipite le sujet dans un univers sans limite ou
joue a plein la logique sacrificielle qui est le ressort caché de la barbarie
civilisée que nous appelons néolibéralisme, cette gigantesque machine a
produire du «déchet humain »36 (réfugiés, chdmeurs, malades mentaux,
etc.) dont parle encore Bauman.

L’erreur fatale, source de tant de malentendus et autres faux-débats,
serait ici de confondre la notion de structuration symbolique du sujet
autour du lieu du Pére, avec la notion d’ordre social fondé sur le systéme
du patriarcat®’. La confusion entre le Pére et le patriarcat est ce qui pousse
aussi bien les contempteurs du patriarcat a souhaiter la disparition du Pére
(par exemple un certain féminisme radical), que les nostalgiques du Pére
a déplorer I'effondrement du patriarcat (et dont les pathétiques «appels
au Pére» —sous-entendu : a I'ordre, aux racines, a 'identité, etc. — ne sont

3 Cf. Myriam REVAULT D'ALLONES, Le pouvoir des commencements. Essai sur
lautorité, Paris, Seuil, 2006.

35 Pierre LEGENDRE, Dieu au miroir. Etude sur Uinstitution des images (Le-
cons I11), Paris, Fayard, 1994, p. 284-285.

36 Z.BAUMAN, Le présent liquide, op. cit., p. 42.

37 Nous suivons ici Jean-Pierre LEBRUN, «Avant-propos», in: Charles
MELMAN, La nouvelle économie psychique. La fucon de penser et de jouir aujourd hui,
Toulouse, Erés, 2009, p. 7-19.



240 GUILHEN ANTIER

en réalité que des appels au Maitre, ce qui est fort différent™). L’écart
entre les deux est pourtant flagrant car, dans le premier cas, la place du
Pére n’est occupée par personne dans le réel mais seulement sous la forme
d’une instance de nomination (qui n’est d’ailleurs, comme telle, réservée a
aucun sexe), tandis que dans le second elle est non seulement occupée dans
le réel mais elle I'est exclusivement par I'un des deux sexes (le masculin).
Etrangement, on soutiendra alors la nécessité de «se passer du pére a
condition de s’en servir»*°. Autrement dit, il est possible de déconstruire
le systéme du patriarcat (et donc un certain rapport a la verticalité) pour
autant que continue d’opérer sous une forme ou une autre (dans un autre
rapport a la verticalité, I'invention ayant ici toute sa part) la loi symbolique
du langage consistant a désigner le Tiers instituant du sujet, dont la fonction
est de marquer le point d’impossible dont le désir humain se soutient*’.

3. Le sérieux

C’est cette dimension de I'impossible, déja évoquée, qui constitue le
cceur de la prédication chrétienne selon Barth, du moins dans la relecture
ici proposée. « A proprement parler, 'Eglise est une impossibilité. A
proprement parler, on ne peut pas étre pasteur. »*! Cette affirmation forte
de Barth s’articule a la conviction que «la situation du dimanche matin
est eschatologique »* : dans la prédication, il est question de 1'ultime, des
choses derniéres — or c’est précisément sur ce point que se joue la question
du sérieux (Ernst). Barth emprunte une nouvelle fois a Kierkegaard, et il
n’est pas inutile d’évoquer en quelques mots la conception kierkegaardienne
du sérieux (alvorlig)™®.

3 En ce sens, le fameux «retour de 'autorité» en vogue dans les milieux
conservateurs peut étre analysé comme 1’émergence d’un « fascisme volontaire, non
pas un fascisme imposé par quelque leader et quelque doctrine, mais une aspiration
collective a I’établissement d’une autorité qui soulagerait de I'angoisse ». Charles
MELMAN, L’ homme sans gravité. Jouir a tout prix, Paris, Denoél, 2002, p. 46.

¥ Ibid., p. 218.

40 Dans les termes de la psychanalyse lacanienne: I'interdit de I'inceste avec
la Mére formulé par la loi symbolique du Pére, pointe au-dela 'impossible de la
jouissance dans le réel, c’est-a-dire 'incompatibilité structurelle entre étre humain
et détenir le Tout.

41« Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 152.

42 Jbid., p. 138.

43 Le terme allemand Ernst traduit le terme danois alvorlig dans I'édition
allemande des ceuvres de Kierkegaard. Dans une autre perspective que celle a
laquelle nous nous intéressons ici, Barth se référe également a Schleiermacher sur
la question du sérieux, c¢f. Anthony FENeuiL, «Schleiermacher pour Barth: un
probléme éthique », Laval théologique et philosophique 69 (2013), p. 63-77.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 241

Tout en avertissant que le sérieux «est chose si sérieuse que méme sa
définition est une légéreté » — disserter sur le sérieux sans I’étre soi-méme est
une imposture —, le penseur danois rapproche le sérieux de la «certitude »
et de '« intériorité », de la « vie éternelle » et de '« idée familiére et pourtant
solennelle qu’il y a un Dieu»*. Il écrit aussi la chose suivante : « Le sérieux,
c’est le rapport avec Dieu; partout ot un homme soumet ses pensées, ses
paroles, ses actes a la pensée de Dieu, il y a sérieux.»* L’idée qu’il y a
un Dieu n’est justement pas seulement une idée au sens pauvre et vague
d’une opinion demeurant extérieure au sujet, car cette idée n’existe que
sous la forme d’un rapport, c’est-a-dire d’une relation dans laquelle le sujet
est intimement engagé — au sens le plus fort du terme «engagement»: le
sujet met en gage sa propre existence en la rapportant & la coordonnée
fondamentale qu’est Dieu, et il joue dans ce rapport rien moins que sa
vie ou sa mort. Alvorlig a également en danois le sens de « grave, lourd »,
comme on parlerait de la gravité au sens physique, c’est-a-dire ce qui
empéche de flotter en apesanteur comme dans I’espace, ce qui permet d’étre
ancré quelque part et de tenir debout les pieds sur terre. Bref, le sérieux
kierkegaardien désigne le centre de gravité de I’existence, ’axe primordial
autour duquel peut graviter la subjectivité, I'arrimage ou ’assise & partir
de laquelle peut se déployer un authentique devenir humain, c’est-a-dire
une vie qui ne soit pas qu'un pur semblant. Le sérieux est ce qui leste
I’existence de I'homme du poids du réel. Or ce n’est pas en lui-méme que
’homme peut trouver ce qui peut lui permettre de devenir lui-méme, mais
en un Autre que lui-méme. Pourtant, cet Autre qui est et demeure toujours
Autre n’est pas a chercher dans une réalité supranaturelle ou un arriére-
monde : son caractére d’extériorité radicale se découvre paradoxalement
au plus intime du sujet, a la fagon du «plus intime & moi-méme que
moi-méme »*® d’Augustin. Précisons que le sérieux ainsi envisagé ne doit
pas étre confondu avec la simple religiosité comprise comme émotion de
’ame dans son immédiateté naturelle, Kierkegaard distinguant le sérieux
du Gemiith comme «unité du sentiment et de la conscience de soi»*.
Le sérieux présuppose le Gemiith (en allemand: tempérament, moral,
sensibilité), mais il suppose qu’un pas en avant — en fait un saut qualitatif —
soit franchi par rapport & ce dernier. Ainsi, «on ne nait pas avec le

44 Q. KIERKEGAARD, Le concept d’angoisse, (Euvres complétes, t. VII, Paris,
Ed. de I'Orante, 1973, p. 242-243.

45§, KIERKEGAARD, Les @uvres de I'amour, Buvres complétes, t. XIV, Paris,
Ed. de 'Orante, 1980, p. 296.

4 AucusTin, Conf., 111, v1, 11.

47 Kierkegaard emprunte le terme « Gemiith» a Karl RosENKRANTZ, Psycho-
logie oder die Wissenschaft vom subjectiven Geist, Konigsberg, Borntrager, 1837, A
’arriére-plan, il y a bien siir un débat avec Schleiermacher dans lequel nous n’entrons
pas ici.



242 GUILHEN ANTIER

sérieux »*, car celui-ci « consiste dans I'immédiateté acquise »*’. Comme
immédiateté acquise (expression oxymorique s’il en est), le sérieux s’oppose
dialectiquement a 'immeédiateté innée. Il ne peut donc étre question que de
devenir sérieux, et le devenir toujours a nouveau, en cultivant en soi-méme ce
qui reléve du rapport a un Autre que soi-méme. Le sérieux kierkegaardien
est donc autant une position du sujet qu'un fravail de la subjectivité, travail
consistant précisément a demeurer dans ladite position. Ainsi, «seul le
sérieux permet de revenir réguliérement chaque dimanche a la méme chose
avec la méme disposition primitive»>’. Demeurer dans une attitude de
réceptivité a ’événement de la grace promis par la prédication implique de
ne pas céder sur I'attente de cet événement. Ce qui ne signifie nullement que
cet événement se produise parce gu’il est attendu, ni fel/ qu’il est attendu!
C’est 13, exactement 13, dans I'accueil de cet écart, que selon Kierkegaard
se situe le pendant du sérieux, son complément indispensable sans lequel
il dégénére en austérité morose ou en piétisme fanatique : I'humour. Cette
catégorie, correspondant au stade supréme du religieux, est essentielle en
ce qu’elle permet de discriminer entre vrai et faux sérieux. Le faux sérieux
alourdit ’existence d’une pesanteur qui est celle de la mélancolie et n’est au
final rien d’autre qu'une forme de frivolité spirituelle (qui peut toujours se
draper dans les atours d’'un amour immodéré du ciel). Le vrai sérieux, lui,
leste I’existence d’un poids suffisant de réel et 'existence, ainsi lestée, devient
leste a son tour, libre de se déployer dans un univers des possibles ou I’'on
est présent a soi-méme, aux autres et au monde d’une présence authentique,
qui n’est ni fuite en avant ni enkystement dans le passé. Telle est la lecon
kierkegaardienne : toute existence a besoin d’une référence a de I'impossible
si elle veut pouvoir développer un sens du possible.

Quels que soient les débats qui puissent exister entre Barth et Kier-
kegaard®!, nous estimons que sur ce point leur accord est complet. Dans
sa reprise par Barth, la catégorie du sérieux s’articule, nous I'avons dit,
a I’eschatologique car le rapport a Dieu est ce qui détermine ’homme de
maniére ultime. Or le prédicateur est en quelque sorte le garant du caractére
perdurant, a travers la prédication, de cette détermination ultime pour
son auditoire. Pas au sens ou le prédicateur la garantirait en se réclamant

4 S. KIERKEGAARD, Le concept d’angoisse, op. cit., p. 245.

4 Ibid., p. 244.

0 Ibid., p. 245.

31 Cf. par exemple K. BARTH, Introduction a la théologie évangélique, op. cit.,
p. 67 ou se trouve critiquée la thése kierkegaardienne selon laquelle «la vérité
est la subjectivité ». Mais Barth « oublie» de citer ici la thése complémentaire de
Kierkegaard, sans laquelle la premiére n’a aucun sens: « La subjectivité est la
non-vérité» ! S. KiERKEGAARD, Post-scriptum définitif et non scientifique aux Miettes
philosophiques, vol. 1, (Euvres complétes, t. X, Paris, Ed. de I’Orante, 1977, p. 193.
Contrairement au soupgon de Barth, c’est seulement du rapport a Dieu que la
subjectivité chez Kierkegaard peut recevoir sa vérité.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 243

d’un mandat institutionnel en tant que tel, mais au sens ou, occupant le
lieu instituant de la parole/Parole, il en est le témoin pour les autres, se
tenant pour ainsi dire en premiére ligne sur le front. « Nous avons besoin
aujourd’hui de pasteurs sérieux » 2, écrit Barth en référence & la Dispute de
Heidelberg de 1518 et a la theologia crucis de Luther. Et d’ajouter aussitot :
«Oui, certes! Mais ce sérieux doit concerner la cause de ’Eglise, et en
aucun sens 'Eglise elle-méme. » 3 Mais qu’est, au juste, un pasteur sérieux
au sens de Barth ? Essentiellement un pasteur qui ne se trompe pas sur
la vérité du désir de ses auditeurs. Par quoi I'on voit que le sérieux ne
désigne pas en priorité le contenu de la prédication — méme si celui-ci est
tout sauf indifférent ! — mais la position du prédicateur. Pourquoi des gens
viennent-ils au culte ? demande Barth (et la question est tout aussi valable
en 2018 qu’elle I’était en 1922 ou en 1518). Pour lui, c’est uniquement parce
qu’ils sont guidés par le «désir d’entendre la parole de Dieu»>* et cela,
quand bien méme ils ne le savent pas. Tout est 1a. Une nouvelle fois, il est
question de I’existence d’un point de non-savoir en I’homme qui I’oriente
vers Dieu —ce qui appelle aussitot quelques précisions. Un extrait de la
conférence « La Parole de Dieu, tache de la théologie» donnée la méme
année permettra d’éclairer le propos:

Qu’attendent les hommes, de nous, les hommes qui désirent ou qui tolérent
que nous soyons ce que nous sommes, des théologiens? Ou encore, que nous
rappellent leur mépris ou leurs moqueries quand ils se détournent de nous et
crient leur déception? Naturellement, ce n’est pas dans ce qu’ils disent qu'’il
faudra chercher les raisons les plus profondes et les plus justes de ce dédain,
comme §’ils étaient capables de nous dire d’emblée ce qu’ils attendent de nous.
C’est le motif de leurs motifs qu’il s’agit de découvrir afin de comprendre mieux
qu’eux-mémes ce qu’ils attendent de nous >,

Or ce motif des motifs, c’est-a-dire ce qui est caché derriére les attentes, les
besoins, voire les plaintes et les reproches, ce qui est secrétement désiré par
chacun sans méme soupgonner la présence d’un tel secret, c’est justement
cela qui doit faire I'objet de toutes les attentions du prédicateur — ce qui
n’est évidemment pas possible si le prédicateur n’y est pas attentif pour
lui-méme (pouvoir écouter le désir des autres suppose d’avoir soi-méme
un désir averti). Se méprendre sur la vérité du désir de 'homme est donc
mépriser I'homme, fut-ce avec les meilleures intentions du monde : distribuer
des biens (y compris des «biens spirituels») en pensant faire le bonheur
des hommes est parfois le plus sir moyen de leur faire manquer le Bien
véritable. C’est pourquoi, ajoute Barth, «nos auditeurs attendent de nous
que nous les comprenions mieux qu’ils ne se comprennent eux-mémes, que

52« Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 156.

53 Ibid.

54 Ibid., p. 137.

35 K. BARTH, « La Parole de Dieu, tiche de la théologie », in : Parole de Dieu et
parole humaine, op. cit., p. 204,



244 GUILHEN ANTIER

nous les prenions davantage au sérieux qu’ils ne le font eux-mémes » .
L’erreur fondamentale du pasteur confronté a cette attente serait, avec
la meilleure volonté du monde, de se tromper de sérieux en traitant ces
questions derniéres sans les entendre en leur juste lieu, et donc en leur
apportant «des réponses légéres et avant-derniéres»>’ (par exemple des
conseils moraux ou des solutions métaphysiques). Ces réflexions de Barth
nous paraissent d’une grande pertinence aujourd’hui. Face au spectre
d’un « homme sans gravité» >, entiérement livré aux passions faussement
jubilatoires (et franchement tristes) de son narcissisme et balloté au gré
des flux et des reflux du «pousse a jouir» du marché, que peut offrir
la prédication chrétienne comme réalité instituée et instituante sinon, au
minimum, un espace pour que ce qui reste de désir du sujet puisse étre
reconnu, trouver place, et étre rencontré par une Parole d’autorité (en
son sens premier de parole qui augmente, fait croitre) — Parole qui ne
peut venir que de Dieu, certes, mais qui ne peut venir que par 'homme ?
A cela il convient d’ajouter que Barth lic explicitement le séricux aux
questions derniéres auxquelles I’étre humain est confronté par le fait qu’il
est mortel et qu’il le sait — bien qu’il ne veuille, et pour cause, la plupart
du temps n’en rien savoir. La parole sur Dieu qui peut devenir, si Dieu le
veut, événement de la Parole de Dieu, n’a de portée réelle que si elle est
mise en correspondance avec « la détresse la plus profonde des hommes »,
c’est-a-dire avec la mort «dont 'ombre couvre toute leur existence»>°.
C’est aussi cela, le caractére eschatologique du culte dans lequel se joue
la crédibilité — ou I'imposture — de la parole de la prédication comme
de la réflexion théologique. Cela signifie-t-il que le théologien-prédicateur
occupe une place d’« expert es questions derniéres », comme ’on trouve des
conseillers en régime macrobiotique et des coachs en bien-étre et thérapies
douces ? Tel n’est bien entendu pas ’avis de Barth, pour qui le théologien ne
s’adresse pas aux hommes depuis un autre lieu que ’humanité commune,
mais bien a partir de la méme situation d’étre-en-question dans laquelle le
plonge la confrontation a sa propre mort et, a travers cela, a la possibilité
de Dieu. Précisons encore. En effet, Barth déclare : « C’est sur les frontiéres
de ’humanité que le probléme théologique se pose. »®’ Mais attention au
malentendu: il ne s’agit pas de déduire Dieu comme le «oui» qui serait
I’envers du «non» apposé sur I’étre humain par la mort — la positivité de
Dieu ne constitue justement pas I’envers de la négativité de I'homme. Dicu
ne se définit pas d’étre le contraire de ce que '’homme est. Autrement dit, il
ne s’agit pas de procéder a une démonstration logique de I'idée de Dieu en

6 « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 137. C’est nous qui
soulignons.

ST Ibid., p. 138.

38 Cf. Ch. MELMAN, L’homme sans gravité, op. cit.

3 K. BARTH, « La Parole de Dieu, tiche de la théologie », art. cit., p. 204-205.

0 Ihid., p. 206.



KARL BARTH : LA GRACE ET LE SERIEUX 245

partant du principe que, puisque le monde humain est limité, il existe donc
un Dieu situé en dehors du monde humain, de «I’autre c6té» de la limite
qui serait alors une frontiére quasi spatiale entre le fini et I'infini. Car la
frontiére est interne a I'existence humaine elle-méme, et la position de Barth
n’est pas plus supranaturaliste que celle de Kierkegaard. Par frontiére, il
faut entendre une nouvelle fois la différence qualitative infinie, or cette
différence constitue I’existence humaine comme différant d’avec elle-méme.
A la méme période, Bultmann lui-méme le fait remarquer dans sa recension
du second Romerbrief de Barth: la contradiction introduite en ’homme par
la révélation «n’est pas un point de vue, c’est une crise dans laquelle nous
sommes mis par Dieu»°®!.

Par conséquent, face 4 ce qu’il est convenu d’appeler dans le discours
social la «crise», I’'enjeu de la prédication chrétienne n’est jamais de
résoudre la crise mais de la provoquer. Provoquer la vraie crise pour dissiper
les illusions de la fausse (et les angoisses, illusoires elles aussi, qui lui sont
liées) ! De méme qu’il y a vrai et faux sérieux, il y a vraie et fausse crise. Et
la vraie crise trouve son origine en Dieu. Car 'attente des hommes, causée
par leur détresse face aux vicissitudes de I’existence (le doute, la culpabilité
et méme la déréliction, ce «sentiment de perte totale et d’abandon »%?),
sarticule & la promesse que « Dieu attend»%, L’attente de Dieu précéde
et méme suscite I’attente des hommes. C’est pourquoi, dit Barth, «il faut
prendre au sérieux l’attente des hommes; on ne pourra jamais la prendre
assez au sérieux, car elle n’est qu'une ombre portée de la grande attente
de Dieu»®, De fait, ce n’est que si le prédicateur «répondait a ce que
les hommes demandent » en vérité sans le savoir mais, précise Barth, «y
répondait comme un homme lui-mé&me mis en question par Dieu» et donc
lui-méme délogé de toute position de savoir, qu’il occuperait la place qui est
la sienne et serait fidéle & sa vocation, et par conséquent serait quelqu’un qui
«annonce la Parole de Dieu»®. Si la grace peut alléger I’étre humain des
fardeaux qui I’empéchent de vivre, ce n’est donc pas sans que cette légéreté
comporte elle-méme un certain caractére de gravité li¢ au mystére du réel.
Est révélé par 1 le vrai faux sérieux de la modernité liquide, sa vraie fausse
légeéreté qui pousse ’humain & courir aprés son salut jusqu’a épuisement en
s’oubliant dans le travail et la consommation. Ce qu’on appelle réalité ou
réalisme, y compris et surtout dans la Realpolitik économique qui bouche
I’horizon de tant de nos contemporains, manque cruellement de réel, ¢’est-
a-dire de cet impossible qui fait la détresse et la promesse de la prédication
chrétienne.

61 Rudolf BuLT™MANN, « Le “Romerbrief” de Barth», in : P. GiseL (éd.), Karl
Barth. Genése et réception de sa théologie, op. cit., p. 83.

62 « Détresse et promesse de la prédication chrétienne », p. 146.

6 Ihid., p. 148.

64 Ibid.

65 Ibid., p. 149.






	Karl Barth : la grâce et le sérieux : détresse et promesse de la prédication chrétienne en modernité liquide

