Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Immuabilité, (im-)passibilité et souffrance : vers une ontologie
"psychologique” de Dieu

Autor: Parvan, Alexandra / McCormack, Bruce L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 201-228

IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET
SOUFFRANCE

Vers une ontologie « psychologique » de Dieu'

ALEXANDRA PARVAN et BRuck L. McCorMACK

Résumé

Nous appelons ontologie psychologique la tentative de penser I'étre de
Dieu a partir de son auto-révélation dans la vie individuelle de Jésus-Christ.
Nous soutenons que ['identité ontologique de Jésus-Christ et la fagcon dont
l'unité de sa personne est comprise sont cruciales pour comprendre qui est le
Dieu chrétien, cette compréhension servant de point de départ pour penser
ce que Dieu est. Nous partons de I'exégése augustinienne des deux noms de
Dieu et de la doctrine de I'élection de Barth, indiquant les tensions internes
dans leurs visions respectives de ['immuabilité et de I'(im-)passibilité divine,
et comment celles-ci sont liées a leur concept de Dieu et a leur compréhension
de la personne du Christ. Les apories que présentent ces deux penseurs nous
ameénent, par-dela leur ontologie, a affirmer que la relation divino-humaine
compte ontologiquement pour I'unité de Jésus-Christ et que ¢’est elle qui donne
depuis I'éternité son identité a la deuxieme personne de la Trinité. Sur la base
de cette affirmation, nous proposons une re-conceptualisation de I'immuabilité
de Dieu, présentée comme compatible avec la souffrance et la passion divine.

Introduction

La tentative de proposer une ontologie de Dieu peut étre pergue comme
anachronique au vu de la tendance anti-ontologique qui a dominé la
seconde partie du siécle dernier. Résultant d’'un mélange entre ’ontologie
grecque et une réflexion chrétienne basée sur I’Ecriture, ’ontologie tradi-
tionnelle a été condamnée collectivement par des théologiens, philosophes,

I D’abord paru in Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religions-
philosophie 59/1 (2017), p. 1-25 avec comme titre « Immutability, (Im)passibility and
Suffering : Steps Towards a “Psychological” Ontology of God ». Nous remercions
les éditeurs de cette revue et les auteurs de 'article d’avoir permis la publication ce
texte en frangais. Traduction de I’anglais par Elio Jaillet.



202 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

exégétes, philologues, biblistes, historiens et penseurs religieux. Sur la base
d’études portant sur la langue et la traduction, certaines des discussions
ont concerné Ex 3,14 et ce que Dieu révéle par son nom, le souci général
ayant été de dissocier « Dieu » de I’« &tre », et ainsi de dissocier la religion de
’ontologie?. Les adversaires de I’ontologie ont, dans certains cas, proposé
des maniéres de penser Dieu «non contaminé par I’étre», de le penser
comme « autrement qu’étre » ou « sans I’étre»*, sur la base de I’affirmation
plus générale que 'ontologie ne peut encapsuler la réalité de Dieu®.

2 Déja au xix© siécle, I'exégése d’Ex 3,14 affirmait que ce verset ne pouvait étre lu
ontologiquement, c’est-a-dire a la maniére de ce qu’Etienne Gilson identifia comme
la «métaphysique de I’Exode » des Péres et des docteurs de I'Eglise. Cf. Dieu et
létre. Exégéses d’Exode 3,14 et de Coran 20,11-24, Paris, Etudes Augustiniennes,
1978. Pour ce qui concerne la connexion intime entre I'identification que la tradition
chrétienne opeére entre Dieu et I'étre en Ex 3,14, le développement d’une théologie
ontologique, la critique de 'onto-théologie par Heidegger au milieu du xx¢ siécle,
ainsi que les nouvelles voies ouvertes a partir de ce point en direction d’une
compréhension plus exacte de 'usage de I'ontologie dans la tradition et d’une
réflexion dés-ontologisée de la part de perspectives théologiques, philosophiques
ou linguistiques, ¢f. Dominique Bourc (éd.), L'étre et Dieu, Paris, Cerf, 1986,
spécialement Dominique Boura, « La critique de la “métaphysique de I'Exode” par
Heidegger et I'exégése moderne », p. 215-244.

3 Ces formules renvoient & Emmanuel LEviNAs, Autrement qu'étre ou au-dela de
l'essence, La Haye, M. Nijhoff, 1974 et Jean-Luc MARION, Dieu sans I'étre, Paris,
Fayard, 1982. Ces deux auteurs peuvent étre considérés comme les chefs de file
du discours qui cherche a dépasser I'ontologie, méme si Levinas n’a pas d’intérét
(explicite) pour le travail théologique. Pour lui, « entendre un Dieu non contaminé
par I'étre » est une possibilité humaine importante, mais il tente surtout de situer la
question de I'humanité indépendamment de I’étre.

4 Cette « nouvelle théologie » et les controverses portant sur la légitimité des
relations entre ontologie et théologie a été initiée par Heidegger, lequel affirma
que le traitement de la question de I’étre sous les conditions de I'onto-théologie,
ainsi que la tentative de penser Dieu dans le langage de I’étre résultent pour
I'ontologie et la théologie, dans I'histoire de la pensée occidentale, en 1’échec du
traitement de leur sujet respectif, c’est-a-dire la différence ontologique entre I’étre
(dus Sein) et P'étant (das Seiende) et, respectivement, Dieu et la foi considérés
comme étant indépendants de la pensée de I'étre. Cf. Martin HEIDEGGER, « Identité
et différence », trad. H. Corbin, Questions I, Paris, Gallimard, 1974 ; ¢f. aussi Martin
HEIDEGGER, « Dialogue avec Martin Heidegger », in Heidegger et la question de Dieu,
Paris, Grasset, 1980, p. 333-334. Les défenseurs d’une ontologie traditionnelle ont
rétorqué a Heidegger et aux « nouveaux théologiens » que ’ontologie traditionnelle a
précisément maintenu la « différence ontologique » en pensant Dieu comme « étre »,
et bien plus, en pensant Dieu comme celui qui se tient au-dela des limites de la
science ontologique. En ce sens, on évita 'onto-théologie et I'initiative qui vise a
abandonner I'ontologie en théologie, afin de libérer Dieu du piége d’une dépendance
aux propriétés imposées par I’ontologie, perd son sens. Cf. Etienne GiLsoN, « L’étre
et Dieu», Revue Thomiste 62 (1962), p. 181-202 et 398-416 ; Dominique DUBARLE,
Dieu avec I'étre. De Parménide a Saint Thomas. Essai d'ontologie théologale, Paris,
Beauchesne, 1986, surtout les chapitres 4-5 sur Augustin et Thomas d’Aquin ; John



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 203

Pour expliquer autrement, en 'occurrence de maniére plus littéraire,
le probléme li¢ au projet d’une anti-ontologie, mais aussi notre propre
option pour I'ontologie et notre maniére de faire de I’'ontologie, prenons
le poéme de Jacques Prévert intitulé « L’accent grave ». Dans ce po¢me, on
demande a un éléve du nom de Hamlet de conjuguer le verbe « étre », et vu
qu’il propose de le conjuguer sous la forme de la question shakespearienne
(«Je suis ou je ne suis pas / tu es ou tu n’es pas», et ainsi de suite), le
professeur, irrité, I'accuse de « ne pas y étre ». Et Hamlet lui répond : « c’est
exact... / Je suis “ou” je ne suis pas» puisque, dans le fond, «étre “ou” ne
pas étre / C’est peut-&tre aussi la question ». Le Dieu qui apparait apres que
les adversaires de ’ontologies ont répondu par la négative a la question
«étre ou ne pas &tre » est un Dieu qui est ot il n’est pas. C’est-a-dire, méme
si I'on abandonne le langage de I’étre, parler de Dieu revient a parler de
Dieu comme étant la et a expliquer comment Dieu est 14. Ainsi, en contraste
tant par rapport aux adversaires de I’ontologie que par rapport aux tenants
de I'ontologie traditionnelle, nous choisissons de ne pas simplement rejeter
toute ontologie et de suivre la suggestion évoquée par le poéme, qui consiste
a nous concentrer sur une autre question qui considére comment Dieu est,
s’il n’est ni expulsé de I’étre ni conditionné par une conceptualisation qui
établit par avance ce que c’est pour Dieu que d’étre.

Nous voulons parler de I’auto-constitution de Dieu comme relation a
I’étre humain en Christ, et nous soutenons que comprendre ’étre de Dieu
comme incluant cette relation appelle une révision de notre compréhension
de I'immuabilité divine, la rendant compatible avec la souffrance divine.
L’ontologie traditionnelle congoit Dieu comme n’ayant aucune relation
vis-a-vis des étres humains. Cela est di a la catégorie aristotélicienne de
la relation: une relation de Dieu au monde créé introduirait un accident
en Dieu, lequel dépendrait alors d’un terme externe. Mais il n’y a rien
de temporel en Dieu, celui-ci se trouve hors du temps et de la création.
Conformément a certains développements ultérieurs chez Aristote (sans
qu’il n’ait pour autant eu acces aux textes de la Métaphysique qui sont en jeu
pour cette discussion), Augustin énonce la possibilité pour une substance
d’étre en relation avec une autre substance en vertu d’un accident unique qui
n’est inhérent qu’a cette derniére. Cela I’amene a soutenir (et les théologiens
médiévaux s’appuyerent sur Aristote pour développer plus avant cette idée)
qu’il n’y a de relation entre Dieu et les étres humains que parce que les
humains acquiérent un attribut temporel par lequel ils peuvent étre en
relation a Dieu, et non parce qu’il y aurait une relation a I’étre humain

MiLBaNK, « Only Theology Overcomes Metaphysics », New Blackfriars 76, n° 895
(1995), p. 325-343. Pour ces auteurs, 'ontologie, que ce soit dans une version
(optimale), par ex. celle de Thomas ou, partant d’Augustin, comprise dans I'unité
de son développement continu, n’a perdu ni sa légitimité ni sa validité.



204 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

en Dieu®. Dieu serait comme une piéce de monnaie, laquelle aurait des
attributs relatifs, selon qu’on la traite comme monnaie ou comme gage, sans
qu’il n’y ait aucun changement dans son étre; ou bien comme la lumiére
qui ferait souffrir des yeux malades, mais qui serait agréable a des yeux
sains, le changement n’ayant lieu que dans les yeux et non dans la lumiére
elle-méme®; ou comme une colonne a coté de laquelle je passe et qui se
retrouve a ma droite : la colonne m’est reliée (elle se trouve « a ma droite»)
seulement en vertu d’un accident qui se rapporte a moi, de maniére que la
relation ne se trouve pas dans la colonne, mais en moi’.

Ce qui est frappant dans ces énoncés qui tentent d’expliquer comment
Dieu ne peut pas &tre relié ontologiquement aux humains, c’est que Dieu
n’est comparé qu’a des objets inanimés et que la relation des humains avec
lui est du méme type que celle qu’ils peuvent avoir avec de tels objets.
Mais dans leur relation avec les humains les objets inanimés sont passifs :
c’est ’humain, qui par ailleurs a fabrigué ces objets, qui agit sur la picce
ou la colonne, et non l'inverse. Et a la différence de Dieu, la lumiére,
en ce qui concerne les yeux humains, ne choisit pas d’éclairer, ne choisit
pas de soigner ou d’aider a voir, ou encore d’étre la ou on en a besoin.
Le genre de relation qui n’appartient qu’a un seul des termes (I’humain,
pas Dieu) correspond aux attributs classiques de I’étre absolu. Mais nous
pensons qu’ils correspondent mal a I’étre de Dieu en tant qu’il se révele
dans I'histoire : par I'alliance de Dieu avec les humains, par Christ comme
Dieu-homme, par le sacrifice et la grace divine. De fait, comprendre la
relation entre Dieu et les étres humains comme n’étant réelle que dans un
seul des deux termes (1’étre humain) exige de Thomas d’Aquin de concevoir
la relation divino-humaine en Christ de la méme fagon, celle-ci constituant
ontologiquement son unité: ainsi, en Christ, la relation du Logos avec la
nature humaine est du méme type que celle de la colonne avec I’humain
qui passe a coté d’elle; I'union/relation qui fait de Christ une personne ne
se trouve pas en Dieu et ne peut étre réelle que dans la nature humaine du
Christ, pas dans sa nature divine. La relation qui compte pour I’existence
personnelle de Dieu en Jésus-Christ n’est pas différente de la relation de
Dieu avec n’importe quel autre é&tre humain, laquelle n’existe que parce que
Cest I’étre humain qui est en relation avec Dieu et non Iinverse®. Cette
position découle de I'idée que ce que Dieu est dans la deuxiéme personne de
la Trinité peut &tre congu séparément de Jésus-Christ. A ’encontre de cette
position, nous soutenons que ’auto-révélation de Dieu en Jésus-Christ et
son existence personnelle en tant que Dieu-homme implique de considérer

3 Cf. AuGusTIN D'HIPPONE, trin. (De trinitate) 5,17 ; THOMAS D'AQUIN, Somime de
théologie 1, q. 13,a.7;1,q.45,a. 3.

6 Cf. AUGUSTIN, trin. 5,17.

7 Cf. THoMAs D'AQUIN, Somme de théologie 1, q. 13, a. 7.

8 Cf. THomas D'AQUIN, Somme de théologie 111, q.2,a.7;1,q.13,a.7.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 205

la deuxiéme personne de la Trinité comme étant éternellement constituée
par la relation a I’autre, c’est-a-dire a I’étre humain.

Comme indiqué par les exemples donnés ci-dessus, si ’on pensait Dieu
comme n’ayant aucune relation réelle avec les étres humains, cela est
lié au souci qu’il n’y ait aucun changement en Dieu. Les interprétations
traditionnelles de I'immuabilité viennent de Platon et d’Aristote, elles se
fondent sur le contraste entre I’étre et le non-&tre, ’éternité et la temporalité,
’actualité et la potentialité, le mouvement dans le monde et le moteur non-
mi. On considérait alors que ce concept ontologique correspondait tout a
fait au témoignage biblique®. Nous pensons également que les affirmations
bibliques qui soutiennent que Dieu ne change pas (Ps 102,26-27; M1 3,6;
He 13,8; Jc 1,17) signifient que I’étre de Dieu ne change pas. Cependant,
dans la mesure ou nous affirmons que Dieu est relation a ’étre humain en
Christ, nous soutenons que cette relation, avec tout ce qu’elle comporte,
loin de s’opposer & I'immuabilité, est incluse en elle. Nous pensons que
I'immuabilité de Dieu ne peut pas étre définie hors du lien avec sa vie en
Jésus-Christ. Implicitement, cela exige que nous envisagions un contraste
plus nuancé entre étre et devenir, entre éternité et temps, que celui qui est
classiquement présenté sous la forme d’une dichotomie.

L’affirmation de I'impassibilité¢ de Dieu était une conséquence logique
du concept traditionnel de 'immuabilité, les deux découlant parfois du
méme argument concernant I'impossibilité d’une relation avec les humains
en Dieu. Dans le passage du De trinitate ou il explique que, comme une
piéce de monnaie, Dieu ne peut pas étre en relation avec les étres humains
du fait de son immuabilité, Augustin précise: « De la méme fagon dit-on
qu’il est irrité contre les méchants, doux pour les bons ; mais ce sont eux qui
changent, non lui.» '® Dans la mesure ot il ne peut y avoir de mouvement
dans I’étre sans changement de Dieu, et que les émotions (affections ou
passions) sont des mouvements de I’ame (motus animae), 'immuabilité et
I'impassibilité sont parfois traitées comme interchangeables. La connexion
intime entre les deux est soutenue par I'idéal de la vie heureuse: s’il n’y a
pas de changement en Dieu, c’est parce qu’il n’est pas seulement immortel,
mais aussi bienheureux, comme les dieux des platoniciens''. Vu qu’il est
dans le meilleur état de I’étre, Dieu n’a aucune raison d’avancer en direction
de quelque chose ou de s’en écarter et de changer ainsi d’état. L’amour
inchangé de Dieu implique qu’il n’y ait aucune perturbation de I’ame '2.

9 Cf. AuGUSTIN, nat. b. (De natura boni), 24 ; THOMAS D' AQUIN, Commentaire des
Sentences 1, D8, q. 3, a. 1.

10" «Sic etiam cum iratus malis dicitur, et placidus bonis, illi mutantur, non
ipse.» trin. 5,16,17. La Trinité (livres I-VII), trad. M. Mellet et Th. Camelot, Paris,
Desclée de Brouwer, 1955, p. 467 (BA 15).

' AuGusTIN, civ. (De civitate dei) 8,17; ¢f. PLATON, Le Banquet 202¢c; La Ré-
publique 379a-383¢c; Timée 40d-42b; ApULEE, Platon et sa doctrine 1,9 ; PLOTIN,
Ennéades 111,5,5-6.

12 THoMAS D'AQUIN, Somme de théologie 1, q. 82, a. 5; 1-11, q. 22, a. 3.



206 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

Dans cet état d’imperturbabilité et de bonheur, désirable par tous, Dieu ne
peut souffrir, que ce soit en Christ ou avec des humains'®.

Il est important de souligner ici que le lien entre 'immuabilité et
I'impassibilité est accepté non seulement par ceux qui I'ont établi au sein
de I'ontologie traditionnelle, mais aussi par ceux qui rejettent 'ontologie
traditionnelle au nom d’une perspective « purement » religieuse, considérée
comme étant plus fidéle a la Bible'®. Les représentants de la tradition
posent conjointement 'immuabilité et I'impassibilité, et leurs opposants
modernes les rejettent conjointement ; mais, comme pour toute affirmation
et toute négation, dans les deux cas c’est la méme idée qui est admise,
que I'on y adhére ou qu’on la rejette. Pour notre part, nous souhaitons
explorer une autre piste, rompant ainsi tant avec la tradition qu’avec la
modernité (en grande partie tout du moins). A nos yeux il y a des fagons
cohérentes de penser ensemble 'immuabilité et la passibilité. Lorsque nous
disons que Dieu est « passible », nous ne voulons pas dire que Dieu meut
son étre en quelque chose qu’il n’était pas précédemment, ou qu’il est
perturbé par des passions qui ne seraient pas en accord avec la raison, ou
qu’il est passivement soumis a des perturbations externes — en cela nous ne
contredisons pas la tradition. En méme temps, comme cela vient d’étre dit,
notre concept d’immuabilité s’¢loigne de la compréhension traditionnelle
du fait que nous I’élargissons afin d’inclure ’auto-constitution de Dieu
comme relation a I’étre humain dans la deuxiéme personne de la Trinité,
une auto-constitution a travers laquelle I'amour-pour-1’autre est constitutif
de son étre. Cette auto-constitution comme amour qui se donne soi-méme
implique que la souffrance du Christ soit la souffrance du Christ tout entier,
humain et divin, et que 'immuabilité de Dieu, laquelle est don de soi, soit
congue de fagon a étre compatible avec la souffrance.

L’ontologie divine que nous présentons ici est qualifiée de « psycho-
logique » parce que nous regardons gui est Dieu afin de comprendre I’étre
qu’il est, I'étre de ce Dieu-/a (le Dieu des chrétiens). Etant donné que
Dieu s’est révélé lui-méme a des étres humains, nous pensons que toute

13 AUGUSTIN, pat. (De patientia) 1; THOMAS D’AQUIN, Somme contre les Gentils
I,q.91,a.16;1, q. 89, a. 9.

14 Les théologiens du Process en présentent le meilleur exemple. Cf. le texte
classique de Charles HARTSHORNE, The Divine Relativity. A Social Conception of
God, New Haven, Yale University Press, 1948 ; Daniel Day WiLLIAMS, Spirit and the
Forms of Love, New York, Harper & Row, 1968 ; John B. CoBs, Dicu et le monde,
trad. Mireille Hébert, Paris, Van Dieren, 2006. Mais cf. aussi Jiirgen MOLTMANN,
Trinité et Royaume de Dieu. Contributions au traité de Dieu, trad. Morand Kleiber,
Paris, Cerf, 1984. Ceux qui contestent la notion d’une immuabilité essentielle
proposent souvent que ce qu’on pourrait appeler une immuabilité «éthique»
(i.e. I'idée que la bonté et 'amour de Dieu ne changent pas) tout en affirmant que
'« étre » de Dieu devient, croit et s’enrichit par des interactions, spécialement avec les
créatures rationnelles. De notre c6té, nous ne soutenons pas I'idée d’un «devenir »
divin, tout en maintenant la passibilité de Dieu.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 207

spéculation sur ce qui définit son étre devrait commencer avec la maniére
par laquelle il s’est manifesté et la fagon dont il a vécu son étre dans
I’histoire. L’incarnation, la grace, le sacrifice divin, la rédemption, 'amour
pour lautre sont incompréhensibles si I'on considére Dieu suivant les
attributs classiques de « ’Etre». Si I'ontologie décrit «’Etre», n’importe
quel nom, aussi bien qu’aucun nom, pourrait étre apposé a ses attributs.
L’Etre est toujours premier, auto-subsistant, éternel, simple, pleinement
actuel et parfait ; comme tel, il ne peut qu’étre, n’ayant aucune autre raison
que d’étre en et pour soi. Les étres humains n’ont aucunement besoin
d’une révélation pour former le concept de I’étre parfait et en effet, cet
étre n’aurait aucune intention de se révéler, de parler personnellement aux
humains, d’agir en leur faveur, de vivre dans I’histoire et d’aimer. Dans ce
discours, I’'amour pour I'autre ne peut pas étre un attribut ontologique de
I’étre absolu ; étre auto-suffisant implique de ne pas avoir de but (personnel)
en dehors de soi-méme. Un Dieu qui forme une alliance avec les humains,
un Dieu qui serait aussi Jésus-Christ, ne pourrait pas étre cet étre. Comme
Etienne Gilson I’a bien remarqué, on pourrait retirer le mot « Dieu» de
toute I’histoire de la pensée de I’étre chez les philosophes-théologiens du
Moyen Age que leur ontologie n’en changerait pas '°. Cela signifie que le fait
que Dieu s’est révélé ne sert en rien au concept d’étre de Dieu formé par ces
penseurs. A 'inverse, nous pensons que le genre d’étre que Dieu est ne peut
étre séparé de qui il s’est révélé étre dans I’histoire. Dans 'ontologie divine
que nous esquissons ici, nous prenons congé de la tradition, dans la mesure
ou nous pensons Dieu comme étre absolu précisément parce que lui seul
est pour 'autre, et nous prenons aussi congé des perspectives modernes car
nous soutenons que c’est immuablement que Dieu est ainsi, ce qui explique
et justifie sa passibilité en Jésus-Christ.

Telle qu’elle prend forme ici, notre ontologie psychologique n’est pas
limitée a une seule ligne théorique : dans un premier temps, nous présentons
des arguments distincts et différents pour soutenir que I'immuabilité et
la souffrance doivent étre congues ensemble dans I'étre de Dieu. Ces
arguments sont construits en dialogue avec une figure fondatrice de
I’ontologie traditionnelle (Augustin d’Hippone) et avec un théologien qui
fut un pionnier dans la révision de cette ontologie (Karl Barth). Chacun
d’entre nous trouve individuellement des ressources et des bases en eux pour
son discours ontologique, mais également des tensions et des difficultés qui
nous font prendre un autre chemin qu’eux, 12 ol nous nous rencontrons
pour formuler une proposition nouvelle qui ne suit plus ces deux penseurs.

15 ¢f. Etienne GILsoN, « L étre et Dieu», op. cit., p. 398.



208 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

1. Avec et au-deld d’Augustin — Dieu en tant que relation
a I’étre humain en Christ

Etant donné que Ex 3,14 a joué un réle tant dans la construction
de la théologie ontologique que dans son rejet, il est intéressant de voir
I’analyse qu’Augustin — qui se trouve au commencement de cette tradition —
fait des deux noms de Dieu en Ex 3,14-15. Son analyse ouvre sur des
possibilités qui vont au-dela de I'ontologie traditionnelle. A ce jour, les
chercheurs ont surtout montré comment son analyse aide a fonder une
ontologie chrétienne, dans la mesure ou son discours sur Dieu n’est pas
construit uniquement a partir des éléments venant du néoplatonisme, mais
aussi & partir d’éléments bibliques'®. Mais, méme s’ils soulignent que pour
Augustin le nom «ontologique » de Dieu (v. 14) et le nom « biblique » de
Dieu (v. 15) sont inséparables, les interprétes s’accordent pour dire que les
¢léments néoplatoniciens restent inchangés dans la spéculation d’Augustin
sur Dieu comme étre au v. 14'7. Si cela est vrai, alors cela signifie que les
deux noms sont parfaitement séparables, dans la mesure ou Dieu comme
étre est immuable, éternel, incorporel, et qu’il n’est pas en relation avec
les €tres humains, alors que le Dieu biblique se manifeste lui-méme dans
I’histoire, forme une alliance avec les étres humains et s’incarne. Nous
comptons montrer qu’Augustin n’entretient pas simplement ce paradoxe,
il ouvre une voie par-dela celui-ci, ou I’étre de Dieu ne se trouve plus en
conflit avec I'incarnation: dans la mesure ou Augustin tient que les deux
noms de Dieu, aux versets 14-15 d’Ex 3, parlent tous deux de 1’étre de Dieu,
il invite a une lecture ou les propriétés classiques de 1’étre attribuées a Dieu

16" Ainsi les commentateurs identifient dans ’exégése augustinienne des deux
noms de Dieu une «ontologie théologale», ou une «ontologie christique»:
¢f. Dominique DuBARrLE, « Essai sur I'ontologie théologale de S. Augustin», in
Recherches augustiniennes et patristiques 16 (1981), p. 197-288; ¢f. aussi Marie-
Anne VANNIER, ‘Creatio’, ‘conversio’, ‘formatio’ chez S. Augustin, Fribourg, Edi-
tions Universitaires Fribourg, 1991, surtout p. 101-105. Ou alors ils parlent d’une
«ontologie englobante », définie par une spiritualité néoplatonicienne et chrétienne :
Paul Ric&ur, «De Tinterprétation a la traduction», in André LacoQue et Paul
Ric@®UR, Penser la Bible, Paris, Seuil, 1998, p. 335-372, ici p. 349-350. Ou, enfin, ils
voient une conjonction de I’ontologie et de la sotériologie : ¢f. Goulven MADEC, Lec-
tures augustiniennes, Paris, Institut d’Etudes Augustiniennes, 2001, p. 132, p. 165;
Ip., « Ego sum qui sum de Tertullien a Jérome », in Dieu et I'étre, op. cit., p. 121-139,
ici p. 139.

17 Cf. Goulven MADEC, Lectures augustiniennes, op. cit, p. 165; Dominique
DUBARLE. art. cit., p. 223. Cf. aussi Emilie zum Brunn qui, de plus, néglige
largement et mésinterprete I'exégese augustinienne d’Ex 3,15. Zum Brunn exprime
la vision commune selon laquelle la lecture augustinienne d’Ex 3,14 n’ameéne
«guere d’¢léments nouveaux concernant la problématique de I'étre » (telle qu’elle
a 6té explorée auparavant dans le néoplatonisme). Emilie zum BRUNN, « L’exégése
augustinienne de Ego sum qui sum et la métaphysique de I'Exode », in Dieu et I'étre,
op. cit., p. 141-164, ici p. 155.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 209

au v. 14 sont modifiées, prenant congé tant de ’ontologie grecque que de
'ontologie (chrétienne) traditionnelle.

Augustin cherche a expliquer pourquoi Dieu répond a la question de
Moise concernant son nom en donnant deux noms plutdt qu’un seul '®. Le
premier nom est ego sum qui sum — dans des traductions approximatives:
«je suis celui qui suis» ou « je suis qui je suis» ou « je suis celui qui est» —,
le second est ego sum deus Abraham, et deus Isaac, et deus Iacob — « Je suis
le Dieu d’Abraham, et le Dieu d’Isaac, et le Dieu de Jacob». Suivant le
raisonnement d’Augustin, le premier nom est celui de son essence, ou de sa
substance . « Etre », dans son présent éternel et personnel, est I’étre méme
de Dieu ou, comme Augustin ’affirme fréquemment « Dieu est Est » 2. « Je
suis celui qui est» ou «Je suis est» désignent I'immuabilité: il n’y a pas de
«était» ou «sera» en Dieu?!. Des étres mutables, par contraste, fluctuent
entre « étaient » et « seront » mais ne « sont » jamais en vérité, dans la mesure
ou ils changent continuellement, augmentant ou diminuant en &tre??.

Une explication que donne Augustin pour la communication du deuxiéme
nom est qu’en tant qu’étres muables, Moise et tous les étres humains ne
peuvent pas comprendre le premier nom de Dieu, le nom de I’étre immuable
de Dieu?. Ainsi, immédiatement aprés avoir révélé son premier nom, Dieu
s’identifie lui-méme avec un second nom, un nom que des étres humains
peuvent comprendre et qui indique ce en quoi ils peuvent tous espérer:
tandis que le premier est nom de I’éternité, le second est le nom de celui qui
garantit la vie éternelle aux étres humains, puisque cela ne fait aucun sens
que Dieu se révele lui-méme comme le Dieu d’étres humains morts depuis
longtemps (Abraham, Isaac et Jacob). Augustin appelle ce second nom le

18 Dans son ceuvre, Augustin cite Ex 3,14 plus de 90 fois —cf. Corpus
Augustinianum Gissense (CAG-online); ¢f. Goulven MADEC, « Ego sum qui sum »,
Augustinus-Lexikon 2 (1996-2002), p. 738-741, surtout p. 739-740 — mais ses
commentaires portant tant sur Ex 3,14 qu’Ex 3,15 ne sont pas en si grand nombre,
Ce qui importe pour nous ici, c’est que lorsqu’il donne un commentaire sur les deux
noms de Dieu, Augustin se soucie toujours de fagon équivalente des deux noms et
qu’il use toujours de I'un pour clarifier I'autre, ce qui veut dire que pour lui, chaque
nom révéle sa pleine signification grace a I'aide de I'autre.

19 Augustin utilise uniquement la phrase nomen substantiae (s. Denis [Sermones
a M. Denis editi] 2,5), et emploie de fagon interchangeable substantia et essentia
pour parler de Dieu, mais il mentionne a certains endroits que seul le dernier terme
peut étre proprement appliqué a Dieu, dans la mesure ou (étymologiquement) la
substance désigne le sujet subsistant [subsisting subject] de propriétés (accidentelles),
et Dieu n’est pas un tel sujet, étant identique avec toutes ses propriétés (frin. 7,10).

20 Dans la version originale du présent article: « God is Is» (NAT). Cf. con/.
(Confessionum) 13,46 ; en. Ps. (Enarrationes in Psalmos), 134,4;101,2,10; Io. ev. tr.
(In Iohannis evangelium tractatus) 2,2 ; 38,10 ; 5. (Sermones) 1,7.

2L Cf. PLATON, Timée 37e-38a.

2 5.6,5; 5. Denis 2,5; vera rel. (De vera religione) 97 ; en. Ps. 101,2,10; 134.4;
38,7; 143,11.

B s Denis2,5:en. Ps. 121,5;134,6; 5. 7,7.



210 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

nom de la compassion ou de la miséricorde (nomen misericordiae), le nom
qui affirme Dieu comme Dieu des étres humains qui sont toujours vivant
par lui, tout comme le sont Abraham, Isaac et Jacob?*.

En outre, Augustin voit dans le nomen misericordiae I’événement de
I'incarnation : « celui qui est a revétu un corps mortel afin de pouvoir dire:
“Je suis le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac et le Dieu de Jacob”. »** Ainsi,
sans I'incarnation, Dieu n’est pas le « Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac,
et le Dieu de Jacob», et n’a pas son nom complet. C’est donc I'identité
des deux noms dans le Verbe incarné, en qui Dieu revét une chair sujette
au changement (mutabilem carnem suscipiendo ; sermo 6,5), qui donne a
Dieu son identité. Le genre d’étre qu’est Dieu est donné ou révélé dans
I'incarnation.

Il apparait alors que Dieu communique un deuxiéme nom a Moise,
non seulement parce que son premier nom serait incompréhensible pour
les étres humains, mais parce que le premier nom ne révele pas Dieu
complétement. Augustin sait que le Dieu des chrétiens n’est pas révélé par
le seul nom de I’étre absolu, parce que ce n’est pas a cet endroit qu’il lit
le nom du Dieu incarné. C’est ’objet de sa critique des libri platonicorum,
exprimé notoirement dans le non ibi legi: il ne pouvait lire dans les livres
(néo)platoniciens que le Verbe s’était incarné, qu’il s’était abaissé, qu’il
avait souffert, qu’il s’était sacrifié et qu’il était mort en sorte d’amener les
étres humains a Dieu?®. Seul un nom de Dieu qui comprend I'incarnation et
I’amour révele Dieu comme le Dieu qu’il est, et pour Augustin c’est cela que
le deuxiéme nom effectue®’. Le premier nom, le nom de I’étre véritable, ne
fait qu’inspirer de la vénération aux étres humains, ainsi que la lonange et le
désespoir face 4 la grande distance qui les sépare de lui?®. Sans I'incarnation,
méme chercher Dieu aurait été impossible selon Augustin, étant donné que
des étres sujets au changement sont dans une dissemblance insurmontable
par rapport a I'unique étre immuable ; c’est le Dieu incarné qui remplit
I’abime qui les sépare?’. Le deuxiéme nom de Dieu effectue la méme chose:
il reléve les étres humains et les encourage a chercher Dieu par I'amour
qu’il inspire®®; il guérit le désespoir humain de ne pas étre capable de se
rapprocher de I'étre de Dieu, de I’atteindre, d’y participer, ou de se retrouver
eux-mémes en lui’’.

24 s Denis 2,5;5.7,7; en. Ps. 134,6; 101,2,10.

25 «Induit ergo se carne mortali ille qui est, ut dici posset: ego sum deus
Abraham, deus Isaac, et deus lacob. » s. 6,5.

%6 conf. 7,13.

27 5. 6,5: en. Ps. 134,5-6.

B 5 7,7;en Ps. 101,2,10; 5. Denis 2,5.

2 en. Ps. 134,5.

30 5 7,7:s. Denis 2,5.

3 en. Ps. 101,2,10; 121,5.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 211

Pris pour lui-méme, le premier nom ne parle pas de I'incarnation (voire
méme, plus généralement, de I’alliance de Dieu avec les étres humains). Cela
ne se passe que dans le sens inverse: dans la voix de Jésus, le Verbe dit le
nom de I'immuabilité, le «Je suis»*?. Chez Augustin, ceci est lié au fait
que le ego sum qui sum appartient de fagon égale au Pére, au Fils et au
Saint-Esprit 3. Mais le Fils est capable de réitérer, par Jésus, le «Je suis»
uniquement parce que Dieu posséde un second nom qui rend I'incarnation
possible et définitoire pour ce que Dieu est. L’étre en tant que tel n’est pas
incarné, et celui qui est n’est pas misercordia s’il n’y a pas d’incarnation.
Les deux noms sont un en Dieu parce que Dieu est I'un et I'autre, ce qui
veut dire que I'incarnation dit quelque chose au sujet de I’étre immuable
qu’est Dieu. C’est pour cela que I'ego sum qui sum du v. 14 n’est pas
une affirmation classique (grecque) de I'étre chez Augustin, parce que son
interprétation du v. 15 montre I'immuabilit¢ de Dieu comme étant d’un
genre qui lui est propre. Le v. 15 implique que le est de Dieu au v. 14
comprenne I'incarnation.

Ainsi, le deuxiéme nom de Dieu révele quelque chose concernant 'étre
immuable de Dieu qui n’est pas donné avec le premier nom. Cela est rendu
plus clair lorsque Augustin présente une explication plus nuancée de la
double réponse que Dieu donne & Moise, basée sur la question cruciale : « Si
Dieu voulait &tre seulement ce qu’il est en lui-méme, que serions-nous ? »>*
Cette question est rhétorique, la réponse étant bien slr: «rien». Nous ne
serions rien du tout. Il s’ensuit que Dieu veut é¢re non seulement ce qu’il est
en lui-méme, mais également ce qu’il est pour nous. D’otl ses deux noms: le
premier est le nom de Dieu en lui-méme, et le second est le nom de Dieu pour
nous (nomen ad nos). Pris ensemble, les deux noms, celui de 'immuabilité
et celui de la compassion, donnent ’expression entiére de ce que cela veut
dire pour Dieu que d’étre. Pour Augustin, Dieu dit a Moise : «Je suis ce
que je suis, je suis I'étre méme, d’une telle maniére que je ne veuille pas
8tre-manquant aux étres humains. »*> Dit autrement: Dieu ne veut pas
manguer d’étre pour les étres humains; il est I’étre méme qui ne veut pas
&tre juste pour soi.

La «bonne nouvelle » se trouve pour ainsi dire dans le deuxiéme nom,
lequel, pour Augustin, ravive I'espérance du peuple. Mais il ne faut pas
omettre de noter que la bonne nouvelle pour les étres humains est une bonne
nouvelle a propos de Dieu. Le deuxiéme nom aussi concerne I’étre de Dieu,
ce qui veut dire qu’il est donné aux étres humains non pas a cause de leur
incapacité a comprendre le premier nom, ou au vu de la probabilité qu’ils
désespérent s’ils comprenaient ce premier nom, mais en premier lieu parce

32 Sur Jn 8,24, ¢f. lo. ev. tr. 38,8; 39,8; sur Jn 8,58, cf. lo. ev. tr. 43,17;
ep. lo. tr. (In epistulam Iohannis ad Parthos tractatus) 2,5.

B ¢, Max. (contra Maximinum Arrianum) 2,26,10,

34 «Si enim hoc solum esse vellet quod est in se, quid essemus nos ?» s. 7,7.

35 «Sic sum quod sum, sic sum ipsum esse, ut nolim hominibus deesse. » Ihid.



212 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

que Dieu se donne son deuxiéme nom (tout comme son premier nom) d
lui-méme, car lui seul détermine ce qu’il est. Les deux noms sont I'un comme
"autre ce que Dieu veut étre. « Celui qui est a voulu étre humain comme tu
'es»*. Il y a simplement plus a entendre concernant 1’étre de Dieu que ce
que le premier nom peut transmettre: « Tu as entendu ce que je suis pour
moi-méme ; entends également ce que je suis pour toi.»>’ Augustin prend
soin d’expliquer que Dieu ne change pas son nom lorsque, par le biais d’un
deuxiéme nom, il communique ce qu’il est pour I’étre humain*. Et ce qu’il
est, il ’'est éternellement. Ainsi, Augustin dit du deuxiéme nom qu’il devrait
étre saisi comme un nom éternel plutdot que comme un nom temporel,
car c’est pour cela que Dieu ajoute «c’est mon nom pour toujours» (Ex
3,15) seulement aprés que ce nom a été révélé, et non aprés que le nom de
Iéternité ou du pur étre a été transmis ™. Cela signifie que Dieu est pour
nous immuablement, et qu’en conséquence I'incarnation ne défie pas, mais
révele pleinement son immuabilité.

Que Dieu soit aussi, éternellement, ’étre pour nous, que l'incarnation
définisse I'étre immuable que Dieu est, et que «étre» et « compassion »
ou «amour pour les étres humains» sont un en Dieu, ce sont 1a des idées
présentes dans les commentaires d’Augustin sur le double nom de Dieu.
Elles restent cependant inexplorées du fait que I'ontologie qu’il utilise,
dans laquelle Dieu n’est pas en relation avec les étres humains, ot I’on ne
peut pas postuler que 'immuabilité et une compassion réelle (comme toute
«passion ») puissent se trouver simultanément en Dieu, ne s’accommode
pas parfaitement de ces idées. Ses commentaires indiquent qu'un nom
de Dieu, de méme que l'autre, définit ce que Dieu est éternellement,
et que le deuxieme nom dit ce que Dieu est pour nous en tant que
Christ divino-humain. L’inférence qu’Augustin n’effectue pas, et que nous
voudrions prendre en compte ici, serait que le deuxiéeme nom de Dieu
révele I'étre de Dieu comme relation a I'étre humain. Dieu peut étre pour
nous éternellement, sans aucun changement ni remise en question de son
immuabilité, seulement si la relation a I’étre humain est incluse dans I’étre
immuable qu’il est. Cela méne & ce que I'incarnation n’entre pas en conflit
avec le premier nom, et explique comment l'incarnation définit 1’étre de
Dieu, cela-méme que les commentaires d’Augustin sur les deux noms de
Dieu tentent de montrer: que I'incarnation est aussi ce sur quoi porte I’est
de Dieu, et que I'étre de Dieu ne devrait, en conséquence, pas étre pensé
indépendamment de celle-ci. Les deux noms sont donnés conjointement,
réunis dans la déclaration de leur éternité.

36 «Qui est, voluit esse homo, ut tu es. » en. Ps. 121,5.

37 « Audisti quid sim apud me, audi et quid sim propter te.» en. Ps. 101,2,10.
3 «Quod vero propter hominem est. » en. Ps. 134,6.

3 5. Denis 2,5; en. Ps. 134,6.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 213

Pour Augustin, il n’y a rien en Dieu qui ne soit identique avec son
étre méme*’. Ainsi, la relation divino-humaine qu’est le Christ est en Dieu
comme son propre étre ou elle n’est pas en Dieu. Tel qu’'expliqué dans
I'introduction, ce n’est pas la seconde option, mais la premiére qui a été
refusée par I’ensemble des représentants de la tradition. Le Dieu trine,
comme substance-relation, était traité comme une exception au systéme
des catégories d’Aristote, ou la substance et la relation sont des catégories
différentes. Mais il est clair que toutes les relations au sein de la Trinité n’ont
pas été prises en considération. Selon nous, le probléme avec la seconde
option est que I'unité de la personne de Jésus-Christ, ou ce qui fait de lui
une personne, est ontologiquement une relation, et si cette relation n’est pas
en Dieu, alors cette personne-ci n’est pas en Dieu non plus.

Il est intéressant de constater que 12 ou Augustin explique que Dieu
ne peut étre en relation avec les étres humains, il affirme également que
Dieu aime les étres humains depuis ’éternité*!. L’amour pour Iautre est
lui-méme une relation, et s’il n’y a rien en Dieu qui ne soit lui-méme, et
si 'amour est I’étre méme de Dieu, comment peut-il aimer I'autre sans
étre-pour-l’autre, sans faire de la relation avec I’autre son propre étre ? Nous
suggérons que Dieu est « amour pour I’autre » (et pas simplement amour de
soi) parce qu’il est relation a I’étre humain dans la deuxiéme personne de
la Trinité. Cette relation définit le genre d’étre absolu que Dieu est. Dieu
se constitue lui-méme comme relation-a-soi et relation a un autre. Cette
auto-constitution le rend uniquement « dépendant » de sa volonté. Ce que
Dieu est (immuablement), il I’est par sa volonté. Qu’il veuille étre pour nous
ne devrait pas étre traité différemment de toutes les autres propriétés que
Dieu veut en son étre.

Le potentiel de I’affirmation d’Augustin, que le nom et la volonté divine
d’étre pour nous sont éternels (et dés lors, le sont immuablement), est
sapé tant par le silence qu’il laisse peser quant aux implications qui en
résultent concernant 1’étre de Dieu que par son affirmation de I'impassibilité
divine en Christ. Dans son 52° homélie sur I’évangile de Jean (§ 2), Augustin
transfére son discours sur les deux noms de Dieu dans le domaine de
Iaffectivité et affirme que Dieu souffre pour les autres. Il parle ici aussi de
Christ comme de la compassion (misericordia) et de 'amour (caritas) de
Dieu, venus pour guérir le désespoir humain et, a nouveau, de deux aspects
de I'étre de Dieu dont les étres humains doivent entendre parler: «tu as
entendu la voix de ma force qui s’adresse a toi, écoute en moi la voix de
ta faiblesse »*>. De la méme maniére que lorsque Dieu révéle ses noms, il

O yrin. 7,10.

4 trin. 5,17.

42 «[...] audisti ad te vocem fortitudinis meae, audi in me vocem infirmitatis
tuae». fo. ev. tr. 52,2. AucusTiN, Homélie 52,2, in: Homélies sur I'Evangile de saint
Jean XLIV-LIV, trad. M.-F. Berrouard, Paris, Etudes Augustiniennes, 1989, p. 319
(BA 73B).



214 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

y a ici quelque chose a propos de Dieu qui concerne I'autre. En se révélant
lui-méme, Dieu révéle aussi ’autre, parce qu’il se révéle comme étant (aussi)
pour l'autre. Dans les mots d’Augustin, la compassion de Dieu est révélée
lorsque, par amour pour les étres humains, Christ s’émeut volontairement,
assumant en lui une émotion et une souffrance humaines, en sorte de rendre
les étres humains plus forts et les aider a ne pas désespérer dans leurs
tribulations et leurs limites*’. Puisque Christ est divin, Augustin explique
qu’il y a en lui le maximum de puissance et qu’il était ainsi en sa puissance
de souffrir ou de ne pas souffrir*. Les étres humains souffrent contre leur
volonté, mais lorsque Christ souffre sa faiblesse humaine obéit a sa volonté
divine et invincible de délibérément endurer la souffrance « pour les autres »
(propter alios)™®.

Le probléme qui découle du fait qu’Augustin soutient 'impassibilité
divine, c’est que lorsque Christ accepte lui-méme de souffrir, ce n’est
en fait pas Christ qui, en tant que personne, consent a souffrir, mais
simplement Dieu en Christ qui laisse ’humain en Christ souffrir. Dieu
demeure inchangé dans I'incarnation, préservant ainsi tous les attributs de
Iétre absolu“®. Ainsi, dire que Dieu souffre, que Dieu est triste ou crucifié
n’est qu’une fagon de parler, rendue possible par 'unité des deux natures
en Christ, alors qu’en fait rien de tout cela ne s’applique a Dieu, étant
donné que tout cela n’est dit proprement que du Christ humain®’. Et donc,
effectivement Dieu ne souffre pas pour les étres humains,

Augustin insiste sur I'unité de la personne du Christ*®; I'unique
personne du Christ, le Christ unique, ou le Christ entier est Verbe, ame
humaine et chair®’. Augustin tient aussi que rien n’existe en Dieu comme
dans un sujet, pas méme les trois personnes : les trois personnes et 1’étre de
Dieu sont une et méme chose du fait que tout ce qui peut étre dit de Dieu
est identique a son étre™. Et cependant, la personne du Christ dans son
unité ne semble pas étre une avec Dieu ou pareille a Dieu, dans la mesure
ou la personne du Christ contient une entité qui souffre et est sacrifiée seule,
indépendamment de Dieu, qui ne peut pas souffrir.

Augustin affirme régulierement que Dieu s’unit a ce qui n’est pas lui-
méme°!. Mais si ce qui n’est pas lui-méme demeure isolé dans la souffrance,

Y Jo. ev. tr. 49,18-19; 52,1-3 et 52,5.

4 «[...]in illius potestate erat sic vel sic affici, vel non affici». lo. ev. tr. 49,18.

4 Jo. ev. tr. 49,18 ; 52,3 et 52,5.

4% Jo. ev. tr. 23,6 52,3; ¢. Max. 2,26,10.

47 ¢. 5. Arrian. (Contra sermonem Arrianorum) 6; ep. (Epistulac) 219.3;
lo. ev. tr. 49,18.

4 « Anima et caro Chrisi cum verbo dei una persona est, unus Christus est. »
Io. ev. tr. 49,18.

# «[...] accipe totum Christum, verbum, mentem rationalem, et carnem » ;
lo. ev. tr. 23,6.

O trin. 7,10-11.

SU Jo. ev. tr. 23,6 c. Max. 1,19;2,26,10.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 215

I'union n’est pas réalisée et il n’est donc plus aussi clair en quel sens
la compassion est le nom méme de Dieu, comme Augustin I'affirme. La
maniére avec laquelle Augustin préserve 'immuabilité dans I'incarnation
réduit cette derniére & un assemblage de deux choses ou aucune totalité
n’est formée et ou les deux demeurent isolées ensemble, ce qui contredit
I'identité singuliére qu’est Christ. Assurément, Augustin soutient que le
Christ humain et le Christ divin ne peuvent pas étre séparés, parce que
considérer I'un comme une chose et I'autre comme une autre nous laisserait
avec deux Christ et quatre personnes dans la Trinité>?. Mais il est difficile
de voir comment ils ne peuvent pas étre séparés, si leurs natures et leurs
attributs les rendent éminemment séparables (I'un immortel, immuable,
incorporel et égal & son Pére, I'autre non>?) et que rien ne parle de (ou en
faveur de) leur union.

Augustin voit 'unité de la personne du Christ de maniére analogue a
I'unité de la personne humaine, rentrant ainsi en conflit avec sa propre
position concernant la souffrance en Christ. Il dit que, tout comme I’dme
et le corps s’unissent pour former I’étre humain ou une personne singuliére,
Dieu s’unit lui-méme a I’étre humain pour étre Christ — une personne
singuliére, ot I’humain et le divin ne se mélangent pas®*. Mais si ce n’est
que le Christ humain et non la personne du Christ qui souffre, alorsily a
moins d’unité dans la personne du Christ qu’il n’y en a dans la personne
humaine. Dans la personne humaine, le corps ne souffre pas seul, séparé
de I’ame. En fait, pour Augustin c’est ’'Ame plus que le corps qui ressent la
douleur, dans la mesure ot le corps seul ne peut rien ressentir>>. Autrement
dit, ¢’est dans et par 'union de I'ame et du corps qu’une personne ressent
la douleur. En utilisant une image cartésienne en accord avec la position
d’Augustin, lorsque le corps est blessé, je ressens la douleur parce que mon
esprit n’est pas présent en mon corps tel « un pilote en son navire»; s’il en
tait ainsi « j’apercevrais cette blessure par le seul entendement, comme un
pilote apergoit par la vue si quelque chose se rompt dans son vaisseau». Au
lieu de cela, la douleur jaillit « de 'union et comme du mélange de I’esprit
avec le corps »°°. Ou bien, comme Augustin 'explique en sermo 137,2,
lorsque quelqu’un vous marche sur le pied, c’est votre téte (ou votre langue)
qui dit: « Tu m’as marché dessus ». La téte elle-méme n’a pas été touchée,
mais il y a un lien d’amour (caritas) qui crée 'unité de la téte au pied, en

52 ep. 219,3.

3 ep. 137,12.

3 ep. 137,11; lo. ev. tr. 19,15,

33 «[...] sentire non est corporis, sed animae per corpus», ou «neque enim
corpus sentit, sed anima per corpus»; Gn. litt. (De Genesi ad litteram) 3,5,7;
12,24,51; ¢f. imm. an. (De immortalitate animae) 25 ; trin. 11,5.

36 René DESCARTES, Méditations métaphysiques, Florence Khodoss (éd.), Paris,
P.U.F., 2004, ici p. 123.



216 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

sorte que la téte ne se sépare pas (non se separat) du pied pour dire « tu m’as
marché dessus ».

Si nous retenons ’exemple du pied sur lequel on a marché, et si nous
suivons Augustin en concevant I'union divino-humaine en Christ sur le
modéle de I'union de I’'Ame et du corps dans la personne humaine, alors cette
analogie ne va pas dans le sens d’un Christ divin libre de toute souffrance. Si
la téte dit « tu m’as marché dessus » alors que ce n’est que le pied sur lequel
on a marché, c’est parce que la téte n’observe pas la douleur dans le pied
comme un navigateur observerait les dégats de son navire. Comme la téte ne
se sépare pas du pied, ainsi par cette unité la téte ressent la douleur, méme si
elle n’est pas directement touchée. Si la nature humaine du Christ demeure
isolée de la nature divine dans la souffrance, alors il y a plus d’unité au sein
de la personne humaine qu’au sein de la personne du Christ ou qu’entre
Christ et Dieu. S’il en était ainsi, comment les étres humains pourraient-ils
jamais espérer ¢tre unis a Dieu, si méme le Christ humain ne 'est pas ?

Vu qu’Augustin congoit Christ suivant la séparation de ses deux natures
plutét qu’en fonction de I'unité de sa personne, il n’est pas aisé¢ de voir
comment il peut continuer a maintenir que Dieu ne voulait pas seulement
étre pour lui-méme, mais pour nous aussi> : Dieu n’est un qu’avec le
Christ divin, non pas avec le Christ entier, et le Verbe n’est pas plus uni
au Jésus humain que ne I’est un pilote a son navire, ou une colonne a
quelqu’un qui passerait, souffrant, a coté d’elle. Augustin pensait que la
seule alternative a sa conception du Christ divisé était celle ou les deux
natures fusionnent au point ou Dieu, transformé en étre humain, cesse
d’étre Dieu™®. L’alternative qu’il ne put conceptualiser était celle ou Dieu
est relation avec I'étre humain en Christ ; ce n’est que si cela est accepté que
les deux natures sont effectivement inséparables en Jésus-Christ, comme
Augustin I'affirmait, et qu’elles sont effectivement unies. C’est parce que
I’étre de Dieu est relation que les trois personnes de la Trinité sont une,
méme si chacune est distincte. En tant qu’unique personne composée au
sein de la Trinité, Christ ne peut étre uni aux deux autres, comme aussi
en lui-méme, que si la relation lie ses deux natures, tout comme elle lie la
Trinité. L’unité qui accompagne la relation fait du Christ une personne,
plutodt que deux pi€ces apposées I'une a I’autre, et elle fait de la souffrance
présente en Christ la souffrance du Christ.

La souffrance du Christ entier n’est pas incompatible avec I'immuabilité
divine. Dans la mesure ou Dieu est éternellement auto-constitué¢ afin
d’inclure I'union qu’est Christ, toutes les fagons, voulues et ordonnées, que
Dieu a de vivre cette union (ou cette relation) dans 'histoire montrent ce
qu’il en est pour Dieu d’étre immuablement Dieu. Lorsque Christ souffre,
Dieu n’est pas assujetti & une influence externe qui agirait sur lui de sorte

57 5 7.7
58 ¢ Max. 1,19;2,26,10; 2,26,12.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 217

que Dieu soit mi par elle vers un état différent ou diminué. La souffrance
du Christ nous permet, permet aux autres de reconstruire leur étre, et
ainsi affirme Dieu comme I’étre qu’il est : ’étre absolu qui est toujours
aussi I’étre-pour-l'autre. Ainsi, la souffrance n’est pas incompatible avec
le contentement plénier de Dieu ou avec I'idée de Dieu possédant un état
d’étre qui nous est désirable.

2. Avec et au-dela de Barth — L’élection comme volonté de soi
(self-willing) divine

Que Karl Barth se soit profondément engagé en faveur d’une version
forte de I'immuabilité divine, cela ne fait pas 'ombre d’un doute. Dés le
début de sa théologie dialectique durant les années 1920, sa préoccupation
principale portait sur la divinité de Dieu dans son auto-révélation. Dieu est
présent — complet, total et entier” — dans la révélation avec la plénitude
de I'étre divin. La révélation n’est pas la découverte d’informations sur
Dieu qui nous auraient été précédemment inconnues; la révélation est dei
loguentis persona — «la personne de Dieu parlant » %, Cela étant le cas, rien
de ce qui est propre a Dieu n’est laissé derriére dans sa venue parmi les étres
humains; la révélation n’implique aucune diminution ou augmentation de
I’étre divin. Dieu est immuablement ce que Dieu est dans 'acte de son auto-
révélation. Cette affirmation de 'immuabilité divine fut une constante de la
théologie de Barth, a toutes les étapes de son développement théologique.

Le Barth de la maturit¢ affirmait tout aussi fondamentalement la
passibilité divine. Il y a, selon lui, une humilité, et méme une « obéissance »
propre a I’étre éternel du Fils de Dieu — laquelle assure en Dieu la condition
ontologique pour I'incarnation ®'. Barth était convaincu de cela car il voyait
comme une nécessité sotériologique que le péché et la mort soient vaincus
dans la personne du Médiateur (i.e. le « Christ entier », divin et humain)
et non par un acte performé par un sujet distinct du soi de Dieu. Ainsi il
pouvait dire, sans le moindre indice d’une réserve ou d’une qualification
supplémentaire, que les souffrances de I’homme Jésus étaient «la passion

39 Karl BArRTH, The Gottingen Dogmatics : Instruction in the Christian Religion,
t. 1 (Grand Rapids: Eerdmans, 1990), p. 87-95. Pour la version originale, ¢f. Karl
BarTH, Unterricht in der christlichen Religion. Erster Band. Prolegomena (1924),
Hannelotte Reiffen (éd.), Ziirich, TVZ, 1985.

%0 Karl BArRTH, Die christliche Dogmatik im Entwurf, Gerhard Sauter (éd.),
Ziirich, TVZ, 1982, p. 172.

61 Karl BArTH, Dogmatique, trad. Fernand Ryser, vol. 17 (IV/1*), Genéve,
Labor et Fides, 1966, p. 203.



218 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

de Dieu»®?. Etant donné que la souffrance de Jésus est un événement de la
vie de Dieu, nous devons parler de la souffrance divine et, en conséquence,
de la passibilité divine.

Il est évident qu’une telle conception améne a se demander si le Barth
de la maturité maintenait encore 'immuabilité de Dieu. Mais Barth avait
déja essayé de montrer comment on peut penser ensemble 'immuabilité et
la passibilité en lien avec la doctrine de I’élection (publiée en 1942). Il a au
moins fait les premiers pas, provisoires, en direction d’une possible solution.
Mais la mise en ceuvre de sa tentative de réconciliation de I'immuabilité
et de la passibilité ne se fait pas sans problémes. On peut en mentionner
deux — lesquels apparaissent dés que I'on interroge le sens d’une catégorie
centrale employée par Barth dans son traitement de I’élection divin ainsi
que la signification de sa thése centrale.

Regardons premi¢rement la catégorie centrale: que voulait-il dire
en parlant de I’élection comme d’une Urentscheidung — comme d’une
«décision originaire»?% 11 s’agirait d’une «décision» prise par Dieu
lorsque Dieu était, pour ainsi dire, «seul» avec Dieu, dans ce que Barth
appelle «’éternité pré-temporelle», lorsqu’il n’y avait pas encore de
création, rien «en dehors» de Dieu. Mais ceci est commun a tous les
prédestinariens venus aprés Augustin, de quelque obédience qu’ils soient,
et cela ne nous en dit pas beaucoup plus. En quel sens Barth voulait-il qu’on
comprenne ce terme ? En particulier, quelle est la force du préfixe Ur-?

Et deuxiémement, la thése centrale : comment devons-nous comprendre
I’affirmation de Barth selon laquelle Jésus est non seulement I« objet » de
I’élection divine (en tant qu’il est celui en qui tous les autres étres humains
ont été «choisis» pour participer a la grace de la communion avec Dieu),
mais aussi son sujer®? Comme le dit Barth: «Jesus-Christ est le Dieu
qui élit» %, Classiquement, suivant I’axiome trinitaire opera trinitatis ad
extra sunt indivisa («les actions de la Trinité a 'endroit du monde sont
indivises »), le Fils de Dieu —le Logos asarkos — a toujours été compris
comme étant, avec le Pére et le Saint-Esprit, le «sujet» de I’élection. Si

2 Jbid., p. 259. Dans une certaine mesure, les Péres pouvaient le dire aussi.
Mais ils le pensaient différemment. Ils voulaient seulement dire que la souffrance
qui advient uniquement dans la nature humaine du Christ (¢f. supra, 1" partie) est
«celle de Dieu» en un sens possessif. Dieu fait «sienne» cette souffrance humaine
par I'union hypostatique. Mais pour eux la souffrance humaine du Christ n’a aucun
impact sur le Logos divin. Barth veut dire que la deuxiéme personne de la Trinité est
le sujet qui fait 'expérience de la souffrance humaine — qu’il s’agit la d’un événement
de la vie divine au sens le plus précis que I’on puisse imaginer.

3 Dogmatique 11/2*, p. 8, 51, 52, 74, 94, 95, 177, 178. [NdT: la traduction
frangaise de F. Ryser rend parfois cette expression par « décision préalable », ce qui
nous semble affaiblir le sens du préfixe -Ur, qui indique pourtant bien la dimension
de I'origine chez Barth.]

% Jhid., p. 105.

5 Jhid., p. 106.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 219

Barth choisit de parler plutdt de «Jésus-Christ» (le Seigneur incarné, le
Dieu-homme tel qu’il est apparu dans le temps) comme étant le sujet
d’une « décision » éternelle, cela opére-t-il aussi une correction dans la thése
classique ? Si oui, de quelle maniére ?

Commengons avec ce que Barth appelle la « décision originaire». Que
veut-il dire ? L’élection, telle que Barth ’envisage, est un acte divin d’« auto-
détermination»®. 11 s’agit plus spécifiquement d’une détermination de
'« essence » divine. Considérons par exemple I’affirmation suivante : « C’est
uniquement 1’orgueil humain qui se fait un Dieu a sa propre image et ne
veut rien savoir, en conséquence, d’une détermination de ’essence divine
en Jésus-Christ »®’. Suivant le contexte, ce que Barth cherche & fournir par
son discours sur une détermination de ’essence divine, c’est une explication
du fait que I'incarnation de Dieu ne laisse pas la «divinité» de Dieu
inaffectée . Barth présente un Dieu passible. Mais il n’est pas prét a
renoncer pour autant & 'immuabilité divine. [l insiste : ce qui advient a Dieu
en conséquence de son entrée dans 'incarnation n’est pas une « nouveauté »
pour lui dans la mesure ot cela adviendrait dans le temps®. Cela veut dire
que tout ce qui lui arrivera dans I'incarnation, dans la maniere de souffrir
et de faire 'expérience de la mort, est contenu dans une détermination de
’essence divine. Mais ¢’est précisément a cet endroit que surgit un probléme
qui met en question le succes de 'entreprise de Barth.

Parler d’une «décision», voila qui peut entrainer une mécompréhen-
sion. Parler d’une «décision originaire » pourrait bien faire de la détermi-
nation de I’essence divine une « décision » comme les autres — et en ce sens,
il s’agirait d’une « décision » qui est « originaire » seulement au sens ou elle
se tient au début des voies de Dieu avec le monde: une décision «libre»
au sens ou elle aurait pu ne pas étre prise du tout. Il y a de fait beaucoup

6 Ihid., p. 6. Pour Augustin et ceux qui I’ont suivi, on comprenait '« objet »
de I’élection divine comme étant les étres humains. Les théologiens réformés du
xvir® siécle diront que la « prédestination » est la détermination éternelle des « fins »
de chaque personne humaine —que ce soit au salut ou a la damnation, I'acte
de «prédestination» divisant I'espéce humaine en deux groupes. Suivant cette
compréhension, '« élection » est un terme employé pour parler de la prédestination
a la béatitude. Certains parmi eux iront plus loin en parlant d’un « pacte» dans
lequel les trois personnes de la Trinité se mirent d’accord entre elles sur laquelle
devait entreprendre I'effectuation des moyens du salut pour les «élus». Seulement
dans ce sens restreint, le « Fils » était fait I'« objet » d’une « élection » commune aux
trois. Pour la tradition, ’essence divine n’était aucunement affectée par I’élection.
Barth innove sur ce point. Pour lui, I’élection se rapporte originairement 4 la seconde
personne de la Trinité (« Jésus-Christ ») et dans un second temps aux étres humains,
dans la mesure ou ils sont « choisis » en lui. Dieu élit Dieu — c’est le sens premier de
I’élection dans la théologie de Barth, et ¢’est également en ce sens que le terme est
employé ici.

7 Dogmatique, t. 20 (IV/2*), Genéve, Labor et Fides, 1968, p. 87.

68 Ibid., p. 88.

% Dogmatique, t. 17 (IV/1*), Genéve, Labor et Fides, 1966, p. 205.



220 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

de passages chez Barth qui nous invitent a supposer que c’était bien la
son intention (ou, tout au moins, 'une de ses intentions). Barth affirme
souvent que Dieu n’avait pas besoin de créer le monde. Dieu serait toujours
le méme Dieu (le Dieu trine) s’il n’y avait pas eu de monde du tout’.
Toutefois, une détermination de I’essence divine résumée a une décision
«contingente» (i.e. une décision qui aurait pu ne pas avoir lieu), devrait,
en ayant eu lieu, avoir opéré un changement, une mutation, dans I’essence
de Dieu. Une décision contingente met en place une logique inéluctable : il
y a premiérement 1’étre d’un sujet (compris comme étant complet en soi-
méme), suivi par un acte de prise de décision dans lequel le sujet se donne a
lui-méme une détermination d’essence. Si nous devions considérer I'élection
comme un acte contingent, nous ne pourrions pas dire qu’elle consiste en
une détermination de ’essence divine sans renoncer a 'immuabilité divine.

De fait, ce que Barth dit a propos d’une « décision originaire » (mettant
I’emphase sur le préfixe et non sur le terme « décision ») vise a dire quelque
chose de plus, et quelque chose d’autre, par rapport a I'idée que I’élection se
tient au commencement des voies de Dieu avec un monde dont I'existence
n’était pas nécessaire. Il dit cela aussi. Mais il dit surtout beaucoup plus.
Son propos vise a écarter le danger d’un changement en Dieu. Pour contrer
ce danger, il fait de I’acte d’auto-détermination quelque chose de propre
a Dieu. Nous pouvons maintenant soutenir que, méme si 1’élection n’est
pas le commencement absolu «de» Dieu (Barth rejetant tout discours
au sujet d’'une théogonie), c’est d’'une certaine maniére le commencement
«en» Dieu. Suivant cette exposition, la «décision originaire » vise a dire
que I’élection est propre a Dieu, qu’elle est quelque chose sans quoi Dieu
n’est jamais, que d’une certaine maniére elle a lieu au sein de 'acte divin
d’auto-constitution — étant donné que il n’y a aucune possibilité d’un acte
contingent d’auto-détermination de I’essence divine qui ferait advenir un
changement en lui.

Mais nous devons maintenant demander: est-ce que parler d’une
«décision originaire» est la meilleure maniére de parler d’une élection
divine ainsi comprise ? Nous pourrions essayer de suivre le langage de Barth
aussi loin que possible. Nous pourrions, par exemple, mettre en avant
qu’une « décision originaire » est une « décision » qui ne ressemble a aucune
autre, qu’elle ne peut étre considérée de maniére analogique par rapport aux
décisions que prennent les créatures finies. Nous pourrions mettre en avant
qu’en tant que décision « originaire », elle est une décision qui ne requiert
aucun processus de délibération, qu’elle ne nécessite pas que différentes

0 Concernant les passages dans I'ceuvre de Barth ou il soutient la thése que
Dieu n’avait pas besoin de créer, et qu’il aurait été en fait le méme Dieu sans le
monde et sans une relation avec les étres humains, ¢f. George HUNSINGER, « Election
and the Trinity : Twenty Five Theses on the Theology of Karl Barth», in Michael
T. Dempsey (éd.), Trinity and Election in Contemporary Theology, Grand Rapids,
Eerdmans, 2011, p. 91-114; ici p. 94-96.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 221

options soient soupesées. Nous pourrions mettre en avant qu’il s’agit d’une
«décision» qui n’a «jamais pas encore eu lieu», qu’elle est originale et
s’origine 12 ou le propre étre de Dieu entre en considération — un geste qui
place '« élection » directement dans I’« espace » occupé logiquement par la
procession trinitaire’!. Nous pourrions faire tout cela — et nous n’aurions
pour autant pas réussi a écarter toute mécompréhension, La raison en
est que le souhait de Barth de dire que Dieu est «libre» de ne pas créer,
ni d’effectuer la rédemption, maintiendra toujours vivante la possibilité
d’une mécompréhension. Il y a une tension non-résolue dans sa pensée;
peut-étre méme une contradiction. Il nous faut une solution plus radicale ;
une solution qui nous meéne au-deld du discours de Barth sur I’élection
comme une « décision originaire ».

Prendre en considération le deuxiéme probléme découlant de la confron-
tation avec la tentative de Barth de réconcilier immuabilité et passibilité
meéne a la méme conclusion — pour quasiment les mémes raisons. Barth
dit que Jésus-Christ est le «sujet» de I’élection. Comment cela se peut-il?
« Jésus-Christ » est le nom propre du Dieu fait chair, « uni hypostatique-
ment» (tel que le soutien la tradition) a 'homme Jésus dans le temps.
Comment peut-il étre le sujet d’un acte d’auto-détermination dans I'éternité
pré-temporelle ? Une solution proposée consiste a comprendre cette affirma-
tion sous un mode figuratif. Suivant cette interprétation, c’est le Fils éternel
(ou Logos asarkos) qui, avec le Pére et Esprit, est le vrai sujet de cet acte,
comme celui qui I'effectue et comme celui qui se tient dans cet acte. Barth
I’appelle «Jésus-Christ » seulement parce que c’est ce que le Fils devient
en conséquence de cette prise de décision. Autrement dit, il est nommé en
fonction de la fin qu’il se donne dans I’élection : ¢’est une nomination qui
regarde en avant sur la fagon dont nous, les étres humains, le connaissons
maintenant. Mais en lui-méme, le Fils n’est pas cela —et ne peut 1’étre,
puisque qu’il est dit de I'incarnation qu’elle n’est pas essentielle au Fils en
tant que Fils.

C’est précisément de cette fagon que Edwin van Driel comprend Barth :
«[...] le nom Jésus-Christ ne met pas en évidence un sujet, mais un acte et
une détermination de la volonté; et il décrit cet acte et cette détermination
de la volonté divine comme I’étre de Jésus-Christ. [...] C’est entre le Logos
asarkos et le Christ incarné, né a Bethlehem, que se trouve le choix divin,
I'acte et la détermination divins de se donner lui-méme a ce qui n’est
pas Dieu [...].»"* Ainsi «la doctrine de 1’élection de Barth n’a aucune
conséquence ontologique pour les notions de la Trinité immanente, du
Logos asarkos, de Dieu en lui-méme. Plutot que de se trouver en “amont”,

I Concernant chacun de ces points, ¢f. Bruce L. McCorMACK, «Seek God
Where He May Be Found : A Response to Edwin Chr. van Driel », Scottish Journal
of Theology 60 (2007), p. 62-79.

2 Edwin Chr. VAN DRIEL, Incarnation Anyway : Arguments for Supralapsarian
Christology, New York, Oxford University Press, 2008, p. 102 (trad. E. Jaillet).



222 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

les conséquences de I’élection se trouvent en “aval”, dans la christologie
et I’anthropologie» "*. Cela signifie aussi que I’élection ne peut étre une
détermination de I’essence divine — quoi que Barth puisse dire a ce sujet.
De facon similaire, George Hunsinger suggeére que lorsque Barth parle
de «Jésus-Christ » comme du sujet de I’élection, il souhaite que cela soit
compris de la méme maniére que lorsqu’on dit que la «reine Victoria»
est née en 1819. Elle n’est pas reine au moment de sa naissance; elle ne
devient reine que plus tard. Si donc nous disons «la reine est née en 1819 »,
nous ne faisons que I'identifier en relation a ce qu’elle est devenue, non pas
comme ce qu’elle était au moment de sa naissance’®. Strictement parlant,
cette affirmation ne correspond pas a la réalité. Mais nous savons tous
qu’elle ne doit pas étre comprise littéralement. C’est une maniére de parler.
Selon Hunsinger, il en va de méme avec Barth lorsqu’il affirme que « Jésus-
Christ » est le sujet de I’¢lection : c’est la aussi une maniere de parler.

I1 serait étrange que tout cela soit vrai. Barth lui-méme voyait bien que
sa décision de situer la doctrine de 1’élection dans la doctrine de Dieu était
révolutionnaire ; de fait, sans précédent ”°. Les théologiens de I’orthodoxie
réformée au xvi®et au xvi®siécle ont typiquement situé la doctrine de
I’élection entre la doctrine de Dieu et la doctrine de la création — en accord
avec le point de vue, accepté de fagon générale a cette époque, selon lequel
I’¢lection était une décision contingente sans implications ontologiques
pour ce qui concerne Dieu’®. Pour quelle raison Barth pense-t-il alors
que ce qu’il fait est révolutionnaire? Si I’élection de Dieu par Dieu n’a
aucune implication pour notre compréhension de I’étre divin, pourquoi
situe-t-il alors cette doctrine au sein de la doctrine de Dieu ? Pourquoi ne
pas simplement suivre 'ordre conventionnel de ’exposition thématique?
La réponse la plus probable est que Barth parle de cette fagon parce qu’il
pensait précisément que I’élection présente des implications ontologiques
«en amont » ; parce qu’il croyait justement que ce qui arrive dans I’élection
est une détermination de I’essence divine. Mais, la encore, le fait que Barth
prenne parti pour 'idée que Dieu aurait été « libre » de ne pas créer, entrave
la voie qui permettrait de mener a bien sa tentative de penser ensemble
immuabilité et passibilité.

Ce dont nous avons besoin, c’est d’'un nouveau départ — lequel devrait
nous amener au-dela de Barth. Le premier pas sera tout bonnement de
renoncer a parler d’une «décision» divine. Il vaut mieux comprendre

3 Ibid., p. 103. Le méme argument peut étre trouvé dans Edwin
Chr. VAN DrIEL, « Karl Barth on the Eternal Existence of Jesus Christ», Scottish
Journal of Theology 60 (2007), p. 45-61.

4 G. HUNSINGER , op. cit., p. 96.

5 Dogmatique 1112*, p. 78.

76 Ce point de vue traditionnel est aussi celui de Hunsinger : « Le Fils éternel
[...]est nécessairement le Fils éternel ; il n’est incarnandus que de fagon contingente. »
G. HUNSINGER, op. cit., p. 97.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 223

’élection en tant que 1’auto-volition divine qui se tient au sein de 'acte
d’auto-constitution de Dieu comme trine (i.e. au sein de la procession
trinitaire). Nous pourrions le dire ainsi: la procession éternelle, I'auto-
connaissance et I’'auto-volition de Dieu ne sont pas des activités distinctes.
Dans I’événement de la génération du Fils et de ’effusion de I’Esprit, Dieu
se connait et se veut aussi lui-méme. Aucun ne fait suite a 'autre; les
deux sont des descriptions de ’acte éternel qu’est '« étre » de Dieu. Apres
tout, ’auto-connaissance et ’auto-volition de Dieu par Dieu consistent
en un acte immédiat qui ne reconnait aucun «avant» — au sens d’un état
préréflexif, Que Dieu ne se soit pas déja connu et voulu soi-méme, voila
qui n’a jamais été le cas. Ainsi, ’auto-connaissance et I’auto-volition sont
nécessaires a 1’étre de Dieu en tant que Dieu, comme le sont les processions
trinitaires. Pouvons-nous dire que 'une de ces descriptions aurait une
priorité logique sur 'autre dans ’ordre d’exposition de leur enseignement ?
Nous le pouvons — et nous devons le dire. Si le sujet qui se connait et se veut
soi-méme est le Dieu trine en chacune des trois personnes (et c’est le cas),
alors la procession trinitaire a une priorité logique. Mais dire cela revient
seulement a dire que les processions trinitaires devraient étre la description
a laquelle un quelconque sujet humain imaginable, sujet de connaissance,
pense en premier lorsqu’il contemple I"acte éternel qu’est '« étre» de Dieu
— méme si nous savons que les processions trinitaires, I’auto-connaissance
et ’auto-volition sont simultanées en Dieu.

Si nous devions demander, dans un deuxiéme temps de notre réflexion,
ce que Dieu connait et veut en se connaissant et en se voulant soi-méme,
notre réponse serait : sa nature comme un genre particulier d’amour. « Dieu
est amour» tient seul dans le Nouveau Testament (1 Jn 4,16) la place
d’une affirmation sur '« identité», c’est-a-dire comme une description de
la nature de Dieu. Mais quel genre d’« amour» Dieu est-il? La réponse
de Paul en Ph 2,7 est qu’il s’agit d’'un amour qui se donne soi-méme et
qui se dépouille. Mais s’il s’agit 1a de la nature de Dieu, s’il s’agit la de
ce que Dieu connait et veut en se connaissant et en se voulant soi-méme,
alors une relation a '« autre» est déja contenue dans ce que Dieu est par
essence en tant qu'amour qui se donne. Un amour qui est donation, qui se
dépouille, ne peut étre réduit a 'amour de soi — comme cela peut arriver
dans des spéculations trinitaires injustifiées oul la génération et la spiration
sont pensées « kénotiquement ». En Ph 2, la seule kénose dont il est question
est celle du Fils en tant qu’elle méne a la réconciliation et a la rédemption
de ’espéce humaine. Cela, et cela seul, est la réalisation de I"'amour qui se
donne, qui se dépouille, 'amour que Dieu est nécessairement et qui inclut la
relation a '« autre ». Cette relation & '« autre», propre a Dieu, est définie
et rendue concréte en Jésus-Christ (en qui '« autre» est contenu, suivant
Ep 1,4).

Mais, troisiémement, si la relation a 'espéce humaine en Jésus-Christ
est comprise dans ’amour que Dieu est, alors ce qui est connu et voulu
dans I'auto-connaissance et I’auto-volition divine, ¢’est Jésus-Christ en tant



224 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

qu’il est propre a Dieu. Cela ne peut que vouloir dire que Jésus-Christ est
simplement la seconde « personne » de la Trinité — et qu’en conséquence il
est le sujet, et pas seulement I'objet, de I’élection qui advient dans I'auto-
volition divine.

Faisons un quatriéme et dernier pas : si ’'auto-élection de Dieu en Jésus-
Christ est incluse dans son auto-constitution, alors I'incarnation ne laisse
pas Dieu inaffecté et en méme temps cela ne contredit pas son immuabilité.
L’activité de Dieu se déploie dans le temps comme la réalisation nécessaire
de ce que, et de qui, Dieu est. L’amour de Dieu qui se donne et qui se
dépouille se concrétise temporellement dans le chemin que Jésus-Christ
prend en direction de la croix (suivant Ph 2). Le Fils éternel s’unit de telle
fagon a 'homme Jésus que la souffrance et la mort sont endurées dans cette
union par un seul sujet. Tout ce que Dieu expérimente et endure dans cette
union avec ’homme Jésus manifeste ce que Dieu est « par nature» —de
fagon nécessaire, puisque la relation a 'espéce humaine en Jésus-Christ est
propre a Dieu en tant que Dieu.

3. Quelques réflexions sur les possibilités
ouvertes par une ontologie psychologique

Nous avons vu qu’avec son exégese des deux noms en Ex 3,14-15 et
I'usage qu’il en fait dans ses homélies, Augustin ouvre la porte & une
possibilité passionnante quant a la fagon de concevoir I’'étre de Dieu.
Nous avons aussi vu qu’il ne pouvait 'investir en raison de son maintien
des structures classiques de la pensée de I’étre. Il en résulte alors une
personne du Christ avec une identité ontologique inconsistante: parfois
elle est équivalente avec le Fils éternel, dans des affirmations qui excluent
nécessairement Jésus-Christ de la Trinité”” ; parfois avec Jésus-Christ, divin
et humain’® ; et encore & d’autres moments simultanément avec le Fils, dans
I'immuable et exclusivement divine Trinité, e¢r avec le fondateur divino-
humain de ]’Eglise, qui, dans la mesure ou il est aussi humain, n’est pas
la personne immuable au sein de la Trinité”. En dépit de la fermeté de
I'affirmation de I'unité de la personne du Christ dans ses deux natures et de
son influence doctrinale, Augustin n’offre aucune justification ontologique
pour cette unité, ni n’en rend il compte ontologiquement. Au contraire,
son discours postule la séparation compléte des natures dans I'unique
personne du Christ. Son unique personne n’est pas perqgue dans son unité,
dans sa relation 4 Dieu®’. La séparation ontologique entre le Christ divin

7T Jo. ev. tr. 40 4.

8 ep. 137,11; lo. ev. tr. 19,15; 23,6; ep. 219,3.
” ¢ Max. 2,26,14.

80 ep.137,12; c. 5. Arrian. 6.



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 595

et le Christ humain préserve I'immuabilité et I'impassibilité de Dieu dans
I'incarnation en mettant de c6té la personne du Christ dans son unité ou
dans son enticreté.

Et ainsi, pour Augustin, Dieu souffre dans I’hnomme Jésus®!, et en méme
temps Dieu est toujours et nécessairement impassible®?. Il n’est toutefois
pas clair comment Jésus-Christ peut vivre en étant une seule personne
si ’'homme Jésus peut vivre quelque chose seul de son coté (a savoir la
souffrance), en dépit du fait qu’il ne peut jamais vivre en tant qu’homme
Jésus seul. Thomas d’Aquin a offert un argument pour I'unité personnelle
du Christ basé sur le fait que la nature humaine du Christ ne peut pas exister
par elle-méme : tout comme la main de Socrate est une réalité individuelle
mais pas une personne, parce qu’elle n’existe que dans une totalité et non
par elle-méme, de méme ’homme Jésus peut exister seulement dans la
personne du Verbe, ce qui fait de Jésus-Christ une personne et non deux®*.
Cette analogie, tout comme I'image augustinienne du pied sur lequel on
a marché, ne peut expliquer comment la main (ou le pied) peut souffrir
seul, abstraction faite du rout auquel elle appartient. De plus, le tout n’est
pas proprement tout sans la « réalité individuelle » en lui et c’est pour cela
que, si Socrate se fait couper une main, Socrate-en-tant-que-personne, /e
tout en qui la main existe, souffrira. L’analogie ne s’inscrit pas bien dans la
perspective traditionnelle pour laquelle ’homme Jésus, a la différence de la
main de Socrate, est considéré de telle fagon a ce qu’il appartient a un tout
qui est tout sans lui, et qui ne forme pas non plus un tout avec lui, ce qui est
la raison du fait que ’homme Jésus peut rester isolé dans sa souffrance.

Le probléme qui résulte du fait de joindre I'immuabilité et I'impassi-
bilité a conduit Karl Barth a redéfinir 'immuabilité de sorte qu’elle soit
compatible avec la passibilité. Le probléme pour lequel il n’offrit jamais
de solution était celui des modalités de la préservation de I’étre immuable
de Dieu dans les moments ou il traite de I’élection comme d’une décision
contingente — ¢’est-a-dire une décision qui aurait pu étre différente, ou qui
aurait pu ne pas avoir lieu du tout. Traiter ’élection de la sorte, comme
contingente, fait que I’acte électif de Dieu devient une conséquence et un
ajout a I’étre que Dieu est. Sous ces conditions, dire, comme le fait aussi
Barth, que I’élection implique une détermination de I’essence divine doit
signifier qu’un changement eut licu dans I’essence au moment de la décision.
C’est 1a un probléme qu’il ne semble pas avoir pressenti. Néanmoins, le
discours de Barth a propos d’une détermination de I’essence divine a une
valeur inestimable, dans la mesure ou cela tend au moins a affirmer que
Jésus-Christ — c’est-a-dire ’homme-Dieu dans son unité divino-humaine,
plutdt qu’un Logos qui serait défini sans référence a la nature humaine

81 ep. 219,3.
82 ¢ 5. Arrian. 6;31; lo. ev. tr. 52,3; pat. 1 ; Simpl. (Ad Simplicianum) 2,2,2.
83 Somme de théologie 111, q. 2, a. 2.



226 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

qu’il allait assumer temporellement — est pleinement Dieu. Pour la tradition,
ce que Dieu est quant a son essence €tait compris comme devant exclure
nécessairement I’humanité du Christ — ce qui signifiait que, quoiqu’il arrive
dans cette nature, cela n’affecterait aucunement la divinité (pour le dire a la
maniére de Barth) et n’aurait en conséquence aucune portée ontologique.
De fait, cela signifie que la nature humaine du Christ peut étre mise a
part a chaque fois que I'impassibilité ou I'immuabilité de Dieu semble étre
menacée. Il est clair que Barth voulait dépasser cette tendance en parlant
de la « détermination de I’essence » —comprise comme autre chose qu’une
modification dans I’éternité pré-temporelle. Néanmoins, traiter 1’élection
comme une décision contingente introduit des problémes insurmontables,
tout en rendant difficile a comprendre comment Dieu resterait immuable
en se donnant une détermination d’essence qui aurait pu tout aussi bien ne
pas avoir été donnée. Cela implique que le Fils éternel pourrait étre défini
sans référence a Jésus-Christ, ce qui n’est en fin de compte qu’une autre
maniere de séparer la nature humaine du Christ de I'identité du Christ, et
de perpétuer le probléeme que Barth tentait de résoudre.

Nous avons suggéré qu’une maniére d’avancer par rapport a ce pro-
bléme implique une conceptualisation de I'unité de la personne du Christ,
en qui le divin et I'’humain ne peuvent jamais étre séparés. Cela implique
non seulement que le Christ humain ne se tient jamais seul, comme quelque
chose en soi, mais que le Fils éternel, lui aussi, a une identité qui ne peut
jamais étre séparée de celle de Jésus-Christ. Nous combinons ce geste a une
reconceptualisation de I’élection comme auto-volition de Dieu par Dieu;
une auto-volition de Dieu par Dieu dans sa nature, en tant qu’amour
qui se donne soi-méme, amour qui se dépouille, contenant une relation a
I’espéce humaine en Jésus-Christ. Mais si cette relation est contenue dans
la nature de Dieu telle qu’elle est nécessairement voulue par Dieu, alors
c’est Jésus-Christ qui, avec le Pére et I’Esprit, veut ; et c’est lui qui est I'objet
de cette volition. Ainsi, Jésus-Christ est a la fois le sujet et ’objet d’une
¢lection divine qui a lieu au sein de 'acte d’auto-constitution divine comme
Dieu trine.

Voila pourquoi nous pouvons dire que dans I'acte de la génération
éternelle le Fils est « déja » Jésus-Christ. Jésus-Christ est le nom propre de
la deuxiéme personne de la Trinité. Comprendre le Christ divin ou le Logos
comme ayant été sans la relation divino-humain conduirait a postuler deux
Christ, ou un Dieu muable qui n’est pas toujours amour qui se donne
soi-méme. De notre point de vue, c’est dans cette relation, et non dans un
Logos isolé, que demeure le centre de 'unité et de I'identité de la personne
du Christ.

Retirez Jésus-Christ et I’'on se retrouve avec un autre Dieu et un autre
étre de Dieu. C’est pourquoi I’'ontologie psychologique que nous esquissons
ici repose sur 'affirmation que la réponse & la question «qu’est-ce que
Dieu?» peut &tre atteinte uniquement en répondant a la question : «qui
est ce Dieu?» Comme c’est en Jésus-Christ que 'auto-révélation de Dieu



IMMUABILITE, (IM-)PASSIBILITE ET SOUFFRANCE 227

culmine, nous observons la vie individuelle de Jésus-Christ pour trouver
une réponse a ce qu’est Dieu. L’incarnation révéle la volonté éternelle de
Dieu d’étre pour un «autre» et non juste pour lui-méme; Jésus-Christ
révéle Dieu comme relation a un autre précisément en tant qu’amour qui
se donne. Nous pensons que Jésus-Christ révéle aussi que ce que Dieu
est est éternel et immuable. L’immuabilité de Dieu, ainsi, inclut les voies
ordonnées par lesquelles il se vit lui-méme comme cette relation et comme
ce genre d’amour : une existence corporelle dans I'histoire, la souffrance et
la mort ne contredisent pas le genre d’étre absolu que Dieu est.

Comme étre absolu, Dieu n’est pas dans le temps, mais dans la deuxiéme
personne de la Trinité il se constitue lui-méme pour atteindre un résultat
dans le temps. Parce qu’il est relation a ’étre humain en Jésus-Christ, le
temps n’est pas étranger a I’étre de Dieu; et parce qu’il est éternellement et
immuablement cette relation, le temps est englobé dans son étre sans faire
bouger Dieu entre le passé, le présent et le futur. Il n’y a aucun mouvement
en Dieu parce qu’il n’a pas besoin d’accomplir ou de s’efforcer de réaliser
quelque chose pour lui-méme dans le temps; son but est d’accomplir
quelque chose pour les humains, en vivant son étre-pour-les-humains en
Christ. Ainsi, méme si son existence corporelle, sa souffrance et sa mort
marquent un contraste entre un avant et un apres, ces événements ne
sont pas des commencements et des fins dans I'étre de Dieu. Dieu ne
s’améliore ni ne décline ou devient autre chose dans aucune des voies par
lesquelles son étre qui se donne éternellement est manifesté dans le temps,
ce qui est précisément I’endroit ou son étre peut étre donné de la fagon
la plus efficiente. Dieu est immuable dans et non pas en dehors de voies
manifestes qu’il emprunte pour vivre ce qu’il est. Parce que sa donation
de soi constitutive ne change pas dans ses différentes manifestations, la
souffrance et la mort sont toutes deux englobées et transcendées en Dieu.
En d’autres termes, ce que Dieu est sans changement, cela comprend et
transcende tout ensemble I’existence corporelle, la souffrance et la mort.
Ce sont des événements de Dieu parce qu’il est I'étre absolu en tant
qu’'amour qui se donne et non simplement comme amour de soi. Il est
absolu parce que lui seul est un étre auto-constitué ez parce qu’il se donne
a lui-méme un but en dehors de lui-méme, a ’endroit méme de son auto-
constitution. Dieu fait ’expérience de la souffrance et de la mort parce qu’il
se constitue volontairement lui-méme comme étre pour I'autre en Christ, et
il se constitue lui-méme ainsi parce que la souffrance et la mort ne peuvent
étre vaincues, pour I’étre humain, qu’en Dieu, étant donné que I'étre de
Dieu n’est pas ni¢, mais affirmé en vue de la donation de soi (une donation
de soi qu’il est) dans ces événements.

En disant que 1a souffrance de Dieu et sa mort manifestent I'étre de Dieu
comme amour qui se donne, nous ne réitérons pas une variante du point de
vue de Thomas d’Aquin qui veut que la « compassion», la «tristesse » et
la « douleur » doivent étre des maniéres figuratives de parler de ’amour de



228 ALEXANDRA PARVAN ET BRUCE L. MCCORMACK

Dicu, puisque Dieu ne peut pas souffrir®*. Notre hypothése est différente :
c’est volontairement que Dieu souffre et meurt dans la personne unifiée
du Christ, divin et humain. La relation que Jésus-Christ est implique que
ces événements ne peuvent pas étre isolés en I'une ou l'autre des deux
natures, mais qu’elles sont vécues par la personne dans sa totalité. Par
contre, a la différence de notre souffrance et de notre mort humaine, en
Dieu la souffrance et la mort sont pour 'autre, et aucune des deux n’est
un «mal» en Dieu, ni I'une ni ’autre n’est incompatible avec I'étre parfait
que Dieu est : elles ne détruisent pas I’étre de Dieu, pas plus que son amour
sacrificiel, pleinement manifesté et réalisé dans ces événements, ne détruit
I’étre de Dieu. Ce que Dieu vit en relation avec 'autre que Christ est, cela
ne change pas Dieu, cela vise a changer I'autre, I’étre humain, a travers
’'auto-donation de Dieu. Dieu est I’étre absolu et immuable qui n’est jamais
qui il est indépendamment de la relation qui sert I'autre. C’est la que réside
la «différence ontologique » de Dieu.

Une tentative a été faite ici de penser ensemble I'immuabilité divine
et la passibilité divine, a partir du point de vue selon lequel la deuxi¢me
personne de la Trinité est éternellement générée comme une relation divino-
humaine, ce qui fonde I'inséparabilité des natures dans le Christ incarné.
Nous pensons qu’il faut poser cette inséparabilité si I’'on veut rendre compte
de maniére adéquate de I'unité de la personne du Christ comme aussi
de I'«étre» de ce Dieu, qui se vit lui-méme comme relation et comme
amour qui se donne. Jusqu’a ce qu’un travail plus élaboré soit réalis¢, nous
espérons que cet essai indique une direction pour les chemins de réflexion
que nous devons emprunter lorsque nous nous demandons de qui nous
parlons lorsque nous parlons du Dieu des chrétiens®.

84 Somme contre les Gentils 1,91,16; 1,89.9.

8 Remerciements: Cet essai a d’abord vu jour lors d’une présentation com-
mune dans le cadre de séminaires a Heidelberg et a Tiibingen en décembre 2015.
Nous souhaiterions remercier avant tout notre amie commune Friederike Nussel
pour son invitation a Heidelberg, ce qui nous amena a mettre des idées sur le
papier, et pour I'accueil généreux et enthousiaste qu’elle réserva a notre travail,
ce qui a nourri notre volonté de le développer plus loin. Nous sommes également
reconnaissants envers Beth Langstaff et Michael Tilly pour leur accueil attentionné
et chaleureux a Tiibingen, un lieu qui a une signification toute particuliére dans notre
propre parcours académique. Enfin, les réactions de I'auditoire dans ces deux villes
nous ont aidé a clarifier et a approfondir certains aspects.



	Immuabilité, (im-)passibilité et souffrance : vers une ontologie "psychologique" de Dieu

