Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Réalité, possibilité, nécessité de la connaissance chrétienne
Autor: Barth, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-864997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-864997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 193-199

REALITE, POSSIBILITE, NECESSITE
DE LA CONNAISSANCE CHRETIENNE'!

KARL BARTH

Résumé

Dans un texte accessible a un large public, Karl Barth présente la
connaissance chrétienne sous les trois aspects de sa réalité, de sa possibilité
et de sa nécessité. 1l s'agit donc de délimiter briévement les contours de cette
connaissance, dans une attention constante a son objet, la parole de Dieu,
comme aussi au sujet humain et a sa faillibilité. Dans une derniére partie, Karl
Barth met en évidence ce qu'il pergoit comme les avantages et les limites des
courants théologiques qui s'affrontent dans le protestantisme contemporain,
a savoir le libéralisme et la tendance orthodoxe.

1. La réalité de la connaissance chrétienne

Nous définissions la connaissance : une certaine formation de la pensée
et de la parole humaine, cette formation qui est conditionnée par le fait que
P’esprit humain se trouve ainsi confronté a la personne de Jésus-Christ et a
’ceuvre de Jésus-Christ.

Cette connaissance chrétienne est un fait, son existence ne peut étre
mise en question; nous possédons le témoignage de la Bible, qui est la
source directe de cette connaissance, et ce témoignage trouve encore un

! Exposé donné au Sanatorium universitaire suisse (S.U.S.) de Leysin le
15 septembre 1943. Karl Barth-Archiv 11160. Transcription C. Chalamet. Quelques
modifications stylistiques ont été apportées au texte. Le Sanatorium universitaire
suisse, fondé en 1922 et dirigé jusqu’en 1953 par le D' Louis Vauthier, invitait
chaque année une vingtaine de professeurs et d’intervenants pour offrir des cours.
Les résidents étaient surtout des étudiants, la plupart souffrant de la tuberculose,
immatriculés dans diverses universités et hautes écoles de Suisse. Les enseignants
faisaient également des visites individuelles en chambre durant leur séjour. Parmi les
théologiens qui furent invités a Leysin dans ces années: Hans-Urs von Balthasar,
Adolf Keller (membre du «Comité d’action» du Sanatorium), Pierre Maury
(familier du Sanatorium depuis 1923), Emil Brunner, Jean de Saussure, Roland
de Pury, Henri Meylan, Jaques Courvoisier ou encore I'abbé Charles Journet. Parmi
les intervenants représentant d’autres disciplines, on trouve Julien Benda, Georges
Duhamel, Pierre Thévenaz, Alexander von Muralt...



194 KARL BARTH

écho. La connaissance chrétienne existe, tant bien que mal : dans la liturgie,
la théologie chrétienne, les confessions, la dogmatique et mélangée avec
d’autres ¢léments d’autre provenance : dans la philosophie et la littérature
post-chrétiennes, dans les convictions plus ou moins sincéres et profondes
de tous les individus de tous lieux et de tous temps.

Quelle en est 'essence? 11 y a des nuances, des différences, méme des
oppositions entre ses diverses expositions. On est pourtant d’accord qu’il
s’agit de la connaissance de Jésus-Christ, telle que la Bible en témoigne,
de la connaissance de Dieu et du Saint-Esprit vue a travers cette personne
qui est Dieu et homme a la fois, et de la connaissance de la situation entre
Dieu et les hommes, de I'histoire qui s’est passée et se passe et se passera
entre Dieu et les hommes, histoire dont le centre est Jésus-Christ. Multitude
de nuances, de différences, d’oppositions, mais aussi union qui consiste
dans cet objet: Jésus-Christ. Il y a des disputes entre les porteurs de la
connaissance chrétienne, mais précisément parce qu’il y a unité d’objet.
Puisque dans la Chrétienté il y a des oppositions, cela nous montre qu’on
s’occupe du méme objet.

Caractérisons la connaissance chrétienne. La connaissance chrétienne
est un effort humain qui vise a rendre justice a cet objet, effort entrepris
non par un besoin intérieur et arbitraire, mais entrepris par une obligation
qui émane de I'objet de cette connaissance.

Cette connaissance peut étre plus ou moins nette, ¢’est une connaissance
dans la conscience du provisoire. La connaissance chrétienne est un effort
dont toutes les phrases et tous les mouvements et aussi tous les résultats,
les théses, y compris les théses officielles de I’Eglise, sont marqués d’un coté
par la splendeur et la clarté et I'univocité de son objet, — et d’autre part par
I'imbécillité volontaire ou involontaire, mais en tous cas funeste, les erreurs,
la mauvaise volonté du coté du sujet de cette connaissance, le chrétien?.

Quelle est I'intention de la connaissance chrétienne ? Son intention ne
peut étre identique a celle de la philosophie. Elle n’est pas la recherche de la
vérité, ou la proclamation des résultats de cette recherche. La connaissance
chrétienne est intérieurement et extérieurement un simple compte rendu,
une confession, une réponse qui se fait. Ce n’est pas ’homme qui cherche
Dieu, mais I’homme qui a été trouvé par Dieu, et qui en rend compte a
soi-méme et a autrui, qui répond. Ce n’est en aucun cas une théorie pour
la théorie, c’est une réponse a donner. Elle se forme sous 'impression
obligatoire de la rencontre entre Dieu et ’homme, et c’est Dieu qui la
procure. En connaissant je ne cherche pas, je reconnais® que j’ai été trouvé.
Elle est ordre de marche, que I’homme se donne comme homme trouvé par
Dieu, ordre pour la conscience. Elle est, comme parole, publication de cet

2 Barth écrit systématiquement « chrétien » avec une majuscule dans le présent
texte.
3 Original : «j’avoue».



NECESSITE DE LA CONNAISSANCE CHRETIENNE 195

ordre de marche. Le nom de I’apotre dans le Nouveau Testament, kérux,
veut dire « héraut », celui qui a a proclamer la volonté de son roi, il est un
chargé d’affaires qui répéte ce qui lui a été dit. La Parole chrétienne (et
chaque chrétien est un serviteur du Christ et un compagnon des apotres) ne
peut étre qu’une parcelle* de service de héraut”.

Peut-on parler d’'une prétention de la connaissance chrétienne ? Cette
prétention existe, mais elle est trés simple. Elle ne consiste que dans le désir
de I’Eglise et du chrétien qu’elle existe. Elle doit exister (parmi toutes les
autres formations de la pensée) pas a son honneur, mais a celui de son objet,
elle veut exister comme miroir. Je ne pense pas qu’elle a la prétention d’étre
la vérité, elle n’a pas la prétention de dominer sur les sciences séculiéres®.
Ce n’était pas une formule heureuse que « la philosophie est la servante de
la théologie ». Heureusement, ce n’est pas dans la Bible! Elle n’est pas la
Vérité, sa prétention est d’étre au service de la vérité’, non de la rechercher :
elle [la vérité] a parlé, elle s’est montrée. Le mot grec pour la vérité aletheia
signifie quelque chose qui se découvre®, qui se montre. La Vérité, elle
seule domine, contrairement a cet acte humain, cet acte chrétien que nous
appelons la connaissance chrétienne®. En servant la Vérité, la connaissance
chrétienne sert a tout le monde: c’est le meilleur service que de procurer
la parole de la Vérité. Son ambition se réduit a cela: elle veut avoir libre
cours'?. Elle ne se laisse pas dominer. La théologie ne peut pas étre la
servante d’un systéme philosophique, d’un systéme quelconque. Elle ne
domine personne mais ne veut étre dominée par personne. Elle veut jouir
de la liberté, tout en se confiant a la puissance, non de ’homme, mais de
son objet. La connaissance chrétienne vit absolument de la clarté et de la
pureté et de la force de son objet.

Quelles sont les /imites de la connaissance chrétienne? Elles sont trés
nettes et trés marquées'!. Retenons que la connaissance chrétienne est une
entreprise humaine qui est différente de ce qui est humain, a cause de son
objet qui est divin. La connaissance chrétienne, pour ce qui concerne sa
force, sa capacité '? de convaincre, est complétement dépendante de son ob-
jet. La meilleure science chrétienne est absolument impuissante, si I’Esprit
de Dieu manque a la connaissance humaine. La connaissance chrétienne
se forme, s’exprime dans les bornes de I'entendement humain. Elle n’est
pas capable de saisir, de comprendre son objet. Toutes nos pensées, les

Original : « piéce ».

Original : « héros».

Original : « séculaires ».

Original : « de servir a la vérité».

Original : « qui s’ouvre ».,

Original : « La Vérité, elle seule domine, non pas cet acte humain [...]. »
10 QOriginal : «son libre cours ».

" Original : « trés nettes et marquées ».

12 Original : « capabilité ».

L =R B R A Y



196 KARL BARTH

meilleures, les plus grandes, ne sont toujours qu’un balbutiement a I’égard
de ce qui devrait étre dit.

La connaissance n’est que pensée, parole, et c’est autre chose que la vie
et les actes. Et saint Paul a dit: « La connaissance enfle, la charité édifie. »
Enfin, la connaissance chrétienne ne peut que représenter, signaler, elle ne
peut pas remplacer le Christ, I’Evangile, le Saint-Esprit et son action. Voila
ses limites.

«La charité ne périt jamais. Les prophéties prendront fin, les langues
cesseront, la connaissance disparaitra. Car nous connaissons en partie, et
nous prophétisons en partie, mais quand ce qui est parfait sera venu, ce
qui est partiel disparaitra. Lorsque j’étais enfant, je pensais comme un
enfant, je raisonnais comme un enfant; lorsque je suis devenu homme j’ai
fait disparaitre ce qui était de ’enfant. Aujourd’hui nous voyons au moyen
d’un miroir, d’'une maniére obscure, mais alors nous verrons face a face;
aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaitrai comme j’ai été
connu.» (1 Corinthiens 13,8-12).

2. La possibilité de la connaissance chrétienne

La connaissance chrétienne existe incontestablement, dans les limites
que nous avons dites. Puisqu’elle existe, elle est possible. Elle a pu naitre,
elle peut naitre, elle devient événement. Elle peut se communiquer, on
peut s’appeler 1% ; elle peut agir, malgré la concurrence souvent oppressante
de la pensée humaine et de la parole humaine, malgré les réactions trés
vives des autres maniéres de connaitre, — malgré 'insuffisance terrifiante
des chrétiens, — parce que les chrétiens sont le plus grand danger de la
connaissance chrétienne.

Quelles sont les raisons de cette possibilité? Possibilité ontologique:
la connaissance chrétienne implique la vérité que ’homme comme tel est
destiné par Dieu a réaliser cette connaissance. L’homme est créature de
Dieu. Dieu, le Créateur, est le Pére de Jésus-Christ. Il a destiné I’homme
a la connaissance de son Fils et donc il est possible de la part de la créature
de Dieu qu’elle!* accomplisse cet acte de connaissance. Cette possibilité
ontologique ne contient pas la garantie de la possibilit¢ actuelle de la
connaissance chrétienne.

Comment I'homme arrive-t-il a la connaissance chrétienne? La
connaissance chrétienne n’appartient pas aux ¢léments de la nature de
I’lhomme, méme pas aux éléments spirituels. C’est par les moyens de cette
nature spirituelle qu’elle s’acquiert, mais on ne peut pas dire que I’homme

13 Ce que Barth a voulu dire ici n’est pas clair. Peut-étre voulait-il dire: «on
peut 'appeler » (I'invoquer).
14 Original ; «il».



NECESSITE DE LA CONNAISSANCE CHRETIENNE 197

dans sa nature posséde cette connaissance chrétienne. La connaissance
chrétienne n’est pas a comparer aux €¢léments de logique et de mathé-
matiques. Elle ne fait pas non plus partie de I'expression du besoin et
du sentiment religieux, qui fait'® partie de I’lhomme. On peut avoir de la
religion, étre trés pieux et pourtant se passer de la connaissance chrétienne.
Parmi les paiens'°, il y a des religieux bien sincéres.

Ily a opposition entre la religion naturelle de ’homme et la connaissance
chrétienne. Pour I’Ancien Testament, ’homme religieux c’est 'adorateur
des idoles. D’aprés le Nouveau Testament, dans Romains 1!7, 'homme
naturel devint un détracteur de la vérité divine. La connaissance chrétienne
se rapporte non pas a une vérité générale, humaine, au contraire elle se
soustrait a toute régle générale de 'homme ; elle se rapporte au fait unique:
Dieu agissant dans I’histoire.

La connaissance chrétienne implique sans doute que Jésus-Christ, qui
est son principal objet, réalise une nouvelle humanité. Le monde passe,
le Royaume de Dieu vient et la connaissance de ce Jésus-Christ, de cette
situation, implique une renaissance du c6té de 'homme, un passage par
la mort dans une nouvelle vie, dont le baptéme est I'image: par la mort
dans la vie. La connaissance chrétienne appartient dans toute son entité a
la nouvelle créature en Jésus-Christ.

La connaissance chrétienne implique aussi que ’homme naturel avec
toutes ses possibilités s’est éloigné de son Créateur, du Pére de Jésus-Christ,
qu’il est bien capable de se former une idée de divinité, mais c’est une
idole. Il ne peut se retrouver vers le Pére et le Fils, le seul et vrai Dieu. Il a
renoncé a sa liberté a I’égard du vrai Dieu. Troisitmement, la connaissance
chrétienne implique [que] la connaissance chrétienne fait partie de la grace
libre de Dieu, qu’elle s’opére par la foi, et que la foi est purement un don du
Saint-Esprit dont ’ceuvre '8 s’accomplit si I’homme croit comme chrétien.

Il n’y a pas de théologie naturelle. Je ne peux pas comprendre comment
on peut mettre ces deux termes ensemble. Il n’y a pas de connaissance de la
religion chrétienne hors d’elle-méme. Si c’est [une] théologie, cette affaire ne
peut pas étre naturelle. Il n’existe aucune possibilité d’unir ces deux choses.
Je ne dis pas qu’il n’y a pas de relation, mais il est incompréhensible qu’il
y ait un passage qui se fasse en paix. Ce passage est le passage de la mort
a la résurrection du Christ, voila la réunion, mais hors de cela je ne vois
pas comment elle pourrait se produire. La connaissance commence dans la
nature[,] comme la résurrection de Jésus a commencé dans la tombe, pas
autrement. Elle commence par Dieu et en Dieu qui agit dans ’homme.
L’homme est admis dans cette communion qui existe en Dieu. « Toutes
choses m’ont été données par mon Pére, et personne ne connait le Fils si

w

Original : «est».
Original : « payens ».
Original : « I Romains ».
Original : « son ceuvre ».

—_ e e
e N o



198 KARL BARTH

ce n’est le Pére, ni qui est le Pére si ce n’est le Fils et celui a qui le Fils
veut le révéler. » (Luc 10,22). C’est univoque. Il y a bien la possibilité pour
’homme de servir la grace illuminatrice '°. Les ap6tres étaient des hommes,
et ils ont servi comme témoins; ils étaient des saints, des appelés. C’est
par la grace que ’homme entre dans cette relation. L’Eglise a ce service
d’interprétation de la Bible, c¢’est ’homme, mais 'homme ressuscité. Il y
a bien collaboration, mais '’homme arrivé a croire, c’est '’homme né de
nouveau. Il [ne] s’agit pas d’éliminer I’homme et la raison. L’homme peut
avoir la connaissance chrétienne, il est libre, [au sein] de cette collaboration,
dans la liberté des enfants de Dieu. Je ne trouve que cette possibilité.
Possibilité donc divine; sans doute une possibilité qui se révéle dans une
action humaine, mais le sens de cette aide est un don a recevoir.

3. La nécessité de la connaissance chrétienne

Puisqu’elle est un don, la nécessité de la connaissance divine ne peut
signifier [une] contrainte. La destination divine vise la liberté et I’action
divine s’opére dans la liberté. Dieu est ennemi de toute contrainte. C’est
un malentendu de vouloir contraindre. Il y a une obligation objective de
demander et d’accepter ce don de la connaissance chrétienne. La connais-
sance chrétienne nous est offerte dans un acte de supréme souveraineté, acte
dont le dédain ne pourrait que nous condamner. L’offre est inséparable du
don de la grace. La grace implique aussi la lumiére. Jésus a dit: «Je suis
le chemin, la vérité, la vie. » [Jean 14,6.] Pas seulement le chemin et la vie;
il est nécessaire d’accepter le Christ aussi comme la vérité. Il I’est et nous
devons I'accepter.

Est-ce qu’il y a une obligation quant a l’acceptation de telle ou
telle connaissance chrétienne, c¢’est-a-dire d’une connaissance chrétienne
circonscrite ? Orthodoxe ou Libéralisme ? Je suis obligé ici de faire un peu
de dialectique.

Si Orthodoxie signifie adhésion ?° 4 telle ou telle construction et systéme
de doctrine (catholique, protestant) et si Libéralisme consiste dans I’obéis-
sance inconditionnée, donc libre, vis-a-vis de I’objet de cette connaissance
qui est une réalité vivante, si Orthodoxie signifie cela et Libéralisme ceci,
alors je dirai: Ne soyons pas orthodoxes, mais des libéraux croyants et
pieux.

Mais si Orthodoxie signifie une recherche sincére, résolue, décidée, avec la
volonté non seulement de chercher mais de trouver, de juger, de prononcer, et
que ce prononcé est compris et accepté, et si d’autre part Libéralisme signifie
neutralité et indifférence entre les diverses convictions religieuses, qui, oui,

19 Original : «illuminante ».
2 Qriginal : «adhérence ».



NECESSITE DE LA CONNAISSANCE CHRETIENNE 199

toutes sont vraies, a leur maniére, — alors vive ’'Orthodoxie et que périsse le
Libéralisme!

La Parole de Dieu est la Parole de Dieu, et comme telle elle ne peut
étre identique a une pensée et une parole humaines. Le bon libéralisme
consiste dans la volonté de laisser a la Parole de Dieu sa liberté, qu’elle peut
gouverner. Toutes les formules, théses, confessions, tous les dogmes sont
en principe temporels et changeables. Il n’est pas dans notre compétence
de prononcer le jugement dernier?!; il reléve?? d’une autre compétence.
L’Eglise et les chrétiens ne peuvent pas remplacer Dieu et sa Sagesse?’
divine, qui est identique a la Parole divine. Mais la connaissance de Dieu
est bien une connaissance nette, elle est bien en Dieu lui-méme, telle et telle,
certaine, qui exclut certaines connaissances comme contraires a elle-méme.
D’apres le jugement de Dieu qui est son jugement, il y a certainement une
différence absolue pour lui et des différences relatives pour nous dans le
domaine intellectuel humain, dont il vaut la peine de se soucier. Notre
connaissance ne peut étre que le miroir de la connaissance divine.

Notre faiblesse humaine de compréhension et notre possibilité d’errer
ne peuvent pas nous excuser si nous prenons a la légére notre possibilité
de juger. Dieu a parlé et 1l parle et il veut étre écouté. Si nous sommes des
serviteurs indignes, soyons fidéles dans nos limites. La relativité de notre
connaissance ne peut nier le fait que nous sommes évoqués>* a signaler
le jugement de Dieu lui-méme. Nous sommes responsables comme ce
serviteur qui a regu un talent, responsables d’une pensée chrétienne et d’'une
parole chrétienne qui doivent &tre aussi exactes que possible. Il ne nous est
pas demandé que nous donnions ce que nous ne pouvons pas donner, mais
il est demandé que nous donnions ce que nous pouvons. Nous sommes
tenus de choisir, de discerner, de juger. Voila le droit de I’Orthodoxie.
Nous sommes obligés dans ce sens que nous sommes obligés d’accepter en
principe la grice illuminatrice >, mais dans une forme circonscrite, dans une
forme trés incertaine ; quiconque reconnait la Vérité ne la reconnait pas en
général, mais en particulier. La Vérité est parole et, en I’acceptant comme
telle, le chrétien participe au grand proces de la connaissance chrétienne.

Original : « dernier jugement ».

22 QOriginal, au lieu de «il reléve» : «c’est».
23 QOriginal : « Sapience ».

24 Barth veut peut-étre dire : «enjoints ».
23 QOriginal : «illuminante ».






	Réalité, possibilité, nécessité de la connaissance chrétienne

