
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 3

Artikel: Réalité, possibilité, nécessité de la connaissance chrétienne

Autor: Barth, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-864997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-864997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 193-199

RÉALITÉ, POSSIBILITÉ, NÉCESSITÉ

DE LA CONNAISSANCE CHRÉTIENNE1

Karl Barth

Résumé

Dans un texte accessible à un large public, Karl Barth présente la
connaissance chrétienne sous les trois aspects de sa réalité, de sa possibilité
et de sa nécessité. Il s'agit donc de délimiter brièvement les contours de cette
connaissance, dans une attention constante à son objet, la parole de Dieu,
comme aussi au sujet humain et à safaillibilité. Dans une dernière partie, Karl
Barth met en évidence ce qu'il perçoit comme les avantages et les limites des

courants théologiques qui s'affrontent dans le protestantisme contemporain,
à savoir le libéralisme et la tendance orthodoxe.

1. La réalité de la connaissance chrétienne

Nous définissions la connaissance : une certaine formation de la pensée
et de la parole humaine, cette formation qui est conditionnée par le fait que
l'esprit humain se trouve ainsi confronté à la personne de Jésus-Christ et à

l'œuvre de Jésus-Christ.
Cette connaissance chrétienne est un fait, son existence ne peut être

mise en question ; nous possédons le témoignage de la Bible, qui est la
source directe de cette connaissance, et ce témoignage trouve encore un

1 Exposé donné au Sanatorium universitaire suisse (S.U.S.) de Leysin le
15 septembre 1943. Karl Barth-Archiv 11160. Transcription C. Chalamet. Quelques
modifications stylistiques ont été apportées au texte. Le Sanatorium universitaire
suisse, fondé en 1922 et dirigé jusqu'en 1953 par le Dr Louis Vauthier, invitait
chaque année une vingtaine de professeurs et d'intervenants pour offrir des cours.
Les résidents étaient surtout des étudiants, la plupart souffrant de la tuberculose,
immatriculés dans diverses universités et hautes écoles de Suisse. Les enseignants
faisaient également des visites individuelles en chambre durant leur séjour. Parmi les

théologiens qui furent invités à Leysin dans ces années : Hans-Urs von Balthasar,
Adolf Keller (membre du «Comité d'action» du Sanatorium), Pierre Maury
(familier du Sanatorium depuis 1923), Emil Brunner, Jean de Saussure, Roland
de Pury, Henri Meylan, Jaques Courvoisier ou encore l'abbé Charles Journet. Parmi
les intervenants représentant d'autres disciplines, on trouve Julien Benda, Georges
Duhamel, Pierre Thévenaz, Alexander von Murait...



194 KARL BARTH

écho. La connaissance chrétienne existe, tant bien que mal : dans la liturgie,
la théologie chrétienne, les confessions, la dogmatique et mélangée avec
d'autres éléments d'autre provenance : dans la philosophie et la littérature
post-chrétiennes, dans les convictions plus ou moins sincères et profondes
de tous les individus de tous lieux et de tous temps.

Quelle en est l'essence Il y a des nuances, des différences, même des

oppositions entre ses diverses expositions. On est pourtant d'accord qu'il
s'agit de la connaissance de Jésus-Christ, telle que la Bible en témoigne,
de la connaissance de Dieu et du Saint-Esprit vue à travers cette personne
qui est Dieu et homme à la fois, et de la connaissance de la situation entre
Dieu et les hommes, de l'histoire qui s'est passée et se passe et se passera
entre Dieu et les hommes, histoire dont le centre est Jésus-Christ. Multitude
de nuances, de différences, d'oppositions, mais aussi union qui consiste
dans cet objet : Jésus-Christ. Il y a des disputes entre les porteurs de la
connaissance chrétienne, mais précisément parce qu'il y a unité d'objet.
Puisque dans la Chrétienté il y a des oppositions, cela nous montre qu'on
s'occupe du même objet.

Caractérisons la connaissance chrétienne. La connaissance chrétienne
est un effort humain qui vise à rendre justice à cet objet, effort entrepris
non par un besoin intérieur et arbitraire, mais entrepris par une obligation
qui émane de l'objet de cette connaissance.

Cette connaissance peut être plus ou moins nette, c'est une connaissance
dans la conscience du provisoire. La connaissance chrétienne est un effort
dont toutes les phrases et tous les mouvements et aussi tous les résultats,
les thèses, y compris les thèses officielles de l'Église, sont marqués d'un côté

par la splendeur et la clarté et l'univocité de son objet, - et d'autre part par
l'imbécillité volontaire ou involontaire, mais en tous cas funeste, les erreurs,
la mauvaise volonté du côté du sujet de cette connaissance, le chrétien2.

Quelle est l'intention de la connaissance chrétienne? Son intention ne

peut être identique à celle de la philosophie. Elle n'est pas la recherche de la
vérité, ou la proclamation des résultats de cette recherche. La connaissance
chrétienne est intérieurement et extérieurement un simple compte rendu,
une confession, une réponse qui se fait. Ce n'est pas l'homme qui cherche

Dieu, mais l'homme qui a été trouvé par Dieu, et qui en rend compte à

soi-même et à autrui, qui répond. Ce n'est en aucun cas une théorie pour
la théorie, c'est une réponse à donner. Elle se forme sous l'impression
obligatoire de la rencontre entre Dieu et l'homme, et c'est Dieu qui la

procure. En connaissant je ne cherche pas, je reconnais3 que j'ai été trouvé.
Elle est ordre de marche, que l'homme se donne comme homme trouvé par
Dieu, ordre pour la conscience. Elle est, comme parole, publication de cet

2 Barth écrit systématiquement « chrétien » avec une majuscule dans le présent
texte.

3 Original : «j'avoue».



NÉCESSITÉ DE LA CONNAISSANCE CHRÉTIENNE 195

ordre de marche. Le nom de l'apôtre dans le Nouveau Testament, kérux,
veut dire « héraut », celui qui a à proclamer la volonté de son roi, il est un
chargé d'affaires qui répète ce qui lui a été dit. La Parole chrétienne (et
chaque chrétien est un serviteur du Christ et un compagnon des apôtres) ne

peut être qu'une parcelle4 de service de héraut5.

Peut-on parler d'une prétention de la connaissance chrétienne Cette
prétention existe, mais elle est très simple. Elle ne consiste que dans le désir
de l'Église et du chrétien qu'elle existe. Elle doit exister (parmi toutes les

autres formations de la pensée) pas à son honneur, mais à celui de son objet,
elle veut exister comme miroir. Je ne pense pas qu'elle a la prétention d'être
la vérité, elle n'a pas la prétention de dominer sur les sciences séculières6.

Ce n'était pas une formule heureuse que « la philosophie est la servante de

la théologie ». Heureusement, ce n'est pas dans la Bible Elle n'est pas la

Vérité, sa prétention est d'être au service de la vérité7, non de la rechercher :

elle [la vérité] a parlé, elle s'est montrée. Le mot grec pour la vérité alètheia
signifie quelque chose qui se découvre8, qui se montre. La Vérité, elle
seule domine, contrairement à cet acte humain, cet acte chrétien que nous
appelons la connaissance chrétienne9. En servant la Vérité, la connaissance
chrétienne sert à tout le monde : c'est le meilleur service que de procurer
la parole de la Vérité. Son ambition se réduit à cela : elle veut avoir libre
cours10. Elle ne se laisse pas dominer. La théologie ne peut pas être la
servante d'un système philosophique, d'un système quelconque. Elle ne
domine personne mais ne veut être dominée par personne. Elle veut jouir
de la liberté, tout en se confiant à la puissance, non de l'homme, mais de

son objet. La connaissance chrétienne vit absolument de la clarté et de la

pureté et de la force de son objet.
Quelles sont les limites de la connaissance chrétienne? Elles sont très

nettes et très marquées11. Retenons que la connaissance chrétienne est une
entreprise humaine qui est différente de ce qui est humain, à cause de son
objet qui est divin. La connaissance chrétienne, pour ce qui concerne sa

force, sa capacité12 de convaincre, est complètement dépendante de son objet.

La meilleure science chrétienne est absolument impuissante, si l'Esprit
de Dieu manque à la connaissance humaine. La connaissance chrétienne
se forme, s'exprime dans les bornes de l'entendement humain. Elle n'est

pas capable de saisir, de comprendre son objet. Toutes nos pensées, les

4 Original : « pièce ».
5 Original : « héros ».
6 Original : « séculaires ».
7 Original : « de servir à la vérité ».
8 Original : « qui s'ouvre ».
9 Original : « La Vérité, elle seule domine, non pas cet acte humain [...].»
10 Original : « son libre cours ».
11 Original : « très nettes et marquées ».
12 Original : «capabilité».



196 KARL BARTH

meilleures, les plus grandes, ne sont toujours qu'un balbutiement à l'égard
de ce qui devrait être dit.

La connaissance n'est que pensée, parole, et c'est autre chose que la vie

et les actes. Et saint Paul a dit : « La connaissance enfle, la charité édifie. »

Enfin, la connaissance chrétienne ne peut que représenter, signaler, elle ne

peut pas remplacer le Christ, l'Évangile, le Saint-Esprit et son action. Voilà
ses limites.

« La charité ne périt jamais. Les prophéties prendront fin, les langues
cesseront, la connaissance disparaîtra. Car nous connaissons en partie, et
nous prophétisons en partie, mais quand ce qui est parfait sera venu, ce

qui est partiel disparaîtra. Lorsque j'étais enfant, je pensais comme un
enfant, je raisonnais comme un enfant ; lorsque je suis deven u homme j'ai
fait disparaître ce qui était de l'enfant. Aujourd'hui nous voyons au moyen
d'un miroir, d'une manière obscure, mais alors nous verrons face à face;
aujourd'hui je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme j'ai été

connu.»(1 Corinthiens 13,8-12).

2. La possibilité de la connaissance chrétienne

La connaissance chrétienne existe incontestablement, dans les limites

que nous avons dites. Puisqu'elle existe, elle est possible. Elle a pu naître,
elle peut naître, elle devient événement. Elle peut se communiquer, on

peut s'appeler13 ; elle peut agir, malgré la concurrence souvent oppressante
de la pensée humaine et de la parole humaine, malgré les réactions très
vives des autres manières de connaître, - malgré l'insuffisance terrifiante
des chrétiens, - parce que les chrétiens sont le plus grand danger de la
connaissance chrétienne.

Quelles sont les raisons de cette possibilité? Possibilité ontologique:
la connaissance chrétienne implique la vérité que l'homme comme tel est
destiné par Dieu à réaliser cette connaissance. L'homme est créature de

Dieu. Dieu, le Créateur, est le Père de Jésus-Christ. Il a destiné l'homme
à la connaissance de son Fils et donc il est possible de la part de la créature
de Dieu qu'elle14 accomplisse cet acte de connaissance. Cette possibilité
ontologique ne contient pas la garantie de la possibilité actuelle de la
connaissance chrétienne.

Comment l'homme arrive-t-il à la connaissance chrétienne? La
connaissance chrétienne n'appartient pas aux éléments de la nature de

l'homme, même pas aux éléments spirituels. C'est par les moyens de cette
nature spirituelle qu'elle s'acquiert, mais on ne peut pas dire que l'homme

13 Ce que Barth a voulu dire ici n'est pas clair. Peut-être voulait-il dire: «on
peut l'appeler» (l'invoquer).

14 Original:«il».



NÉCESSITÉ DE LA CONNAISSANCE CHRÉTIENNE 197

dans sa nature possède cette connaissance chrétienne. La connaissance
chrétienne n'est pas à comparer aux éléments de logique et de

mathématiques. Elle ne fait pas non plus partie de l'expression du besoin et
du sentiment religieux, qui fait15 partie de l'homme. On peut avoir de la
religion, être très pieux et pourtant se passer de la connaissance chrétienne.
Parmi les païens16, il y a des religieux bien sincères.

Il y a opposition entre la religion naturelle de l'homme et la connaissance
chrétienne. Pour l'Ancien Testament, l'homme religieux c'est l'adorateur
des idoles. D'après le Nouveau Testament, dans Romains 117, l'homme
naturel devint un détracteur de la vérité divine. La connaissance chrétienne
se rapporte non pas à une vérité générale, humaine, au contraire elle se

soustrait à toute règle générale de l'homme ; elle se rapporte au fait unique :

Dieu agissant dans l'histoire.
La connaissance chrétienne implique sans doute que Jésus-Christ, qui

est son principal objet, réalise une nouvelle humanité. Le monde passe,
le Royaume de Dieu vient et la connaissance de ce Jésus-Christ, de cette
situation, implique une renaissance du côté de l'homme, un passage par
la mort dans une nouvelle vie, dont le baptême est l'image : par la mort
dans la vie. La connaissance chrétienne appartient dans toute son entité à

la nouvelle créature en Jésus-Christ.
La connaissance chrétienne implique aussi que l'homme naturel avec

toutes ses possibilités s'est éloigné de son Créateur, du Père de Jésus-Christ,
qu'il est bien capable de se former une idée de divinité, mais c'est une
idole. Il ne peut se retrouver vers le Père et le Fils, le seul et vrai Dieu. Il a

renoncé à sa liberté à l'égard du vrai Dieu. Troisièmement, la connaissance
chrétienne implique [que] la connaissance chrétienne fait partie de la grâce
libre de Dieu, qu'elle s'opère par la foi, et que la foi est purement un don du
Saint-Esprit dont l'œuvre18 s'accomplit si l'homme croit comme chrétien.

Il n'y a pas de théologie naturelle. Je ne peux pas comprendre comment
on peut mettre ces deux termes ensemble. 11 n'y a pas de connaissance de la

religion chrétienne hors d'elle-même. Si c'est [une] théologie, cette affaire ne

peut pas être naturelle. Il n'existe aucune possibilité d'unir ces deux choses.
Je ne dis pas qu'il n'y a pas de relation, mais il est incompréhensible qu'il
y ait un passage qui se fasse en paix. Ce passage est le passage de la mort
à la résurrection du Christ, voilà la réunion, mais hors de cela je ne vois

pas comment elle pourrait se produire. La connaissance commence dans la

nature[,] comme la résurrection de Jésus a commencé dans la tombe, pas
autrement. Elle commence par Dieu et en Dieu qui agit dans l'homme.
L'homme est admis dans cette communion qui existe en Dieu. «Toutes
choses m'ont été données par mon Père, et personne ne connaît le Fils si

15 Original :« est ».
16 Original : « payens ».
17 Original : « I Romains ».
18 Original : « son œuvre ».



198 KARL BARTH

ce n'est le Père, ni qui est le Père si ce n'est le Fils et celui à qui le Fils
veut le révéler. » (Luc 10,22). C'est univoque. Il y a bien la possibilité pour
l'homme de servir la grâce illuminatrice19. Les apôtres étaient des hommes,
et ils ont servi comme témoins; ils étaient des saints, des appelés. C'est

par la grâce que l'homme entre dans cette relation. L'Église a ce service

d'interprétation de la Bible, c'est l'homme, mais l'homme ressuscité. Il y
a bien collaboration, mais l'homme arrivé à croire, c'est l'homme né de

nouveau. 11 [ne] s'agit pas d'éliminer l'homme et la raison. L'homme peut
avoir la connaissance chrétienne, il est libre, [au sein] de cette collaboration,
dans la liberté des enfants de Dieu. Je ne trouve que cette possibilité.
Possibilité donc divine ; sans doute une possibilité qui se révèle dans une
action humaine, mais le sens de cette aide est un don à recevoir.

3. La nécessité de la connaissance chrétienne

Puisqu'elle est un don, la nécessité de la connaissance divine ne peut
signifier [une] contrainte. La destination divine vise la liberté et l'action
divine s'opère dans la liberté. Dieu est ennemi de toute contrainte. C'est

un malentendu de vouloir contraindre. Il y a une obligation objective de

demander et d'accepter ce don de la connaissance chrétienne. La connaissance

chrétienne nous est offerte dans un acte de suprême souveraineté, acte
dont le dédain ne pourrait que nous condamner. L'offre est inséparable du
don de la grâce. La grâce implique aussi la lumière. Jésus a dit: «Je suis

le chemin, la vérité, la vie. » [Jean 14,6.] Pas seulement le chemin et la vie ;

il est nécessaire d'accepter le Christ aussi comme la vérité. Il l'est et nous
devons l'accepter.

Est-ce qu'il y a une obligation quant à l'acceptation de telle ou
telle connaissance chrétienne, c'est-à-dire d'une connaissance chrétienne
circonscrite? Orthodoxe ou Libéralisme Je suis obligé ici de faire un peu
de dialectique.

Si Orthodoxie signifie adhésion20 à telle ou telle construction et système
de doctrine (catholique, protestant) et si Libéralisme consiste dans l'obéissance

inconditionnée, donc libre, vis-à-vis de l'objet de cette connaissance

qui est une réalité vivante, si Orthodoxie signifie cela et Libéralisme ceci,
alors je dirai : Ne soyons pas orthodoxes, mais des libéraux croyants et

pieux.
Mais si Orthodoxie signifie une recherche sincère, résolue, décidée, avec la

volonté non seulement de chercher mais de trouver, déjuger, de prononcer, et

que ce prononcé est compris et accepté, et si d'autre part Libéralisme signifie
neutralité et indifférence entre les diverses convictions religieuses, qui, oui.

19 Original : « illuminante ».
20 Original : « adhérence ».



NÉCESSITÉ DE LA CONNAISSANCE CHRÉTIENNE 199

toutes sont vraies, à leur manière, - alors vive l'Orthodoxie et que périsse le

Libéralisme
La Parole de Dieu est la Parole de Dieu, et comme telle elle ne peut

être identique à une pensée et une parole humaines. Le bon libéralisme
consiste dans la volonté de laisser à la Parole de Dieu sa liberté, qu'elle peut
gouverner. Toutes les formules, thèses, confessions, tous les dogmes sont
en principe temporels et changeables. Il n'est pas dans notre compétence
de prononcer le jugement dernier21 ; il relève22 d'une autre compétence.
L'Église et les chrétiens ne peuvent pas remplacer Dieu et sa Sagesse23

divine, qui est identique à la Parole divine. Mais la connaissance de Dieu
est bien une connaissance nette, elle est bien en Dieu lui-même, telle et telle,
certaine, qui exclut certaines connaissances comme contraires à elle-même.

D'après le jugement de Dieu qui est son jugement, il y a certainement une
différence absolue pour lui et des différences relatives pour nous dans le

domaine intellectuel humain, dont il vaut la peine de se soucier. Notre
connaissance ne peut être que le miroir de la connaissance divine.

Notre faiblesse humaine de compréhension et notre possibilité d'errer
ne peuvent pas nous excuser si nous prenons à la légère notre possibilité
de juger. Dieu a parlé et il parle et il veut être écouté. Si nous sommes des
serviteurs indignes, soyons fidèles dans nos limites. La relativité de notre
connaissance ne peut nier le fait que nous sommes évoqués24 à signaler
le jugement de Dieu lui-même. Nous sommes responsables comme ce

serviteur qui a reçu un talent, responsables d'une pensée chrétienne et d'une
parole chrétienne qui doivent être aussi exactes que possible. Il ne nous est

pas demandé que nous donnions ce que nous ne pouvons pas donner, mais
il est demandé que nous donnions ce que nous pouvons. Nous sommes
tenus de choisir, de discerner, de juger. Voilà le droit de l'Orthodoxie.
Nous sommes obligés dans ce sens que nous sommes obligés d'accepter en

principe la grâce illuminatrice25, mais dans une forme circonscrite, dans une
forme très incertaine ; quiconque reconnaît la Vérité ne la reconnaît pas en

général, mais en particulier. La Vérité est parole et, en l'acceptant comme
telle, le chrétien participe au grand procès de la connaissance chrétienne.

21 Original : «dernier jugement».
22 Original, au lieu de « il relève » : « c'est ».
23 Original : « Sapience ».
24 Barth veut peut-être dire : « enjoints ».
25 Original : « illuminante ».




	Réalité, possibilité, nécessité de la connaissance chrétienne

