Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 151 (2019)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 159-184

BIBLIOGRAPHIE

ANDREA MARCOLONGO, La langue géniale. 9 bonnes raisons d'aimer le Histoire de
grec, traduit de I'italien par Béatrice Robert-Boissier, Paris, Les Belles I'antiquité

Lettres, 2018, 197 p. (cla}s]sigye :
et chrétienne

A I'origine de ce livre, un coup de foudre, un amour pour le grec et pour
ceux qui I'étudient : cet essai « prétend a la passion et au défi. Il raconte de fagon
littéraire (et non littérale) certaines caractéristiques de la langue magnifique et
¢légante quest le grec ancien». (p. 5) On le comprend d’emblée: c’est un texte
empreint d’enthousiasme, d’élan communicatif et d’engagement personnel, visant a
ce que tout un chacun ait envie de s’intéresser a la langue grecque. « Peu importe
que vous connaissiez le grec ou non, ce livre est dédié & tout étre humain qui
cherche les mots pour pouvoir se dire en sa propre contemporanéité. La langue
géniale n’est pas un manuel traditionnel ni un essai académique [...]); c’est une
syntaxe de 'ame au travers de cette langue si ancienne et pourtant plus moderne
que jamais : le grec. » (Avant-propos a I'édition frangaise, p. XI11I) Parmi ces 9 bonnes
raisons d’aimer le grec, on trouve des spécificités essentielles de cette langue,
auxquelles I'A. consacre des analyses explicitant leur richesse conceptuelle. Ainsi
'ouvrage s’ouvre sur un chapitre qui traite de /‘aspect verbal, une caractéristique
particuliérement intéressante et subtile de la conjugaison, sur le plan morphologique
et sémantique. L’A. le définit ainsi: « L’aspect est une catégorie de la langue grecque
antique qui se rapporte a la qualité de I'action, sans la placer, ni dans le passé, ni
dans le présent, ni dans le futur» (p. 12), et « la qualité de I’action, la fagon dont
elle se passait et ce que ressentait le locuteur a son égard» dans la Gréce ancienne
(p. 20). S’il est donc bienvenu d’insister sur /'aspect, on souhaiterait que soit évitée
toute inexactitude ou imprécision a ce propos, en signalant clairement, par exemple,
que la valeur temporelle existe en grec a I'indicatif (ceci est certes relevé au passage
[p. 22-23], mais n’est ensuite plus pris en compte dans I'exposé, ou certains exemples
sont méme traduits de maniére fautive). Et s’il est tout a fait juste de souligner que
le systéme verbal grec ne s’'intéresse pas prioritairement — voire peu — au moment
dans lequel I’action a lieu, est-ce vraiment parce que les Grecs « étaient libres », alors
que « nous sommes prisonniers» du temps (p. 11)? et faut-il référer a « cette fagon
pure et antique de voir le monde, sans considérer le temps » (p. 15) héritée de I'indo-
européen ? On retrouve ainsi ¢a ou la une vision idéalisante de I'indo-européen,
davantage empreinte d’un certain romantisme que de rigueur scientifique. Dans le
chapitre intitulé Le silence du grec, on lit de bonnes pages sur le peu d’accés — hélas —
4 la prononciation du grec et a son évolution : « Ses mots ne font plus de bruit: La
prononciation d’origine est un autre fragment du monde de cette langue qui s’est
perdu» (p. 43). L’A. reléve & juste titre le mérite des Alexandrins, qui ont codifié
dans ’écriture les accents, esprits et signes diacritiques et qui nous ont ainsi permis,
« méme si nos oreilles n’entendront jamais le grec ancien [...] de balbutier le grec, en
nous évitant le silence éternel ». De méme dans le chapitre Trois genres, trois nombres,



160 BIBLIOGRAPHIE

le lecteur francophone (ou italophone) sera intéressé a découvrir les concepts que
peuvent exprimer les trois genres, dont le « neutre », a partir de I'opposition, héritée
de I'indo-européen, entre les catégories de I’animé (le masculin et le féminin) et
de I'inanimé (le neutre), méme si un certain arbitraire, au fil de I’évolution de la
langue, a pu déterminer les genres ; ainsi, contrairement a ce qui est affirmé (p. 65),
«les concepts abstraits» ne sont pas caractérisés systématiquement par le neutre.
Le nombre «duel», en grec, est abordé de maniére approfondie, justifiée par la
valeur sémantique trés particuliére de ce nombre, « qui arrive au grec ancien des
greniers du sens linguistique indo-européen. Il s’agit par conséquent d’un nombre
antique, pur »; en grec, s’il est certes allé vers la disparition, I’attique classique le
conserve. L’essai de le définir conceptuellement est intéressant : « Le duel exprimait
[...] une entité double, un plus un égale un, formé de deux choses ou de deux personnes
liées entre elles par une connexion intime. » Son usage est un choix expressif et non
seulement le fait de certains dialectes ou évolutions historiques : « Le duel existe la
ot il est utile au sens, 14 ot le locuteur en ressent la nécessité. » (p. 75). A propos du
traitement des cas — un bon chapitre mettant bien en relation morphologie, syntaxe
et sémantique —, I'A. écrit de maniére pertinente : « Une connaissance inexpugnable
de la grammaire, de I’analyse logique et de la phrase en italien ou en francais est
fondamentale pour apprendre non seulement le grec, mais n’'importe quelle autre
langue » et « L’étude d’une langue aussi synthétique que le grec [...] demande une
connaissance de la morphologie, de la grammaire et de la syntaxe de sa propre
langue. » (p. 99-100). Dans le chapitre consacré a I'optatif, I'A. souligne I'importance
des modes verbaux dans la langue grecque, qui en a maintenu quatre (cinq si 'on
compte I'infinitif, qui n’est pas a proprement parler un mode). Elle montre ainsi
comment se distinguent avec finesse les degrés de réalité de I’action énoncée, selon
des nuances que le frangais et I'italien congoivent, certes, mais que leurs modes
verbaux ne suffisent pas a rendre : le grec distingue ainsi clairement la possibilité de
I’éventualité, par 'usage du mode optatif (possibilité) ou subjonctif (éventualité ou
expectative). A noter que le mode verbal grec s’accompagne alors d’une particule &v
indispensable a en préciser ces nuances de sens, ce que I’A. néglige d’abord de dire et
que ne mentionne pas le tableau p. 111, méme si elle y revient plus loin, p. 118-119.
On citera encore un chapitre sur la traduction et ses difficultés, ainsi qu’un autre sur
I’évolution de la langue grecque, pages a la fois informatives et émaillées d’anecdotes
personnelles (sur la traduction et ses affres !), qui concluent ce « récit non conformiste
de la grammaire grecque» (p. 62). Un ouvrage foisonnant qu’on lira avec plaisir
et aisance, au fil de pages vivantes et pleines de saveur. Si ce livre s’est profilé
comme un best-seller en Italie et semble en passe de le devenir en France et en
Suisse romande, grace a sa traduction chez Les Belles Lettres, on ne saurait que
s’en réjouir. Mais il faut toutefois avouer que sa lecture est quelque peu décevante,
aprés ’enthousiasme de découvrir un ouvrage qui vise a faire partager largement
I'intérét pour la grammaire grecque : des inexactitudes ou des approximations lui
font perdre de sa valeur linguistique ; quel que soit le public visé, le non-spécialiste
mérite la méme précision que le spécialiste, ce d’autant que la précision ne peut étre
que plus éclairante que I'approximation.

MADELEINE RousseT GRENON



BIBLIOGRAPHIE 161

MAURIzio BETTINI, Superflu et indispensable - A quoi servent les Grecs et les
Romains ?, Traduit de I'italien par Pierre Vesperini, Paris, Flammarion,
2018, 209 p.

Voila un titre qui annonce une thématique certes souvent traitée, tant en
France qu’en Italie, mais qui n’en est pas moins toujours aussi urgente aujourd’hui.
L’A. ouvre la réflexion sur ['utilitarisme croissant de notre culture, que révélent en
particulier toutes les métaphores économico-financiéres qui envahissent le discours
médiatique et politique contemporain: « Face a ce réseau d’images économiques
qui cernent désormais la représentation de la culture [il faut se rappeler que]
notre histoire plurimillénaire nous présente une image de la création intellectuelle
a l'opposé de celle qui s’affirme de plus en plus dans les sociétés contemporaines. »
(p. 39). Or, pour ne pas céder a son tour a ce champ métaphorique, I'A. se
propose de reformuler son titre : « Que favorisent les Grecs et les Romains ?» (p. 41).
L’Italie constitue certes un cas particulier — privilégié — de la mémoire culturelle de
I’Antiquité, par les monuments (étymologiquement : ce qui fait se souvenir, p. 59)
gréco-romains et ceux de la Renaissance, partout visibles, par sa tradition continue
de la lecture des Classiques et de I’enseignement du grec et du latin, par la présence
constante de ce que I’A. appelle le « patrimoine intérieur» : « Notre encyclopédie
culturelle est donc marquée par une trés forte contiguité, et méme continuité,
avec la culture romaine, » (p. 73). Mais c’est aussi toute la civilisation européenne
qui a €té et continue d’étre nourrie par cette «culture seconde» (p. 75) qu’est
I’Antiquité, et qui, pour ne pas se perdre, exige «la pratique, la transmission et
’enseignement de ses contenus» (p. 81). L’A. met toutefois en garde contre une
conception mémorielle qui n’irait que du passé vers le présent: «elle va aussi du
présent vers le passé. La mémoire culturelle [...] a en effet une nature nécessairement
reconstructive [...]; chaque étape reformule les contenus culturels selon des formes
contemporaines. » (p. 85). Loin de chercher a rendre les Grecs et les Romains
«dangereusement familiers, semblables a nous» (p. 124) —ce que I’école actuelle
a souvent tendance a faire —, il s’agit plutot de croiser notre héritage culturel avec
une lecture anthropologique qui mette en évidence '« Altérité des Anciens» (titre
de I'un des chapitres, p. 121) et vienne enrichir leur étude, selon une vision qu’on
peut faire remonter & la Renaissance (p. 174), et qui a été largement développée par
C. Lévi-Strauss et I’école anthropologique - « S’il y un aspect de la culture antique qui
la rend fascinante et digne d’intérét, c’est bien sa différence radicale avec la notre »
(p. 94-95). Le lecteur francophone retrouve la des thémes mis en avant de longue date
par les travaux des Vernant, Detienne et Vidal-Naquet en particulier. Il faut donc
éviter de tomber dans le piége de « ’actualisation des Classiques », « qui finit par les
rendre superflus» (p. 94) : ce serait «les supprimer en les privant de leur spécificité
et altérité» (p. 94-95). En revanche, ce qu’il faut actualiser et renouveler, c’est leur
enseignement dans les lycées, en suscitant I'intérét et I'étonnement des €leves pour
cette différence et altérité, au lieu de rabacher toujours les mémes textes grecs ou
latins, avec pour seul objectif de tester la capacité de I'¢éléve a traduire laborieusement
un texte dont on ne lui demandera pas de réfléchir a son contenu; a ce propos,
on lira le chapitre « L’évaluation finale» (p. 195) sur I’examen qui couronne les
années d’étude de grec et latin en Italie, du moins dans la majorité des lycées:



Philosophie
Antique

162 BIBLIOGRAPHIE

navrant, et hypocrite quant a I’évaluation des compétences réelles des éléves! Sur
ce point, je signalerai que le contexte suisse-romand, pour des raisons historiques,
n’est le plus souvent pas concerné par les critiques que I’A. adresse, a juste titre, a
I’école italienne et frangaise, du moins dans leurs lignes majoritaires imposées par
les ministres de 'Education ; mais il reléve toutefois de nombreuses belles initiatives
(souvent proches de ce qui se pratique en Suisse romande) et propose des « agoppai»
(p. 113), c’est-a-dire des points de départ nouveaux, des ressources nouvelles pour
relancer I'intérét de ’étude des Anciens aupreés des éléves, par des ouvertures vers
la sociologie, le politique, le religieux, la psychologie, la valeur poétique des textes,
etc. A propos d’un enjeu traditionnellement attribué a I’étude du latin, PA. réfute
quelque peu la valeur singuliére qu’elle aurait dans I’apprentissage de « la logique » :
beaucoup d’autres disciplines 'apprennent tout autant, et toute grammaire est une
logique. En revanche, «si I’on étudie des langues “closes” comme telles (c’est-a-dire
qui ne sont accessibles qu’a travers des textes écrits), I’attention se concentre sur
la pratique herméneutique d’une médiation culturelle continue : c’est la que réside la
valeur de perfectionnement cognitif, de terrain d’exercice intellectuel, qui caractérise
I’étude des classes classiques » (p. 162). « Elles développent la capacité cognitive de
réarticuler, a travers des outils linguistiques et culturels contemporains, des sens et
des formes issues d’un contexte qui se perd dans un passé lointain. » (p. 164). C’est
enfin un plaidoyer politique que propose I’A. a travers sa vision de la culture antique,
déja développée dans un livre précédent, Contre les racines (Flammarion, 2017):
réfutant la notion de «racines » ou d’«identité culturelle », trompeuse en ce qu’elle
exclut « tous ceux qui ne “plongent” pas leurs “racines” dans le terrain de la culture
dominante » (p. 206), il conclut ainsi son ouvrage: «J’ai toujours préféré parler de
mémoire culturelle. Ni identité ni racines : seulement le choix, et méme la décision, de
maintenir vivant un patrimoine qui mérite de le rester encore longtemps. » (p. 208).

MADELEINE RoUSSET GRENON

HERACLITE, Fragments recomposés, présentés dans un ordre rationnel, Texte
établi, traduit, commenté par Marcel Conche, Paris, Presses universi-
taires de France, 2017, 155 p.

En 1986, Marcel Conche avait édité, déja aux PUF, un livre intitulé Héraclite,
Fragments (dont j’avais fait la présentation dans la RThPh120 [1988], p. 225-226),
comportant 136 fragments, jugés «authentiques», en grec, avec leur traduction
frangaise, accompagnés d’un commentaire substantiel. En était résulté un ouvrage
imposant de 496 pages. Dans cet ouvrage, I’A. s’était fixé les régles suivantes:
renoncer a «reproduire plus ou moins exactement la disposition originelle des
fragments» et suivre un ordre d’exposition « phénoménologique», dans lequel
«’entendement suit le chemin par lequel entrer le plus sirement, prudemment,
et progressivement, dans les profondeurs du systéeme» (p. 13). Contrairement
a d’autres interprétes d’Héraclite (p. ex. Bollack-Wismann dans leur Héraclite
ou la séparation, Paris, Minuit, 1972), I'A. était déja persuadé en 1986 que,
loin d’étre une collection d’aphorismes, et bien qu’il nous soit parvenu sous
forme fragmentaire, le livre d’Héraclite devait, au départ, former un systéme:
«il est clair», écrivait-il, « que les fragments ont entre eux une unité d’une tout



BIBLIOGRAPHIE 163

autre nature: ils forment systéme» (ibid.). Rappelons que Diels-Kranz, qui dans
les Fragmente der Vorsokratiker, Weidmann, 19516 (cités DK par la suite) ne
retiennent, pour Héraclite, que 126 fragments « authentiques », classent les textes
de maniére arbitraire, selon I'ordre alphabétique des sources ; pour Héraclite, elles
vont d’Aétius a Tzétzes, avec une exception : les fragments Bl et B2, cités par Sextus
dans un méme texte (Adv. Math. VII, 132-133), que les éditeurs placent en téte de
leur liste. Ils s’appuient, pour ce faire, sur un passage de la Rhétorique d’Aristote
(ITT 5, 1407b), dans lequel le Stagirite indique explicitement, aprés avoir constaté
la difficulté de ponctuer les phrases d’'Héraclite, que le texte dont il cite la premiére
ligne se trouve «au début de son ouvrage». — Dans ce nouveau livre, Conche veut
reprendre ce qu’il avait laissé en plan dans le premier, a savoir, exposer cette fois le
«systéme » (je souligne) héraclitéen, en se basant sur un « ordre rationnel» (p. 11).
Par rapport a 'ouvrage de 1986, 1l y a des nouveautés : I’adjonction de dix fragments
supplémentaires, portant le nombre total de textes a 146; des retouches dans la
traduction de certains mots, pouvant aller parfois au-dela d’une simple nuance, et
un commentaire synthétique des fragments qui meéne I’A. «sur d’autres chemins »
que ceux empruntés dans le premier ouvrage. Par ailleurs, les fragments ne sont
cités que dans leur traduction frangaise, malgré ce que suggere le titre ; pour le texte
grec, il faut se reporter a 1’édition de 1986. Mais la nouveauté essentielle consiste
en la volonté de «mise en ordre des fragments d’Héraclite qui permet d’entrer de
fagon rationnelle dans le systéme» (p. 13). L’A. estime donc que les deux livres
se complétent : le premier, plus classique dans sa facture, rassemble et discute les
interprétations successives des fragments, alors que le second est davantage congu
comme ramassant « I’essentiel de ce qu’il faut avoir a I’esprit pour saisir la pensée
d’Héraclite » (p. 12). I1est donc plus personnel et plus audacieux aussi que le premier,
Le livre est divisé en deux parties intitulées : I. « Avant Héraclite » et II. « La vérité ».
Dans la premiére sont rassemblés les textes critiques a I’égard des prédécesseurs,
notamment Homeére, Hésiode, Pythagore — raillé pour sa « polymathie» (DK 129),
que I’A. traduit par «compilation érudite» (p. 24) — Xénophane ou Hécatée. Il
y a cependant des sages, tels que Bias, dont «le logos dépasse celui des autres»
(DK 39, p. 30), qui semble donc jouir d’une plus haute estime que d’autres penseurs.
Malgré tout, « ce ne sont pas des philosophes. Car il n’y a pas plusieurs philosophes :
il n’y en a qu’un, Héraclite» (p. 32). Héraclite critique également «les croyances
traditionnelles », les dieux comme Dionysos (DK 15), tel qu’il est congu dans
la croyance populaire, ou les bacchants et les bacchantes qui accompagnent son
cortége, fustigés dans I'expression d’«errants dans la nuit» (DK 14a, p. 43). «II
est naturel qu’Héraclite ait de I'animadversion pour les rites et les pratiques ou
régnent la passion, la frénésie, le délire ou le secret : dans la nuit des sens, symbole
de la nuit de I'intelligence, le discours de vérité, le logos n’a pas sa place » (p. 44).
Pour I’Ephésien, qui adopte une position rationaliste, « Apollon n’est qu’un étre
mythique », et les sacrifices sanglants « purifient en vain» (DK 5, cité p. 47), car «le
sang n’a aucune vertu symbolique ou mystique» (p. 47). Dans la seconde partie,
I’A. regroupe les textes dans lesquels Héraclite nous livre sa propre pensée. Ici,
nous nous trouvons « dans I’élément du vrai» et «le mouvement va de I'abstrait au
concret » (p. 12; curieusement, la quatriéme de couverture indique le mouvement



164 BIBLIOGRAPHIE

contraire) ; Héraclite parle du /logos toujours vrai que les hommes n’arrivent pas
a comprendre, de la compréhension des lois fondamentales de la nature (loi du
devenir, loi de I'unité des contraires), « enfin des choses concrétes : ’Englobant (le
monde), I'ame, la cité» (p. 13). Héraclite est le premier, avant Socrate, a affirmer:
« je me suis cherché moi-méme» (DK 101, p. 54). L’A. commente : « Héraclite eut
a inventer la philosophie. Il est, a ses yeux le premier philosophe, sans d’ailleurs
employer encore le mot» (p. 54). Il existe pourtant une occurrence de philosophos
(employé sous forme d’adjectif) dans le fragment DK 35, mais le terme n’est pas
repris dans la traduction du texte : « Il faut, oui tout a fait que les hommes épris de
sagesse (pu.ood@ouc avdpag) soient juges dans les affaires de la cité» (p. 144). Il est en
effet probable que philosophos ne désigne pas encore le philosophe (au sens technique
du mot), mais plutot «celui qui aime le savoir ou la sagesse». L’A. commente le
fragment, en montrant que le texte ne peut pas vouloir dire que le philosophe doit
étre instruit en de nombreuses matiéres, car ailleurs Héraclite affirme spécifiquement
le contraire (p. ex. DK 40). L’Ephésien veut dire que s’ils «sont “philosophes”
(prhocdpoug) » cela «signifie que non seulement ils connaissent les lois de la cité,
mais qu’ils les comprennent a partir de la loi fondamentale de la nature » (p. 145).
Etre philosophe veut encore dire comprendre que «la sagesse-savoir (&v 10 6opov)
consiste en une seule chose: savoir que la droite raison (yvunv) gouverne toutes
choses a travers toutes choses» (DK 41, p. 62). Un autre fragment ou I'on trouve
I'expression v 10 co@dv est le fragment DK 32, traduit ainsi: « L'Un, le Sage (t0
60p6v), seul, ne veut pas et veut étre appelé du nom de Zeus » (p. 155). On voit ainsi
que le méme syntagme grec est traduit de deux fagons. Le fragment DK 32 a été
placé non pas avec le DK 41, ce qui eit paru naturel, mais dans la section intitulée
«le philosophe » avec les fragments DK 78: « Le caractére humain ne détient pas
le savoir, que le divin [non le “devin™] a», et le fragment DK 83 : « Le plus savant
des hommes par rapport au dieu : un singe pour la science ». Par ailleurs, la section
intitulée « le philosophe » ne contient pas le seul fragment ot le mot existe en toutes
lettres (DK 35). Le fragment DK 1, qui se situait au début du livre d’Héraclite,
comme Aristote 'indique, se trouve dans la section «la legon » avec les fragments
DK 17,72, 122, A 9, 34, 19 et 87, alors que si I’on en croit Sextus, le DK 2 devrait
en tout cas faire partie de la série, et les deux textes devraient étre placés en téte
d’une «reconstitution rationnelle». Ces quelques exemples me semblent montrer
le caractére assez arbitraire du regroupement des fragments par thématiques, ce
qui rend quelque peu aléatoire le résultat de cette reconstitution du «systéme »
d’Héraclite, si tant est, qu'un tel systéme ait jamais existé. J’ai relevé quelques
coquilles: p. 24 : « Millet » pour Milet; p. 32: qu’[a] Héraclite ; p. 33 : I’épigramme
suivant(e]; p. 42: entheos ; p. 99 : vivant[,] il touche au mort [;]; p. 101 (bas) : séches
(non «séchent»); p. 120: on [n’Jaura; p. 129 et 138, le texte du fragment n’est pas
imprimé en gras ; p. 142 : ffe]licitas ; p. 153 : d[i]vin, au lieu de « devin », déja signalé.
Quant aux mots grecs, on corrigera, en laissant de coté les coquilles concernant les
accents et les esprits : p. 38 : mpdg daipova; p. 41 : é&nynrai; p. 42 : picet; p. 93 : wong ;
p. 118 : dodparov ; p. 137 : 1 kémpog (fém.).
STEFAN IMHOOF



BIBLIOGRAPHIE 165

Luc BrissoN, Platon: I'écrivain qui inventa la philosophie (coll. « Qui
es-tu?»), Paris, Editions du Cerf, 2017, 298 p.

L’A. dessine dans cet ouvrage un portrait de Platon, en décrivant a la fois
I'arri¢re-plan historique du philosophe et la constitution progressive de ses idées.
La thése initiale de cette biographie est peut-étre provocante, en tous les cas
novatrice : I’A. affirme en effet que «jusqu’a Dante Alighieri, 'auteur de la Divine
Comédie, Platon est le plus grand écrivain (je souligne) qu’ait connu le monde
occidental » (p. 7). D’aprés lui, «on retrouve en Platon un poéte, un fabriquant
de mythes et un orateur. C’est tout cela qui fait de Iui un écrivain» (p. 93).
Par son attachement au mythe, il reste au seuil de la philosophie: «Pour des
raisons d’ordre politique, éthique et méme métaphysique, Platon ne peut rejeter
le miithos, méme s’il tend a y substituer un logos philosophique qui s’y enracine »
(p. 97 et 120). Platon a encore besoin du mythe, ce «magnifique instrument de
propagande» (p. 121) pour imaginer la constitution de la Cité idéale dans la
République ou les Lois. Contrairement donc a la doxa qui fait souvent de lui le
véritable fondateur de la philosophie, comme discipline autonome, Platon serait
davantage un écrivain qu’un philosophe et «c’est dans le contexte de [son] ceuvre
littéraire que [...} prit racine ce que, depuis Platon, on qualifie de “philosophie” »
(p. 102). Depuis quelques décennies déja, I'utilisation du terme « philosophe » pour
parler des penseurs « présocratiques » a été critiquée, notamment parce que le mot,
et ses dérivés (« philosophie», « philosopher », etc.), sont employés de maniére trés
parcimonieuse avant Platon (une dizaine d’emplois tout au plus), alors que Platon
lui-méme les emploie massivement (prés de 350 occurrences), ce qui a priori fait de
lui un bon candidat pour I’«invention » de la philosophie. Ce que I'A. veut montrer
dans ce livre, «c’est précisément que ce qu'aujourd’hui on appelle “philosophie”
fut “inventé” par un écrivain» (p. 8), en précisant qu’il «cherche a comprendre
comment la vie concréte d’un auteur du 1v¢ siécle avant notre ére peut expliquer
'avénement de la “philosophie” » (p. 9). L’usage des guillemets vient du fait que ce
que Platon désigne par philosophia, ne correspond peut-étre pas, ou pas exactement,
a ce que nous appelons « philosophie », pas plus que les « présocratiques » ne seraient
de véritables « philosophes ». Le talent littéraire de Platon est bien siir immense ; ses
dialogues, que V. Goldschmidt appelait un « théatre de la pensée », ont frappé de
tout temps par leurs éminentes qualités d’écriture, par la vivacité des portraits de
Socrate et de ses adversaires favoris, les sophistes, par la restitution des arguments
de toutes sortes de penseurs, la création d’images, d’allégories et de mythes. Mais
I’insistance de I’A. sur I’aspect littéraire de la pensée de Platon a également pour but
de revenir & une conception précédant la lecture aristotélicienne de la philosophie
(y compris celle qu’il fait de Platon). En effet les positions théoriques d’Aristote
«s’accordent mieux avec le contexte philosophique actuel, fortement influencé par
I’empirisme logique (issu du positivisme) qui s’abstient de chercher des causes aux
choses qui nous entourent et qui se borne a définir des lois qui puissent décrire
les faits et les prédire, les notions d’ame et de forme intelligible étant considérées
comme des éléments étrangers a la philosophie, au motif qu’ils renvoient au mythe,
a la religion, a la poésie» (p. 10). Il s’agit donc, pour I'A., de contester la lecture
analytique et anhistorique de Platon, pour rattacher le penseur a son univers



166 BIBLIOGRAPHIE

familier, a son contexte historique, religieux, culturel et anthropologique. Ainsi,
précise-t-il, par exemple, qu’il est impossible, « si I’on considére les choses d’un point
de vue historique [...] de réduire I’ame a une activité, et les formes intelligibles a
des concepts » (ibid.). — La rencontre inaugurale du jeune Platon avec Socrate a lieu
«a I'age de 20 ans» (p. 15) probablement. De Socrate, la Pythie a dit «qu’il n’y
avait personne de plus savant» que lui en Gréce (Apologie 21a, cité p. 24). C’est
ici que se révéle, selon I’A., I'origine divine de la philosophie pour Socrate (et pour
Platon). Mais cette origine divine pose a son tour « le probléme de 'autonomie de la
philosophie » (p. 34) par rapport a la religion. Quoiqu’il en soit, « la pratique illustrée
par Socrate s’identifie », pour Platon, «a la philosophie» (p. 24) et cette pratique,
qui consiste a interroger les autres hommes sur ce qu’ils savent, se confronte vite
au constat d’'une double ignorance, puisqu’ils « ignorent qu’ils ignorent » (p. 25) ce
qu’ils croient savoir. Pour arriver a cette constatation, Socrate, plutét que d’édifier
un systéme métaphysique, « pratique la réfutation (Eleyyoc) » (ibid.). Platon adopte
dans un premier temps cette méthode pour la recherche de la vertu: il partage avec
son maitre la conception de la vertu comme savoir (p. 26), la connaissance étant
«la condition nécessaire et suffisante de la vertu» (p. 28). L’existence et la mort
dramatique de Socrate, accusé par des rivaux sophistes, jouent un role décisif dans la
formation de Platon et dans sa conception de la philosophie. A ses yeux, I'événement
de «lamort de Socrate correspond a la naissance de la philosophie. [...] En mourant,
Socrate témoigne du fait que I’ame, quel que soit le sens alors donné a ce terme,
présente plus de valeur que le corps et par suite cette vie ne vaut pas d’étre vécue
si la pratique de la philosophie, entendue comme réfutation révélant la valeur d’un
étre humain, devient impossible» (p. 36). Ensuite, en s’appuyant entre autres sur
la Lettre VII, I’A. analyse les rapports de Platon avec la politique, en particulier
ses tentatives de mener les tyrans de Syracuse sur le chemin de la philosophie
et de la vertu. Mais ces tentatives se soldent par un échec, car «philosophe et
chef d’Etat ne peuvent collaborer. Le philosophe est ’homme de ce nécessaire que
recherche la science et qu’impliquent les impératifs moraux, alors que le chef d’Etat,
lui, est I'homme du possible ou prédominent la force et la richesse» (p. 52). Puis
I’A. examine les relations de Platon avec les autres penseurs et 'accusation qui lui
a été faite d’avoir plagié les Pythagoriciens, Démocrite ou Protagoras (p. 63 a 69).
Il conclut que celle-ci reléve de la médisance. Platon écrivain manifeste son talent
littéraire, comme on I’a vu, dans I’'usage qu’il fait des mythes, en en inventant parfois
de nouveaux. D’un cété il critique les poétes qu’il rejette de la Callipolis (1a « Belle
cité»), car le mythe qu’ils utilisent avec prédilection est « un discours invérifiable et
souvent assimilable a un discours faux» (p. 95), qui attribue parfois aux dieux des
comportements immoraux, ce dont Platon s’offusque. D’un autre c6té, méme s’«il
ne veut pas le récupérer en utilisant I"“allégorie” » (p. 95), il fait du mythe « un usage
important [...] non seulement sur le plan de I'éthique et de la politique, mais aussi
sur le plan métaphysique » (ibid.). Par exemple, pour parler de I'ame, cette « réalité
intermédiaire entre le sensible et I'intelligible » (p. 97), il fait appel au mythe, lorsqu’il
en décrit les pérégrinations, I'origine des idées dans la réminiscence et le cycle de
ses réincarnations. Mais c¢’est d’abord par le dialogue, puis, grace a la dialectique,
qui se veut « une méthode rigoureuse pour accéder a la réalité véritable» (p. 113),



BIBLIOGRAPHIE 167

que Platon va dépasser la conception mythique de I’dme. La dialectique «c’est la
discussion menée a partir des exigences de Socrate qui soumet a examen le savoir
de 'autre » (ibid.), découvrant a terme les noms permettant de définir véritablement
ce qui est. C’est précisément par leur contestation de la possibilité d’accéder a ce
qui est « véritablement» que les sophistes ont joué le réle d’ennemis de Socrate et
de Platon (et plus tard d’Aristote). Leur usage de la rhétorique a pour but non
pas de dire le vrai, mais uniquement de « persuader la foule a I’Assemblée et au
Tribunal» (p. 129), en faisant passer le vraisemblable pour le vrai, ce qui «est
la source d’un relativisme des valeurs» (p. 130) inacceptable, aboutissant a4 terme
au rejet pur et simple de la vérité. Or, il est possible, pour Platon, d’accéder a la
vérit¢ des choses car «si les questions sont bien posées, les gens expriment toute
chose, d’eux-mémes, telle qu’elle est en réalité » (Phédon, 73a-b, cité p. 139). Grace
a I'intellect, « une faculté de I"ame distincte de I"opinion» (p. 140), I'homme peut
accéder aux formes intelligibles, a des « réalités immuables » (p. 141), avec lesquelles
I'dme immortelle posséde une parenté formelle. Les valeurs morales sont aussi des
réalités immuables, ce qui supprime la distinction entre fait et valeur. Quant a la
politique, Platon estime que la démocratie athénienne est responsable de la mort
de Socrate; il veut donc la remplacer « par un autre régime politique radicalement
différent » (p. 151). Ce régime repose sur « une nouvelle conception de I'éducation
qui permet de passer de I'illusion a la science» (p. 157). Une fois encore, il va
recourir au mythe pour assurer la concorde dans la Cité. Il imagine la répartition
des classes sociales, en en symbolisant chacune par un métal (¢f. Rép. 111, 414b-415d,
cité p. 159), comme dans le mythe des races d’Hésiode. Les cités que décrivent
la Républigue et les Lois « obéissent a des lois connues de tous, et qui sont adossées
a une tradition mythique immémoriale» (p. 171). Platon innove par rapport a la
conception politique de son temps: il veut « mettre au pouvoir le savoir» (p. 176);
il veut donner une nouvelle place 4 la femme (en particulier en I'enrélant dans
I’armée) et en faire I'égale de ’homme ; il imagine a I'inverse de notre société ouverte
contemporaine « une société fermée dont I'ensemble des membres accepte les mémes
valeurs » (p. 177). Pour élaborer sa conception de la nature, Platon, dans un premier
temps, « remonte aux poétes » et reprend le discours mythique, « mais par un autre
biais, il est incroyablement novateur» (p. 180), lorsque dans le Timée il tente de
réduire la complexité de I'univers «a un modéle assez simple pour devenir objet de
connaissance » (p. 181). Il fonde la premiére cosmologie « qui utilise le langage des
mathématiques » et aboutit a la conclusion que «le monde est un vivant, doté d’une
Ame et d’un corps» (p. 184). Contrairement a ce que I'on dit parfois, « Platon ne
méprisait pas le monde sensible », mais il cherchait, dans sa description du monde,
dans laquelle intervenaient les mathématiques, « une solution au probléme de la
participation du sensible a I'intelligible » (p. 192). Apreés la description du monde,
Platon s’attaque & la question des dieux, dont il donne une « définition claire» qui
ne variera pas: «un dieu est un vivant immortel» (p. 216), « pourvu d’un intellect
parfait » (p. 217). Platon en vient a définir I'intelligible qui « est qualifié de divin » ; cet
intelligible « est en soi et il peut de ce fait étre tenu pour cause de son étre» (p. 218). Le
prhdoopog sera ainsi celui qui imitera «le dieu qui est savant (5op6c) » en cherchant
«a tendre vers cette sagesse que confére la contemplation de Pintelligible » (p. 219).



168 BIBLIOGRAPHIE

Dans un des derniers chapitres, I’A. examine la question d’un supposé enseignement
oral secret (ou ésotérique) de Platon, pour conclure que cette doctrine qui eut une
influence considérable sur le moyen et le néoplatonisme «reléve de I'idéologie et
ne présente aucune vraisemblance historique » (p. 242). L’A. conclut que «dans ses
dialogues, Platon souléve des questions fondamentales qui ne cessent de hanter I’étre
humain, et cela méme si les solutions qu’il propose ne sont plus tenables» (p. 265).
STEFAN IMHOOF

PLATON, lon, Esquisse sur la tradition textuelle du dialogue, texte critique et
notes textuelles par Lorenzo Ferroni. Introduction, traduction et com-
mentaire par Arnaud Macé, (coll. « Commentario »), Paris, Les Belles
Lettres, 2018, 187 p.

Le corps central de ce livre est constitué du texte grec et de sa traduction
frangaise. Il est précédé d’une introduction et suivi d’'un commentaire explicitant
et développant les problématiques évoquées dans le texte. A la fin de I'ouvrage, le
lecteur helléniste trouvera une section intitulée « Notes textuelles», dans laquelle
L. Ferroni se propose de «justifier bricvement » les «choix éditoriaux concernant
la constitution du texte critique de I’Jorn» (p. 127). Dans l'introduction, A. Macé,
aprés avoir retracé les éléments constitutifs des « dialogues socratiques », discute de
I’authenticité du Jon en rappelant que le dialogue a fait « I'objet a I'époque moderne
de sérieuses critiques » (p. XVIII), mais il finit par conclure a son authenticité, en
s’appuyant, notamment, sur le commentaire d’Albert Rijksbaron qui « a effectué un
travail considérable [...] pour éclairer les tournures de I'Jon par une comparaison
avec le style des autres dialogues platoniciens» (p. XX). C’est avec ce méme savant
néerlandais que Ferroni se livre dans ses notes textuelles a un «dialogue [...]
continu» (p. 127, n. 1). Macé estime que le fon aurait été rédigé vers 390 (non 490
comme imprimé p. XXII!) a la méme période environ que I’ Apologie. Ion d’Ephése
est le nom d’un rhapsode, spécialisé dans la récitation de I'épopée homérique (le
dialogue porte d’ailleurs comme sous-titre « De I’ fliade »), qui se présente en disant
qu’il revient d’Epidaure, ot il a remporté le prix & un «concours de rhapsodes »
(530a, p. 7). La question centrale débattue par Socrate, qui soumet le rhapsode a
I’Eleyyog, est celle de savoir s’il existe un art poétique universel et, si tel est le cas,
quels sont ses critéres généraux, ou s’il a raison de penser qu'il n’existe que des
arts poétiques spécifiques a chaque poete (cf. 532a-b, p. 13), dont chaque rhapsode
serait en quelque sorte le spécialiste exclusif. L’art de Ion consiste a déclamer les vers
d’Homére, en étant capable de reprendre la récitation « a n’importe quel endroit du
texte» (p. XXXVI) abandonné par son prédécesseur. Socrate veut comprendre les
ressorts de sa téyvn et c’est pourquoi il conduit son interrogatoire, en tentant d’une
part, grace a I'ironie, de rabattre la vantardise du rhapsode qui se complait dans son
role de connaisseur absolu d’Homére, qu’il présente comme I’auteur encyclopédique
par excellence, source de tous les savoirs, dont il serait le magistral interpréte.
D’autre part, Socrate s'interroge sur I'existence d’une téyvn générale sous-jacente
a 'ensemble des disciplines poétiques et musicales — qui comportent la déclamation
chantée, accompagnée de la cithare ou de 'aulos (fliite), du jeu de la cithare sans
chant, du dithyrambe en I’honneur de Dionysos et du chant de parodie, propre a la



BIBLIOGRAPHIE 169

comédie. Ion reste persuadé que son art se limite a la seule déclamation d’Homére
et qu’il est d’une nature différente de celui qu’utilisent les autres « déclamateurs »
de poésie. Un rhapsode est capable de « “coudre” ensemble les “chants” comme un
grand tissu continu, ot chacun reprend exactement le fil 1a ou le précédent I’a laissé »
(p. XXXVI). Il est probable que des récitations completes des épopées homériques
avaient été instaurées durant les Panathénées — ces grandes fétes en I’honneur de
la déesse éponyme d’Athénes — au cours desquelles avaient lieu des concours qui
voyaient « se succéder les rhapsodes venant I’un apreés ’autre, “coudre” un morceau
d’épopée a celui qui venait d’étre récité, afin de restituer son unité a I'ceuvre récitée
dans son entier. La couture du tissu complet de 1’épopée serait ainsi a I'image
de la grande robe présentée a la déesse a I'issue de la procession» (p. XXXVII).
Le rhapsode ne se contente pas de réciter, mais il est aussi capable de fournir
un commentaire encyclopédique de 1’épopée. Il se spécialise, notamment, dans
Pinterprétation allégorique et est prét, en outre, a répondre a des questions portant
sur le lexique ou la grammaire homériques. A ses yeux les poemes apparaissent
comme «des encyclopédies totales » dont seul le commentateur chevronné possede
les clés: comme «la poésie est recueil de toutes choses», «savoir commenter le
poéme, ce serait donc disposer d’un savoir universel » (p. XXXIX). C’est précisément
cette prétention 4 la possession d’un savoir universel par le rhapsode que Platon va
s’efforcer, a travers Socrate, de battre en bréche. Socrate va pousser Ion dans une
impasse : le rhapsode prétend en effet, d’un c6té, étre le détenteur, via Homere, d’un
savoir universel, mais il affirme simultanément qu’il n’est pas capable d’étre « habile
(8evdc) [...] aussi sur Hésiode et Archiloque» (531a, p. 9). Or, il arrive que Homére
et Hésiode parlent des mémes choses, comme, p. ex., la cosmogonie, et qu’il faut
donc bien admettre alors que c’est une méme « habileté» qui est a I'ceuvre chez les
deux poétes. Ainsi, au fil du dialogue, Ton devra concéder a contrecceur que, s’il est
habile sur Homére, il devra I’étre également «sur les autres poctes » (532¢, p. 13),
et que méme s’il prétend ne pas pouvoir «se concentrer» «et se met a somnoler
[...] lorsque quelqu’un parle de quelque autre poéte» (ibid.), il doit bien exister
quelque chose comme « un art poétique en général » (momrikn oty 10 Shov, ibid.),
de méme qu’il existe un «art pictural » ou un «art musical » uniques. Cette faculté
générale n’est pas, selon Socrate, propre aux rhapsodes et aux Homérides, mais
reléve d’une « puissance divine » (Beio vvapg, 533d, p. 17) commune qui agit a la
maniére d’un aimant. Ainsi, «les bons poétes épiques disent tous ces beaux poémes,
non en vertu d’un art, mais parce qu’ils sont exaltés (EvBeor) et possédés» (533e,
p. 19), comme des corybantes ou des bacchantes. Ils ne parlent pas «en vertu d’un
art » mais « par une faveur divine » (Oeig poipg, 534c, p. 19) et cette faveur divine ne
peut pas étre différente en fonction de chaque pocte, mais elle doit étre unique et
valoir pour tous. Les rhapsodes, «interprétes des interprétes» (Eppmvéav épunviig,
535a, p. 21) se trouvent pris dans la chaine magnétique qui va des dieux, en passant
par les poétes («qui interprétes les choses qui viennent des dieux», ibid.), pour
aboutir finalement aux spectateurs ou aux auditeurs des déclamations. S’esquisse ici
la théorie de la double mimésis : si la poésie est imitation (de la réalité) la déclamation
est imitation de cette premiére imitation. Cette définition de I'activité du rhapsode
vient casser ses prétentions, affirmées avec une naiveté tonitruante au début du



Philosophie
et Théologie
(Moyen Age-
Renaissance)

170 BIBLIOGRAPHIE

dialogue. Le rhapsode n’est, dés lors, plus celui qui transmet la vérité en récitant cette
encyclopédie totale qu’est I'épopée homérique, mais il est, plus modestement, celui
qui transmet 'ombre de I'ceuvre du poéte. Son activité est aussi mise en perspective
par rapport a celle du poéte, alors que lon ne semblait pas vouloir faire de distinction
nette entre activité créatrice du poéte a proprement parler et la récitation des vers
par les rhapsodes. Dans la fin du texte (536d-541d), Socrate va tenter de montrer les
« principes fondamentaux de la téxvn et de I’émotiun. La seconde ne peut étre science
que d’un objet spécifique, tout comme les arts ont pour objet 'ceuvre, I'Epyov»
(p. XLIII). 1l s’agit donc de montrer que la science véritable, a laquelle on peut
accéder grace a la méthode dialectique, est déterminée par la spécificité de son objet
(538b, p. 31), auquel elle doit a chaque fois s’adapter. Ainsi, par exemple, méme
si Homeére parle de stratégie, le bon rhapsode qui déclame des vers dans lesquels
il est question de stratégie, ne devient pas ipse facto un bon stratége, comme Ion
le prétend, parce qu’il I'a « appris des poémes d’Homeére » (541b, p. 39). Comme le
souligne Macé dans son commentaire « Ion refuse d’appliquer le principe d’unité
ontologique : les choses militaires, il ne saurait dire s’il les connait par I'un ou par
’autre art, car ceux-ci sont un seul et méme art, dit-il, indiscernables» (p. 120).
Socrate passe les propos du rhapsode «au crible d’une réfutation fondée sur le
principe de spécification ontologique des sciences » (ibid.). Se dessine ici la revanche
pour ainsi dire, par anticipation, de la philosophie sur la déclamation rhapsodique
(et peut-étre, derriére elle, de la rhétorique des Sophistes), Socrate ruinant I’illusion
de Ion que le rhapsode pourrait étre celui qui connait les « choses du monde [...]
mieux qu’un autre savant» (p. 124), en suggérant que c’est la le travail propre au
« philosophe ». — Il est dommage que la facture matérielle de cet ouvrage, intéressant
a bien des égards et qui remet en lumiére un dialogue peu étudié de Platon, soit a ce
point négligée. Une relecture aurait été indispensable. Voici les coquilles relevées :
p. XVIII, n. 24 ne peut étre (sans trait d’union); p. XIX: Pactivité des poétes ne
serait ; p. XXII: 390 (non 490) ; p. XLIII : une tout autre pratique ; I'une de ses (non
«ces ») premiéres expressions ; n. 117: Panathénaique ; p. 55: trois ou quatre ; p. 56
dans lequel ; p. 58 : telle est la voie ; p. 65 : et finalement au plus original ; p. 80, n. 112:
effluves émis ; p. 83 : cette inclination a la spécification ; p. 109 et 110 npéyparza.

STEFAN IMHOOF

ERASME, Eloge de la folie, Illustré par les peintres de la Renaissance du Nord,
Traduction du latin et du grec par Claude Blum, Notes sur /’Eloge de
la folie par Claude Blum, revues et complétées par Jean-Christophe
Saladin, Direction scientifique de I'iconographie et commentaires des
ceuvres par Yona Pinson, Diane de Selliers éditeur, Paris, 2018, 350 p.

Sila grandeur de ’homme est grande en ce qu’il se connait misérable, comme I'a
dit Pascal, il a toujours été nécessaire et utile qu’on le lui rappelle, avant le xvii® siécle
déja et depuis lors, jusqu’a nos jours, sous une forme ou sous une autre. Erasme
de Rotterdam qu’on se plait a appeler «le premier Européen conscient, le premier
combattant pacifiste et prince des humanistes », fut de ceux-la, veilleur infatigable
et infatigablement lucide sur les ressorts cachés de la nature humaine, qui n’a cessé
de fustiger les mille et une bassesses dont les hommes se rendent capables avec tant



BIBLIOGRAPHIE 171

d’ingéniosité. Publiée a Paris en 1511, I'Eloge de la Folie a fait le tour de I’Europe
en quelques années. Traduite en plusieurs langues, constamment rééditée, elle est
connue de tous, suscitant autant de rires que de fureurs. Connue de tous, mais
guére entendue dans un siécle de violences politiques et religieuses inouies, et encore
moins comprise comme Dame Folie I'efit souhaité. Car Erasme savait mieux que
personne que, pour dire certaines vérités, d’autant plus dures qu’elles sont vraies, il
faut user d’un stratagéme. Et cela évite de surcroit bien des ennuis ! Avec une devise
comme la sienne : « Je ne fais de concession a personne », et pour étriller de maniére
égale, sur un ton tantdt narquois, tantot moralisateur et sérieux, toutes les catégories
de la société, hommes et femmes, jeunes et vieux, riches et pauvres, philosophes
et théologiens, nobles et rois, évéques et cardinaux, jusqu’au souverain pontife et
sans oublier l'auteur lui-méme, il faut un maximum d’élégance et de prudence.
L’astuce est aussi simple qu’efficace : « Puisque c’est la Folie qui parle, explique le
préfacier Jean-Christophe Saladin, ce qu’elle dit n’est pas vrai. Or, les vices qu’elle
dénonce sont vrais. Donc, la Folie n’est pas folle. Mais le lecteur comprend dés
la premiére ligne que ce n’est pas la Folie qui parle, mais Erasme lui-méme. Or,
Erasme n’est pas fou, donc ce qu'il dit est vrai. Donc la Folie dit la vérité. Si
c’était Erasme qui parlait directement, les victimes de ses sarcasmes pourraient se
plaindre de sa partialité. Mais comme c’est la Folie qui parle — Erasme prend bien
soin de I'annoncer en exergue —, ils ne peuvent s’en prendre qu’a elle, donc a eux-
mémes. Bien joué!» (p. 20).Voila qui est parfait. Et ce qui Iest encore davantage,
et qui est encore moins bien compris, ¢’est qu’Erasme, progressivement, opére un
retournement, adoptant un ton qui confine au sublime, citant la Bible et saint Paul,
faisant de la «folie de la Croix» le comble méme de la folie, et en méme temps
I’expression de la plus haute sagesse, d’une sagesse plus qu’humaine, puisqu’elle est
celle du Christ, ’'Homme-Dieu. C’est donc bien la « folie de la Croix» du Christ
que les hommes doivent écouter pour revenir a la raison, et vivre de maniére plus
humaine. Cette édition de I'Eloge de la folie offre pour la premiére fois au lecteur
un texte commenté proposant une vue d’ensemble sur les interprétations visuelles
originales auxquelles elle a donné lieu, et qui furent transmises par les 82 dessins
d’Holbein, d’une part, et les ceuvres picturales inspirées par la pensée érasmienne
congues dans le milieu anversois, d’autre part. Puisse Dame Folie user de ce nouveau
stratagéme de la beauté de cet ouvrage, accompagné de notes éclairantes, pour se
faire entendre, sinon de tous, du moins de ceux qui prendront le plaisir de I"écouter
de maniére nouvelle. L’Eloge de la Folie ne serait-elle pas devenue prophétiquement
la partition de la musique du monde postmoderne ? Aprés une premiere édition en
grand format de luxe parue en 2013, nous saluons cette nouvelle édition en petit
format et accessible a tous. Dans leurs introductions, intitulées Le masque de la
Folie et Le genre satirique au xvi° siécle, Jean-Christophe Saladin et Yona Pinson
replacent tour a tour I'Eloge dans son contexte historique et politique, théologique
et philosophique, littéraire et artistique. Ils montrent d’abord comment la notion
de folie et la figure emblématique du fou, de marginales qu’elles étaient avant le
xv¢ siécle, ont pris de plus en plus d’importance dans la culture de la Renaissance du
Nord de 'Europe; et ensuite comment « I’arsenal stylistique sophistiqué d’Erasme
provoque depuis toujours I'étourdissement du lecteur qui rit de se voir entrainé dans



172 BIBLIOGRAPHIE

ce tourbillon métaphorique comme dans un manége ou un labyrinthe. Mais il est une
catégorie de lecteurs, ajoutent-ils, qui ne trouvent pas cela drole du tout : ce sont les
théologiens scolastiques pour qui la confusion volontaire du vrai avec le faux ne
peut étre que I'ceuvre du diable ». En annexe, J.-C. Saladin propose, avec une table
analytique et I'origine de toutes les illustrations, deux tableaux récapitulatifs pour
visualiser, le premier, les grands événements historiques, les auteurs et les artistes du
XIve au xvir® siécle, le second, les personnages marquants du temps de /’Eloge de la
Jolie.
JEAN BoREL

Nicoras DE CUEs, La Chasse de la sagesse et autres euvres de philosophie tar-
dive, introduction, traduction et annotations de Jocelyne Sfez (Sagesses
médiévales), Paris, Les Belles Lettres, 2017, 348 p.

Ce volume contient la traduction commentée de trois textes que Nicolas de Cues
(1401-1464) a composés vers la fin de sa vie: Le dialogue a trois sur le Pouvoir-est
(Trialogus de possest, 1460), La Chasse de la sagesse (De venatione sapientiae, 1462),
Le Compendium (Compendium, 1463-64) et la Cime de la contemplation (De apice
theoriae, 1464). La traduction amplement annotée de ces textes est chaque fois
précédée d’une bréve présentation et le volume est enrichi non seulement par une
vaste bibliographie, mais encore par de trés utiles index (des noms, des choses
et des citations bibliques, p. 331-346). Les quatre textes ont déja été traduits en
frangais (a propos des traductions francaises des ceuvres du Cardinal, ¢f. la trés
utile présentation critique de J. Sfez, « Actualité de Nicolas de Cues. Publications
francophones récentes», Les études philosophiques 107 [2013], p. 575-599 ; pour
I’édition et la traduction annotée récentes de la Chasse de la sagesse par H. Pasqua,
c¢f. le compte rendu de J. Borel dans la RThPh 144 [2015], p. 104-105). 1l n’est
pas possible de soumettre ici cette nouvelle traduction a un examen détaillé, mais
il est opportun de relever quelques choix de traductions: en ce qui concerne les
néologismes cusains, notons que la traductrice rend possest par pouvoir-est, posse
fieri par pouvoir-étre-fait, posse ipsum par pouvoir-méme (cf. p. 288). D’autres
choix me paraissent significatifs (substrat pour subjectum, p. 178; talent pour
ingenium, p. 128 ; pensée pour mens, cf. p. 241); je voudrais notamment souligner
la décision de traduire intelligere par intelliger «lorsque le verbe renvoie a I'acte
propre de 'intellect » (p. 40). La traductrice situe les textes traduits dans I’évolution
incontestable de la philosophie de Nicolas: ils «portent tous directement et
explicitement sur le déploiement de la philosophie de la puissance qui constitue
le ceeur de la philosophie tardive du Cusain» (p. 22). Le trialogue développe une
réflexion novatrice sur Dieu en introduisant le pouvoir-est qui est la coincidence de
I’acte et de la puissance, I'unité de la possibilité et de I'acte. Quant a la Chasse de la
sagesse qui est un testament philosophique et une « récapitulation systématisante »
de I';euvre antérieure, elle entend réaliser cet effort de synthése a travers dix
champs appropriés a la chasse de la sagesse : ignorance, pouvoir-est, non-autre (non
aliud), lumiére, louange, unité, égalité, liaison (conexio), limite (terminus), ordre. Cet
ouvrage est particulierement important d’abord parce qu’il introduit deux nouveaux
concepts pour pouvoir exprimer la coincidence du pouvoir et de I'étre: le posse



BIBLIOGRAPHIE 173

fieri et le posse facere, mais encore parce que le Cusain y engage une réflexion
sur le langage en invitant le lecteur a prendre soin «d’examiner scrupuleusement
la force des mots (vim vocabuli diligenter perspicere)» (p. 211). Pour ma part, je
trouve singuliérement fascinante I'exploration cusaine de la métaphore de la chasse
que Platon avait déja employé pour parler de la philosophie: «les philosophes ne
sont rien si ce n’est des chasseurs de sagesse, que chacun d’entre eux piste 4 sa
maniére 4 la lumiére de la logique qui lui est innée» (p. 133; ¢f. 'analyse de la
métaphore, p. 118-124). Alors que le Compendium explore surtout la dimension
gnoséologique du posse (p. 236), le dialogue dans le De apice theoriae entre le
Cardinal et Pierre d’Erkelenz, son secrétaire, propose une remarquable analyse de
la vision intellectuelle qui « advient lorsque la pensée ou I'intellect ne connait pas
—mais voit» (p. 239). Selon la formulation du Cusain lui-méme : « Ce pouvoir voir
de la pensée (posse videre mentis), au-dela de toute force et de toute puissance de
compré¢hension, est le pouvoir supréme de la pensée (posse supremum mentis), en
lequel le pouvoir-méme (posse ipsum) se manifeste le plus» (p. 294). Comme je I’ai
déja suggéré, I’annotation est trés riche, je trouve particuliérement intéressantes les
indications sur les sources de Nicolas (p. ex. Albert le Grand, p. 227s., Bonaventure,
p. 264-266, Heymeric de Campo, p. 62, 147, Jean Scot Erigéne, Maitre Eckhart,
Thomas d’Aquin). Indubitablement il s’agit ici d’une importante contribution qui
rend possible I'accés a la philosophie tardive de Nicolas de Cues a un public qui ne
maitrise pas le latin. La signification philosophique de ces textes réside d’abord dans
Ieffort stupéfiant pour chercher une nomination adéquate de Dieu, mais encore dans
la découverte d’une philosophie du pouvoir, qui, selon la formulation audacieuse
de J. Sfez, «va initier une métaphysique de I’expression qui trouvera son plein
développement chez Spinoza et Leibniz» (p. 23). Ce qui est incontestable est le fait
que le Cusain est a la recherche — venatio — d’une nouvelle métaphysique.
RUEDI IMBACH

ANNE-ELISABETH SPicA, MARTA PEGUERA PocH, BRUNO MAEs et CATHERINE Histoire
GuYoN (éd.), Liberté des consciences et religion: Enjeux et conflits dela modernité

( xur-xx° siécle ), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2018, 321 p, €t dela période
contemporaine

Publication des actes du colloque «Les sources religieuses de la liberté de (religion,
conscience, xi¢-xx¢ siécles » (Nancy, 2015), cet ouvrage entend présenter la généa- phi_los,olnhie
logie religieuse du concept de «liberté de conscience », abordant sa polysémie d’un €t littérature)
point de vue diachronique en inscrivant ses évolutions dans la longue durée. Il
s’agit d’interroger les liens, sur huit siécles (de libération ? de contrainte ?), entre fait
religieux et liberté des consciences. Un triangle conceptuel définit alors ce que les
auteur(e)s appellent liberté de conscience, qui lie entre elles la conscience du sujet,
sa relation a la vérité et la place de I'autorité. C’est I’évolution de cette relation
tripartite que I'ouvrage veut étudier au prisme des différentes contributions, relation
qui irait, sur cette longue période, dans le sens d’une autonomisation du sujet par
rapport a I'institution et & 'autorité. Les différentes contributions identifient autant
d’étapes historiques et intellectuelles dans ce processus au long cours, en se fondant
sur les sources religieuses (du judaisme et du christianisme) de la liberté de conscience
pour analyser et comprendre les évolutions du concept. L’ouvrage est divisé en



174 BIBLIOGRAPHIE

trois parties, bien équilibrées: une premiére aborde les enjeux théologiques que le
concept souléve, une deuxiéme prend de la distance avec ce socle théologique et
s’intéresse aux implications sociales et politiques de la liberté de conscience, quand la
derniére s’ancre dans le monde contemporain pour comprendre comment la liberté
de conscience moderne s’y actualise. L’introduction (J.-P. DURAND) commence avec
une définition conceptuelle qui distingue finement des notions permettant d’analy-
ser, d’un point de vue théologique, la « marche vers ’autonomie de la conscience »
(p. 18) dans le cadre de confessions et de concepts chrétiens, du xi® au xx° siécle.
L’A. couvre I’éventail des notions de I’épikie (équité) catholique, avec ses évolutions
chez Thomas d’Aquin (nourri d’Aristote) et du libre arbitre. Afin de poursuivre
la constitution de ce socle théologique, la premiére partie aborde plusieurs jalons :
Thomas d’Aquin commence la réflexion, et C. MicHON resitue cette théologie, en
opposant la liberté de conscience a une possible justification de la liberté de religion.
Comment la définition aquinienne de la liberté de conscience conduit-elle & un
jugement particulier sur I'incroyance? L’analyse du jugement de conscience est
bienvenu, et I'A. consacre une partie de son propos a la conscience erronée. L’article
suivant est le seul consacré a une compréhension théologique non-chrétienne de
la conscience individuelle: J.-P. RoTHscHILD s’attéle a la généalogie séfarade du
concept en étudiant I’articulation entre la loi, le juge et la conscience individuelle
(entre le Moyen Age tardif et '’époque moderne). Puis, S. DELMAs traite de la
conscience vue par les prédicateurs au xin® siécle, en constituant un corpus de sources
pastorales (sermons, traités et recueils de distinction). La nuance conceptuelle est
alors difficile a réaliser, chez ces prédicateurs, entre consciencia, cor et anima. Deux
textes abordent ensuite la compréhension luthérienne de la liberté de conscience,
illustrant I'importance du Réformateur sur cette histoire occidentale, que ce soit chez
Luther méme (M, GRANDJEAN) ou par I'exemple, un siécle aprés, de la théologie de
Hans Michaél Moscherosch (L. JALABERT). Enfin, les deux derniéres contributions
s’intéressent au jansénisme: P. THOUVENIN explore la liberté de conscience telle
qu’elle est, pour une fois dans cette histoire, définie par des femmes, les religieuses de
Port-Royal, au sein de leurs « relations de captivité ». C’est dans les raisons soulevées
par les sceurs pour résister a la signature du Formulaire contre Jansénius que I'on
découvre leur conception : I’honnéteté est primordiale donc 'obéissance, pourtant
fondamentale, passe apreés cette sincérité chrétienne. M. COTTRET montre également
la défense de la liberté chrétienne lors de cet épisode de la controverse du Formulaire,
avant d’analyser les évolutions de la théorie janséniste de la liberté de conscience,
depuis ce moment, identifié comme fondateur, jusqu’a la Révolution frangaise. En
passant des idées et des interprétations théologiques a I'histoire sociale de la mise en
pratique de ces concepts, la liberté de conscience est présentée par plusieurs études
de cas, jalonnant une histoire longue qui s’étend, dans cette deuxiéme partie, de
Jeanne d’Arc (C. GuyoN) aux phénomeénes de laicisation en France au xx¢ siécle
(J. EL GaMMAL). La premiére contribution pose la question de savoir si Jeanne
d’Arc est bien, comme I’historiographie et les représentations le proposent, une
figure de la liberté¢ de conscience. A partir des sources johanniques, I'A. montre
que la piété de Jeanne d’Arc témoigne d’une démarche individuelle, représentative
de la fin du Moyen Age, mais qui reléverait davantage de I'autonomie que de



BIBLIOGRAPHIE 175

la liberté de conscience. M.-E. HENNEAU continue d’interroger cette histoire des
femmes en lien avec la liberté de conscience par le biais des récits de vie des
religieuses, dans lesquels on retrouve les notions d’autonomie d’agir et de penser,
et ce, malgré la cloture. Au début du xvi® siécle, les Annonciades de Génes écrivent
leur histoire, dans des recueils a destination de leurs consceurs, dans lesquels apparait
en fait un équilibre entre conscience collective et conscience individuelle. Les deux
contributions suivantes utilisent les concepts de sciences sociales comme porte
d’entrée pour étudier le concept clé de 'ouvrage. En questionnant, & I'aide du
concept de « médiation » emprunté & Gauchet, la thése des deux régnes de Luther
et 'événement d’un roi anglican en Angleterre, B. Bourdin démontre I’émergence
du lien entre autonomic de I’Etat et autonomie de I'individu. P.-A. FABRE, quant
a lui, questionne la longévité des Exercices spirituels d’Ignace de Loyola, ouvrage
devoilant le lien entre individu et corps social, 4 I'aide de Foucault (en interprétant
notamment la direction spirituelle comme une « technique de soi») et de Lacan, qui
inspira une partie des jésuites du xx° siécle. Puis, S. MENANT questionne la définition
voltairienne de la liberté de conscience, invitant a distinguer la liberté de penser, telle
que définie par le philosophe, avec ce concept qui nous intéresse. De 13, on passe a
la question de I'éducation du prince: J.-F. GicQuEL interroge notamment la place
de la droiture de la conscience dans I’éducation chrétienne du Dauphin pendant
la Révolution frangaise. La derniére contribution de cette partie est présentée
par son auteur, J. EL GAMMAL, comme une «analyse paralléle», a savoir celle de
I'utilisation dans le champ politique de la notion, en enquétant sur sa présence dans
la culture républicaine. Il identifie, sur ce sujet, un tournant majeur pendant les
années 1870 et 1880, au prisme des positions républicaines autour de la question de
la liberté de conscience. Ce dernier article, explorant le xix® siécle républicain, permet
un saut chronologique vers la derniére partie du livre, qui traite des évolutions
contemporaines de la liberté de conscience dans une mosaique de situations cen-
trées sur I’histoire de France et I’histoire occidentale, principalement au xx® siécle.
J.-M. TUFFERY-ANDIEU examine la liberté de conscience sur le lieu de travail a 'aune
du cas du repos dominical pendant le xix® siécle. X. BONIFACE analyse le xx® siécle
avec I’étude des conflits de conscience des officiers frangais, étude qu’il prolonge
jusqu’a la guerre d’Algérie et les cas de conscience liés a la torture. N. LEMAITRE
propose, a partir de I’étude biographique d’Edmond Michelet (1899-1970), un cas
de rencontre individuelle entre conscience chrétienne et engagement politique. Aprés
la figure de Michelet, le lien entre les consciences individuelles et la Seconde Guerre
mondiale, attendu pour ce sujet, est traité par T. NICKLAS qui s’intéresse au cas des
Martyrs de Liibeck et des conditions de possibilité d’une résistance « spirituelle »
contre le nazisme; histoire qui marque d’ailleurs la vie politique allemande ou le
droit a la liberté de conscience devient un droit inaliénable. Dans la suite de ces
articles abordant notamment les consciences dans la guerre, S. ROUSSEAU interroge
les engagements chrétiens contre la guerre d’Indochine et du Vietnam: c’est la
conscience, ce que I’historienne appelle I'«engagement de conscience », qui fonde
I'opposition chrétienne & ces conflits. La derniére contribution (A. DESMAZIEREs) fait
le lien entre I’essor de la psychanalyse et I’étude des consciences en mettant en avant
la relation entre Pie XII et les psychanalystes américains. L’A. explore les débats



176 BIBLIOGRAPHIE

opposant la confession a I’analyse, ainsi que les rapprochements qui naissent des
discussions entre des psychanalystes et Pie XII. L’approbation des nouvelles normes
éthiques de la discipline par le Pape sont fondamentales pour « la reconnaissance de
la dignité et de la liberté des consciences en contexte catholique (p. 287). N. LEMAITRE
termine I'ouvrage par une synthése bienvenue qui récapitule les différents apports
des contributions a la compréhension de «cet objet glissant qu’est la conscience »
(p. 292). En somme, 'ouvrage éclaire plusieurs aspects de la relation entre fait
religicux et liberté de conscience, au sein d’une définition diachronique de I'objet, qui
s’illustre par la difficulté a le cerner et a le retrouver dans les sources. Ces éclairages
ponctuels, souvent denses et complexes, se construisent a la croisée de la philosophie,
de I'histoire et de la théologie et enrichissent lectrices et lecteurs d’apports concep-
tuels et d’exemples concrets. Notons que I'ouvrage s’intéresse essentiellement aux
questionnements et a ses mises en pratiques au sein des confessions catholiques et
protestantes, qu’il explore sur une durée de huit siécles et au moyen de dix-neuf
contributions (la vingtiéme portant, seule, sur une autre confession), faisant ainsi
une contribution a I'histoire chrétienne et occidentale (voire européenne) de la liberté
de conscience.
ELENA GUILLEMARD

EmiLy DickinsoN, Correspondance compléte, Traduite de 'américain par
Frangoise Delphy, Paris, Orizons, 2018, 1512 p.

Considérée aujourd’hui comme 'un des plus grandes poétesses ameéricaines,
Emily Dickinson fait partie de ces rares écrivains dont I'importance et I'originalité
ne se sont révélées en réalité qu’apres leur mort. Et I'on peut dire d’elle ce que Saint
John Perse disait de Jacques Riviére : « Il ne fallait pas moins que la mort pour révéler
cette présence. Il suffisait de la vie pour mesurer ce sacrifice ». D’abord parce que
seuls six poémes, sur les 1 789 qu’elle a composés, ont été publiés de son vivant
Ensuite, parce que sa correspondance, second volet de son ceuvre auquel elle a donné
une ampleur sans précédent depuis I'age de douze ans, ne pouvait logiquement
étre connue que de maniére posthume. Malheureusement, seules 1 046 lettres nous
restent, les 9 400 autres ayant disparu, égarées ou briilées par la famille. Leur
traduction intégrale constitue donc un événement éditorial exceptionnel, et nous
félicitons Frangoise Delphy, a laquelle nous devons déja la traduction des Poésies
complétes (Paris, Flammarion, 2009, 1471 p.), d’avoir relevé un tel défi avec autant
de soin et de précision. Totalement marginalisée par la vie de recluse qu’elle avait
délibérément voulue et choisie dés sa trentiéme année, en 1860, Emily Dickinson
(1830-1886) s’est donc livrée, exclusivement, de nuit comme de jour, a une écriture
poétique que 1’on ne peut comparer a aucune autre, ainsi qu’a une correspondance
trés réguliére avec les membres de sa famille et quelques amis privilégiés. « Une
lettre est toujours pour moi comme 'immortalité, car ¢'est l'esprit seul sans son ami
le corps » (p. 627), écrit-elle en juin 1869 a I’écrivain Thomas W. Higginson, de qui
elle se sentit trés proche et qui défendit toute sa vie la liberté des Noirs et le droit
a la culture des femmes. Ce mot donne bien le ton et la hauteur désirée de chacune
de ses lettres, depuis les premicres, plus longues et descriptives de son milieu natal,
familial et ecclésial dans la petite ville d’Ambherst, dans le Massachusetts, jusqu’aux



BIBLIOGRAPHIE 177

derniéres, qui deviennent plus bréves et denses, et dans lesquelles prose et poésie
se promeuvent mutuellement dans un style de plus en plus elliptique et allusif. Ce
qui frappe d’emblée dans I’écriture d’Emily Dickinson, c’est non seulement une
sensibilité et une tension empathique a fleur de peau qui y transparait a chaque
ligne, mais aussi le caractére toujours extrémement direct, et souvent abrupt, de
la pensée qu’elle exprime a ses correspondants, exigeant d’eux de la comprendre
avec la méme intensité et au méme niveau d’intentionnalité amicale et de pertinence
spirituelle et métaphysique. Car I'intériorité de la poétesse ne s’embarrasse pas du
superflu, I'Eden, le Paradis et 'immortalité sont les lieux de sa nostalgie, la pensée
de Ia mort et la lucidité sa régle, ’absolu de I’'amitié et de 'amour sa seule raison
d’étre. « Peut-étre riez-vous de moi! dit-elle a ses amis le Dr. et Mme Holland, peut-étre
que tous les Etats-Unis rient de moi aussi! Cela ne peut m’arréter ! Mon affaire est
d’aimer » (p. 547). A un autre : « Mes amis sont ma “richesse”, pardonnez-moi l'avarice
de les thésauriser» (p. 437). Mais ce qui frappe encore davantage dans I’écriture
d’Emily Dickinson, c’est la puissance et la variété des métaphores, qu’elles soient
puisées dans sa contemplation de la nature, faune et flore, depuis sa fenétre, dans
sa lecture de ses poétes préférés comme Shakespeare, Keats, Ruskin, mais surtout
dans sa méditation des Ecritures, dont elle est complétement imprégnée depuis son
enfance. La Bible est en effet présente a chaque page, le plus souvent non pas de
maniére explicite, mais implicite et secréte, cachée et purement allusive. Un mot,
une expression suffit 4 mettre le lecteur au diapason de la Parole. « Ce n'est pas la
“Révélation” — qui sursoit, mais la vacuité de nos yeux —» (p. 563). « Je ne passe jamais
devant un Lys sans étre attristée pour Salomon...» (p. 1188). « Comme clles sont
Jragiles, les Digues | Sur lesquelles pourtant notre Foi marche a grand pas — | Aucun
Pontici-bas n’est a ce point branlant — | Pourtant sur aucun ne se presse une telle Foule. |
1l est aussi vieux que Dieu—1 D ailleurs — ¢’est lui qui I'a construit — Il a envoyé son Fils
pour tester la Planche — | Qu'il a déclarée solide» (p. 882). « Jusqu'a ce qu’il ait aimé
— nul homme ou femme ne peut devenir soi-méme — De notre premiére Création nous
sommes inconscients» (p. 912). « L'ange commence au matin de chaque vie humaine »
(p. 1188). « Chéris la Puissance, écrit-elle a Susan Dickinson, Souviens-toi qu’elle se
tient dans la Bible entre le Régne et la Gloire, car elle est plus sauvage que l'un et
l'autre » (p. 920. Et enfin a la méme amie : « Dans une vie qui aurait cessé de deviner,
toi et moi ne nous sentirions pas chez nous » (p. 923). Dans quels contextes précis
apparaissent alors ces mots, voila ce qu’il faudra mettre en lumiere pour tenter de
comprendre I’herméneutique des textes que Dickinson met en ceuvre et 'orientation
de sa vie spirituelle qu’elle cherche a partager avec les autres. Celle qui a dit: « La
vaillance dans I'ombre est le code de mon Créateur » et « J'habite le Possible, Maison
plus belle que la prose» est loin d’avoir dit son dernier mot, et son ceuvre ne fait
que commencer de susciter, aux Etats-Unis comme partout ou elle est traduite, des
recherches approfondies pour en percer le secret et la force d’attraction. En annexe,
la traduction de 124 fragments en prose, aphorismes et brouillons de lettres, une
liste compléte des correspondants avec pour chacun d’eux une notice biographique
et, enfin, une bibliographie des différentes éditions publiées, traductions frangaises



178 BIBLIOGRAPHIE

partielles des Poémes et des Lettres, biographies et études critiques font de cette
édition compléte un outil de travail indispensable et remarquable.
JEAN BOREL

BriGitte LEAL (éd.), Dictionnaire du cubisme, Paris, Bouquins/Robert
Laffont, 2018, 853 p.

Qui n’a pas entendu parler une fois de «cubisme» a 'occasion d’une peinture
de Pablo Picasso, Georges Braque, Fernand Léger ou Juan Gris ? Malgreé cela, seuls
quelques professionnels en connaissent réellement la signification et les origines,
les intentions et les influences, la complexité de son évolution et 'ampleur de son
rayonnement. A tous les débats passionnés auxquels le cubisme a donné lieu, a
toutes les monographies particuliéres et catalogues d’expositions qui ont été publiés,
il manquait encore a son histoire un panorama d’ensemble accessible au grand
public et qui fasse fi des chapelles et des sectarismes, et puisse traiter de maniére
aussi précise, ouverte et compleéte que possible de tous les noms et de tous les
aspects du continent cubiste. Pour ainsi mettre en lumiére le langage de ce nouvel
ordre pictural dont le programme formel sera la décomposition des formes en de
multiples polyédres et la progressive désarticulation de I'ordonnance perspective
traditionnelle, cinquante-quatre collaborateurs ont su conjuguer la complémentarité
de leurs compétences et nous offrent aujourd’hui, avec ce dictionnaire inédit, une
référence de premier intérét. Aprés une bréve introduction resituant les quatre
périodes principales du cubisme, cézannienne (1907-1909), analytique (1909-1911),
collages (1912-1914), synthétique (1913-1917), deux cents quatre-vingt-dix entrées
bien choisies initient le lecteur a la vitalité de ce mouvement d’art total et aux
multiples liens qu’il n’a cessé d’entretenir avec d’autres arts que la peinture,
comme [’architecture et la littérature, le théatre et le cinéma, les arts populaires,
la caricature et la photographie, la musique et la danse, I'histoire, la philosophie
et les sciences. Il faut d’abord comprendre qu’en lui-méme, le terme «cubisme»
rend compte de la place centrale qu’occupe la « géométrie » et la fascination pour
la simplicité des formes archaiques et extra-européennes, comme I’art négre et I’art
primitif en donnaient de multiples exemples. Aprés la dissolution impressionniste
et néo-impressionniste, la stylisation devait alors définitivement supplanter le
naturalisme. « Alors que le champ scientifique traversait 4 la méme époque un
complet changement de paradigme avec le dépassement de la physique newtonienne
par le modéle relativiste et sa nouvelle conception de 'espace-temps, la révolution
artistique du cubisme a bouleversé la représentation du monde» (p. 306). Cote
a cOte ou a distance, c’est ce qu’ont voulu les deux pionniers Braque et Picasso,
et tant d’autres aprés eux, en accélérant le processus de fragmentation des motifs
en facettes prismatiques émiettées. On apprend aussi que la pensée de Bergson a
considérablement nourri la réflexion des cubistes. Sa trace est perceptible dans leur
maniére d’intégrer les problématiques de la temporalité, notamment au moment
de la «querelle du simultané» entre Barzun et Delaunay, mais aussi en ce qui
concerne la question de la perception sensorielle et de la mémoire, de I’évolution
créatrice et de I’élan vital, ou encore celle de I'art et de la science, s’accordant a
'opposition faite par le philosophe entre intuition et intelligence. Mais c’est aussi



BIBLIOGRAPHIE 179

au « comment » de la création que cherchent a se référer les artistes, d’o leur intérét
pour la théosophie et 'occultisme, I’ésotérisme et 1'orphisme. « Apollinaire, dit un
auteur, aura conduit Delaunay a assimiler le vocabulaire orphique de I’analogie,
celui de I'unité intime des ordres entre macrocosme et microcosme. Et la «clarté »,
étroitement associée aux notions de « sublimité » et de « vision harmonique » devient
non plus une simple valeur plastique, mais une authentique figure de dévoilement,
métaphore nietzschéenne de I’éveil de la conscience. La s’inscrit véritablement le role
fédérateur d’Apollinaire dans le regroupement des forces artistiques d’avant-guerre.
Il aura permis d’effacer le divorce spirituel/matériel qui empoisonnait le dialogue
franco-germanique en lui substituant la figure orphique du Créateur; il aura aussi,
par effet collatéral, exhumé les ascendants plus cosmiques du futurisme » (p. 553).
Une petite notice sur chacun des collaborateurs et un index des noms de personnes
achevent de faire de ce Dictionnaire du cubisme le miroir d'une époque inquiéte et
mouvementée, dans lequel nous déchiffrons la rupture définitive entre nature et

peinture.
JEAN BOREL

LEoN BLoy, Essais et pamphlets, Edition établie et présentée par Maxence
Caron, Paris, Bouquins, 2017, 1536 p.

Quelle que soit la maniére d’aborder Léon Bloy, la lecture de ses ceuvres reste
aujourd’hui encore un émerveillement, mais également une épreuve. En effet, aucun
lecteur, qu’il soit admiratif ou critique, ne peut prétendre qu’il n’est pas lui-méme
sur le banc des accusés. Le radicalisme de Bloy est tel, la véhémence qui le nourrit de
page en page est si virulente qu’il n’est aucune échappatoire pour se retrancher ou se
cacher derriére une simple objectivité littéraire. « Tout homme qui posséde au-dela
de ce qui est indispensable a sa vie matérielle et spirituelle est un millionnaire et
par conséquent un débiteur de ceux qui ne possédent rien» (p. 449). Si tout Bloy
est dans ce mot tiré du Sang du pauvre, tout homme se sent aussi jugé par lui, et
chacun sait bien qu’il est juste, et juste jusque dans son extravagance. Saint Augustin
n’avait-il pas déja dit : « Si tu donnais ton bien, ce serait largesse, mais si tu donnes
le bien qui est & Dieu, c’est une restitution » ? En rassemblant ainsi en un volume les
principaux Essais et les Pamphlets dans lesquels Bloy n’a cessé, par la critique acerbe
des bourgeois et des riches, de la société de bourse et de salariat de son époque, de
vouloir prendre au nom de I'évangile la défense des pauvres, la puissance de la pensée
de I’écrivain apparait sous un jour nouveau, dans ses intentions les plus originales.
S’appuyant sur I'affirmation répétée dans la Bible que tout est image et symbole, que
tout événement, tout étre, toute chose «signifie», Bloy a désespérément cherché a
«déchiffrer les signes » et a interpréter I’histoire humaine. A travers la diversité des
thémes explorés aussi bien dans les romans que les essais critiques, c’est une vision
du réel et du sens ultime de la vie qu’il veut mettre en lumiére. La souffrance, la
révolte, I'impatience, I'attente et le réve d’une apocalypse non seulement déterminent
le style et I'esthétique qui lui sont propres, mais suggérent dans sa profondeur cette
« présence du mystére» auquel Bloy fut toujours attentif. « Personne n’a dit que je
suis un poéte, rien qu’un poéte, que je vois les hommes et les choses en pocte tragique
ou comique et que par la tous mes livres sont expliqués. Je vous livre ce secret ».



180 BIBLIOGRAPHIE

Inclassable autant qu’inimitable, Bloy le restera toujours. Et ce qu’il nous presse de
faire a chaque page de ses écrits, au travers de la démesure et de ’outrance excessive
qu’il met en ceuvre, c’est de comprendre que la justice et le bien ne peuvent prendre
leur origine et leur sens que dans I’absolu et la violence du feu que Jésus-Christ est
venu «jeter et allumer sur la terre». Avec quelques pages de repéres biographiques
précis et complets, les différentes notices que Maxence Caron a rédigées au sujet
de chacun des ensembles de textes rassemblés sont importantes par la maniere dont
elles recontextualisent sur les plans historique, littéraire et biographique ces écrits
de combat. L’excellente préface d’Augustin Laffay offre un portrait remarquable
de Léon Bloy et des intentions théologiques et spirituelles, éthiques et littéraires qui
I'ont guidé toute sa vie.
JEAN BOREL

ALBERT Camus, MARIA CasarEs, Correspondance 1944-1959, Texte établi
par Béatrice Vaillant, Paris, Gallimard, 2017, 1300 p.

Le 4 janvier 1960, le monde littéraire est sous le choc. Albert Camus est tué
sur le coup dans un accident de voiture a Villeblevin, sur la route de Montereau en
Yonne. Il roulait avec Michel Gallimard, qui meurt cinq jours plus tard. Le méme
jour, René Char va prendre dans 'appartement de Camus le sac dont il savait qu’il
contenait toutes les lettres que Maria Casarés lui avait adressées afin de les rendre
a son auteure. Maria Casareés, a son tour, quelques années avant son décés, donne
a Catherine Camus les 865 lettres qu’elle et son pére se sont adressées de juin 1944
au 30 décembre 1959, jour ou Camus écrit & Maria ces mots prémonitoires : « Bon.
Derniére lettre. Juste pour te dire que j’arrive mardi, par la route, remontant avec
les Gallimard. [...] Disons en principe, pour faire la part des hasards de la route
— et je te confirmerai le diner au téléphone. » (p. 1265). Ce n’est donc pas sans une
extréme émotion que I'on tient aujourd’hui entre nos mains auxquelles elles n’étaient
pas destinées cette correspondance dont personne n’avait connaissance, méme si la
liaison entre Albert Camus et I'actrice Maria Casarés était bien connue de tous les
amis et spécialistes de 1’écrivain. Tout commence le 6 juin 1944. Maria Casarés et
Camus se rencontrent chez Michel Leiris, jour du débarquement allié. Elle a vingt
et un ans, il en a trente. « Je suis si heureux, Maria, lui écrit Camus quelque jours
plus tard. Est-ce que cela est possible? Ce qui tremble en moi, c’est une sorte de
joie folle. [...] Si tu m’aimes comme tu I’écris, il faut que nous obtenions autre
chose. C’est bien notre temps de nous aimer et il faut que nous le voulions assez
fort et assez longtemps pour passer par-dessus tout» (p. 12). Albert Camus, alors
séparé de sa femme Francine Faure par I'occupation allemande, était engagé dans
la Reésistance. En octobre 1944, lorsque Francine peut rejoindre son mari, Maria
et Albert se séparent. Mais le 6 juin 1948, ils se croisent boulevard Saint-Germain,
se retrouvent et ne se quitteront plus. De jour en jour, et parfois plusieurs fois par
jour, ils s’écrivent pour se dire sur tous les tons de la gamme le désir toujours plus
intense qu’ils ont ’un de I'autre, dans les aléas des enthousiasmes et des moments
difficiles, mais aussi ce qu’ils font I'un et ’autre, Maria comme actrice, Albert comme
écrivain : « Ce que chacun de nous fait dans son travail, sa vie, il ne le fait pas seul, lui
dit-il, une présence qu’il est seul a sentir ’accompagne ». C’est ainsi tout un pan de



BIBLIOGRAPHIE 181

la vie des arts et des lettres de cette époque qui défile sous nos yeux. D’un coté la vie
des comédiens de la Comédie-Frangaise et du Théatre National Populaire, Michel
Bouquet, Gérard Philippe, Serge Reggiani, Jean Vilar que Maria aime et cdtoie
constamment ; de 'autre, le travail acharné de I’écriture, les doutes et la solitude
de Camus, mais aussi leurs rencontres, leurs lectures et leurs nombreux voyages.
«Je t’en supplie, mon amour chéri, quoi qu’il arrive, ne me quitte jamais », écrit-il
a Maria le 10 février 1950. « Le lien qui me noue a toi est désormais celui de la vie
méme. S’il se coupe, c’est 'agonie et la folie. Je te souligne ceci que je t’écris trés
froidement, avec la certitude de ceux qui ont expérimenté ce qu’ils disent. [...] Je ne
suis rien sans toi — qu’un égoisme désespéré et désormais stérile. Tu es la vie et ce qui
me rattache a elle. Je te dois un nouvel étre en moi ou plutdt celui que j’étais vraiment
et qui n’est jamais arrivé a naitre, C’est pourquoi tu m'appartiens absolument et pour
toujours. [...] Ne me crois pas fou. C’est le fond de mon cceur longtemps comprimé
qui éclate » (p. 346). « Je t’aime plus que jamais », lui répond-elle le lendemain, « Ah!
Tu ne sais pas a quel point! Mon amour, je suis brilante, les tempes me font mal,
Jai du feu aux paumes et la gorge séche » (p. 349). Et I'on connait ce mot délicieux
qui condense toute ’admiration que Maria voue 2 Camus lorsqu’elle lui dit: « Tu
me vertiges ! » Par ce qu’elles dévoilent des sentiments les plus intimes de Maria
Casarés et de Camus au jour le jour durant quinze ans, ainsi que des joies et des
difficultés de leurs vies d’artiste et d’écrivain, ces lettres obligent désormais a repenser
non seulement leur biographie respective, mais également les ceuvres de Camus
écrites durant toutes ces années. Quelques bristols et cartes sans date, ainsi qu’un
ou deux projets de lettres pour Maria Casarés ont été joints en annexes. Deux index
complets des noms et des ceuvres cités font de cette édition un document de travail
exceptionnel. Il est 4 mentionner enfin qu’un splendide enregistrement a été réalisé
en 2018, dans les studios Novaspot, avec un choix de 70 lettres — 44 d’Albert Camus
et 26 de Maria Casarés — lues par Lambert Wilson et Isabelle Adjani sur un CD MP3
(durée d’écoute 5 h 30) pour la collection « Ecoutez lire », qui parait chez Gallimard.
Un vrai régal pour apprécier la qualité littéraire et 'intensité sentimentale de cette

correspondance unique en son genre.
JEAN BOREL

BeniaMIN FonDANE, Devant [histoire, éd. Monique Jutrin, (Philosophie
imaginaire), Paris, L’Eclat, 2018, 238 p.

Si 'on se souvient surtout de I’A. comme d’un grand poéte de la Bible et
de la condition juive (voir notamment les recueils réunis par M. Jutrin elle-
méme, Le Mal des fantémes), on ne doit pas oublier I'envergure de son ceuvre
« philosophique ». Sa révolte, d’abord exprimée uniquement littérairement par une
adhésion au dadaisme, trouvera son véritable vecteur dans la rencontre de Chestov
et la lecture de Kierkegaard. En découle son ouvrage peut-étre le plus important,
La Conscience malheureuse — ainsi qu'une myriade de textes de moindres dimensions,
mais développant toujours cette enquéte existentielle. Les textes recueillis dans
Devant Ihistoire, pour n’étre pas strictement philosophiques ni théologiques (hormis
peut-étre les notes intitulées « Eaux-méres», qui devaient servir de matiére a
différents essais sur ’Histoire vécue), constituent toutefois de précieux documents

Philosophie
et théologie
contemporaine



182 BIBLIOGRAPHIE

¢clairant ce pan de son ceuvre, nous montrant I’auteur engagé dans les polémiques de
son temps et tachant, malgré 'incertitude de ces années, y prendre place. Divisé en
deux sections, I’ouvrage contient des textes roumains inédits en frangais (1913-1922),
qui nous renseignent notamment sur la naissance d’une inquiétude existentielle chez
le jeune écrivain, face aux courants dans lesquels se débat I’époque (notamment
la montée de I’antisémitisme en Roumanie); et des textes rédigés en France, ou
il vit dés 1923, traitant des événements de la vie intellectuelle (quelques recension
d’ouvrages marquant de I’époque, débats sur le communisme, prises de position des
intellectuels, tension révolutionnaire des années 1930) considérés d’un point de vue
existentiel. Les théologiens liront avec intérét les pages consacrées a Parole de Dieu et
parole humaine de Karl Barth, témoignage intéressant de la réception de cet ouvrage
immportant.
JoNATHAN WENGER

DANIEL MARGUERAT, L'historien de Dieu. Luc et les Actes des apétres,
Geneve-Montrouge, Labor et Fides-Bayard, 2018, 443 p.

Cet ouvrage se situe dans le prolongement de La premieére histoire du christia-
nisme. Les Actes des apdtres, publié par D. Marguerat en 1999 (Paris-Geneve, Cerf-
Labor et Fides). Il est le fruit de prés de 20 ans de recherches et réunit 16 articles parus
et un article inédit. Daniel Marguerat les a rédigés en paralléle de son commentaire
sur les Actes des apotres. Cet ouvrage traduit ’érudition, la rigueur et la finesse
argumentative de son auteur. Chapitre aprés chapitre, le lecteur est pris en main
dans un voyage a la (re)découverte du premier récit sur les origines du christianisme.
Solidement construit et suivant un fil conducteur transparent, cette publication
trouvera de la valeur aupres des historiens et des théologiens, mais aussi aupreés
du grand public. Le style déployé est celui d’un vulgarisateur scientifique. Pour
celles et ceux qui souhaitent approfondir un domaine particulier, ils pourront se
reporter aux notes de bas de page et a la bibliographie générale. Dans cet ouvrage,
Daniel Marguerat y développe plusieurs théses importantes: 1) 'auteur des Actes
des apotres est le premier historien du christianisme; ii) le Luc historien cohabite
avec le Luc théologien; iii) I’histoire et la théologie se rencontrent par I’annonce
de la résurrection. L’ouvrage est subdivisé en trois parties: Histoire et théologie
— En suivant Luc-Actes — Paul selon Luc. La premiére partie débute par un chapitre
consacré a I'auteur de Luc-Actes. Le rédacteur de 'Evangile de Luc et des Actes des
apotres est un Grec, informé de ’appareil judiciaire romain et grand connaisseur de
la culture juive, appartenant vraisemblablement au milieu des craignant-Dieu. Les
chapitres 2 a 4 se poursuivent sur la dimension historiographique de Luc. Marguerat
met bien en évidence comment les Actes, reprenant les débuts de la Genése, sont un
«récit de fondation» (p. 65). L’étude des procédés narratifs de Luc permet in fine
d’éclairer la visée théologique de Luc. Loin d’étre un théologien confus, comme
I’affirme la recherche historique et exégétique entre la fin du xix® siécle jusqu’au
début des années 1960, I’analyse littéraire des Actes nous permet de découvrir
quel est I’Auteur caché des événements racontés: il s’agit de « Dieu et de sa main
puissante» (p. 60). La théologie lucanienne est narrative et non argumentative. Le
récit des Actes cherche a construire une mémoire collective, a la suite de la disparition



BIBLIOGRAPHIE 183

des témoins historiques de Jésus. Ces derniers garantissent la mémoire de Jésus d’une
double maniére: par leurs paroles et dans leurs actes. Le chapitre 5 est consacré a
I'importance de la résurrection dans le récit des Actes. Les Actes déploient, selon
lui, une véritable « rhétorique de la résurrection» (p. 101). La résurrection est en
effet associée de trés prés a I'annonce universelle de I'Evangile. Le discours de Paul
dans la synagogue d’Antioche de Pisidie (Ac 13,16-41) annonce la rémission des
peéchés a ceux qui croient en Jésus que Dieu a réveillé d’entre les morts. Par le biais
du récit de guérison d’un boiteux de naissance (Ac 3,1-10) est prédit la délivrance
eschatologique d’Israél annoncée dans les Ecritures par les prophétes. La deuxiéme
partie de 'ouvrage approfondit plusieurs thématiques développées dans les Actes
(la question de la richesse, la proclamation de 'universalité du salut, le partage du
pain, la place de I’Esprit Saint, la fonction de Moise en Luc-Actes, I'importance
du témoignage, la question de I’évangélisation dans la culture gréco-romaine et le
portrait du judaisme synagogal chez Luc). Ces différents chapitres éclairent sous de
multiples angles I'ceuvre lucanienne et son projet théologique. Il permet au lecteur
de saisir les enjeux, mais également les préoccupations et les tensions rencontrées
par 'auteur des Actes. Aprés avoir mis en évidence une éthique de 'argent, souligné
I'universalité du Dieu chrétien comme le fruit de Piques, I'analyse se concentre sur
la maison, le lieu de restructuration de I'identité chrétienne. La 3¢ partie — Paul selon
Luc — cherche a rendre compte du portrait lucanien de Paul. Le Paul lucanien a sa
cohérence et sa logique propre. D. Marguerat défend une réception triple de la figure
paulinienne : une réception « documentaire » (il s’agit du travail de rassemblement
des lettres de Paul), «doctorale» (illustrée par les écrits Deutéro-pauliniens et les
Pastorales) et « biographique » (option prise par Luc dans sa présentation de Paul).
Luc a restitué la figure de Paul a partir de différentes sources et de nombreuses
traditions autres que les lettres de Paul. A son époque, les lettres de Paul circulaient
dans différents groupes mais n’étaient pas encore constituées et regroupées de
maniére définie sous forme de canon. Le dernier chapitre s’arréte sur la fin des
Actes et son silence sur la mort de Paul. D. Marguerat invoque des raisons a la fois
historiques, littéraires et théologiques a cette surprenante absence, en préservant la

part de mystére des derniéres pages des Actes.
MICHAEL STECK

Denis GUENOUN, Des verticales dans I'horizon, Genéve, Labor et fides, 2018,
180 p.

Des verticales dans I'horizon offre un parcours éclatant entre philosophie et
théologie a travers six problématiques (1'étre, I'autre, le temps, I'histoire, le mythe, la
religion) qui constituent les six chapitres du livre. L’ouvrage se lit facilement gréce
a Pécriture fluide et entrainante de son auteur. Sous des allures de vulgarisation,
il pose des questions fondamentales pour la réflexion théologique a différents
niveaux (ontologique, éthique, biblique, linguistique) en relisant des auteurs a
la croisée de la philosophie et de la théologie (Levinas, Augustin, Bultmann,
Bonhoeffer). Le parcours commence par la question de I'étre. S’appuyant sur la
conception heideggérienne, D. Guénoun déplace la question vers une conception
d’inspiration biblique (Levinas) ou I'étre est fondé dans une altérité qui sollicite en



184 BIBLIOGRAPHIE

tant qu’«instance du bien» qui « franscende tout ce qui est». Le lecteur est ainsi
invité a se demander si I’éthique — entre Iétre et le néant — ne serait pas plus originaire
que I’étre. En prolongement, le deuxiéme chapitre s’arréte sur cette question éthique.
D. Guénoun propose une lecture accompagnée d’une page de Levinas abordant
I'idée de I'infini et le visage d’autrui. Il y questionne I’accés a Dieu qui ne se fait dans
ce texte que dans et par la présence infinie d’Autrui. Le troisiéme chapitre propose
une analyse du livre 11 des Confessions de saint Augustin, chapitre consacré a la
question du temps qui présente une « transcendance intérieure » au plus profond de
nous. Les hypothéses de lecture de D. Guénoun se concluent a nouveau ici sur la
question de I'altérité radicale sollicitant et instaurant notre identité profonde. Dans
le quatriéme chapitre, I'auteur envisage la confrontation entre le concept théologique
de révélation et la notion philosophique d’histoire. Conjuguant magistralement 'une
et 'autre, D. Guénoun pose finalement I’hypothése que, par leur imbrication étroite,
révélation et histoire ne font qu'un et se déploient conjointement. Le cinquiéme
chapitre présente la grande entreprise de démythologisation de Bultmann comme
une ceuvre constamment a reprendre et a poursuivre. D. Guénoun ose notamment
s’attaquer au mot « Dieu», qui participe selon lui de la vision ancienne et mythique
du monde. L’auteur nous plonge dans une véritable remise en question linguistique
de la transcendance comprise comme instance personnelle. Le chapitre conclusif
interroge 'idée de religion en convoquant Bonhoeffer dans un questionnement sur
le rapport entre religion et « suivance » du Christ. L'ensemble des chapitres pointe
vers cette thése finale que soutient D. Guénoun: le divin et le monde ne sont
plus séparés depuis I'incarnation. Ainsi, D. Guénoun nous livre son appréciation
personnelle d’un horizon du monde qui demeure marqué par des appels verticaux
de transcendance logés dans le rapport aux altérités qui nous entourent. Réussissant
ce tour de passe-passe consistant a nous mener de maniére simple et précise a travers
des problématiques parfois trés pointues et complexes, le présent ouvrage permet a
la théologie un déplacement. Déplacement renforcé par la perspective extérieure de
son auteur — une approche philosophique rigoureuse doublée d’une foi vivante —
qui questionne de maniére vivifiante certains fondements de la théologie. Occasion
donc pour tout théologien de remettre en question ses bases grace a cet ouvrage qui
ne manquera pas de mettre en mouvement. Et pour les personnes qui ne seraient pas
versées dans la théologie, cet ouvrage en constitue une trés bonne introduction !
ALESSANDRA MAIGRE



	Bibliographie

