
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 2

Artikel: Le sacré post-théologique

Autor: Jackson, John E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 143-158

LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE1

John E. Jackson

Résumé

La relativisation historicisante des religions au cours du xvuf siècle a
profondément modifié le rapport entre la poésie et les dieux. L'exposé suivant
cherche à retracer en trois temps l'évolution subséquente de leurs rapports.
Le parcours débute avec Hölderlin qui est le premier à avoir réfléchi, dans

ses poèmes mêmes, à la question posée par la métamorphose historique des

dieux. Il se poursuit avec Baudelaire qui, tout en appartenant encore à un âge
théologique, en éprouve aussi, sinon l'impossibilité, du moins les limites. Il se

conclut avec Celan, le poète de la Shoah, dont la recherche du sacré ne peut
s'inscrire que dans le sillage d'une disparition du Dieu de la Bible, mort pour
lui à Auschwitz.

À envisager les choses d'un point de vue d'historien, la grande césure

dans l'évolution des rapports entre la poésie et les dieux se place au
xvnf siècle. Jusque-là, du moins dans la tradition chrétienne, les choses

étaient relativement simples. Il y avait la poésie d'un côté, et les dieux,
ou plutôt le Dieu de l'autre. Lorsque la poésie se rapprochait de Dieu,
c'était soit parce que la Bible avait elle-même donné l'exemple, comme
avec les psaumes, soit, c'est ce qu'on appelait alors la poésie sacrée, qu'on
employât la parole à glorifier la divinité ou, comme dans la piété baroque,
à se servir d'elle pour amener le croyant au repentir ou à la conversion.
La poésie devenait ainsi tour à tour hymne ou prière, elle se mettait au
service de Celui qu'elle célébrait ou qu'elle implorait. Son statut était celui
d'une parole ancillaire qui trouve sa finalité dans la grandeur immuable et

supra-historique de son objet et qui, même dans ses moments d'exaltation,
lui reste subordonnée.

À partir du moment où cette grandeur immuable va subir la relativisation

de l'histoire, tout va changer. C'est ce qui arrive au xvme siècle. À la

théologie poétique pure et dure, comprenons à une théologie anhistorique
postulant l'absolu de la vérité et de la révélation divines va succéder,

1 Le présent texte a été présenté le 16 mars 2019 à Saint-Maurice (Suisse) dans le

cadre d'un colloque doctoral de théologie systématique intitulé « Théologie et poésie

- le défi de la traduction ». Ce colloque était organisé dans le cadre de la Conférence

universitaire de Suisse occidentale (CUSO).



144 JOHN E. JACKSON

non sans lien avec les coups de boutoirs antireligieux des philosophes des

Lumières, une conception qui va faire de la religion elle-même le lieu d'une
histoire. Or ce changement, cette relativisation ou cette historicisation de

la divinité va bouleverser ses rapports avec la poésie. Ce qui est en jeu, il
s'agit de bien le comprendre, c'est le statut de la parole. Stipuler le caractère

historique de la religion - c'est de cette époque que date à proprement parler
la notion d'histoire des religions -, c'est postuler au moins implicitement
que la nature du Dieu ou des dieux dépend en partie de la parole qui les

définit ou qui du moins leur assigne leur rang et leur statut. Or si l'on
réfléchit ce changement sur le plan poétique, cela veut dire que c'est le

poète qui devient en quelque sorte l'opérateur du sacré (et non plus son
serviteur comme auparavant). Il se produit non seulement ce que Paul
Bénichou a décrit jadis comme le «sacre de l'écrivain»2 - celui-ci prenant
le relais de ce qui était auparavant la fonction du prêtre -, mais encore,
et de manière plus décisive me semble-t-il, le sacre de la parole, par quoi
j'entends l'attribution d'une fonction fondatrice au langage poétique. Le

poète chez lequel il me semble qu'on peut observer le plus clairement ce

phénomène est Friedrich Hölderlin. La raison en est que pour Hölderlin,
la notion même de divinité est une notion historique. Certes, il postule la

pérennité d'une instance, qu'il nomme par exemple, das Höchste, et qui
est éternelle. Mais cette instance ne se révèle aux humains qu'à travers
une histoire, et concurremment à cette histoire qu'à travers une dialectique
dont cette histoire est inséparable. Autrement dit, les dieux, ou l'instance
absolue, si l'on préfère, changent de nature. Ce changement, Hölderlin le
voit en même temps comme un mouvement géographique, un mouvement
qui va de l'Asie vers l'Europe et plus précisément vers l'Occident ou ce

qu'il nomme Hesperien, l'Hespérie, du terme grec hesperos qui signifie ce

qui appartient au crépuscule, au couchant. L'âge premier, qu'en disciple
de Winckelmann Hölderlin comprend comme l'âge de la présence, a vu les

dieux habiter la terre, ou se mêler aux hommes et à la terre, comme l'atteste
la mythologie grecque. Seulement, cette présence des dieux est dangereuse.
Hölderlin a tendance à lier la présence d'un dieu à un feu consumant. Par
exemple, lorsque Sémélé désire voir Zeus, celui-ci se révèle et s'unit à elle

sous la forme d'un éclair qui la consume. Comme il le postule dans sa plus
belle élégie, « Brod und Wein », « nur zu Zeiten erträgt göttliche Fülle der
Mensch », ce n'est qu'à certains moments que l'humanité peut endurer la

plénitude divine. Le temps de la présence, que Hölderlin envisage à travers
les poètes grecs de l'Antiquité, s'achève avec la mort du Christ. Christ est
curieusement chez lui le dernier des dieux ou plutôt des demi-dieux grecs.
Il est comme le demi-frère de deux autres figures, Dionysos, d'une part,
Héraklès, de l'autre avec lesquels il partage la caractéristique d'avoir un

2 Paul Bénichou, Le Sacre de l'écrivain, 1750-1830. Essai sur l'avènement d'un
pouvoir spirituel laïque dans la France moderne, Paris, Corti, 1973.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 145

père divin et une mère humaine. Si une page se tourne avec la mort du
Christ, c'est que cette mort met un terme à l'âge de la présence et même,

pour être plus exact, au jour de la présence. Désormais, le monde vit dans
la nuit. À l'âge de la présence succède l'âge du signe :

Nemlich, als vor einiger Zeit, uns dünket sie lange,
Aufwärts stiegen sie all, welche das Leben beglückt,
Als der Vater gewandt sein Angesicht von den Menschen,
Und das Trauern mit Recht über der Erde begann,
Als erschienen zuletzt ein stiller Genius, himmlisch
Tröstend, welcher des Tags Ende verkündet und schwand,
Liess zum Zeichen, daß einst er da gewesen und wieder
Käme, der himmlische Chor einige Gaaben zurück,
Derer menschlich, wie sonst, wir uns zu freuen vermöchten,
Denn zur Freude, mit Geist, wurde das Größre zu groß
Unter den Menschen und noch, noch fehlen die Starken zu höchsten
Freuden, aber es lebt stille noch einiger Dank.
Brod ist der Erde Frucht, doch ists vom Lichte geseegnet,
Und vom donnerden Gott kommet die Freude des Weins.
Darum denken wir auch dabei der Himmlischen, die sonst
Da gewesen und die kehren in richtiger Zeit,
Darum singen sie auch mit Ernst die Sänger den Weingott
Und nicht eitel erdacht tönet dem Alten das Lob3.

Lorsque voici quelque temps, qui nous semble si long,
Vers le ciel sont montés ceux qui avaient béni la vie,

Lorsque le Père a détourné son visage des hommes
Et que le deuil à bon droit commença sur la terre,
Lorsque parut enfin un calme génie, divinement
Consolateur, qui annonça la fin du jour et disparut,
Le chœur céleste laissa quelques dons derrière lui
En signe de sa présence et de son retour prochain
Dont nous pouvons humainement nous réjouir
Car, pour une joie alliée à l'esprit,
le plus grand était devenu trop grand
Parmi les hommes et encore les héros manquent-ils pour
Les joies les plus hautes, mais en silence reste quelque gratitude.
Le pain est le fruit de la terre, quoique béni par la lumière
Et du dieu tonnant vient la joie du vin.
Ainsi pensons-nous avec eux aux Célestes qui furent là
Autrefois et reviendront au moment venu,
Ainsi les chanteurs chantent-ils avec sérieux le dieu du vin
Et leur éloge ne paraît pas vain au vieillard.

3 Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke und Briefe, éd. Michael Knaupp,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998,1, p. 318.



146 JOHN E. JACKSON

Comme on le voit, cette strophe, qui est la huitième du poème, retrace toute
une histoire de nature théologique. Les dieux sont remontés au ciel, le Père

a détourné son visage, un génie est venu pour annoncer finalement la fin du
jour (allusion à Jn 9,4). Ces disparitions multiples marquent la fin de l'âge de

la présence. Mais ce chœur céleste (« der himmlische Chor »), qui a disparu,
présente d'autres caractéristiques, et notamment une nature syncrétique. Le
fait que Hölderlin emploie le pluriel dans les deux premiers vers prouve qu'il
pense à l'ensemble du panthéon grec, le Père, lui, c'est le Père de la Bible
alors que le « stiller Genius », le génie paisible, c'est le Christ. Ce chœur
céleste a laissé quelques dons «einige Gaaben» en guise de signes de sa

présence et de son retourfutur. Ces dons, ce sont les espèces de l'eucharistie,
sauf que ceux-ci sont réinterprétés. Le pain, en plus du signe du corps de

Jésus, est le « fruit de la terre » tandis que le vin, ou pour être plus exact,
la joie du vin vient, elle, du «dieu tonnant», c'est-à-dire de Zeus, le père
de Dionysos, l'inventeur de la vigne et donc le dieu du vin4. Comme on le

voit, cette strophe se fait l'opératrice d'une réinterprétation de l'histoire en

tant que l'histoire, pour Hölderlin, est avant tout l'histoire de la présence et
de l'absence des dieux. Le poème nomme les dieux et, ce faisant, les donne à

reconnaître à la fois et institue leur culte. Autrement dit, la parole du poème
se fait l'instrument d'une théophanie qu'elle modèle selon sa propre vision.
Hölderlin avait du reste thématisé cette visée dans une strophe antérieure
lorsqu'il écrivait que pour que les dieux renouvellent leur présence sur la
terre il fallait que fleurissent les mots propres à favoriser leur retour : « Nun,
nun müssen dafür Worte, wie Blumen, enstehn. »

J'aimerais insister encore brièvement sur deux aspects de la théologie
poétique de Hölderlin. Le premier, qui le révèle comme un disciple du
Rousseau du Contrat social, est qu'il pense sa fonction de poète, ce qu'il
nomme son Dichterberuf, comme une fonction communautaire. Le Je du
poète ne trouve son sens qu'à l'intérieur du Nous d'une communauté. C'est
le destin de celle-ci, et non son propre destin qui est enjeu. Le second, c'est

que cette communauté ne trouve son sens à se constituer qu'à travers la piété
dont elle fait preuve à l'endroit des dieux. Le poème devient ainsi, dans la
visée de son auteur, le lieu où la communauté trouve les mots nécessaires à

attester cette piété. Il est le lieu où se constitue le nouveau livre d'hymnes
qui doit sceller le lien entre la communauté et son Père céleste. C'est ce que
dit par exemple, d'une façon magnifique, la dernière strophe de «Patmos »,
l'un de ses plus grands hymnes :

Zu lang, zu lang schon ist
Die Ehre der Himmlischen unsichtbar.
Denn fast die Finger müssen sie

4 Sur l'image de Dionysos chez Hölderlin, voir Bernhard Böschenstein,
«Frucht des Gewitters». Zu Hölderlins Dionysos als Gott der Revolution, Francfort,
Insel, 1989.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 147

Uns führen und schmählich
Entreißt das Herz uns eine Gewalt.
Denn Opfer will der Himmlischen jedes,
Wenn aber eines versäumt ward,
Nie hat es Gutes gebracht.
Wir haben gedienet der Mutter Erd'
Und haben jüngst dem Sonnenlichte gedient,
Unwissend, der Vater aber liebt.
Der über allen waltet,
Am meisten, daß gepfleget werde
Der veste Buchstab, und bestehendes gut
Gedeutet. Dem folgt deutscher Gesang5.

Depuis trop, trop longtemps
L'honneur des Célestes est-il invisible.
Car ils doivent presque nous conduire
Les doigts et honteusement
Une puissance nous arrache-t-elle le cœur.
Car chaque être céleste veut une offrande,
Et lorsque l'un d'eux a été négligé
Cela n'a jamais amené rien de bon.
Nous avons servi la terre mère
Et avons voici peu servi la lumière du soleil,
Ignorants, mais le Père aime,
Qui règne sur tout,
Plus que tout que l'on cultive
La lettre ferme et que ce qui est

Soit interprété justement.
Ainsi va le chant allemand.

Servir « la lettre ferme », der veste Buchstab, interpréter avec justesse ce qui
est : le poème se voit prescrire à la fois une fonction herméneutique et une
fonction ontologique qu'il appartient à l'écrivain, en tant que membre et

porte-parole de la communauté, d'exercer dans un acte de piété qui seul,
notons-le, donne son sens à la vection théologique de la poésie.

J'espère que l'on comprend à présent pourquoi j'ai voulu faire débuter
ce parcours par Hölderlin. Il me semble en effet que plus qu'aucun autre
poète il constitue le trait d'union entre ce qui put être la fonction que
la tradition réservait aux poètes jusqu'au dix-huitième siècle et ce qui va
devenir notre modernité. Cette modernité, j'aimerais à présent l'aborder en

confrontant deux poèmes de Baudelaire, de ce Baudelaire dont Rimbaud
dira qu'il fut « le premier voyant, roi des poètes, un vrai Dieu », comprenons,
le premier poète de ce que Rimbaud, et nous après lui, nommons justement
la modernité. Le premier de ces deux poèmes se nomme « Harmonie du

5 Hölderlin, loc. cit., p. 453.



148 JOHN E. JACKSON

soir». «Harmonie du soir» est, en apparence, l'un des poèmes les plus
«catholiques» de Baudelaire. Cette apparence, il la doit en premier lieu
au fait qu'étant construit sur deux rimes, l'une de ces rimes, la rime
masculine en «oir», repose sur l'itération de trois substantifs qui relèvent

explicitement du lexique religieux catholique. Voici le poème (je note en

passant pour ne plus y revenir parce que ce n'est pas ici mon propos que
ce poème, qu'on nomme un «pantoum malais». Un pantoum malais est

un poème composé d'une série de quatrain à rimes croisées dans lesquels le

deuxième et le quatrième vers d'une strophe sont repris par le premier et le

troisième vers de la strophe suivante).

Voici venir les temps où vibrant sur sa tige
Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;

Les sons et les parfums tournent dans l'air du soir ;

Valse mélancolique et langoureux vertige

Chaque fleur s'évapore ainsi qu'un encensoir ;

Le violon frémit comme un cœur qu'on afflige ;

Valse mélancolique et langoureux vertige
Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir.

Le violon frémit comme un cœur qu'on afflige.
Un cœur tendre, qui hait le néant vaste et noir!
Le ciel est triste et beau comme un grand reposoir ;

Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige.

Un cœur tendre qui hait le néant vaste et noir,
Du passé lumineux recueille tout vestige
Le soleil s'est noyé dans son sang qui se fige...
Ton souvenir en moi luit comme un ostensoir !6

En dépit de sa structure fortement répétitive, - et cela non seulement sur
le plan structurel de la reprise de vers de strophe en strophe mais aussi
de toute une série d'effets musicaux fondés sur le jeu des assonances et
des allitérations -, ce poème marque en vérité une progression. Cette
progression concerne à la fois la temporalité de la journée (on passe de

l'annonce initiale de la venue du soir à la réalisation véritable du crépuscule
avec ce soleil qui s'est noyé dans son sang) et la plongée dans une dimension
intérieure. Ce qui rythme cette progression, c'est l'importance des trois
termes religieux: l'encensoir, le reposoir, l'ostensoir. Le poème mime à

sa façon une procession religieuse, il s'achemine vers une révélation. Sauf

que cette révélation, en fin de compte, n'est pas religieuse. La lumière qui
finit par émerger de l'obscurcissement progressif des quatre quatrains n'est

pas la lumière d'une épiphanie christique mais la lumière liée au souvenir

6 Charles Baudelaire, Œuvres complètes, texte établi, présenté et annoté par
Claude Pichois, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1975, p. 47.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 149

de la femme aimée. Le pantoum mime le surgissement d'une présence
réelle, mais cette présence réelle est une présence amoureuse. S'il y a bien
sacralisation par la vertu de la parole, c'est une sacralisation poétique, pas
religieuse. Baudelaire a certes besoin du lexique catholique pour assurer
la dignité de sa célébration, mais il ne s'en sert qu'à la manière d'un
instrument analogique dont la finalité est poétique et affective. Ce qui
est célébré, c'est l'amour. Pourquoi alors le langage religieux? Parce que,
au stade de développement de la pensée du poète au moment où il écrit
« Harmonie du soir », vers 1845 semble-t-il, seul ce langage peut suggérer le

prix d'une mémoire amoureuse (je note en passant que les grands poèmes
d'amour des Fleurs du Mal sont presque tous des poèmes de la mémoire).
En assimilant implicitement cette mémoire à une épiphanie, le poème lui
confère une valeur paradigmatique.

Nous sommes loin, toutefois, avec «Harmonie du soir», de ce qu'on
peut tenir pour le dernier mot de la pensée baudelairienne de la religion. À
supposer qu'un tel dernier mot existe - ce qui est une question ouverte -,
c'est plutôt du côté de son plus grand poème, du côté des « Petites Vieilles »

qu'il faut le chercher. «Les Petites Vieilles» sont non seulement l'un des

tableaux les plus saisissants de l'humanité, et en occurrence de l'humanité
des vieilles femmes, que Baudelaire ait jamais donné, elles sont aussi, du
point de vue qui nous intéresse, l'un des témoignages les plus émouvants
de la profondeur avec laquelle il a médité son catholicisme. Selon celui-ci,
en effet, l'acheminement vers la mort est inséparable de la possibilité d'une
nouvelle naissance, l'accès au salut, ou à la vie éternelle, venant réparer la
finitude du corps mortel. Je ne retiendrai ici que deux passages de ce grand
poème. Le premier est précisément le passage qui évoque la possibilité d'une
nouvelle naissance. Ayant décrit, sans la moindre complaisance, les corps
déformés, torturés, des petites vieilles pendant les cinq premiers quatrains
du texte, Baudelaire s'interrompt brusquement pour s'adresser à son lecteur
dans les termes suivants :

— Avez-vous observé que maints cercueils de vieilles
Sont presque aussi petits que celui d'un enfant?
La Mort savante met dans ces bières pareilles
Un symbole d'un goût bizarre et captivant,

Et lorsque j'entrevois un fantôme débile

Traversant de Paris le fourmillant tableau,

Il me semble toujours que cet être fragile
S'en va tout doucement vers un nouveau berceau... (v. 21-28)7

7 Baudelaire, op. cit., p. 89-90.



150 JOHN E. JACKSON

On pourrait dire que la palingénésie envisagée ici n'a rien d'explicitement
catholique. Il y a toutefois suffisamment d'éléments dans les strophes qui
précèdent pour penser autrement. Les petites vieilles sont « flagellées » par
« des bises iniques », elles serrent sur leur flanc un petit sac « ainsi que des

reliques», elles ont «les yeux divins de la petite fille». Le poète qui attire
l'attention des lecteurs sur l'impression que lui donne cette « Mort savante »

qui règle la taille des cercueils est bien, pour un instant, dans la position du
Fils dont l'amour rendrait la vie à celle dont il la tient. Bonnefoy a raison de

parler à propos de ces deux quatrains de ces « Dormitions de l'église grecque
où l'on voit le Christ délivrer du corps mourant de sa mère une figure qui
en est la ressemblance, la fleur, mais petite, toute enfantine. À la notion de

chair comme amande de l'absolu s'ajoute à ce moment, mais ce n'est que
l'autre aspect d'un mystère unique, que c'est l'amour du fils qui, rendu à

celle dont il est né, a assuré la maturation, veillé à la seconde naissance. »8

Sauf que cette impression ne dure, justement, qu'un instant. Baudelaire,
après avoir évoqué ce « nouveau berceau », ajoute aussitôt, c'est le quatrain
suivant :

A moins que, méditant sur la géométrie,
Je ne cherche, à l'aspect de ces membres discords,
Combien de fois il faut que l'ouvrier varie
La forme de la boîte où l'on met tous ces corps9.

Le cercueil, ou plutôt le nouveau berceau a fait place à cette boîte que
l'observateur envisage froidement dans une distance dénuée de tout espoir.
On dirait, à lire l'ensemble des « Petites Vieilles » que Baudelaire a rejoué,
mais pour en constater l'inanité, le drame de la Passion. Ces vieilles femmes,

que le poème compare ailleurs à des Madones, à des «mères au cœur
saignant » ou encore à des saintes se retrouvent pour finir de simples « débris
d'humanité» mûrs pour une éternité privée de toute rédemption. Comme il
le demande dans les deux derniers vers du poème :

Où serez-vous demain, Eves octogénaires,
Sur qui pèse la griffe effroyable de Dieu ?10

Une Ève octogénaire, c'est une Ève que n'a racheté aucune Marie, c'est le

symbole d'un être voué à la déréliction que représente une humanité qui
n'a plus d'autre expérience du divin que celle d'une culpabilité ou d'un
abandon sans avenir. Baudelaire, et c'est l'une des raisons pour lesquelles
j'ai choisi de m'attarder un moment sur lui, est un poète qui appartient
encore entièrement à ce qu'on pourrait nommer l'âge théologique de la

8 Yves Bonnefoy, «Baudelaire contre Rubens», Le Nuage rouge, Paris, Mercure

de France, 1992, p. 47.
9 Baudelaire, op. cit., p. 90.
10 Ibid., p. 91.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 151

poésie, mais qui ne lui appartient que pour en constater, sinon la fin, du
moins le cruel obscurcissement.

D'obscurcissement, il est aussi question, et dès son titre, dans le poème
du troisième et dernier auteur que j'aimerais aborder aujourd'hui, un poète
d'autant plus crucial pour la problématique des rapports de la poésie et des

dieux qu'il est aussi le poète d'Auschwitz, càd du lieu qui, pour beaucoup,
est devenu le symbole de la mort de Dieu. Je veux parler bien sûr de

Paul Celan. Le premier poème dont j'aimerais citer quelques vers s'intitule
précisément «Tenebrae». Ces ténèbres, ou plutôt l'emploi du terme latin
pour ténèbres est une référence directe au passage de la Vulgate «A sexta
autem hora tenebrae factae sunt super universam terram usque ad horam
nonam ». Ce passage de Matthieu (27,45) précède immédiatement la mort
de Jésus ou plutôt ses dernières paroles, Eli, eli lamma sabacht'ani. Celan
avait d'abord intitulé son poème «Leçons de Ténèbres» selon le genre
musical liturgique qui accompagne les matines des offices du jeudi, vendredi
et samedi saints, et dont il possédait en disque la version de François
Couperin. Il s'est ensuite décidé pour le titre latin, sans doute dans le but
d'écarter toute connotation culturelle, ce qui lui importait étant bien plutôt
la force de suggestion du mot Tenebrae11. Citons les premiers vers:

Nah sind wir, Herr,
Nahe und greifbar.

Gegriffen schon, Herr,
ineinander verkrallt als wär
der Leib eines jeden von uns
dein Leib, Herr.

Bete, Herr,
bete zu uns,
wir sind nah12.

Nous sommes proches, Seigneur,

proches et saisissables.

Déjà saisis, Seigneur,
engriffés l'un dans l'autre, comme si

la chair d'un chacun de nous
était ta chair, Seigneur.

11 Voir l'édition critique, Paul Celan, Sprachgitter, Vorstufen-Textgenese-
Endfassung, Tübinger Ausgabe, Heino Schmull éd., Francfort, Suhrkamp, 1996,

p. 30-31.
12 Paul Celan, Die Gedichte. Kommentierte Gesamtausgabe in einem Band,

Barbara Wiedemann éd., Francfort, Suhrkamp, 2005, p. 97. Voir aussi le

commentaire de Fred Lônker dans Kommentar zu Paid Celans 'Sprachgitter', Jürgen
Lehmann éd., Heidelberg Universitätsverlag Winter, 2005, p. 187-195.



152 JOHN E. JACKSON

Invoque, Seigneur,
Invoque-nous,
Nous sommes proches.

Comme on le voit, un tel poème repose entièrement sur un procédé de

renversement. C'est le Seigneur qui est invité à invoquer le « nous », qui est le

nous des hommes. Ce premier renversement en cache d'autres. Par exemple,
l'affirmation de la proximité et du caractère saisissable du «nous», du
«wir» dès le premier vers est en fait le renversement du vers liminaire
de l'hymne de Hölderlin, «Patmos», que nous avons cité tout à l'heure.
« Patmos » commence ainsi :

Nah ist
Und schwer zu fassen der Gott.
Wo aber Gefahr ist, wächst
Das Rettende auch13.

Proche
Et difficile à saisir est le Dieu.
Mais là où croît le danger, croît
Aussi ce qui sauve.

Chez Hölderlin, le dieu est proche, mais difficile à saisir. Chez Celan, ce

sont les hommes qui sont proches et faciles à saisir. En fait, ils sont déjà
saisis. Saisis par quoi Saisis par les spasmes de la mort qu'ils subissent
dans les chambres à gaz. Celan a lu une description des corps enchevêtrés
les uns dans les autres qui s'offraient à la vue une fois que les Juifs avaient été

gazés. Ce sont les Juifs morts qui parlent ici. Ils sont « ineinander verkrallt »,

«engriffés l'un dans l'autre» dans une sorte de renversement parodique et
accusateur de l'eucharistie. Alors que dans la Cène le corps de Jésus est

partagé dans une hostie salvatrice, les corps enchevêtrés des gazés ont subi
la même torture que le corps de Jésus sur la Croix. La communion n'est
plus que communion dans la mort ou dans la souffrance. Les Juifs gazés

sont autant de doubles du Juif Jésus crucifié. D'où la demande adressée

au «Herr», au Seigneur, de nous invoquer. Nous sommes proches a sans
doute ici le sens de : nous avons le même destin.

Un poème comme celui-ci, avec les renversements qu'il contient,
appartient à une stratégie très précise à laquelle Celan a donné le nom de

Gegenwort, de contre-parole. C'est dans le discours qu'il prononça à la

réception du prix Büchner le 22 octobre 1960 qu'il introduit cette notion. La
contre-parole est la parole qui, prenant à revers les conventions de la langue
et de la culture, provoque le scandale d'une vérité informulée jusque-là. En
même temps, contre-parole a un sens plus souterrain mais peut-être encore

13 Hölderlin, op. cit., p. 447.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 153

plus important. Paul Celan est né en novembre 1920 dans une province de ce

qui avait été jusqu'à la fin de la Première Guerre mondiale, deux ans plus
tôt, une partie de l'Autriche-Hongrie, la Bucovine. Dans cette province,
la langue parlée était l'allemand. Les Juifs de Bucovine, et en particulier
de Czernowitz, son chef-lieu, étaient très attachés à cette langue dans la

mesure où l'empereur François-Joseph avait été le premier à leur accorder
une citoyenneté que la plupart des pays européens leur déniaient encore
à l'époque. Dans la famille Celan, si le père souhaitait que son fils apprît
l'hébreu et s'il l'inscrivit dans une école primaire hébraïque, la mère, au
contraire, lui transmit un profond amour de l'allemand nourri par une
passion commune pour la poésie. L'allemand était ainsi non seulement la
langue de culture, la langue maternelle dans le plein sens du mot, mais
aussi la langue dans laquelle les Juifs avaient trouvé leur pleine identité
civile. Écrire des poèmes en allemand était ainsi une multiple affirmation
de liberté.

Que cette même langue allemande soit devenue, avec l'accès des nazis au
pouvoir, la langue non plus de l'identité mais au contraire de la destruction
des Juifs plaçait un poète juif germanophone dans une situation paradoxale.
Ce n'est pas seulement Dieu qui s'éclipsait à Auschwitz, c'était aussi la

possibilité de se servir poétiquement de l'allemand. La notion de contre-
parole avec les renversements qu'elle implique est le résultat de ce paradoxe.

J'en donnerai à présent un autre exemple avec un second poème, intitulé
« Psalm », psaume :

Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.

Gelobt seiest du, Niemand.
Dir zulieb wollen
wir blühn.
Dir
entgegen.

Ein Nichts
waren wir, sind wir, werden
wir bleiben, blühend :

die Nichts-, die
Niemandsrose.

Mit
dem Griffel seelenhell,

dem Staubfaden himmelswüst,
der Krone rot
vom Purpurwort, das wir sangen



154 JOHN E. JACKSON

über, o über
dem Dorn14.

Personne ne nous pétrira plus de terre et d'argile,
Personne ne conjurera notre poudre.
Personne.

Loué sois-tu. Personne.
Par amour de toi nous
voulons fleurir.
Vers
toi.

Un Rien
étions-nous, sommes-nous, resterons-

nous, en fleur :

la Rose de Rien, la
Rose de Personne.

Avec
le style clair d'âme,
l'étamine ciel-désert,
la corolle rouge
du mot de pourpre que nous
avons chanté

par-dessus, ô par-dessus
l'épine.

On peut lire ce poème - et j'avoue l'avoir lu ainsi moi-même très
longtemps - comme un simple document de théologie négative, comme le

psaume adressé à un Personne qu'on qualifie ainsi pour ne pas le réduire
à aucun de ses attributs. Dieu inconnu ou Dieu inconnaissable dont les

locuteurs, ceux qui chantent ce psaume, seraient, comme en miroir, les

adorateurs anonymes ou les figures rendues au néant de cette rose d'Israël
désormais exterminée, une rose que le poème détaille à l'aide des épithètes,
«seelenhell», clair d'âme, «himmelswüst», ciel désert, et surtout rouge
comme la pourpre du sang qui a coulé sous l'épine, la couronne d'épines
qui coiffait le Roi des Juifs sur la croix15. Je pense toutefois qu'une telle
lecture est insuffisante, et qu'on ne peut la soutenir à partir du moment
où l'on comprend que ceux qui parlent dans ce poème ne sont pas les

humains, mais les morts, les morts d'Auschwitz, de Treblinka et d'ailleurs.
Personne ne nous pétrira plus de terre et d'argile parce que nous ne sommes

14 Celan, op. cit., p. 132-133.
15 Voir le commentaire de Klaus Manger in Kommentar zu Paul Celans Die

Niemandsrose', Jürgen Lehmann éd., Heidelberg, Universitätsverlag Winter, 19982,

p. 112-118, qui donne la bibliographie critique relative au poème.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 155

plus terre ni argile, nous sommes cendres. Personne ne conjurera notre
poussière, parce qu'à l'image de nous, qui n'existons plus, toi, Personne,
tu n'existes pas non plus. La louange que nous t'adressons n'est que la

louange ironique issue de ces deux inexistences. Notre communion, ou le

psaume que nous pouvons chanter, ne procède que du négatif. Que reste-t-il
alors Il reste, et c'est point où je voulais en venir, il reste le langage du
poème, cet étrange langage paradoxal dont le propre est qu'il est en mesure
de créer une réalité nouvelle, la réalité de ce Niemand ou la réalité de cette
Nichts- et Niemandsrose, cette rose de Rien et de Personne qui redéfinit
l'instance à partir de laquelle la poésie, la poésie d'après Auschwitz, est

encore possible (j'ajoute à ce propos que Theodor Adorno, qui affirmait si

bruyamment qu'après Auschwitz aucune poésie n'était plus possible, révisa
son jugement quand il prit connaissance des recueils de Celan). Il reste un
langage qui s'appuie sur la souffrance du Juif exemplaire qu'est Jésus sur
la Croix. L'épine, le Dorn sur lequel le texte s'achève n'est pas seulement

plantée dans notre chair, mais aussi dans notre capacité à parler.
Que reste-t-il Cette question va hanter Celan comme elle hante le seul

auteur qu'on puisse lui comparer de ce point de vue, je veux dire le dernier
Beckett. «Psalm», que je viens de citer, est tiré du recueil auquel son vers
central donne son nom, Die Niemandsrose qui parut à l'automne 1963.

Durant les six ans et demi qui lui restaient à vivre cette question devint
toujours plus pressante, et les réponses qu'il lui donna toujours plus brèves,
toujours plus incertaines, plus solitaires. Le pouvoir fondateur du langage,
de cet allemand tourné contre l'allemand, ou de cet allemand de juif se

réappropriant l'allemand, sera toujours plus marqué au coin d'un négatif
qui font d'ailleurs de ces poèmes des poèmes toujours plus difficiles à

déchiffrer. Celan souffrait de cet état de choses comme il souffrait aussi,
il n'est plus de raisons de le cacher, de troubles psychiques toujours plus
graves qui le conduisirent à être de plus en plus souvent interné.

La poésie, toutefois, ne peut survivre en se nourrissant exclusivement
de négativité. Quand bien même, comme nous venons de le voir, le travail
du négatif s'étend jusqu'au dieu créateur, quand bien même nous ne serions

plus qu'une rose de Rien et de Personne, il n'en reste pas moins que nous
sommes encore « blühend », en fleur, et que la vie continue. Même privé de

Dieu, le langage de la poésie reste à la recherche d'un sacré. J'aimerais en

donner pour exemple un poème que Celan écrivit à son retour d'Israël où

il s'était rendu pour la première fois en octobre 1969, six mois avant son
suicide. C'est un poème d'amour, qu'il écrivit en pensant à Ilana Shmueli,

qui venait comme lui de Czernowitz et qui fut la dernière femme qu'il ait
aimée, et qui évoque une promenade faite en commun à Jérusalem, où

elle habitait. Comme presque tous les poèmes de la fin de sa vie, celui-ci
n'est pas un poème facile. 11 n'en contient pas moins, me semble-t-il, assez



156 JOHN E. JACKSON

d'éléments qu'on peut comprendre pour saisir ce qu'il en est de ce sacré.

Voici ce poème :

Die Pole
sind in uns,
uniibersteigbar
im Wachen,
wir schlafen hinüber, vors Tor
des Erbarmens,

ich verliere dich an dich, das

ist mein Schneetrost,

sag, daß Jerusalem i s t,

sags, als wäre ich dieses

dein Weiß,
als wärst du
meins,

als könnten wir ohne uns wir sein,

ich blättre dich auf, für immer,

du betest, du bettest
uns frei16.

Les Pôles
sont en nous,
insurmontables
pendant la veille,
nous les passons en sommeil,
devant la Porte de la Miséricorde,

je te perds en toi-même, telle
est ma consolation de neige,

dis que Jérusalem existe,
dis-le comme si j'étais cette blancheur
qui est tienne,
comme si tu étais

ma blancheur,

comme si nous pouvions être nous sans nous-mêmes,

je t'effeuille pour toujours,

ton étreinte, ta prière
nous libèrent.

16 Celan, toc. cit., p. 362.



LE SACRÉ POST-THÉOLOGIQUE 157

On ne sait pas quels sont les «pôles» intérieurs dont le poème parle
dans ses premiers vers. On peut imaginer qu'il s'agit d'une polarité
de lieux, par exemple de Czernowitz et de Paris, le lieu de naissance
des deux interlocuteurs et le lieu où Paul a retrouvé Ilana. C'est une
polarité insurmontable parce que, d'une part, à l'époque où le poème
est écrit (novembre 1969), le monde est encore en pleine guerre froide,
et que Czernowitz n'est plus guère accessible et que, d'autre part, la
Czernowitz juive des années 1920 et 1930 n'existe plus, et que même
s'ils pouvaient y retourner, Paul et Ilana ne retrouveraient pas leur lieu
d'origine. L'exil demeure insurmontable. Sauf dans le sommeil, ce sommeil
qui revient devant la « Tor des Erbarmens », cette Porte de la Pitié, Schaar
haRachamim, l'une des portes de Jérusalem. C'est moins l'indication
géographique qui importe ici que le nom même, comme si cette pitié était
le sentiment unissant les amants dans la mémoire des morts. «Je te perds
en toi, telle est ma consolation de neige». Je ne sais pas au juste comment
interpréter ces deux vers qui sont à la fois si simples et si beaux. La neige
est très souvent associée à la mort dans la poésie de Celan, elle l'est souvent

par le biais d'une allusion à l'espace de l'Est, de la Russie et de l'Ukraine,
où le poète perdit ses parents. Mais nous sommes ici à Jérusalem. Nous le

sommes d'autant plus qu'il y a au centre exact du texte cette affirmation
extraordinaire: «Sag, daß Jerusalem ist.» Le verbe «ist» est mis en
évidence typographiquement. Que peut vouloir dire : « Dis que Jérusalem
est (ou existe)»? Pourquoi faut-il que la femme aimée le dise? Pourquoi
faut-il qu'elle le dise «comme si j'étais ce blanc», cette blancheur, cette

neige qui t'appartient et toi, cette blancheur qui est mienne
Dans un texte écrit plusieurs années plus tôt, Celan avait écrit cette

phrase, qui est une clé importante pour sa poésie. «Wirklichkeit ist nicht,
Wirklichkeit will gesucht und gewonnen werden », la réalité n'est pas, la
réalité demande à être recherchée et conquise. Je pense que c'est d'un tel

genre de réalité qu'il en va dans ce texte : la femme aimée doit affirmer la

réalité de Jérusalem parce que la réalité de Jérusalem n'existe pas en soi, elle

n'existe ou du moins elle ne trouve son sens que dans l'amour qu'elle porte
au poète et que le poète lui porte. Et c'est pour cela que le texte ajoute « als

könnten wir ohne uns wir sein», comme si nous pouvions être nous sans

être nous-mêmes. Sous le règne de Niemand, de Personne, la transcendance

qu'est Jérusalem ou dont elle est le signe n'a plus d'autre support, plus
d'autre fondement que l'amour qui lie ce toi et ce moi, ce Tu et ce Je,

dans un Nous qui est aussi seul propre à surmonter, ne fût-ce que le temps
d'un poème, la polarité insurmontable qui réside en eux. D'où les derniers

vers, et notamment le distique final avec son admirable paronomase, du

betest, du bettest/uns frei. Le texte parle d'une libération. Cette libération
est également le fait d'une prière, du betest, et d'une étreinte amoureuse, du

bettest uns frei. On a envie de dire que la prière est l'étreinte amoureuse ou

que l'étreinte amoureuse est la prière. Il y a bien transcendance puisqu'il y a

prière, mais c'est une prière fondée sur éros, un éros à son tour appuyé sur



158 JOHN E. JACKSON

une mémoire, qui est à la fois la mémoire des morts et la mémoire du lieu
natal. La mémoire d'un lieu et d'un temps d'avant le règne de Niemand.
Je crois que si l'on peut parler encore de sacré ou de sacralité à propos
de la poésie de Paul Celan, et, à travers lui à propos de la poésie d'après
Auschwitz, la poésie d'un âge post-théologique, c'est à un sacré comme
celui-là qu'il faut penser.


	Le sacré post-théologique

