
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 2

Artikel: Écouter et faire entendre, ou le théologien face à la philosophie :
réponse à Ruedi Imbach

Autor: Vial, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-842276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-842276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 135-142

ÉCOUTER ET FAIRE ENTENDRE,
OU LE THÉOLOGIEN FACE À LA PHILOSOPHIE

Réponse à Ruedi Imbach

Marc Vial

Résumé

En prenant au sérieux la notion de «raison qui écoute» mise en avant

par Ruedi Imbach et en se concentrant sur la question de la toute-puissance
de Dieu, cette brève réponse vise à montrer que le rapport de la théologie
systématique à la théologie philosophique est constitutif de l'exercice d'une
théologie qui sefonde sur le témoignage que l'Écriture rend à Dieu. Ce rapport
consiste non seulement, pour la théologie, à accueillir la force d'interpellation
du discours philosophique en vue de développer le sien propre, mais également
à montrer que l'idée de Dieu qu'elle construit est susceptible de faire sens
même pour celui qui, comme le philosophe, n'est pas tenu de partir du

témoignage scripturaire pour élaborer son concept de Dieu.

Bien que le texte de Ruedi Imbach s'avance comme celui d'un historien
de la philosophie médiévale, les perspectives qu'il ouvre au sujet des
relations qu'entretiennent théologie et philosophe excèdent, et de beaucoup,
les strictes limites du médiévisme, qu'il soit philosophique ou théologique.
Les historiens des idées apprécieront certes les développements relatifs
à l'influence que chacune des deux disciplines a exercée sur l'autre au

cours du Moyen Âge, influence dont on apprend, à lire Ruedi Imbach,
qu'elle est allée se nicher jusque dans des domaines où on ne l'attendait
pas spontanément. L'historien de la théologie, et plus particulièrement
celui de cette branche de la théologie qu'est l'exégèse biblique, prendra
la mesure des profondeurs à laquelle l'interprétation de Ct 1,7 est

parvenue, à partir du moment où, à la suite d'Origène, certains interprètes
médiévaux, issus des milieux monastiques surtout, ont eu recours au thème
du gnôthi seauton, originairement exploité dans le cadre de la philosophie
païenne. L'historien de la philosophie ne sera pas en reste. Il découvrira,
grâce à Ruedi Imbach, que, par le biais d'un Pétrarque, la lecture de

Ct 1,7 susmentionnée a contribué à définir jusqu'à l'exercice même de

la philosophie, cette dernière étant d'abord conçue comme « une activité
qui concerne le sujet philosophant lui-même et qui le transforme, non
seulement dans sa façon de penser, mais encore dans sa manière d'être



136 MARC VIAL

un homme» (cf. supra, p. 102). Nul doute également qu'il ne fasse son
miel des pages que Ruedi Imbach consacre à l'influence que la lecture de

la Bible a exercée sur l'appréhension par la philosophie de cet «objet»
spécifique qu'est Dieu. Il est absolument fascinant de suivre l'itinéraire qui,
partant de la Bible, et plus précisément des passages du Psautier relatifs à

l'insipiens affirmant que Dieu n'est pas, mène jusqu'à la thèse selon laquelle
la question de Dieu se pose à la raison elle-même ; dans les pages consacrées
à cette question, Ruedi Imbach montre de manière éclatante comment Dieu
est entré en philosophie et, si je vois bien, pourquoi il n'est visiblement

pas près d'en sortir. L'historien de la philosophie appréciera pour finir
le traitement, alternatif à celui proposé par Étienne Gilson, auquel notre
auteur a soumis la question de la « métaphysique de l'Exode »1, c'est-à-dire,
ici, de la spéculation philosophique sur Dieu développée à partir de Ex 3,14.

Mais, ainsi qu'on l'a dit d'entrée de jeu, le texte de Ruedi Imbach
donne également à penser à d'autres qu'aux seuls historiens de la pensée
occidentale. Il intéresse notamment celui qui s'adonne à cette discipline
théologique particulière qu'est la théologie systématique ou (pour ceux que,
comme le soussigné, le mot n'effraie pas) la dogmatique. C'est précisément
sur ce terrain-là que je me placerai dorénavant. Ruedi Imbach a montré
comment, dans les faits, chacune des deux disciplines (la théologie, en

l'espèce ici de l'exégèse biblique, et la philosophie) avait décisivement été

influencée par l'autre. N'étant pas philosophe, je m'en tiendrai ici à la
relation que la théologie (dogmatique ou systématique) est appelée, en droit,
à entretenir avec la philosophie. Pour ne pas en rester à des généralités,
j'envisagerai plus particulièrement le domaine de la philosophie qu'on
appelle communément « philosophie de la religion » et, plus spécifiquement
encore, la spéculation philosophique sur Dieu. Je tâcherai plus précisément
de montrer que le rapport de la théologie systématique à la détermination
philosophique d'un concept de Dieu est constitutif de l'exercice de la
théologie en question et ce, en prolongeant quelques-unes des remarques
auxquelles Ruedi Imbach a procédé dans son texte.

En premier lieu, ce dernier a clairement mis en évidence le fait que la
Bible elle-même, qui n'est certes pas une bibliothèque de textes
philosophiques, cautionne ou, pour mieux dire, encourage la discussion avec la
philosophie. Allusion est bien entendu faite à Ac 17, chapitre dans lequel
il est question du discours de Paul à l'Aréopage d'Athènes. Au cours de

l'exégèse passionnante qu'il en propose, Ruedi Imbach fait valoir que, si

1 Étienne Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale. Gifford Lectures
(Université d'Aberdeen), Paris, Vrin, 19442, p. 50 n. 1 : « Il ne s'agit naturellement pas de
soutenir que le texte de l'Exode apportait aux hommes une définition métaphysique
de Dieu ; mais s'il n'y a pas de métaphysique dans l'Exode, il y a une métaphysique
de l'Exode et on la voit se constituer de très bonne heure chez les Pères de l'Eglise,
dont les philosophes du moyen âge n'ont fait que suivre et exploiter les directives sur
ce point. »



ÉCOUTER ET FAIRE ENTENDRE 137

« la dernière phrase du sermon (v. 31) affirme clairement en quoi consiste la

nouveauté du kérygme paulinien selon Luc, la partie centrale, en revanche,
vise un enseignement que les destinataires athéniens doivent pouvoir saisir »

{cf. supra, p. 91). Je retire de cette affirmation deux éléments. Il est tout
d'abord question de «la nouveauté du kérygme paulinien». Sans doute
pourrait-on parler de cette nouveauté en faisant valoir le caractère inouï du

kérygme paulinien et, par suite, son irréductibilité à tout concept philosophique

de Dieu. Le Dieu de Paul n'est pas le « Dieu des philosophes » avec
qui il s'entretient. La chose est claire dans l'esprit de l'Apôtre (qu'il s'agisse
de celui de Luc ou de celui qui s'exprime directement dans ses lettres, par
exemple en 1 Co 1, où il est question de la folie du logos de la croix par
rapport à la sagesse de ce monde). La chose est également claire dans l'esprit
des philosophes auxquels le Paul du récit des Actes s'adresse, si l'on en
croit le sort qu'ils font au motif de la résurrection. Il n'en demeure pas
moins - et c'est là le second élément du texte d'Ac 17 que Ruedi Imbach
a mis en évidence - que, tout irréductible que le discours paulinien soit au
traitement philosophique de Dieu, c'est bien à des philosophes que Paul
adresse un discours sur Dieu. Bien que revêtu par Luc de traits socratiques,
le prédicateur qu'est Paul n'est assurément pas un philosophe, même quand
il prend la parole à l'Aréopage. Reste qu'il ne juge pas déplacé de proposer
à la méditation des philosophes le contenu même de sa prédication. Cette
dernière remarque gagnerait, me semble-t-il, à être étendue au théologien.
Il faudra y revenir.

Pour l'heure, le mouvement par lequel le théologien est appelé à se

rapporter à la philosophie n'a été considéré que sous un seul rapport:
celui de l'adresse. La réflexion que Ruedi Imbach a conduite dans son
texte suggère cependant que le mouvement en question ne saurait être à

sens unique. Référence est ici faite à sa « conception ouverte de la raison,
une raison qui non seulement dicte, critique et prescrit mais qui sait aussi

écouter » {cf. supra, p. 120). M'intéresse tout particulièrement le motifd'une
raison qui écoute. Dans l'article de Ruedi Imbach, cette écoute est plus
particulièrement référée à la raison philosophique, appelée à être ouverte
aux critiques que les religions, et par extension sans doute aussi la théologie,
lui adressent. Il me semble qu'une telle écoute vaut également pour la

théologie et que l'écoute de la philosophie par la théologie est constitutive
de l'exercice de cette dernière, notamment lorsqu'il s'agit d'élaborer un
discours sur Dieu, c'est-à-dire un discours sur le Dieu auquel la Bible rend

témoignage : celui qui a dit son dernier mot sur lui-même dans l'histoire
et le destin de Jésus de Nazareth. Audiens sapiens sapientior erit : le mot
s'applique aussi au théologien. Il faut développer.

Écouter les philosophes dès lors qu'ils discourent sur Dieu ne revient

en rien, pour le théologien, à enclore le Dieu qu'il pense dans les limites
de la simple raison, c'est-à-dire à réduire l'idée chrétienne de Dieu à

un concept philosophique de Dieu. Quand bien même il se montrerait
particulièrement accueillant à l'endroit de la théologie naturelle, quand



138 MARC VIAL

bien même il créditerait la raison philosophique de la capacité d'élaborer
des prédicats qui conviennent au Dieu qu'il s'efforce de penser, aucun
théologien digne de ce nom ne prétendra que les perfections du Dieu
auquel la Bible rend témoignage sont réductibles aux propriétés de l'être
divin que les philosophes dégagent de leur analyse rationnelle de l'idée
de Dieu. Ce que fait valoir Étienne Gilson pour Thomas d'Aquin peut
dans une large part être étendu à tout théologien : « Il est vrai que, si le

Dieu de la révélation existe, il est le premier moteur, le premier efficient,
le premier nécessaire et tout ce que la raison peut établir touchant la

cause première de l'univers, mais si Yahvé est le Premier Moteur, le

Premier Moteur n'est pas Yahvé. [...] Le Dieu dont le fidèle croit qu'il
existe, transcende infiniment celui dont le philosophe prouve l'existence.

[...] Toutes les démonstrations philosophiques peuvent se déployer à l'aise
en-dessous de cette révélation divine, aucune d'elles ne saurait en atteindre
ni seulement en concevoir l'objet.»2 Si Yahvé est le Premier Moteur, le

Premier Moteur n'est pas Yahvé. Peu importe, ici, que l'on accorde la

pertinence des catégories employées: premier moteur, premier efficient,
premier nécessaire, etc. Retenons simplement l'idée directrice : à supposer
qu'il reconnaisse le bien-fondé possible d'une approche philosophique de

Dieu, qu'il ne repousse pas d'un revers de main tout concept philosophique
de Dieu au motif qu'il faut nécessairement choisir entre Yahvé et Baal, le

théologien ne saurait se contenter du discours sur Dieu élaboré par son
collègue philosophe, car même s'il reconnaît que les traits prêtés par ce

dernier au Dieu de la révélation lui conviennent, il ne pourra s'empêcher
de lui en prêter d'autres et, pour commencer, de donner aux attributs que le

philosophe prédique de Dieu une extension autrement vaste que celle que
le philosophe en question leur assigne.

Écouter ne revient donc pas à prendre sous la dictée le discours d'un
autre. Écouter revient bien plutôt à accueillir la force d'interpellation du
discours de l'autre en vue de développer le sien propre. Concrètement,
on soutient ici qu'une telle écoute de la philosophie par la théologie est

constitutive de son exercice même. Un prédicat particulier est susceptible
de donner corps à une telle affirmation: celui de la toute-puissance. Le
discours théologique gagne à se mettre à l'écoute du traitement de la toute-
puissance divine par les philosophes, que ces derniers admettent qu'un tel

prédicat convient à Dieu ou qu'ils le nient.
Envisageons tout d'abord le premier cas de figure. Dans un article

important3, Peter Geach soutient que l'on ne saurait renoncer à confesser
Dieu sous les traits du tout-puissant sous peine de renoncer à confesser la

2 Étienne Gilson, Introduction à la philosophie chrétienne, Paris, Vrin, 20072,

p. 40.
3 Peter T. Geach, «L'omnipotence», dans Cyrille Michon et Roger Pouivet

(éd.), Philosophie de la religion. Approches contemporaines, Paris, Vrin, 2010,

p. 93-117 (ici, p. 94).



ÉCOUTER ET FAIRE ENTENDRE 139

foi chrétienne elle-même. Il ajoute qu'il y a loin de la toute-puissance (al-
mightiness) à l'omnipotence (omnipotence). Cependant que l'omnipotence
consiste en la capacité de tout faire, la toute-puissance est le fait de celui
qui a «pouvoir sur toutes choses» (power over all things). Affirmer que
Dieu est tout-puissant est une chose, affirmer qu'il est omnipotent en est

une autre. L'entreprise de Geach consiste à montrer que, si le chrétien est
tenu d'affirmer la toute-puissance de Dieu, il n'est pas tenu d'affirmer son
omnipotence, et il est d'autant moins tenu de le faire que l'affirmation
selon laquelle Dieu peut tout faire est philosophiquement problématique.
Le théologien chrétien a d'autant plus intérêt à se mettre à l'écoute d'un
philosophe tel que Geach, que le traitement auquel ce dernier soumet la
notion de toute-puissance l'invite à se mettre en quête d'une conception
de la toute-puissance qui convienne en propre au Dieu auquel la Bible
rend témoignage. Car le philosophe fournit à tout le moins au théologien
de bonnes raisons pour dépouiller le concept de traits définitionnels (ceux
de l'omnipotence) qui, non contents d'être logiquement inconsistants, le

parasitent, et le conduit à s'enquérir d'une idée de toute-puissance qui, en

plus d'être consistante, corresponde au Dieu que Jésus Christ a ultimement
manifesté.

Il n'est pas jusqu'aux entreprises philosophiques s'avançant comme
une remise en cause de l'affirmation de la toute-puissance divine qui ne

profitent au travail du théologien. Le représentant le plus célèbre d'une telle
démarche est sans doute Hans Jonas qui, au terme d'un exercice que lui-
même a rangé sous le chef d'une «théologie franchement spéculative»4, a

plaidé pour que la toute-puissance soit retirée de la liste des prédicats divins.
Plus récemment, John D. Caputo est parvenu à la même conclusion, en

adoptant pour sa part une démarche par lui qualifiée de phénoménologique,
en ceci que, pratiquant une épochè à propos du statut ontologique de Dieu,
il s'est efforcé de libérer la force de provocation incluse dans ce nom5.
Il me semble que le théologien chrétien aura tout intérêt à prendre au
sérieux et à évaluer cette critique de la toute-puissance, en se demandant
certes si elle porte, mais aussi et avant tout sur quoi elle porte. Il sera
alors amené à constater qu'elle nie que Dieu soit tout-puissant, au sens
où elle nie qu'il puisse exercer sa puissance en faisant advenir des états
de choses ou en en empêchant l'advenue. Il se demandera ensuite si, à

supposer qu'une telle négation s'impose, elle équivaut à la négation de la
toute-puissance de Dieu telle que la Bible l'envisage. Pour peu qu'il prenne
en considération l'événement que la foi chrétienne tient pour central, à

savoir la résurrection du Crucifié, il sera, me semble-t-il, conduit à faire
valoir, sur cette base, que la puissance divine se caractérise non par le

4 Hans Jonas, Le concept de Dieu après A uschwitz. Une voix juive, trad. Philippe
Ivernel. Suivi d'un essai de Catherine Chalier, Paris, Rivages, 1994, p. 8.

5 Voir John D. Caputo, La faiblesse de Dieu Une théologie de l'événement,
trad. John E. Jackson, Genève, Labor et Fides, 2016, p. 167.



140 MARC VIAL

fait de pouvoir disposer de tout événement a priori, mais par la capacité,
effectivement réalisée dans l'événement pascal, de mener à la plénitude de

leur être ceux que l'histoire a broyés et dont le Crucifié constitue la figure
emblématique6. On dira peut-être que, sur le plan logique, le recours à la

théologie philosophique constitue une opération nulle puisque le théologien
aura montré que la négation de l'omnipotence telle qu'un Jonas ou un
Caputo l'entendent n'équivaut pas à la négation de la toute-puissance
divine à laquelle les Écritures rendent témoignage. Il n'en demeure pas
moins que la prise en compte de la théologie philosophique est, même dans

ce cas, tout sauf inutile, dans la mesure où c'est précisément la critique
philosophique de l'omnipotence qui, ici comme dans le cas de Geach, aura
conduit le théologien à élaborer un concept spécifiquement chrétien de la

toute-puissance divine.
Au total, la philosophie rend service à la théologie, non en lui fournissant

des concepts clés en main, mais en la stimulant à forger des concepts
qui correspondent à son objet propre. Plus généralement, il me semble que
le théologien désireux de penser les perfections du Dieu que la foi chrétienne
est appelée à confesser a tout intérêt à se confronter aux Elaborations
conceptuelles auxquelles les tenants de la théologie philosophique se livrent
à propos des attributs divins pour évaluer la mesure dans laquelle ils
sont susceptibles d'éclairer l'interprétation responsable qu'il revient à la
théologie de faire du témoignage scripturaire.

Si ce qui vient d'être dit est vrai, alors la philosophie permet à la

théologie d'être elle-même, en ceci qu'elle la conduit à s'interroger sur son
contenu propre. Mais peut-être permet-elle à la théologie d'être elle-même
en un second sens encore, au sens où elle l'interpelle quant à la destination
et à la finalité même de son discours - en clair : à qui s'adresse la théologie et
en vue de quoi? Pour peu qu'elle ne répugne pas à la tâche dogmatique, la
théologie est intellectusfidei. La foi dont elle cherche l'intelligence n'est pas
n'importe laquelle : il s'agit de celle que l'Église confesse. S'accomplissant
«sous le toit de l'Église»7, la théologie est foncièrement un service rendu
à l'Église, un service visant à parfaire la confession de cette dernière. Mais

6 Pour un développement plus ample et des arguments en faveur de la thèse

soutenue, voir Marc Vial, « God's Almightiness and the Limits of Theological
Discourse», dans Christophe Chalamet, Mariel Mazzocco et Marc Vial (éd.),
Naming God Today : Contemporary Approaches to the Divine Attributes [= Modern
Theology 34/4 (2018)], p. 444-456.

7 C'est ainsi que Karl Barth caractérise la démarche d'Anselme dans le Pros-
logion; voir Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im
Zusammenhang seines theologischen Programms 1931, éd. Eberhard Jüngel et Ingolf
U. Dalferth, Zürich, TVZ, 1981, p. 61 : «So ist der Boden und das Dach der Kirche
auch hier keinen Augenblick verlassen.» L'expression «sous le toit de l'Église»
(absente de la traduction française de l'ouvrage de Barth, La preuve de l'existence
de Dieu, trad. Jean Carrère, Neuchâtel-Paris, Delachaux & Niestlé, 1958) a souvent
été reprise par Paul Vignaux ; voir, entre autres, Philosophie au Moyen Âge. Précédé



ÉCOUTER ET FAIRE ENTENDRE 141

de ce que la théologie soit une fonction de l'Église ne s'ensuit pas qu'elle est
ordonnée à la seule édification de ses membres. Elle cesserait même d'être
une fonction de l'Église si elle se complaisait dans un communautarisme ou
un confessionnalisme quelconque. Selon la doctrine chrétienne, l'Église n'a
d'autre fonction que d'incarner, dans le monde, une manière particulière
d'être au monde. C'est ainsi, me semble-t-il, qu'il est possible de faire droit
à la conception, défendue par Dietrich Bonhoeffer, de l'Église «pour le
monde»8. Mais si tel est bien le cas, alors le service que la théologie rend
à l'Église n'est autre que le service intellectuel que l'Église est appelée à

rendre au monde. Le discours théologique est certes élaboré «sous le toit
de l'Église», mais il n'accomplit son office jusqu'au bout qu'à partir du
moment où il en franchit les portes à destination du «monde de tous»
et où il s'efforce d'alimenter l'expérience commune du monde, que la

philosophie a précisément pour mission principale de porter au langage.
Et c'est bien pourquoi la philosophie constitue une interlocutrice obligée
de la théologie, non seulement au sens où la théologie est invitée à se

mettre à son écoute, mais également dans la mesure où la théologie est

appelée à se faire entendre d'elle. On l'a fait valoir plus haut : il n'est pas ici
question pour la théologie de «rationaliser» son discours, au sens où elle
tâcherait de le ramener à ce que la philosophie affirme déjà par elle-même.
C'est bien la spécificité de la foi chrétienne que la théologie est appelée à

mettre en évidence, mais cela, en en dégageant la rationalité, c'est-à-dire
en tâchant de montrer que ce qu'elle affirme à partir du témoignage que
la Bible rend à la révélation de Dieu peut aussi faire sens et avoir de

la pertinence, jusques et y compris pour une rationalité qui, comme la
rationalité philosophique, s'abstient par méthode de tenir ce témoignage

pour normatif. La chose vaut en particulier, me semble-t-il, pour la doctrine
de Dieu. L'idée que la foi chrétienne se fait de Dieu est assurément différente
du «Dieu des philosophes». En particulier, et pour reprendre l'exemple
allégué tout à l'heure, il y a loin de la toute-puissance de Dieu telle que
son contenu est élaboré à partir d'une considération de l'événement pascal
à l'omnipotence telle que la conçoit une certaine raison philosophique,
soit pour l'attribuer à Dieu, soit au contraire pour nier qu'un tel attribut
puisse lui convenir. Il ne saurait être question de demander aux philosophes
de découvrir le contenu de la notion chrétienne de toute-puissance. Mais
sans doute y a-t-il lieu de demander aux théologiens de montrer que la

toute-puissance telle qu'elle est envisagée à partir de l'événement pascal

d'une Introduction autobiographique et suivi de Histoire de la pensée médiévale et

problèmes contemporains, éd. Ruedi Imbach, Paris, Vrin, 2004, p. 120; 286.
8 Voir Dietrich Bonhoeffer, Éthique, éd. Eberhard Bethge, trad. Lore

Jeanneret, Genève, Labor et Fides, 19893, p. 248.



142 MARC VIAL

fait sens, même d'un point de vue philosophique9. Si je vois bien, la notion
de toute-puissance qui a été esquissée ici n'est pas seulement compatible
avec la brève caractérisation que Geach en donne («le pouvoir de Dieu
sur toutes choses»). Elle est également propre à donner quelque relief à

cette caractérisation philosophique, précisant notamment le contenu des

notions de « pouvoir » et de « tout » : c'est bien sur le tout que la puissance
de Dieu s'exerce, non seulement au sens où elle est à l'origine de tout ce qui
est - la notion chrétienne de création, c'est-à-dire de causation de l'être à

partir de rien (d'autre que de Dieu) suppose celle de toute-puissance -, mais

également au sens où elle s'exerce sur tout ce qui s'oppose au projet créateur
de Dieu (le mal, le péché et la mort) ; il s'agit bien d'un pouvoir, à ceci

près que ce pouvoir consiste, non à faire advenir immédiatement des états
de choses historiques ou à empêcher immédiatement leur advenue, mais à

mener à la plénitude de son être toute créature, humaine en particulier, par-
delà le mal, le péché et la mort. Si la caractérisation de la toute-puissance
divine comme « pouvoir de Dieu sur toutes choses » est philosophiquement
tenable, ce que certains philosophes admettent, celle qui vient d'être donnée
devrait l'être également, même si elle a été élaborée dans le cadre d'une
réflexion appuyée sur le témoignage que la Bible rend à la révélation.

Il revient en tout état de cause au théologien d'avoir le philosophe en vue
lorsqu'il élabore son discours propre, non pour réaffirmer sur d'autres bases

ce que le philosophe peut déjà dire par lui-même, mais bien pour étendre

pour tous le domaine du pensable, et notamment du pensable à propos de
Dieu.

9 On fait ici chorus à l'affirmation de Wolfhart Pannenberg, selon laquelle « la
théologie ne peut contester les affirmations de la philosophie que sur la base d'une
argumentation philosophique, même dans la perspective de la révélation biblique
de Dieu. » Théologie systématique I, trad, sous la dir. d'Olivier Riaudel, Paris, Cerf,
2008, p. 508.


	Écouter et faire entendre, ou le théologien face à la philosophie : réponse à Ruedi Imbach

