Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 151 (2019)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 69-83

BIBLIOGRAPHIE

EUNAPE DE SARDEs, Vies de philosophes et de sophistes, Texte établi, Philosophie
traduit et annoté par Richard Goulet, Paris, Les Belles Lettres, 2014, antique
t. I: Introduction et prosopographie, 595 p.; t. II: Edition critique,
traduction frangaise, notes et index, 381 p.

Eunape de Sardes «a di naitre en 349 », est arrivé a Athénes en 364 pour
y apprendre la rhétorique et est mort a une date inconnue dans sa ville natale,
mais aprés 414/416, puisque dans son Histoire il mentionne le régne de Pulchérie
(impératrice entre 414 et 416). L’ouvrage d’Eunape qu’édite, traduit et commente
R. Goulet — qui coordonne par ailleurs cet opus magnum qu’est le Dictionnaire
des philosophes antiques —, est un recueil d’anecdotes sur la vie et la pensée de
philosophes, sophistes (rhéteurs) et de médecins, qui vont de Plotin a Epigone et
Béronicianus, couvrant les troisiéme et quatriéme siécles de notre ére. Epigone et
Béronicianus sont les successeurs de Chrysanthe de Sardes, le maitre d’Eunape
et l'instigateur de son ouvrage. Chrysanthe lui-méme fut le disciple d’Aidésios de
Cappadoce et le maitre a Ephése de I'empereur Julien. Dans son livre, Eunape dresse
les portraits de vingt-trois sophistes et philosophes, auxquels il consacre de 1 a
118 paragraphes. Les Vies ont été rédigées aprés 396, car « Eunape y mentionne
I'invasion d’Alaric et la destruction du sanctuaire d’Eleusis»; I'ouvrage pourrait
donc dater des toutes « derni¢res années du 1v¢ siécle ou du tout début du v siecle ».
En VII, 66, Eunape décrit «la confusion et le désordre» qui régnent en Asie a ce
moment, ce que Banchich (t. I, p. 96-97) met en relation avec «la rébellion en 399
du Goth Tribigild», dont les effets sont ainsi décrits par Zosime (qui écrit son
Histoire vers 500): « La Lydie fut en effet remplie d’'un affreux désordre, vu que
tous pour ainsi dire s’enfuyaient vers les zones proches de la mer et s’embarquaient
avec tous leurs biens pour les iles.» (p. 97, n. 1) — L’ouvrage se divise en deux
épais volumes: le premier qui porte le modeste sous-titre d’« introduction », est le
résultat d’un travail « de prés de quarante ans » et constitue une somme érudite sans
équivalent sur les figures intellectuelles marquantes du 1v¢ siécle, de leur « milieu»
social, intellectuel, géographique et historique. L’A. commence par tracer le portrait
détaillé d’Eunape lui-méme et s’interroge sur la datation de son ceuvre, ses sources
et, plus généralement, sur son «entreprise historiographique ». Puis il reconstitue de
nombreux aspects de la société hellénisée d’Orient, prise entre le triomphe inéluctable
du christianisme qui devient religion impériale avec Constantin (306-337) et le déclin
progressif, non moins inéluctable, du paganisme, malgré son bref sursaut lors du
régne de Julien (361-363). Il s’agit la d’une période de crise, marquée par des remous
incessants, de la violence et qui, comme le montrent les citations ci-dessus, évoque
a bien des égards les soubresauts meurtriers que la méme région moyen-orientale
connait a notre époque. L’A. dessine «la “micro-société” des intellectuels paiens »,
subdivisée dans les trois groupes principaux qu’Eunape traite dans ses Vies : les
philosophes (ch. V), les sophistes (VI) et les médecins (ou « iatrosophistes », VII). 11
élargit ensuite le tableau en décrivant I'espace géographique qui s’étend d’Alexandrie
a Rome, en passant par Pergame, Smyrne, Ephése, Constantinople et Athénes,
en évoquant I'importance toujours plus grande que prend cet Orient hellénisé,
intégré a 'Empire romain, qui deviendra bientot byzantin. Il s’intéresse ensuite
a Porigine sociale des penseurs (IX), a leur formation intellectuelle (X), a leur
engagement politique (XI) et aux rapports qu'Eunape entretient avec ’empire



70 BIBLIOGRAPHIE

chrétien. L’A. évoque enfin les « croyances et les pratiques religieuses » du paganisme
finissant (XIII) et dresse le portrait du «sage idéal» (XIV) inspiré par le modéle
de Socrate. Puis il consacre de longues pages a I’analyse de la langue et du style
d’Eunape. On mentionnera en particulier un usage trés fréquent de parenthéses
qui sont parfois «des notes adventices qui rompent complétement la continuité
syntaxiques » et apparaissent « comme des réflexions complémentaires » issues d’une
relecture ultérieure, imprimées ici en retrait. L’A. établit enfin une prosopographie
compléte (c’est-a-dire des notices biographiques qui sont autant de brefs portraits)
de tous les personnages nommés par Eunape, éclairant parfois des propos trop
concis, partiaux ou incomplets, et mentionnant les autres sources, lorsqu’elles
existent. — Il n’est pas possible de rendre compte ici de toute la richesse de cette
véritable somme; aussi nous contenterons-nous d’en pointer quelques éléments
essentiels. On peut tout d’abord mentionner la nature des sources d’information
d’Eunape : celles-ci sont a la fois directes et orales (Chrysanthe), indirectes (lorsqu’il
retranscrit des anecdotes qu’il a entendues raconter par d’autres), mais aussi tirées
des événements auxquels il a personnellement assisté, (comme « par exemple la mort
mystérieuse de Festus responsable de I’exécution du philosophe Maxime (p. 58,8-9),
ou encore 'entretien entre le préfet d’Asie, Justus, et le philosophe Chrysanthe
(p. 103,9)»). Quand Eunape écrit dans le prologue des Vies que son intention
est d’entreprendre « une histoire continue et circonscrite avec exactitude de la vie
des hommes les meilleurs en philosophie et en rhétorique» il ne s’agit pas tant
dans ses biographies de «retracer les péripéties d’une existence individuelle qu’a
faire connaitre I'dpetr} de ses personnages, telle qu’elle s’exprime dans I'activité
philosophique ou rhétorique». Eunape cherche ainsi a dégager le portrait d’un
sage idéal paien fondé sur le modéle socratique, dont Chrysanthe fut, a ses yeux,
«une véritable réincarnation» (XXIII, § 20-35). A coté de Socrate (cette «statue
ambulante de la sagesse » (V1, § 10) se dressent d’autres figures : « Pythagore, Platon,
Aristote, mais aussi Archytas ou Apollonius de Tyane [qui] apparaissent ici et la dans
les Vies comme des représentants d’un idéal philosophique dont le terme, au-dela
d’un savoir scientifique, culmine dans une imitation du divin». Ainsi, Eunape écrit
par exemple au sujet du médecin Oribase dont il était ’'ami : « Il imita le dieu de sa
patrie (Asclépios), pour autant qu’il est possible 2 un homme de se rapprocher de
I'imitation du divin» (XXI, § 3). A coté des informations biographiques, Eunape
formule donc également «des jugements de valeur ... en louant, condamnant ou
justifiant les comportements individuels » et dégage « toute une série de normes et
de modéles de comportement. L’ensemble de ces biographies est comme le reflet
diffracté d’un méme intellectuel idéal ». Lorsque cet idéal s’incarne dans des penseurs
particuliers, ces derniers se caractérisent par la beauté, la grande taille, le beau timbre
de voix, la santé, la résistance physique, la longévité, la faculté de s’adapter a son
interlocuteur, 'improvisation aisée ou I’élégance de style. La noblesse des origines
est également un trait qu’Eunape se plait a relever, mais « la richesse est une valeur
moins nécessaire lorsqu’elle est compensée par les qualités intellectuelles» et «il
a le plus grand mépris envers les intellectuels qui ne vivent que pour I’argent».
Parfois «la richesse est (...) compatible avec un idéal de simplicité philosophique »
et le mépris aristocratique qu’exprime Eunape envers ceux « qui ne vivent que pour
I’argent » s’adresse exclusivement aux activités commerciales, alors que «la richesse
fonciére n’est jamais remise en cause». « Les intellectuels d’Eunape occupent une
place bien déterminée dans la société du 1vesiécle: c’est le monde de la noblesse
des grandes villes d’Orient, le monde des familles de curiales, plus ou moins riches
certes du fait de la crise sociale, mais conscientes de cette position privilégiée et du
role qui leur était dévolu dans la vie municipale». L’A. montre que «derriére ces
biographies distinctes » de philosophes et de sophistes qui décrivent toute une palette



BIBLIOGRAPHIE 71

de personnalités, se dessine « un archétype idéal de I'intellectuel paien, incarnation
des valeurs sociales, intellectuelles, professionnelles et religieuses d’Eunape». Le
sage qui a atteint le degré supréme de la connaissance est présenté comme un étre
divin, « une pure manifestation de la transcendance », « une épiphanie divine». Le
«telos de la philosophie religieuse de cette époque» apparait ainsi comme étant
«I’assimilation a la divinité dans la mesure ou elle est possible a ’lhnomme », selon la
formule platonicienne. Plus généralement, la religion « apparait comme le sommet
de la philosophie, elle-méme congue comme le terme de la paideia traditionnelle ».
C’est le terme de Osiaopoc qui désigne a la fois cette divinisation de I’homme
et la connaissance surnaturelle a laquelle il accéde (p. 367-376). Les philosophes
«ont obtenu, grice a une initiation ou a des pratiques relevant de la théurgie,
un pouvoir divin». On constate également « 'omniprésence de la divination sous
toutes ses formes» et donc une forme de connaissance qui laisse une grande
place a la magie, la télépathie, la clairvoyance, tout ce que nous condamnerions
aujourd’hui, mais également dans la tradition rationaliste de I’ Antiquité elle-méme,
sous le terme de superstition. L’A. signale a ce propos un changement significatif
par rapport aux sophistes de Philostrate (170-250), auteur, lui aussi, de Vies de
Sophistes : « Les personnages d’Eunape sont dans ’ensemble beaucoup plus religieux
que les sophistes de Philostrate, mais leurs convictions ne s’expriment pas dans
le cadre officiel de la cité et le lieu d’exercice de leur culte s’est déplacé vers un
espace beaucoup plus privé» (p. 343). Ce déplacement s’explique par ’extension du
christianisme et par le danger toujours plus grand que représentent pour le paien les
manifestations publiques du culte des dieux, accompagné de ses sacrifices sanglants,
de la divination. Ce danger n’a pas disparu pendant le bref régne de Julien, durant
lequel la pression du peuple christianisé continuait de s’exercer. Sosipatra, I'’épouse
d’Eustathe de Cappadoce, disciple de Jamblique, constitue pour Eunape un exemple
particuliérement frappant de ces personnages a cheval entre la philosophie et la
religion, témoignant d’une époque durant laquelle les troubles politiques et sociaux
trouvent un relai puissant dans une forme de trouble intérieur. Il la décrit comme
ayant des dons supérieurs, qui se manifestent dés son enfance et qui conduisent
le pére de la petite a la considérer comme une divinité. Sosipatra posséde un don
prophétique : elle prédit notamment la destruction du Sérapéion d’Alexandrie par
des hommes « qu’on appelle des moines » mais qui, bien que ce soient « des hommes
quant a I'apparence», «ménent une vie de porcs» (VI, § 112). « A cette époque
en effet exergait un pouvoir tyrannique tout homme qui portait un habit noir et
voulait se comporter de fagon inconvenante en public. C’est a ce degré de vertu
que parvint la race humaine» (VI, § 113). D’aprés Eunape les soldats chrétiens sont
responsables de la destruction compléte du temple, car « ils luttérent si vaillamment
contre les statues et les objets consacrés que non seulement ils en triomphérent, mais
que méme ils les dérobérent (...). Du Sérapéion, il n’y a guére que les fondations
qu’ils ne purent enlever & cause de la lourdeur des pierres (...). Ayant semé partout
confusion et désordre, ces grands et valeureux guerriers, qui tendaient leurs mains
certes immaculées de sang mais nullement dédaigneuses des richesses, prétendirent
avoir vaincu les dieux et comptaient leur sacrilége et leur impiété comme motifs
de leur auto-célébration» (VI, § 111). Nous sommes ici au cceur de la critique,
souvent ironique, qu’Eunape adresse au christianisme qu’il ressent comme une
religion grossiére, exclusivement populaire et marquée par I'ignorance et I'irrespect
envers les divinités traditionnelles du monde gréco-romain. — Pour finir je donnerai
la liste des quelques coquilles que j’ai relevées dans un texte d’une excellente facture
d’ensemble: t. I, p. 369, n. 1: » a la place de ); p. 564 et 583 : Prohérésios est mort
en 369 (non en 269); p. 584: quant (non quand) et une joute; t. 11, p. 80, § 74: Et
c’est toute sa vie qu’il mena... ; p. 89, n. 2 : supprimer :-206) ; a la p. 98, 1a n. 12 aprés



72 BIBLIOGRAPHIE

Platon devrait figurer p. 97. Par ailleurs, « extispicine » (t. I, p. 354) et « haruspicine »
(p. 360) méritaient d’étre briévement définis; @ilovrov (p. 78, § 64), traduit par
« narcissique », me semble anachronique : « égoiste» conviendrait mieux. Ces deux
volumes occuperont désormais une place de choix dans la bibliothéque de celui qui
veut connaitre les personnages et les problématiques de la derniére sophistique.

STEFAN IMHOOF

JEaN-Luc PERILLIE, Mystéres socratiques et traditions orales de I'eudémonisme
dans les Dialogues de Platon, Préface de Th. A. Szlezik, Coll. « Academia
philosophical studies» 49, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2015,
524 p.

Quelle sorte d’homme était Socrate ? Cette question lancinante hanta longtemps
les études socratiques, le maitre de Platon n’ayant laissé a I'intention de la
postérité aucun écrit philosophique. Contournant la difficulté, les interprétations
esthétisantes actuelles avisent en Socrate un personnage imaginaire et conceptuel.
Les positions, par ailleurs divergentes, des historiens analytiques s’accordent pour
reléguer la question socratique au rang de « faux-probléme ». Si bien que I’historien
philosophe serait appelé a faire le deuil du Socrate historique. C’est méconnaitre,
selon I’A., ’étonnante convergence des témoignages d’Eschine de Sphettos, dit «le
Socratique », de Platon (principalement du discours d’Alcibiade dans le Banqguet),
de Xénophon et d’Aristophane. Dans cet ouvrage singulier et a contre-courant,
I’A. montre qu’il possible, pour peu que I’on accepte d’en payer le prix, de tourner
en partie les obstacles opposés a notre compréhension du Socrate historique. Il
s’agirait de prendre en considération deux caractéristiques délaissées des historiens
car jugées non «sérieuses» et non philosophiques en soi, arborant néanmoins
la marque indélébile de I'idiosyncrasie de Socrate : I'enthousiasme et I’érotique.
Deux phénoménalités exceptionnelles du philosophe qui seraient a la source de
ses engagements existentiels et la raison ultime de ses difficultés avec la cité. Deux
expressions comportementales exacerbées, grace auxquelles cependant il aurait
constitué en son temps d’authentiques cultes a mystéres. Les témoignages, selon
I’A., sont unanimes: Socrate avait coutume d’organiser clandestinement des rites
initiatiques en ’honneur du daimén Erés. 11 prolongeait les pratiques religieuses de
son époque (Mystéres d’Eleusis), en les réorientant dans une perspective érotico-
philosophique. Une attention phénoménologique prétée aux textes, replacés dans
le contexte de la religion et de la tradition grecques, permet de retrouver sous
la patine des projections anachroniques un personnage déconcertant. L’ensemble
des témoignages d’auteurs qui connaissaient Socrate personnellement le décrivent
comme une figure atypique et charismatique. Socrate, qui ne cessa d’interroger le
savoir des hommes, ne douta jamais de la réalité et de la puissance du divin, non
plus que des choses de ’'amour et des choses de I’dme, révélées par des daimones
(p. 17). Ses entretiens épousent le déroulement des rites initiatiques, avec des phases
de mise a mort et de révélation. Et c’est effectivement un penseur enthousiaste,
détenteur d’une «dispensation du dieu», vecteur d’une théologie « plongée dans
I'immanence de la possession divine» (p. 272), chef inspiré d’un culte mystérico-
philosophique, prophéte d’une nouvelle religion, non moins philosophe pour autant,
que nous découvre ici I'auteur. Sa « Bonne Nouvelle» ’eudémonisme, qu’il faut
considérer comme la véritable clé de voite de I’édifice des dialogues de Platon,
en lieu et place de ladite « théorie des Idées» que I’on retient généralement. L’A.
propose ainsi une nouvelle grille de lecture 3 méme de faire souffler un vent de
fraicheur sur les études platoniciennes. — L’ouvrage comporte deux parties. La
premiére s’intitule : « Phénoménalité et vérité du Socrate mystérique ». C’est donc



BIBLIOGRAPHIE 73

par I'analyse des impressions produites par la présence de Socrate que s’ouvre cette
enquéte. Le dialogue du Banguet, par la voix d’Alcibiade, tisse une analogie entre
le philosophe et le mentor de Dionysos, Siléne. De Siléne, Socrate a I'apparence
grotesque et animale, mais qui n’en dissimule que mieux aux yeux et aux oreilles
profanes le caractére divin. Les discours de Socrate renferment les spermata, les
germes spirituels d’une nouvelle religion de type philosophique, de méme que les
statues de Siléne renferment des figurines des dieux (qydhpata 0edv) (p. 62 sq.).
Ces germes contagieux ont le pouvoir d’engendrer des conversions soudaines et,
semblables aux airs d’aulos de Marsyas, provoquent des phénoménes de transe
bachique et d’enthousiasme collectif. Le fait de cet enthousiasme associé aux rites des
«corybantes » explique le caractére incontournable de la transmission orale aux yeux
de Socrate et de Platon. Sous I'emprise de la boisson et du dépit amoureux, Alcibiade
dévoile le pot aux roses : Socrate est dépeint en figure charismatique, initiateur aux
mystéres d’Eros; voila le philosophe hissé a la téte d’un cercle mystérique, d’un
thiase dionysiaque, fédéré par la doctrine eudémoniste. Ce dévoilement inopiné
est signifi¢ par une formule orphique d’appel a la confidentialité, typique des
Mystéres d’Eleusis. Surtout, Alcibiade insiste sur le fait que le Socrate mystérique
est bel et bien le « vrai Socrate » (p. 84). Transparait donc ici la double orientation
caractéristique de la figure de Socrate, a la fois démonique et érotique. L’on ne
peut que mesurer combien les fleches décochées sur Socrate par le jeune Nietzsche
de la Nuissance de la tragédie ont pu se perdre loin de lui (p. 89). S’ensuit une
analyse des « faits de parole siléniques» délivrés dans I’Apologie. L’A. argumente
en faveur de la fidélité de la restitution platonicienne des minutes du proces. 1l
note la revendication de Socrate a la parole vivante et authentique que met a
mal la révolution médiatique de I’écriture désormais pleinement accomplie. Son
long discours (peyohnyopia) consacre le surgissement d’une parole prophétique,
culminant dans une profession de foi qui tient lieu de «signature eudémoniste
du penseur» (p. 119). S’il s’agit d’héroisme, ce dernier a peu a voir avec celui
d’Antigone, qui joue la loi religieuse contre la loi civile. Pas davantage n’est-il
celui de 'homme tragique qui, par hybris, s’attire la défaveur des dieux. Socrate
instaure au nom du dieu une nouvelle religion philosophique. Il dispose en effet
d’une «dispensation divine » (Ogia poipa), laquelle lui est « naturellement » échue,
comme en atteste le Phédre (p. 124 sq.). On mesure ce que cette personnalisation de la
notion, qui faisait de Socrate un « homme divin » (B€iog avijp), voire une maniére de
messie, pouvait avoir de scandaleux dans une démocratie. L’A. tient cette notion de
theia moira, largement délaissée par les exégétes, pour essentielle a la compréhension
des comportements atypiques et enthousiastes de Socrate et de ses disciples. En
outre, le culte de I’ime (impliquant quelque chose de démonique — dapdéviév T1) que
le philosophe veut propager n’est pas nécessairement soluble dans le culte collectif
et les valeurs de la cité. Reversant au compte du Socrate historique les remarques de
W. Burkert sur les Mystéres, I’A. constate que « Socrate crée d’emblée une division
tranchée entre la religion personnelle et la religion civique » (p. 123). Les sycophantes
ne s’y sont pas trompés, non plus que Socrate qui leur répond par une pirouette:
c’est d’'impiété envers les dieux de la cité que le philosophe est accusé. Ce chef
d’accusation n’est guére pour étonner, s’il est avéré que Socrate a véritablement
été le meneur d’une hetaireia philosophique. Ce cercle, par ailleurs, comme cela
transparait dés les premiéres lignes du Phédon, ainsi que dans le Criton (p. 173 sq.;
191-193; 468), aurait été en cheville avec le mouvement orphico-pythagoricien.
—Ce n’est qu’a condition de comprendre I'ironie socratique pour ce qu’elle est
véritablement, a savoir une réelle auto-dévalorisation, que ’on pourra mettre au
jour le systéme dynamique autour duquel se construisent les Dialogues. Que 'on
veuille seulement admettre que les confessions d’ignorance en lesquelles se répand



74 BIBLIOGRAPHIE

le philosophe soient a prendre au sérieux : alors la stérilité proverbiale de Socrate
serait complémentaire de sa réceptivité envers les traditions orales, mais également
le fin mot de sa faculté a accueillir en lui le dieu et & transmettre sa sagesse.
L’A. met au jour, pour la premiére fois a notre connaissance, cette dialectique
entre d’une part inscience (dpadia), de 'autre dispensation divine (fgia poipa) qui
trace un cheminement initiatique (p. 151 sq.). La réfutation a pour effet de réduire
Iinterlocuteur de Socrate (et le lecteur, qui n’est pas étranger a cette initiation) a
la conscience de son ignorance, condition nécessaire au rapport positif que Platon
instaure avec le mythe en tant qu’énoncé d’une parole révélée. Lorsqu’elles ne sont
pas le fait de traditions anciennes, les paroles déployées par Socrate, qui ne sait rien
lui-méme, sont mises au compte d’une instance extérieure qui s’exprime a travers
lui. Aussi Socrate, missionné par le dieu delphique pour rendre ses contemporains
meilleurs, en qui s’est activée la partition divine, se fait également prophéte. De quel
message est-il le véhicule ? Nul autre que celui de ’eudémonisme, que I’A., lecteur de
Pierre Hadot, considére sous-estimé par les commentateurs, au profit des approches
exclusivement théoriciennes. Tel serait bien pourtant le véritable fil directeur de la
plupart des dialogues socratiques de Platon. — L’eudémonisme professe la possibilité
pour ’homme d’atteindre un « bonheur démonique », supérieur au bonheur humain,
par la pratique de la justice et des vertus. Cette tradition ancienne, réinvestie
par les cultes & mystéres, trace les contours d’une religion du salut individuel,
avec une perspective de divinisation de ’homme. Sans doute a-t-elle été la source
d’inspiration majeure de la philosophie socratico-platonicienne. On doit dés lors
se demander qui, de Socrate ou de Platon, a réellement été le récipiendaire de
cette tradition. C’est ce que I’A. démontre a travers ’examen du Phédon, « grand
dialogue socratique d’obédience orphico-pythagoricienne» (p. 176). Aux portes de
la mort, entouré de ses proches, Socrate y apparait d’emblée investi par la theia
moira, qui lui permet de dépasser sa stérilité philosophique et poétique: lui qui
n’a jamais écrit, le voila composant une ode a Apollon! A Pendroit d’Evénos,
il prodigue un «drdle de conseil»; un «fait de parole silénique» par lequel il
I’enjoint & « mourir au plus vite» (p. 180)! Et d’en appeler Palaios Logos orphique,
narrant le drame sacré de Zagreus-Dionysos dilacéré et dévoré par les Titans, et
dont la chair mélée a celle de ses meurtriers aussitot foudroyés par Zeus donna
naissance a ’humanité. Tout homme posséde en lui, quoique latente sous réserve
d’activation initiatique, cette « dotation divine» qui se présente comme une theia
moira. Le Palaios Logos affirme encore la métensomatose, la délivrance du cycle des
réincarnations et le bonheur démonique pour les hommes purifiés. Aristophane, du
vivant de Socrate, n’a pas manqué de tourner en ridicule les pratiques ascétiques
suscitées par une telle doctrine dans I’entourage du philosophe. Preuve qu’elle ne
saurait étre une projection de Platon. — La seconde partie de I'ouvrage traite des
« Mystéres et initiations socratiques». L’A. reléve ici les éléments qui permettent
d’esquisser une reconstruction des mystéres socratiques, parodiés par Aristophane
du vivant de Socrate. Leur dimension ésotérique est sauvegardée par une forme
atypique de culte du secret, différente de celle ayant cours dans les mystéres
traditionnels. Cette pratique de la « rétention d’information » propre a Platon, qui
forgea le néologisme dnp6ppnta (Lois, X1I 968¢) pour qualifier les « choses les plus
précieuses » gardées au bénéfice de son enseignement oral, avait été thématisée par
Th. A. Szlezék. Elle vaudrait également en ce qui concerne la distribution dite
génétique des Dialogues: Platon devait attendre que la polémique antisocratique
encore trés virulente aux alentours de 392 se fut entiérement tarie pour répondre
de Socrate. Et pouvoir divulguer, en la présence de son premier caricaturiste,
I’ Aristophane du Banquet, les aspects mystériques de la méthode et de I'idiosyncrasie
de son ancien maitre (p. 27; 333-334; 491). - A I'évidence, la présence insistante de



BIBLIOGRAPHIE 75

la langue des Mystéres et des appels a la confidentialité témoigne de la présence du
mystérique dans I"'accompagnement socratique. La structure de certains dialogues
renvoie a celle des rites initiatiques, avec épreuves, mise a mort symbolique, époptie
(énonteia). L’analyse de I'initiation de Clinias a la fois fructueuse et aporétique dans
I’ Euthydéme fait d’abord ressortir la fonction purificatrice de la réfutation. Cette
réfutation cathartique correspond a un premier stade de I'initiation, a celui de la
dialectique commune, adressée aux profanes. Le prétendant, s’il est jugé fertile et
coopératif, surmonte cette phase pour (au moyen d’une autre dialectique, devenue
plus concilante) « accoucher» d’une vérité fulgurante, accédant a une révélation
placée sous le signe de la sagesse démonique. Si I'initié et son «accoucheur» ne
parviennent pas toutefois a «rendre raison» de cette vérité, I’entretien restera
aporétique. Ces considérations invitent aussi a réévaluer I’évocation de formules
et de récits traditionnels au sein d’un processus initiatique global, et & mieux
déterminer leur véritable rdle: « produire une impression de mystéres, marquer le
franchissement d’une étape décisive, faciliter un passage, une mise a I’épreuve »
(p. 37; 322), etc. Tout se passe comme si Socrate se livrait, au travers de ses
entretiens, & une transposition philosophique des Mystéres d’Eleusis. — Notons que
la figure de Socrate maieuticien, apparue pour la premiére fois dans le Thééréte,
retrouve le méme jeu d’oppositions et de conditions que le systéme amathia | theia
moira: ’'homme qui procéde aux accouchements proteste de sa stérilité. Que cette
charge d’accoucheur n’est pas une invention ad hoc, mais bien la divulgation d’une
pratique bien connue des proches du philosophe, c’est ce qu’indique une allusion
qu’y fait Aristophane dans les Nuées (v. 143) ou le discours théorique relatif a la
maieutique, décelable dans I’enseignement de Diotime. Cette grande figure féminine
introduite par Platon incarne une puissante synthése: I'auteur prend acte d’une
situation plausible (I'initiation du jeune Socrate aux choses de 'amour auprés de
la courtisane Aspasie); il introduit par I'entremise du personnage fictif sa propre
doctrine des Idées ; et il présente une nouvelle fois (aprés le Gorgias), comme auréolée
de mystére, la « Bonne Nouvelle» eudémoniste : le bonheur démonique par 'erds
est possible pour I’homme. Aussi doit-on considérer I'intervention du discours de
Diotime dans le Banguet, univers masculin, comme un indice pour éclairer I’énigme
de la formation de Socrate et de son renouvellement de la tradition orphico-
pythagoricienne. L’A. attire I'attention sur le fait que la transmission initiatique
des connaissances reléve d’une logique différente de celle de I’enseignement. Le
tropisme auditif marqué de Socrate, sa valorisation des traditions orales, répond
d’une volonté de conservation des discours anciens dont il s’agit de « rendre raison ».
La procédure du «sauvetage du discours », Bonbeiv 1®d Aoyw, repérée par Szlezak,
porte principalement sur les messages pythagoriciens ou orphico-pythagoriciens de
I’eudémonisme. Dans le débat entre tradition et modernité, Socrate occupe une place
atypique; s’érigeant en «docteur de la tradition », il reproduit et «actualise» un
héritage sous I’égide de la dispensation divine (theia moira). — Ouvrage dense et érudit,
alloué d’indéniables qualités littéraires, les Mystéres socratiques et traditions orales
de I'eudémonisme dans les Dialogues de Platon recensent un certain nombre de théses
fortes et stimulantes. L’A. soutient, contre une position académique (au mauvais
sens du terme), que la question socratique aurait été depuis longtemps réglée dans le
champ non pas historique, mais judiciaire, par Platon lui-méme — ce penseur n’ayant
jamais cessé de revenir sur I'idiosyncrasie de son maitre (p. 493). Le « vrai Socrate »
aurait été un Socrate mystérique, partagé entre plusieurs tropismes apparemment
opposés mais fortement unifiés: une nature silénique et démonique, un « homme
érotique » initiateur de jeunes gens, un docteur soucieux de préserver les vérités de
la tradition, un philosophe austére préoccupé de logique. Quand les histoires de
la philosophie se sont accordées a ne retenir de I’enseignement de Socrate que ses



76 BIBLIOGRAPHIE

aspects logiciens, au détriment de ses aspects occultes, I'’A. dégage des textes un
tout autre portrait : « Tout se passe comme si Platon avait dépeint Socrate comme
faisant partie de la classe trés ambigué des prétres-mendiants purificateurs, faiseurs
de mystére comme Diotime, inspirés et délirants comme Euthyphron — personnages
troubles qui ne juraient que par le theion et le daimonion, que I’on prenait a I’époque
pour des charlatans » (p. 228). — Cette approche des dialogues de Platon mérite une
réelle prise en considération. L’auteur de la préface de I’ouvrage, Th. A. Szlezak,
philologue de I’Université de Tiibingen, ne manque pas d’y insister. Elle porte
un coup fatal aux projections anachroniques, schématiques et édulcorées des néo-
nietzschéens et des néo-positivistes concernant un personnage qui n’a cessé de faire
I'objet de récupérations tous azimuts. Le point fort de cette étude est de tenter
de resituer le personnage dans son époque et dans un univers culturel qui nous
est étranger. Pareille entreprise atteint dans cet ouvrage un degré de netteté sans
équivalents, exception faite de la belle restitution du Socrate historique platonico-
aristophanesque esquissée par A. E. Taylor dans les Varia Socratica, au début du
siécle passé — une tradition exégétique aujourd’hui oubliée a laquelle I’A. ne cesse
de se rapporter, en tenant compte des avancées récentes. Bréve éclaircie, aussitot
recouverte. L’enjeu des interprétes n’a-t-il pas toujours été de légitimer, au regard
de sa « fondation » en Occident, la philosophie telle qu’ils la congoivent eux-mémes,
et non pas telle qu’elle était pensée et vécue par les Anciens? Que faire alors d’un
«pére de la philosophie» si attaché a I’exégése des récits mythiques (plutét qu’a
leur « dépassement métaphysique ») qu’il ne cesse de les interroger pour en rendre
raison, sans pour autant douter d’aucune des choses divines regues de la tradition
orale? Comment la thése d’une discipline philosophique prétendument née de la
discussion sur I’Agora peut-elle étre soluble dans la découverte d’un Socrate inspiré
par la divinité, messager enthousiaste d’une vérité qui dépasse la raison humaine,
gourou charismatique d’un cercle d’initiés pratiquant les mystéres d’Eros en marge
de la place publique ? Autant de questions qui se font jour a la lecture de cet ouvrage,
qui offre un heureux prolongement socratique aux travaux considérables entrepris
par I’école de Tiibingen autour de I’enseignement dit «ésotérique» de Platon,
transmis par Aristote. — Jean-Luc Périllié présente, avec les Mystéres socratiques,
une étude atypique dont il est difficile d’entrevoir les répercussions. Sera-t-elle prise
en considération ou passée sous silence — meilleure fagon d’évacuer un point de vue
génant ? Ne va-t-on pas clore une nouvelle fois la parenthése ouverte par Taylor?
Ce Socrate subversif qui nous est découvert, fuselé dans la chair des textes, est-il
soluble dans le paradigme d’aujourd’hui, qui voudrait se rassurer avec les belles
histoires d’un Socrate « déconstruit», minimaliste, a la fois parangon et coquille
vide du rationalisme, ou alors pure création fictive, donc bien peu dérangeante, d’un
Platon-artiste surpuissant ? On ne saurait dire. Les Mystéres socratiques proposent
quoi qu’il en soit, 4 qui voudrait risquer un pas hors des sentiers battus, une enquéte
surprenante et captivante du phénomeéne socratique.

FRrREDERIC MATHIEU

PIERRE PELLEGRIN, L’Excellence menacée. Sur la philosophie politique d’ Aris-
tote (Les Anciens et les modernes — Etudes de philosophie, 32), Paris,
Classiques Garnier, 2017, 448 p.

« Le domaine pour lequel notre rapport aux Grecs nous semble en quelque
sorte direct (...), c’est celui de la politique, au sens le plus large du terme» (p. 10).
L’A. - qui, rappelons-le, a traduit la Politique d’ Aristote (sous le titre Les Politiques,
Paris, GF, nouvelle éd., 2015) —tisse, page aprés page, un discours stimulant autour
de la pensée du philosophe sur la polis : 1a clarté de sa formulation permet de rendre



BIBLIOGRAPHIE 77

compte des principes fondamentaux de la doctrine aristotélicienne et accompagne
des interrogations auxquelles sont apportées progressivement des réponses ou sur
lesquelles sont avancées, en tout état de cause, des hypothéses probables. Soulignons,
en premier lieu, I'intérét de I'Introduction, divisée en deux parties (« Nos ancétres
les Grecs» et « Les Grecs, c’est-a-dire Aristote»), dans laquelle I'A., en évoquant
Jean-Pierre Vernant et son Ecole, met en exergue le role central de la question
politique chez les Grecs, et notamment celle de I'organisation de la cité (polis) en
tant qu’instrument identitaire incontournable dans son opposition zux institutions
des peuples étrangers a |’ Hellénikon. Toutefois, on devra nuancer cette affirmation
en rappelant au moins le long examen, attentif et critique, que le philosophe déploie
sur la constitution de Carthage (II 11, 1272b 24-1273b 26), introduite dans la
triade comprenant les politeiai de Sparte et de Créte; mais on évoquera aussi la
présence de « fragments » d’histoire carthaginoise dans les livres V et VI : la mention
d’Hannon a coté de celle de Pausanias (V 7, 1307a 1-5), et encore I'éloge du
mélange particuliérement positif chez les Carthaginois d’éléments diversifiés tels que
la richesse, le peuple, et la vertu (¢f. IV 7, 1294b 14-15 et aussi VI 5, 1320b 7, mais
'origine du discours est dans 1320a 32). On ajoutera a cela que d’autres peuples non
grecs ne sont pas, eux aussi, négligés dans I'économie complexe de la Politique (dans
le seul livre V, outre les Carthaginois, il est fait mention des Egyptiens, des Perses, des
lapyges) : méme réduits a un role sirement marginal, ces mentions s’avérent utiles et
fonctionnelles — et non sous la forme d’exemples négatifs ou complétement opposés
au modéle de la polis — destinées qu’elles sont par Aristote exclusivement aux Grecs,
et notamment aux hommes politiques grecs. L’A. procéde ensuite en analysant les
références aux doctrines antérieures et contemporaines utiles pour appréhender la
spéculation politique d’Aristote, et éclaire le caractére tout a fait spécifique de la
politique comme science pratique. Suivent des pages d’une grande utilité — surtout
pour qui aborde la philosophie du Stagirite sans en étre un spécialiste —, dans
lesquelles se trouve amplement développé le concept, ou plutét les concepts, de
vertu ainsi que la relation circulaire entre éthique et politique, selon un principe qui,
d’un coté, entrelace la connaissance de la vertu et le respect des bonnes lois, tout en
associant la conformité aux bonnes lois au renforcement de ces mémes vertus. Sont
ensuite analysés les prolongements logiques afférents a la science de la cité — I’origine
de la famille et de la cité, les conditions de la citoyenneté, la distinction (mais aussi les
connexions) entre vertus éthiques et vertus politiques, I’enquéte sur les constitutions
droites et déviées et sur les mélanges constitutionnels possibles —, jusqu’a aboutir
a I'’examen des livres « réalistes» par excellence: le V et le VI. Le premier d’entre
eux fait I'objet d’une attention toute particuliére : la dissertation d’Aristote sur les
constitutions en ruine et en transformation s’affirme lucide et plurielle, s’appuyant
sur des exemples concrets tirés de I’histoire concernant spécifiquement les causes qui
engendrent une opposition entre des groupes diversement connotés sur le plan social,
et par conséquent politique, et la maniére dont une telle opposition prend forme.
Les pages que I’A. consacre a la «dialectique » des classes réussissent a rendre de
maniére exhaustive les différents aspects d’une thématique cruciale : la conception
du juste et de I’égal qui se manifestent dans les démocraties et les oligarchies. Sur
cette question, I’A. examine non seulement les passages de la Politique, mais aussi
les loci pertinents de I'Ethique a Nicomagque, élargissant son analyse aux nombreux
éléments qui sont conceptuellement liés a la conception unilatérale et partisane du
juste (propre aux démocrates, d’un coté, et aux oligarques de ’autre), a savoir: — la
priorité de la constitution sur les lois, autrement dit la qualité et I'utilité des lois
dans le contexte de la constitution dans laquelle elles sont en vigueur; — le role des
minorités vertueuses dans les régimes politiques déviés et, inversement, le germe de
la corruption dans les constitutions droites ; — la définition de la vertu politique, qui



78 BIBLIOGRAPHIE

est nécessairement une vertu circonscrite et contingente. A cet ensemble de centres
d’intérét s’ajoutent I’étude sur les moyens de sauvegarder les constitutions ainsi
qu’un raisonnement minutieux sur le role diversifié du législateur et du magistrat.
Dans cet excellent guide de la pensée politique d’Aristote, I’A. interpréte lucidement
les positions du philosophe, qui reste toujours réaliste face aux nécessités concrétes
des cités grecques, physiologiquement affectées qu’elles sont par le déséquilibre
interne. Nous ne faisons qu’effleurer ici la question importante de la stasis, qui
fait 'objet du livre V d’Aristote et dont I’A. discute longuement (p. 358-377). Le
rappel de la nécessité d’une interprétation correcte du terme de stasis (pl. staseis),
qui ne se limite pas au sens exclusif de «sédition », se justifie pleinement dans la
mesure ou sa sphére sémantique doit étre évaluée en relation avec le contexte. Nous
suivons pleinement I’A. a propos de la relation trés étroite, « quasi essentielle », entre
la stasis et les dynamiques constitutionnelles, qui rend compte des metabolai tén
politeién (les mouvements de transformations des constitutions): en effet, d’aprés
I’analyse du livre V, la stasis retrouve sa signification la plus authentique quand la
querelle entre les fortunés (dans les différentes déclinaisons concrétes du terme) et
ceux qui ont peu ou pas de ressources débouche sur un changement de constitution
ou, du moins, sur une tentative de prise de contrdle (p. 361). Les deux premiers
chapitres du livre V sont de ce point de vue si manifestement programmatiques
que I’A., aprés avoir examiné chacun des éléments indiqués par Aristote comme
cause ou origine des staseis et des metabolai, tire des conclusions et propose une
sorte de schéma permettant d’identifier les mécanismes d’opposition, de sédition,
de transformation des régimes: la présence, dans une polis, d’un certain nombre
de conditions et des réactions qui en découlent déterminerait le déclenchement
d’une stasis (p. 372). A I'issue de la lecture de ce beau volume (dans le répertoire
bibliographique duquel on regrette néanmoins que les études italiennes sur la pensée
politique d’Aristote soient limitées & un seul titre), on ajoutera une remarque: le
recours a I’histoire dans la dissertation aristotélicienne sur la cité, et en particulier
sur les oppositions qui y prennent place, ne doit assurément pas étre minimisé.
La techné politiké, conjuguant nécessairement rhedria et praxis, ne peut pas faire
abstraction de 'observation de la réalité et par conséquent de la connaissance
et de l'interprétation des faits passés et contemporains. Il n’est pas hasardeux
d’affirmer que le recueil d’un grand nombre d’éléments historiques, présents dans
le livre V sous la forme extrémement synthétique d’exempla, a influencé la théorie
d’Aristote tant en ce qui concerne I'identification des causes des staseis que les
modalités et les résultats des changements constitutionnels: ceux-ci aboutissent
parfois au bouleversement de la constitution en vigueur (1, 1301b 6-10); dans
certains cas, au maintien de ’ordre constitutionnel, quand bien méme le pouvoir
passe entre les mains des opposants au régime (1, 1301b 10-13); il arrive aussi
que des variations se réalisent en termes d’accentuation ou d’assouplissement du
caractére de la constitution ; in fine, le changement peut s’avérer partiel (1, 1301b
17-26), c’est-a-dire impliquant des modifications peu étendues. Dans le livre V se
profile ainsi la perspective méthodologique d’une histoire qui devient instrument
pour la philosophie: en tant que réservoir de données utiles a ’élaboration d’une
théorie, mais aussi (a posteriori) comme pierre de touche efficace pour mesurer la
qualité et la vraisemblance de cette derniére, quand elle découle du seul raisonnement
ou s’appuie sur des endoxa (opinions réputées). Le soutien de I'histoire dans la
dissertation sur la polis correspond, dés lors, aux principes du réalisme politique
du philosophe, que I'A. de ce volume met opportunément en évidence ; et cet aspect
revét encore plus d’importance lorsqu’on sait qu’Aristote (ainsi que son Ecole) est
souvent notre seule source pour un grand nombre de références historiques intégrées
dans ’argumentation de la Politique. On signalera, enfin, I’existence d’une édition



BIBLIOGRAPHIE 79

italienne commentée de la Politique, en six volumes (2011-2018), parue aux éditions
L’Erma di Bretschneider (I’édition critique, la traduction et le commentaire des
livres V et VI, édités par M. E. de Luna, C. Zizza, M. Curnis, a paru en 2016).

MARIA ELENA DE LUNA

SHELLI M. PoE, Essential Trinitarianisme : Schleiermacher as a Trinitarian
Theologian, London — New York, Bloomsbury T&T Clark, 2017, 201 p.

L’A. est assistant professor of Religious Studies du Millsaps College (Jackson,
MS), une institution d’enseignement supérieur liée a I’église méthodiste. Cet ouvrage
vise a reconsidérer une lecture commune du théologien réformé prussien Friedrich
Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) : les dogmes traditionnels seraient délaissés
— incommunicables et source de conflits infinis — 4 la faveur d’une notion anthropo-
logique et expérientielle plus générale, celle du sentiment religieux et du sentiment
absolu de dépendance. Ainsi, la briéveté et le ton critique des quelques remarques
sur la trinité qui viennent clore I'opus magnum du théologien, Der christliche Glaube
(1821/22 & 1830/31) § 170-172 confirmeraient ce rejet du dogme traditionnel chez
le théologien berlinois. A Iencontre de cette lecture habituelle de la dogmatique de
Schleiermacher, I’A. propose une lecture a rebours de la somme dogmatique: en
effet, si la doctrine sur la trinité n’est pas encore développée a fond dans Der christ-
liche Glaube, 'ensemble du texte annonce le renouvellement de la doctrine trinitaire
plutét que son rejet. L’A. trouve confirmation de cette thése notamment dans
le fameux échange épistolaire avec Friedrich Liicke, Dr. en Nouveau Testament,
(1791-1855). Dans ces lettres, Schleiermacher répond aux critiques qui ont été émises
a I’encontre du texte de la premiére édition de Der christliche Glaube. Mais il le fera
également dans un article publié dans la Theologische Zeitschrift (1822) intitulé Uber
den Gegensatz zwischen der Sabellianischen und der Athanasianischen Vorstellung
von der Trinitit. La proposition de Schleiermacher viserait a dépasser I’opposition
entre les deux types de théologie trinitaire, 'une a tendance « modaliste » I"autre
a tendance «trithéiste» (¢f. pp. 75-9). La structuration de Der christliche Glaube,
entre une premiére partie aux traits apophatique (affirmation par voie de négation)
et une seconde aux traits kataphatique (affirmation par voie positive) ne serait pas
contradictoire, mais au contraire impliquerait de les lire en réponds ’une de I’autre.
Pour Schleiermacher, la dogmatique n’est pas une branche spéculative, mais une
branche historique: elle se construit a partir du donné actuel de la foi chrétienne.
Dans ce sens, I’héritage dogmatique n’est pas rejeté, mais relu et repris a I'aune de
la vie religieuse dans I’état dans lequel elle se trouve a I’heure ou le théologien écrit.
Ce que Schleiermacher rejetterait alors, selon I’A., c’est Iutilisation en dogmatique
chrétienne d’une notion de trinité immanente, c’est a dire d’'une compréhension de
I’étre trinitaire de Dieu indépendamment de sa création — une compréhension de
Dieu « dans I’éternité » et « sans le monde ». Une telle énonciation dogmatique serait
spéculative et raterait son but. En revanche, une notion de la trinité économique
est envisageable, dans la mesure ou elle ne traite de I'étre de Dieu que dans la
mesure ou il s’est lié au monde dans la création et la rédemption. Par ailleurs,
ainsi comprise, on remarquera qu’il n’y a, chez Schleiermacher, pas de connaissance
dogmatique possible sans la révélation christologique et que celle-ci devient alors
un élément transversal a tout le texte de Der christliche Glaube. La ou I'A. va
cependant plus loin, c’est en affirmant la trace chez Schleiermacher d’une forme
intermédiaire de compréhension trinitaire: celle d’une trinité essentielle (essential
trinity). Si 'on suit la méthode d’une lecture a rebours de Der Christliche Glaube,
on verrait apparaitre que les trois notions de causalité, d’amour et de sagesse sont
placées par Schleiermacher dans un rapport périchorétique et que ce ne serait

Philosophie
et théologie
moderne



toire

a période
temporaine
ilosophie
ttérature)

80 BIBLIOGRAPHIE

que dans cette relation périchorétique des trois notions que 1’on accéderait, selon
Schleiermacher, a la bonne compréhension de I'étre de Dieu, sans pour autant
rentrer dans le domaine de la spéculation. Dieu est sagesse, amour et causalité et
I’'une de ces notions n’est pas compréhensible indépendamment du rapport qu’elle
a avec les deux autres, suivant une pensée ou I’on circule au-travers des notions
pour donner voix a ce pour quoi elles tiennent lieu: ’essence divine. Tous les
autres attributs (omnipotence, omniscience, etc.) découlent de ces trois expressions
premiéres de I’étre de Dieu et de leur relation périchorétique. A partir de cette thése
centrale, I’A. améne tout du long de son ouvrage a relire les différentes propositions
dogmatiques de Schleiermacher, notamment celles qui tendent a vouloir renoncer
a la notion de « personne» pour traiter de I'étre trinitaire. Plutot que d’en rester
au geste critique auquel s’en tient Der christliche Glaube, elle reléve des indices sur
une compréhension de I’étre personnel de Dieu infusé des données d’une trinité
essentielle (cf. pp. 104-114). L’ouvrage se termine sur quelques « pistes » d’utilisation
des intuitions de Schleiermacher en se concentrant sur ’'opposition entre apophase
et kataphase, la théologie féministe et I’éco-théologie. Cette partie est malheureu-
sement trés bréve, ce qui la rend un peu faible par rapport au reste de I'ouvrage.
A T’heure ou une traduction en Frangais de la premiére édition de Der christliche
Glaube (La cohérence de la foi chrétienne, trad. B. Reymond, Labor et Fides, 2018)
va voir le jour, une telle lecture se révéle salutaire pour quiconque s’intéresserait a la
dogmatique du maitre de la théologie moderne. Elle permet d’une part de remettre
en perspective la lecture de cette ceuvre. La signification des énoncés de la somme
doctrinale de Schleiermacher n’est pas déterminée par le sens « chronologique » de
la lecture, mais par la mise en relation de ’ensemble des énoncés qu’elle contient
— ce que I’Allemand appelle Zusammenhang. 11 s’agit de faire répondre les différentes
parties les unes avec les autres, plut6t que de lire le texte comme une démonstration
linéaire et donc de soumettre I’articulation d’ensemble de la fresque dogmatique
au seul sens de la lecture ou de I’énonciation. Mais d’autre part, il permet de
resituer également ’ceuvre du théologien Schleiermacher au sein de la tradition
réformée, aux cotés de Jean Calvin, par-dela toute captation « libérale » ou exclusion
«orthodoxe». Pour conclure, nous reléverons que si le texte de I’A. montre son
intérét par sa briéveté, sa clarté et la concentration de son argumentaire, il en
reste cependant encore a un niveau trés formel. L’ouvrage ne développe que trés
briévement — bien que de maniére synthétique et claire — ce que sont causalité, amour
et sagesse comprises comme I’expression périchorétique de I’étre de Dieu dans le
texte de Schleiermacher (¢f. pp. 82-91). Il faudra donc aller lire soi-méme le texte de
Der christliche Glaube pour accéder a la matiére, aux expériences, aux images et aux
récits, qui diraient Dieu comme causalité, amour et sagesse.

ELio JAILLET

YvEs GERHARD et MARC WEIDMANN, Elie Gagnebin, géologue et ami des
artistes, Vevey, L’Aire, 2016, 245 p.

La biographie approfondie d’'un homme d’esprit dépasse I'individu qui en fait
’objet. A travers lui, c’est tout un milieu intellectuel et culturel qui se dessine,
toute une époque, inscrite dans un cadre géographique déterminé. Elie Gagnebin
(1891-1949), a la fois homme de science — professeur de géologie a I’Université
de Lausanne depuis 1933 —, et passionné de théatre, de musique et de littérature,
noue des relations d’amitié et de travail avec les scientifiques et les artistes
contemporains : parmi ces derniers, des écrivains, des musiciens et des philosophes :
Ramuz, Ansermet, Stravinsky —il jouera le réle du Lecteur dans la premiére
représentation « mythique» de I’Histoire du soldat en 1918 —, Cocteau, Maritain,



BIBLIOGRAPHIE 81

Mounier, pour n’en citer que quelques-uns. Un des intéréts que suscite I'ouvrage
réside dans les nombreuses citations extraites de la correspondance entretenue
avec ses contemporains. Les auteurs, Y. Gerhard, antiquisant, petit-fils d’'un frére
d’Elie Gagnebin, et M. Weidmann, géologue, ont puisé largement dans les archives
familiales et des documents inédits pour composer le portrait d’Elie Gagnebin
dans toute sa diversité. Un chapitre de Iouvrage est consacré a « Elie Gagnebin
philosophe » (p. 139-158). Comme nombre de penseurs romands au xix® s. et encore
au xx¢, Elie Gagnebin défend une philosophie spiritualiste d’essence chrétienne,
mais comme scientifique, il veut s’inscrire dans la tradition réaliste aristotélicienne.
Ces deux tendances conjuguées le rapprochent, de fagon assez originale, de Thomas
d’Aquin et de son disciple contemporain, Jacques Maritain. Son spiritualisme
chrétien s’exprimera aussi dans le mouvement personnaliste « Esprit » d’Emmanuel
Mounier (T 1950), dont il sera I'un des fondateurs du groupe lausannois (p. 148-151).
De ses réflexions sur la science, on pourra lire ses contributions a la présente
revue: « La finalité dans les sciences biologiques» (RThPh 19 (1931), p. 17-54) et
« Mécanisme ou vitalisme en biologie » (RThPh 24 [1936], p. 276-282). Pour donner
un exemple de la liberté d’esprit qui caractérisait ’homme et le penseur, on lira sa
protestation courageuse — comme celle de son ami, I’helléniste André Bonnard -
envoyée aux autorités a I'occasion de I'attribution par I’Université de Lausanne
d’un doctorat honoris causa a Musolini en 1937 : « Il me parait que le role de toute
Université, et particuliérement de la notre, en une époque ou les idéologies politiques
risquent d’envahir tous les domaines de I'esprit, devrait étre de maintenir les notions
de vérité, de droit, de morale, indépendantes des opportunismes et des ambitions,
plutdt que de couronner les puissants du jour qui se targuent de les fouler au pieds. »
(p. 143) Quelques extraits choisis de I’ceuvre d’Elie Gagnebin figurent en seconde
partie de 'ouvrage (p. 199-223), ainsi qu’une bibliographie exhaustive de ses écrits
(p. 227-234).

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

PauL CLAUDEL, Lettres a Ysé, Texte établi, présenté et annoté par Gérald
Antoine, Préface de Jacques Julliard, Ouvrage publié sous la direction
de Jean-Yves Tadié, Paris, Gallimard, 2017, 445 p.

Avec cette correspondance de Claudel a Ysé s’éclaire un mythe littéraire que
’on pensait devoir demeurer a jamais caché. Qui était donc cette Rosalie Vetch qui
fut le modele d’Ysé dans Partage de midi et de Dona Prouhéze dans Le Soulier
de satin? Comment Claudel 'avait-t-il réellement rencontrée? De quelle foudre
fut-il atteint pour que tout bascule dans sa vie et que, a peine sorti d’un essai
de vocation monastique, il ait pu se jeter dans les bras d’une femme mariée?
Dans ces 197 lettres, écrites entre 1904 et 1947, ou le feu de la passion s’allie au
génie littéraire, ou la conscience adultérine lutte avec la foi et la soumission aux
régles de I'Eglise, ol le sérieux alterne avec le bouffon, I'affectif avec le narratif,
le poéte se débat avec un réalisme surréaliste. Tout a la fois lucide et aveugleé,
reconnaissant en lui une nature double au-dela des limites humainement admises
tout en étant en perpétuel conflit avec une aspiration a ’harmonie et a I'unité,
Claudel ne cesse de s’interroger sur le sens ultime d’une telle rencontre: Dieu
I"aurait-il permise ? Conscient de ses vices de dureté, d’orgueil et d’égoisme d’homme
seul, « Dieu aurait-il voulu que je sache ce que c’est que d’aimer une créature
humaine, de lui étre complétement livré, ce qu’on peut souffrir par elle et quel
pouvoir elle a sur vous?» Si la question reste, bien siir, sans réponse, la maniére
de la poser est dramatique. Si cette correspondance est d’abord le témoignage
d’une crise existentielle et spirituelle «dont il importe d’évaluer avec précaution



82 BIBLIOGRAPHIE

I’étrange teneur», elle est également décisive pour comprendre de I'intérieur les
dialogues extrémement subtils et complexes sur le plan spirituel et psychologique
qu’entretiennent les différents personnages dans les deux piéces susdites.

JEAN BOREL

BRENNO BERNARDI, Jean-Paul Sartre e la Svizzera (Dibattiti & Documenti,
Serie Major, 11), Lugano/Milano, Giampiero Casagrande, 2014, 348 p.

Les interventions de Sartre chez les Helvétes, de 1946 a 1967, ne sont pas trés
nombreuses, mais significatives. On ne retiendra ici que deux séries d’événements.
Au sortir de la guerre, la revue genevoise éphémére Labyrinthe, fondée en 1944
par A. Skira avec la collaboration de Balthus et Giacometti, organise une tournée
de conférence de Jean-Paul Sartre et Simone de Beauvoir. En mai-juin 1946,
dans des conférences, a Genéve, Zurich, Lausanne et La Chaux-de-Fonds, le
philosophe répondra a la question « Qu’est-ce que I’Existentialisme ?». Il s’agissait
pour Sartre de diffuser les théses qu’il avait présentées devant un large public parisien
dans la célébre conférence du 29 octobre 1945 intitulée « L’Existentialisme est un
humanisme » (le texte sera publié en mars 1946). Treize ans plus tard, le 10 décembre
1959, le philosophe reviendra en Suisse pour donner le méme jour trois conférences, a
Neuchatel et La Chaux-de-Fonds. Le matin, il parlera a I'Université de Neuchatel de
dialectique, annongant la parution imminente de la Critique de la raison dialectique ;
I’aprés-midi, il tiendra dans la méme Université une conférence adressée aux lycéens
sous le titre « Pourquoi des philosophes ?», sur le rapport entre le philosophe et la
cité; le soir, il reprendra cette conférence au Club 44 4 La Chaux-de-Fonds (on peut
en écouter un enregistrement sur la page Médiathéque du site www.club-44.ch). La
premiére partie de I'ouvrage de Bernardi (p. 11-231), de nature plutét historique,
rend compte dans le détail de ces deux visites du philosophe et de leur réception,
en particulier dans les journaux, la radio et la télévision. On trouvera de nombreux
documents, y compris les interventions de Sartre a la radio et a la télévision, dans la
langue originale. L’enquéte de I’A. est précise, richement documentée et annotée, et
accompagnée d’analyses approfondies. La seconde partie de ’ouvrage (p. 235-336)
nous donne trois conférences sur la philosophie de Sartre tenues a Lugano en 2005,
a I'occasion du centiéme anniversaire de la naissance du philosophe : sur la question
de I'athéisme et la morale (G. Invitto); Sur la liberté (P. Verstraeten, en frangais);
sur I'expérience théitrale (G. Farina). Cette section est précédée d’une longue
introduction de I’A. centrée sur le concept sartrien de philosophie. On se limitera
ici 4 relever quelques points saillants de la conférence d’Invitto (« Sartre : Dio, fede,
morale», p. 295-309). Si la question de Dieu a été résolue par Sartre dés ’adolescence
—par une sorte d’illumination ou d’évidence —, celle-ci reste présente dans toute
I'ceuvre du philosophe, dans la mesure ou la question centrale de la morale lui
demeure liée. L’athéisme revendiqué ne repose pas pour Sartre sur une démonstration
impossible de la non-existence de Dieu, mais plutdt sur une intuition adolescente
ou un vécu - il faudrait parler peut-étre d’agnosticisme. On peut méme parfois
avoir I'impression que son « athéisme » est méthodologique ou programmatique : la
morale nouvelle sera celle de sujets chez qui les valeurs naitront dans la contingence
et s’inscrirons dans I’histoire, dans la praxis. En effet, selon I’A. «’athéisme crée un
vide qui demande a étre rempli» (p. 308). Reste que la morale espérée n’a jamais
trouvé son achévement et qu’il revient a nous d’en analyser les tentatives et les
obstacles, principalement a partir des Cahiers pour une morale posthumes (écrits
en 1947-1948). Pour finir, nous retiendrons seulement la remarque conclusive de
Verstraeten sur la liberté, parce qu’elle peut toujours étre méditée : « Que nous dit
[Sartre]: qu’il y aura toujours une morale dominante, que cette morale est positive



BIBLIOGRAPHIE 83

tant qu’elle est ’expression d’'un mouvement de libération historique, mais qu’elle
devient négative dés I'instant ou, instituée, elle devient une arme oppressive et
répressive a ’égard de nouvelles contestations, et cela incessamment dans le cours
de I'histoire pour toute nouvelle émergence de liberté» (p. 321). On ne peut que
recommander I'ouvrage de Bernardi, pour la richesse de son information, sur Sartre,
ses projets, son activisme philosophique évidemment, mais aussi sur sa réception en
Suisse dans les milieux intellectuels, politiques et culturels. On se demande seulement
s'il n’aurait pas été judicieux de publier séparément les deux parties de I'ouvrage.
JEAN-PIERRE SCHNEIDER






	Bibliographie

