
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 69-83

BIBLIOGRAPHIE

Eunape de Sardes, Vies de philosophes et de sophistes, Texte établi, Philosophie
traduit et annoté par Richard Goulet, Paris, Les Belles Lettres, 2014, antique

t. I: Introduction et prosopographie, 595 p.; t. Il: Édition critique,
traduction française, notes et index, 381 p.

Eunape de Sardes «a dû naître en 349», est arrivé à Athènes en 364 pour
y apprendre la rhétorique et est mort à une date inconnue dans sa ville natale,
mais après 414/416, puisque dans son Histoire il mentionne le règne de Pulchérie
(impératrice entre 414 et 416). L'ouvrage d'Eunape qu'édite, traduit et commente
R. Goulet - qui coordonne par ailleurs cet opus magnum qu'est le Dictionnaire
des philosophes antiques -, est un recueil d'anecdotes sur la vie et la pensée de

philosophes, sophistes (rhéteurs) et de médecins, qui vont de Plotin à Epigone et

Béronicianus, couvrant les troisième et quatrième siècles de notre ère. Épigone et
Béronicianus sont les successeurs de Chrysanthe de Sardes, le maître d'Eunape
et l'instigateur de son ouvrage. Chrysanthe lui-même fut le disciple d'Aidésios de

Cappadoce et le maître à Éphèse de l'empereur Julien. Dans son livre, Eunape dresse
les portraits de vingt-trois sophistes et philosophes, auxquels il consacre de 1 à
118 paragraphes. Les Vies ont été rédigées après 396, car «Eunape y mentionne
l'invasion d'Alaric et la destruction du sanctuaire d'Éleusis»; l'ouvrage pourrait
donc dater des toutes « dernières années du ivc siècle ou du tout début du ve siècle ».
En VII, 66, Eunape décrit «la confusion et le désordre» qui régnent en Asie à ce

moment, ce que Banchich (t. I, p. 96-97) met en relation avec «la rébellion en 399
du Goth Tribigild», dont les effets sont ainsi décrits par Zosime (qui écrit son
Histoire vers 500) : « La Lydie fut en effet remplie d'un affreux désordre, vu que
tous pour ainsi dire s'enfuyaient vers les zones proches de la mer et s'embarquaient
avec tous leurs biens pour les îles.» (p. 97, n. 1) - L'ouvrage se divise en deux
épais volumes : le premier qui porte le modeste sous-titre d'« introduction », est le

résultat d'un travail « de près de quarante ans » et constitue une somme érudite sans
équivalent sur les figures intellectuelles marquantes du ivesiècle, de leur «milieu»
social, intellectuel, géographique et historique. L'A. commence par tracer le portrait
détaillé d'Eunape lui-même et s'interroge sur la datation de son œuvre, ses sources
et, plus généralement, sur son « entreprise historiographique ». Puis il reconstitue de
nombreux aspects de la société hellénisée d'Orient, prise entre le triomphe inéluctable
du christianisme qui devient religion impériale avec Constantin (306-337) et le déclin
progressif, non moins inéluctable, du paganisme, malgré son bref sursaut lors du
règne de Julien (361-363). Il s'agit là d'une période de crise, marquée par des remous
incessants, de la violence et qui, comme le montrent les citations ci-dessus, évoque
à bien des égards les soubresauts meurtriers que la même région moyen-orientale
connaît à notre époque. L'A. dessine «la "micro-société" des intellectuels païens»,
subdivisée dans les trois groupes principaux qu'Eunape traite dans ses Vies : les

philosophes (ch. V), les sophistes (VI) et les médecins (ou « iatrosophistes », VII). Il
élargit ensuite le tableau en décrivant l'espace géographique qui s'étend d'Alexandrie
à Rome, en passant par Pergame, Smyrne, Éphèse, Constantinople et Athènes,
en évoquant l'importance toujours plus grande que prend cet Orient hellénisé,
intégré à l'Empire romain, qui deviendra bientôt byzantin. Il s'intéresse ensuite
à l'origine sociale des penseurs (IX), à leur formation intellectuelle (X), à leur
engagement politique (XI) et aux rapports qu'Eunape entretient avec l'empire



70 BIBLIOGRAPHIE

chrétien. L'A. évoque enfin les « croyances et les pratiques religieuses » du paganisme
finissant (XIII) et dresse le portrait du « sage idéal » (XIV) inspiré par le modèle
de Socrate. Puis il consacre de longues pages à l'analyse de la langue et du style
d'Eunape. On mentionnera en particulier un usage très fréquent de parenthèses
qui sont parfois «des notes adventices qui rompent complètement la continuité
syntaxiques » et apparaissent « comme des réflexions complémentaires » issues d'une
relecture ultérieure, imprimées ici en retrait. L'A. établit enfin une prosopographie
complète (c'est-à-dire des notices biographiques qui sont autant de brefs portraits)
de tous les personnages nommés par Eunape, éclairant parfois des propos trop
concis, partiaux ou incomplets, et mentionnant les autres sources, lorsqu'elles
existent. - Il n'est pas possible de rendre compte ici de toute la richesse de cette
véritable somme; aussi nous contenterons-nous d'en pointer quelques éléments
essentiels. On peut tout d'abord mentionner la nature des sources d'information
d'Eunape : celles-ci sont à la fois directes et orales (Chrysanthe), indirectes (lorsqu'il
retranscrit des anecdotes qu'il a entendues raconter par d'autres), mais aussi tirées
des événements auxquels il a personnellement assisté, (comme « par exemple la mort
mystérieuse de Festus responsable de l'exécution du philosophe Maxime (p. 58,8-9),
ou encore l'entretien entre le préfet d'Asie, Justus, et le philosophe Chrysanthe
(p. 103,9)»). Quand Eunape écrit dans le prologue des Vies que son intention
est d'entreprendre « une histoire continue et circonscrite avec exactitude de la vie
des hommes les meilleurs en philosophie et en rhétorique» il ne s'agit pas tant
dans ses biographies de « retracer les péripéties d'une existence individuelle qu'à
faire connaître l'àpEn) de ses personnages, telle qu'elle s'exprime dans l'activité
philosophique ou rhétorique». Eunape cherche ainsi à dégager le portrait d'un
sage idéal païen fondé sur le modèle socratique, dont Chrysanthe fut, à ses yeux,
« une véritable réincarnation » (XXIII, § 20-35). À côté de Socrate (cette « statue
ambulante de la sagesse » (VI, § 10) se dressent d'autres figures : « Pythagore, Platon,
Aristote, mais aussi Archytas ou Apollonius de Tyane [qui] apparaissent ici et là dans
les Vies comme des représentants d'un idéal philosophique dont le terme, au-delà
d'un savoir scientifique, culmine dans une imitation du divin ». Ainsi, Eunape écrit

par exemple au sujet du médecin Oribase dont il était l'ami : « Il imita le dieu de sa
patrie (Asclépios), pour autant qu'il est possible à un homme de se rapprocher de

l'imitation du divin » (XXI, § 3). À côté des informations biographiques, Eunape
formule donc également « des jugements de valeur en louant, condamnant ou
justifiant les comportements individuels » et dégage « toute une série de normes et
de modèles de comportement. L'ensemble de ces biographies est comme le reflet
diffracté d'un même intellectuel idéal ». Lorsque cet idéal s'incarne dans des penseurs
particuliers, ces derniers se caractérisent par la beauté, la grande taille, le beau timbre
de voix, la santé, la résistance physique, la longévité, la faculté de s'adapter à son
interlocuteur, l'improvisation aisée ou l'élégance de style. La noblesse des origines
est également un trait qu'Eunape se plaît à relever, mais « la richesse est une valeur
moins nécessaire lorsqu'elle est compensée par les qualités intellectuelles» et «il
a le plus grand mépris envers les intellectuels qui ne vivent que pour l'argent».
Parfois «la richesse est compatible avec un idéal de simplicité philosophique»
et le mépris aristocratique qu'exprime Eunape envers ceux « qui ne vivent que pour
l'argent » s'adresse exclusivement aux activités commerciales, alors que « la richesse
foncière n'est jamais remise en cause ». « Les intellectuels d'Eunape occupent une
place bien déterminée dans la société du ive siècle : c'est le monde de la noblesse
des grandes villes d'Orient, le monde des familles de curiales, plus ou moins riches
certes du fait de la crise sociale, mais conscientes de cette position privilégiée et du
rôle qui leur était dévolu dans la vie municipale». L'A. montre que «derrière ces

biographies distinctes » de philosophes et de sophistes qui décrivent toute une palette



BIBLIOGRAPHIE 71

de personnalités, se dessine « un archétype idéal de l'intellectuel païen, incarnation
des valeurs sociales, intellectuelles, professionnelles et religieuses d'Eunape». Le

sage qui a atteint le degré suprême de la connaissance est présenté comme un être
divin, « une pure manifestation de la transcendance», « une épiphanie divine». Le
« telos de la philosophie religieuse de cette époque » apparaît ainsi comme étant
« l'assimilation à la divinité dans la mesure où elle est possible à l'homme », selon la
formule platonicienne. Plus généralement, la religion «apparaît comme le sommet
de la philosophie, elle-même conçue comme le terme de la paideia traditionnelle ».
C'est le terme de Getaapôç qui désigne à la fois cette divinisation de l'homme
et la connaissance surnaturelle à laquelle il accède (p. 367-376). Les philosophes
«ont obtenu, grâce à une initiation ou à des pratiques relevant de la théurgie,
un pouvoir divin ». On constate également « l'omniprésence de la divination sous
toutes ses formes» et donc une forme de connaissance qui laisse une grande
place à la magie, la télépathie, la clairvoyance, tout ce que nous condamnerions
aujourd'hui, mais également dans la tradition rationaliste de l'Antiquité elle-même,
sous le terme de superstition. L'A. signale à ce propos un changement significatif
par rapport aux sophistes de Philostrate (170-250), auteur, lui aussi, de Vies de

Sophistes : « Les personnages d'Eunape sont dans l'ensemble beaucoup plus religieux
que les sophistes de Philostrate, mais leurs convictions ne s'expriment pas dans
le cadre officiel de la cité et le lieu d'exercice de leur culte s'est déplacé vers un

espace beaucoup plus privé » (p. 343). Ce déplacement s'explique par l'extension du
christianisme et par le danger toujours plus grand que représentent pour le païen les

manifestations publiques du culte des dieux, accompagné de ses sacrifices sanglants,
de la divination. Ce danger n'a pas disparu pendant le bref règne de Julien, durant
lequel la pression du peuple christianisé continuait de s'exercer. Sosipatra, l'épouse
d'Eustathe de Cappadoce, disciple de Jamblique, constitue pour Eunape un exemple
particulièrement frappant de ces personnages à cheval entre la philosophie et la
religion, témoignant d'une époque durant laquelle les troubles politiques et sociaux
trouvent un relai puissant dans une forme de trouble intérieur. Il la décrit comme
ayant des dons supérieurs, qui se manifestent dès son enfance et qui conduisent
le père de la petite à la considérer comme une divinité. Sosipatra possède un don
prophétique : elle prédit notamment la destruction du Sérapéion d'Alexandrie par
des hommes « qu'on appelle des moines » mais qui, bien que ce soient « des hommes

quant à l'apparence», «mènent une vie de porcs» (VI, § 112). «A cette époque
en effet exerçait un pouvoir tyrannique tout homme qui portait un habit noir et
voulait se comporter de façon inconvenante en public. C'est à ce degré de vertu
que parvint la race humaine» (VI, § 113). D'après Eunape les soldats chrétiens sont
responsables de la destruction complète du temple, car « ils luttèrent si vaillamment
contre les statues et les objets consacrés que non seulement ils en triomphèrent, mais

que même ils les dérobèrent Du Sérapéion, il n'y a guère que les fondations
qu'ils ne purent enlever à cause de la lourdeur des pierres Ayant semé partout
confusion et désordre, ces grands et valeureux guerriers, qui tendaient leurs mains
certes immaculées de sang mais nullement dédaigneuses des richesses, prétendirent
avoir vaincu les dieux et comptaient leur sacrilège et leur impiété comme motifs
de leur auto-célébration» (VI, § 111). Nous sommes ici au cœur de la critique,
souvent ironique, qu'Eunape adresse au christianisme qu'il ressent comme une
religion grossière, exclusivement populaire et marquée par l'ignorance et l'irrespect
envers les divinités traditionnelles du monde gréco-romain. - Pour finir je donnerai
la liste des quelques coquilles que j'ai relevées dans un texte d'une excellente facture
d'ensemble : t. I, p. 369, n. 1 : » à la place de ; p. 564 et 583 : Prohérésios est mort
en 369 (non en 269); p. 584: quant (non quand) et une joute; t. II, p. 80, § 74: Et
c'est toute sa vie qu'il menu... ; p. 89, n. 2 : supprimer :-206) ; à la p. 98, la n. 12 après



72 BIBLIOGRAPHIE

Platon devrait figurer p. 97. Par ailleurs, « extispicine » (t. I, p. 354) et « haruspicine »

(p. 360) méritaient d'être brièvement définis; (piXaurov (p. 78, § 64), traduit par
« narcissique », me semble anachronique : « égoïste » conviendrait mieux. Ces deux
volumes occuperont désormais une place de choix dans la bibliothèque de celui qui
veut connaître les personnages et les problématiques de la dernière sophistique.

Stefan Imhoof

Jean-Luc Périllié, Mystères socratiques et traditions orales de l'eudémonisme
dans les Dialogues de Platon, Préface de Th. A. Szlezâk, Coll. « Academia
philosophical studies» 49, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2015,
524 p.

Quelle sorte d'homme était Socrate Cette question lancinante hanta longtemps
les études socratiques, le maître de Platon n'ayant laissé à l'intention de la
postérité aucun écrit philosophique. Contournant la difficulté, les interprétations
esthétisantes actuelles avisent en Socrate un personnage imaginaire et conceptuel.
Les positions, par ailleurs divergentes, des historiens analytiques s'accordent pour
reléguer la question socratique au rang de « faux-problème ». Si bien que l'historien
philosophe serait appelé à faire le deuil du Socrate historique. C'est méconnaître,
selon l'A., l'étonnante convergence des témoignages d'Eschine de Sphettos, dit « le

Socratique», de Platon (principalement du discours d'Alcibiade dans le Banquet),
de Xénophon et d'Aristophane. Dans cet ouvrage singulier et à contre-courant,
l'A. montre qu'il possible, pour peu que l'on accepte d'en payer le prix, de tourner
en partie les obstacles opposés à notre compréhension du Socrate historique. Il
s'agirait de prendre en considération deux caractéristiques délaissées des historiens
car jugées non « sérieuses » et non philosophiques en soi, arborant néanmoins
la marque indélébile de l'idiosyncrasie de Socrate : l'enthousiasme et l'érotique.
Deux phénoménalités exceptionnelles du philosophe qui seraient à la source de

ses engagements existentiels et la raison ultime de ses difficultés avec la cité. Deux
expressions comportementales exacerbées, grâce auxquelles cependant il aurait
constitué en son temps d'authentiques cultes à mystères. Les témoignages, selon

l'A., sont unanimes : Socrate avait coutume d'organiser clandestinement des rites
initiatiques en l'honneur du daimôn Erôs. Il prolongeait les pratiques religieuses de

son époque (Mystères d'Eleusis), en les réorientant dans une perspective érotico-
philosophique. Une attention phénoménologique prêtée aux textes, replacés dans
le contexte de la religion et de la tradition grecques, permet de retrouver sous
la patine des projections anachroniques un personnage déconcertant. L'ensemble
des témoignages d'auteurs qui connaissaient Socrate personnellement le décrivent
comme une figure atypique et charismatique. Socrate, qui ne cessa d'interroger le
savoir des hommes, ne douta jamais de la réalité et de la puissance du divin, non
plus que des choses de l'amour et des choses de l'âme, révélées par des daimones

(p. 17). Ses entretiens épousent le déroulement des rites initiatiques, avec des phases
de mise à mort et de révélation. Et c'est effectivement un penseur enthousiaste,
détenteur d'une « dispensation du dieu », vecteur d'une théologie « plongée dans
l'immanence de la possession divine» (p. 272), chef inspiré d'un culte mystérico-
philosophique, prophète d'une nouvelle religion, non moins philosophe pour autant,
que nous découvre ici l'auteur. Sa «Bonne Nouvelle» l'eudémonisme, qu'il faut
considérer comme la véritable clé de voûte de l'édifice des dialogues de Platon,
en lieu et place de ladite « théorie des Idées » que l'on retient généralement. L'A.
propose ainsi une nouvelle grille de lecture à même de faire souffler un vent de
fraîcheur sur les études platoniciennes. - L'ouvrage comporte deux parties. La
première s'intitule : « Phénoménalité et vérité du Socrate mystérique ». C'est donc



BIBLIOGRAPHIE 73

par l'analyse des impressions produites par la présence de Socrate que s'ouvre cette
enquête. Le dialogue du Banquet, par la voix d'Alcibiade, tisse une analogie entre
le philosophe et le mentor de Dionysos, Silène. De Silène, Socrate a l'apparence
grotesque et animale, mais qui n'en dissimule que mieux aux yeux et aux oreilles
profanes le caractère divin. Les discours de Socrate renferment les spermata, les

germes spirituels d'une nouvelle religion de type philosophique, de même que les

statues de Silène renferment des figurines des dieux (àycùpam 0ewv) (p. 62 sq.).
Ces germes contagieux ont le pouvoir d'engendrer des conversions soudaines et,
semblables aux airs d'aulos de Marsyas, provoquent des phénomènes de transe
bachique et d'enthousiasme collectif. Le fait de cet enthousiasme associé aux rites des

« corybantes » explique le caractère incontournable de la transmission orale aux yeux
de Socrate et de Platon. Sous l'emprise de la boisson et du dépit amoureux, Alcibiade
dévoile le pot aux roses : Socrate est dépeint en figure charismatique, initiateur aux
mystères d'Éros ; voilà le philosophe hissé à la tête d'un cercle mystérique, d'un
thiase dionysiaque, fédéré par la doctrine eudémoniste. Ce dévoilement inopiné
est signifié par une formule orphique d'appel à la confidentialité, typique des

Mystères d'Eleusis. Surtout, Alcibiade insiste sur le fait que le Socrate mystérique
est bel et bien le «vrai Socrate» (p. 84). Transparaît donc ici la double orientation
caractéristique de la figure de Socrate, à la fois démonique et érotique. L'on ne

peut que mesurer combien les flèches décochées sur Socrate par le jeune Nietzsche
de la Naissance de la tragédie ont pu se perdre loin de lui (p. 89). S'ensuit une
analyse des «faits de parole siléniques» délivrés dans VApologie. L'A. argumente
en faveur de la fidélité de la restitution platonicienne des minutes du procès. Il
note la revendication de Socrate à la parole vivante et authentique que met à
mal la révolution médiatique de l'écriture désormais pleinement accomplie. Son

long discours (gEyaLqyopia) consacre le surgissement d'une parole prophétique,
culminant dans une profession de foi qui tient lieu de «signature eudémoniste
du penseur» (p. 119). S'il s'agit d'héroïsme, ce dernier a peu à voir avec celui
d'Antigone, qui joue la loi religieuse contre la loi civile. Pas davantage n'est-il
celui de l'homme tragique qui, par Vhybris, s'attire la défaveur des dieux. Socrate
instaure au nom du dieu une nouvelle religion philosophique. Il dispose en effet
d'une «dispensation divine» (Oeia poïpa), laquelle lui est «naturellement» échue,
comme en atteste le Phèdre (p. 124 sq.). On mesure ce que cette personnalisation de la
notion, qui faisait de Socrate un « homme divin » (Geîoç ctvrjp), voire une manière de

messie, pouvait avoir de scandaleux dans une démocratie. L'A. tient cette notion de

thaia moira, largement délaissée par les exégètes, pour essentielle à la compréhension
des comportements atypiques et enthousiastes de Socrate et de ses disciples. En

outre, le culte de l'âme (impliquant quelque chose de démonique - Saipôviôv xi) que
le philosophe veut propager n'est pas nécessairement soluble dans le culte collectif
et les valeurs de la cité. Reversant au compte du Socrate historique les remarques de
W. Burkert sur les Mystères, l'A. constate que « Socrate crée d'emblée une division
tranchée entre la religion personnelle et la religion civique » (p. 123). Les sycophantes
ne s'y sont pas trompés, non plus que Socrate qui leur répond par une pirouette:
c'est d'impiété envers les dieux de la cité que le philosophe est accusé. Ce chef
d'accusation n'est guère pour étonner, s'il est avéré que Socrate a véritablement
été le meneur d'une hetaireia philosophique. Ce cercle, par ailleurs, comme cela

transparaît dès les premières lignes du Phédon, ainsi que dans le Criton (p. 173 sq. ;

191-193; 468), aurait été en cheville avec le mouvement orphico-pythagoricien.
- Ce n'est qu'à condition de comprendre l'ironie socratique pour ce qu'elle est
véritablement, à savoir une réelle auto-dévalorisation, que l'on pourra mettre au
jour le système dynamique autour duquel se construisent les Dialogues. Que l'on
veuille seulement admettre que les confessions d'ignorance en lesquelles se répand



74 BIBLIOGRAPHIE

le philosophe soient à prendre au sérieux : alors la stérilité proverbiale de Socrate
serait complémentaire de sa réceptivité envers les traditions orales, mais également
le fin mot de sa faculté à accueillir en lui le dieu et à transmettre sa sagesse.
L'A. met au jour, pour la première fois à notre connaissance, cette dialectique
entre d'une part inscience (àpaGIa), de l'autre dispensation divine (Gela goîpa) qui
trace un cheminement initiatique (p. 151 sq.). La réfutation a pour effet de réduire
l'interlocuteur de Socrate (et le lecteur, qui n'est pas étranger à cette initiation) à

la conscience de son ignorance, condition nécessaire au rapport positif que Platon
instaure avec le mythe en tant qu'énoncé d'une parole révélée. Lorsqu'elles ne sont
pas le fait de traditions anciennes, les paroles déployées par Socrate, qui ne sait rien
lui-même, sont mises au compte d'une instance extérieure qui s'exprime à travers
lui. Aussi Socrate, missionné par le dieu delphique pour rendre ses contemporains
meilleurs, en qui s'est activée la partition divine, se fait également prophète. De quel
message est-il le véhicule Nul autre que celui de l'eudémonisme, que l'A., lecteur de

Pierre Hadot, considère sous-estimé par les commentateurs, au profit des approches
exclusivement théoriciennes. Tel serait bien pourtant le véritable fil directeur de la

plupart des dialogues socratiques de Platon. - L'eudémonisme professe la possibilité
pour l'homme d'atteindre un « bonheur démonique », supérieur au bonheur humain,
par la pratique de la justice et des vertus. Cette tradition ancienne, réinvestie

par les cultes à mystères, trace les contours d'une religion du salut individuel,
avec une perspective de divinisation de l'homme. Sans doute a-t-elle été la source
d'inspiration majeure de la philosophie socratico-platonicienne. On doit dès lors
se demander qui, de Socrate ou de Platon, a réellement été le récipiendaire de

cette tradition. C'est ce que l'A. démontre à travers l'examen du Phédon, « grand
dialogue socratique d'obédience orphico-pythagoricienne » (p. 176). Aux portes de

la mort, entouré de ses proches, Socrate y apparaît d'emblée investi par la theia

moira, qui lui permet de dépasser sa stérilité philosophique et poétique : lui qui
n'a jamais écrit, le voilà composant une ode à Apollon À l'endroit d'Événos,
il prodigue un «drôle de conseil»; un «fait de parole silénique» par lequel il
l'enjoint à « mourir au plus vite » (p. 180) Et d'en appeler Palaios Logos orphique,
narrant le drame sacré de Zagreus-Dionysos dilacéré et dévoré par les Titans, et
dont la chair mêlée à celle de ses meurtriers aussitôt foudroyés par Zeus donna
naissance à l'humanité. Tout homme possède en lui, quoique latente sous réserve

d'activation initiatique, cette « dotation divine » qui se présente comme une theia
moira. Le Palaios Logos affirme encore la métensomatose, la délivrance du cycle des

réincarnations et le bonheur démonique pour les hommes purifiés. Aristophane, du
vivant de Socrate, n'a pas manqué de tourner en ridicule les pratiques ascétiques
suscitées par une telle doctrine dans l'entourage du philosophe. Preuve qu'elle ne
saurait être une projection de Platon. - La seconde partie de l'ouvrage traite des

« Mystères et initiations socratiques ». L'A. relève ici les éléments qui permettent
d'esquisser une reconstruction des mystères socratiques, parodiés par Aristophane
du vivant de Socrate. Leur dimension ésotérique est sauvegardée par une forme
atypique de culte du secret, différente de celle ayant cours dans les mystères
traditionnels. Cette pratique de la « rétention d'information » propre à Platon, qui
forgea le néologisme ÙTtpôppqxa (Lois, XII 968e) pour qualifier les «choses les plus
précieuses » gardées au bénéfice de son enseignement oral, avait été thématisée par
Th. A. Szlezâk. Elle vaudrait également en ce qui concerne la distribution dite
génétique des Dialogues : Platon devait attendre que la polémique antisocratique
encore très virulente aux alentours de 392 se fut entièrement tarie pour répondre
de Socrate. Et pouvoir divulguer, en la présence de son premier caricaturiste,
l'Aristophane du Banquet, les aspects mystériques de la méthode et de l'idiosyncrasie
de son ancien maître (p. 27 ; 333-334 ; 491). - A l'évidence, la présence insistante de



BIBLIOGRAPHIE 75

la langue des Mystères et des appels à la confidentialité témoigne de la présence du
mystérique dans l'accompagnement socratique. La structure de certains dialogues
renvoie à celle des rites initiatiques, avec épreuves, mise à mort symbolique, époptie
(èito/treia). L'analyse de l'initiation de Clinias à la fois fructueuse et aporétique dans

VEuthydème fait d'abord ressortir la fonction purificatrice de la réfutation. Cette
réfutation cathartique correspond à un premier stade de l'initiation, à celui de la

dialectique commune, adressée aux profanes. Le prétendant, s'il est jugé fertile et

coopératif, surmonte cette phase pour (au moyen d'une autre dialectique, devenue

plus concilante) «accoucher» d'une vérité fulgurante, accédant à une révélation
placée sous le signe de la sagesse démonique. Si l'initié et son «accoucheur» ne

parviennent pas toutefois à « rendre raison » de cette vérité, l'entretien restera
aporétique. Ces considérations invitent aussi à réévaluer l'évocation de formules
et de récits traditionnels au sein d'un processus initiatique global, et à mieux
déterminer leur véritable rôle : « produire une impression de mystères, marquer le

franchissement d'une étape décisive, faciliter un passage, une mise à l'épreuve»
(p. 37; 322), etc. Tout se passe comme si Socrate se livrait, au travers de ses

entretiens, à une transposition philosophique des Mystères d'Éleusis. - Notons que
la figure de Socrate maïeuticien, apparue pour la première fois dans le Théétète,

retrouve le même jeu d'oppositions et de conditions que le système amathia / theiu
moira: l'homme qui procède aux accouchements proteste de sa stérilité. Que cette
charge d'accoucheur n'est pas une invention ad hoc, mais bien la divulgation d'une
pratique bien connue des proches du philosophe, c'est ce qu'indique une allusion
qu'y fait Aristophane dans les Nuées (v. 143) ou le discours théorique relatif à la
maïeutique, décelable dans l'enseignement de Diotime. Cette grande figure féminine
introduite par Platon incarne une puissante synthèse: l'auteur prend acte d'une
situation plausible (l'initiation du jeune Socrate aux choses de l'amour auprès de
la courtisane Aspasie) ; il introduit par l'entremise du personnage fictif sa propre
doctrine des Idées ; et il présente une nouvelle fois (après le Gorgias), comme auréolée
de mystère, la « Bonne Nouvelle» eudémoniste: le bonheur démonique par l'erôs
est possible pour l'homme. Aussi doit-on considérer l'intervention du discours de

Diotime dans le Banquet, univers masculin, comme un indice pour éclairer l'énigme
de la formation de Socrate et de son renouvellement de la tradition orphico-
pythagoricienne. L'A. attire l'attention sur le fait que la transmission initiatique
des connaissances relève d'une logique différente de celle de l'enseignement. Le
tropisme auditif marqué de Socrate, sa valorisation des traditions orales, répond
d'une volonté de conservation des discours anciens dont il s'agit de « rendre raison ».
La procédure du « sauvetage du discours », ßoqGeiv rô Xôyw, repérée par Szlezâk,

porte principalement sur les messages pythagoriciens ou orphico-pythagoriciens de

l'eudémonisme. Dans le débat entre tradition et modernité, Socrate occupe une place
atypique; s'érigeant en «docteur de la tradition», il reproduit et «actualise» un
héritage sous l'égide de la dispensation divine (theia moira). - Ouvrage dense et érudit,
alloué d'indéniables qualités littéraires, les Mystères socratiques et traditions orales
de l'eudémonisme dans les Dialogues de Platon recensent un certain nombre de thèses

fortes et stimulantes. L'A. soutient, contre une position académique (au mauvais
sens du terme), que la question socratique aurait été depuis longtemps réglée dans le

champ non pas historique, mais judiciaire, par Platon lui-même - ce penseur n'ayant
jamais cessé de revenir sur l'idiosyncrasie de son maître (p. 493). Le « vrai Socrate »

aurait été un Socrate mystérique, partagé entre plusieurs tropismes apparemment
opposés mais fortement unifiés: une nature silénique et démonique, un «homme
érotique » initiateur de jeunes gens, un docteur soucieux de préserver les vérités de

la tradition, un philosophe austère préoccupé de logique. Quand les histoires de

la philosophie se sont accordées à ne retenir de l'enseignement de Socrate que ses



76 BIBLIOGRAPHIE

aspects logiciens, au détriment de ses aspects occultes, l'A. dégage des textes un
tout autre portrait : «Tout se passe comme si Platon avait dépeint Socrate comme
faisant partie de la classe très ambiguë des prêtres-mendiants purificateurs, faiseurs
de mystère comme Diotime, inspirés et délirants comme Euthyphron - personnages
troubles qui ne juraient que par le theion et le daimortion, que l'on prenait à l'époque
pour des charlatans» (p. 228). - Cette approche des dialogues de Platon mérite une
réelle prise en considération. L'auteur de la préface de l'ouvrage, Th. A. Szlezâk,
philologue de l'Université de Tübingen, ne manque pas d'y insister. Elle porte
un coup fatal aux projections anachroniques, schématiques et édulcorées des
néonietzschéens et des néo-positivistes concernant un personnage qui n'a cessé de faire
l'objet de récupérations tous azimuts. Le point fort de cette étude est de tenter
de resituer le personnage dans son époque et dans un univers culturel qui nous
est étranger. Pareille entreprise atteint dans cet ouvrage un degré de netteté sans
équivalents, exception faite de la belle restitution du Socrate historique platonico-
aristophanesque esquissée par A. E. Taylor dans les Varia Socratica, au début du
siècle passé - une tradition exégétique aujourd'hui oubliée à laquelle l'A. ne cesse
de se rapporter, en tenant compte des avancées récentes. Brève éclaircie, aussitôt
recouverte. L'enjeu des interprètes n'a-t-il pas toujours été de légitimer, au regard
de sa « fondation » en Occident, la philosophie telle qu'ils la conçoivent eux-mêmes,
et non pas telle qu'elle était pensée et vécue par les Anciens Que faire alors d'un
«père de la philosophie» si attaché à l'exégèse des récits mythiques (plutôt qu'à
leur « dépassement métaphysique ») qu'il ne cesse de les interroger pour en rendre
raison, sans pour autant douter d'aucune des choses divines reçues de la tradition
orale? Comment la thèse d'une discipline philosophique prétendument née de la
discussion sur l'Agora peut-elle être soluble dans la découverte d'un Socrate inspiré
par la divinité, messager enthousiaste d'une vérité qui dépasse la raison humaine,

gourou charismatique d'un cercle d'initiés pratiquant les mystères d'Eros en marge
de la place publique Autant de questions qui se font jour à la lecture de cet ouvrage,
qui offre un heureux prolongement socratique aux travaux considérables entrepris
par l'école de Tübingen autour de l'enseignement dit «ésotérique» de Platon,
transmis par Aristote. - Jean-Luc Périllié présente, avec les Mystères socratiques,
une étude atypique dont il est difficile d'entrevoir les répercussions. Sera-t-elle prise
en considération ou passée sous silence - meilleure façon d'évacuer un point de vue
gênant? Ne va-t-on pas clore une nouvelle fois la parenthèse ouverte par Taylor?
Ce Socrate subversif qui nous est découvert, fuselé dans la chair des textes, est-il
soluble dans le paradigme d'aujourd'hui, qui voudrait se rassurer avec les belles
histoires d'un Socrate «déconstruit», minimaliste, à la fois parangon et coquille
vide du rationalisme, ou alors pure création fictive, donc bien peu dérangeante, d'un
Platon-artiste surpuissant On ne saurait dire. Les Mystères socratiques proposent
quoi qu'il en soit, à qui voudrait risquer un pas hors des sentiers battus, une enquête
surprenante et captivante du phénomène socratique.

Frédéric Mathieu

Pierre Pellegrin, L'Excellence menacée. Sur laphilosophiepolitique d'Aris¬
tote (Les Anciens et les modernes - Études de philosophie, 32), Paris,
Classiques Gamier, 2017,448 p.

«Le domaine pour lequel notre rapport aux Grecs nous semble en quelque
sorte direct c'est celui de la politique, au sens le plus large du terme» (p. 10).

L'A. - qui, rappelons-le, a traduit la Politique d'Aristote (sous le titre Les Politiques,
Paris, GF, nouvelle éd., 2015) - tisse, page après page, un discours stimulant autour
de la pensée du philosophe sur la polis : la clarté de sa formulation permet de rendre



BIBLIOGRAPHIE 77

compte des principes fondamentaux de la doctrine aristotélicienne et accompagne
des interrogations auxquelles sont apportées progressivement des réponses ou sur
lesquelles sont avancées, en tout état de cause, des hypothèses probables. Soulignons,
en premier lieu, l'intérêt de VIntroduction, divisée en deux parties («Nos ancêtres
les Grecs» et « Les Grecs, c'est-à-dire Aristote»), dans laquelle l'A., en évoquant
Jean-Pierre Vernant et son École, met en exergue le rôle central de la question
politique chez les Grecs, et notamment celle de l'organisation de la cité (polis) en
tant qu'instrument identitaire incontournable dans son opposition aux institutions
des peuples étrangers à VHellènikon. Toutefois, on devra nuancer cette affirmation
en rappelant au moins le long examen, attentifet critique, que le philosophe déploie
sur la constitution de Carthage (II 11, 1272b 24-1273b 26), introduite dans la
triade comprenant les politeiai de Sparte et de Crète ; mais on évoquera aussi la

présence de « fragments » d'histoire carthaginoise dans les livres V et VI : la mention
d'Hannon à côté de celle de Pausanias (V 7, 1307a 1-5), et encore l'éloge du
mélange particulièrement positif chez les Carthaginois d'éléments diversifiés tels que
la richesse, le peuple, et la vertu (cf. IV 7, 1294b 14-15 et aussi VI 5, 1320b 7, mais

l'origine du discours est dans 1320a 32). On ajoutera à cela que d'autres peuples non
grecs ne sont pas, eux aussi, négligés dans l'économie complexe de la Politique (dans
le seul livre V, outre les Carthaginois, il est fait mention des Égyptiens, des Perses, des

Iapyges) : même réduits à un rôle sûrement marginal, ces mentions s'avèrent utiles et
fonctionnelles - et non sous la forme d'exemples négatifs ou complètement opposés
au modèle de la polis - destinées qu'elles sont par Aristote exclusivement aux Grecs,
et notamment aux hommes politiques grecs. L'A. procède ensuite en analysant les

références aux doctrines antérieures et contemporaines utiles pour appréhender la
spéculation politique d'Aristote, et éclaire le caractère tout à fait spécifique de la
politique comme science pratique. Suivent des pages d'une grande utilité - surtout
pour qui aborde la philosophie du Stagirite sans en être un spécialiste -, dans

lesquelles se trouve amplement développé le concept, ou plutôt les concepts, de

vertu ainsi que la relation circulaire entre éthique et politique, selon un principe qui,
d'un côté, entrelace la connaissance de la vertu et le respect des bonnes lois, tout en
associant la conformité aux bonnes lois au renforcement de ces mêmes vertus. Sont
ensuite analysés les prolongements logiques afférents à la science de la cité - l'origine
de la famille et de la cité, les conditions de la citoyenneté, la distinction (mais aussi les

connexions) entre vertus éthiques et vertus politiques, l'enquête sur les constitutions
droites et déviées et sur les mélanges constitutionnels possibles -, jusqu'à aboutir
à l'examen des livres «réalistes» par excellence: le V et le VI. Le premier d'entre
eux fait l'objet d'une attention toute particulière : la dissertation d'Aristote sur les

constitutions en ruine et en transformation s'affirme lucide et plurielle, s'appuyant
sur des exemples concrets tirés de l'histoire concernant spécifiquement les causes qui
engendrent une opposition entre des groupes diversement connotés sur le plan social,
et par conséquent politique, et la manière dont une telle opposition prend forme.
Les pages que l'A. consacre à la « dialectique » des classes réussissent à rendre de
manière exhaustive les différents aspects d'une thématique cruciale : la conception
du juste et de l'égal qui se manifestent dans les démocraties et les oligarchies. Sur
cette question, l'A. examine non seulement les passages de la Politique, mais aussi
les loci pertinents de l'Éthique à Nicomaque, élargissant son analyse aux nombreux
éléments qui sont conceptuellement liés à la conception unilatérale et partisane du
juste (propre aux démocrates, d'un côté, et aux oligarques de l'autre), à savoir : - la
priorité de la constitution sur les lois, autrement dit la qualité et l'utilité des lois
dans le contexte de la constitution dans laquelle elles sont en vigueur ; - le rôle des

minorités vertueuses dans les régimes politiques déviés et, inversement, le germe de

la corruption dans les constitutions droites ; - la définition de la vertu politique, qui



78 BIBLIOGRAPHIE

est nécessairement une vertu circonscrite et contingente. À cet ensemble de centres
d'intérêt s'ajoutent l'étude sur les moyens de sauvegarder les constitutions ainsi
qu'un raisonnement minutieux sur le rôle diversifié du législateur et du magistrat.
Dans cet excellent guide de la pensée politique d'Aristote, l'A. interprète lucidement
les positions du philosophe, qui reste toujours réaliste face aux nécessités concrètes
des cités grecques, physiologiquement affectées qu'elles sont par le déséquilibre
interne. Nous ne faisons qu'effleurer ici la question importante de la stasis, qui
fait l'objet du livre V d'Aristote et dont l'A. discute longuement (p. 358-377). Le
rappel de la nécessité d'une interprétation correcte du terme de stasis (pl. staseis),
qui ne se limite pas au sens exclusif de « sédition », se justifie pleinement dans la
mesure où sa sphère sémantique doit être évaluée en relation avec le contexte. Nous
suivons pleinement l'A. à propos de la relation très étroite, « quasi essentielle », entre
la stasis et les dynamiques constitutionnelles, qui rend compte des metabolai ton
politeiôn (les mouvements de transformations des constitutions) : en effet, d'après
l'analyse du livre V, la stasis retrouve sa signification la plus authentique quand la
querelle entre les fortunés (dans les différentes déclinaisons concrètes du terme) et
ceux qui ont peu ou pas de ressources débouche sur un changement de constitution
ou, du moins, sur une tentative de prise de contrôle (p. 361). Les deux premiers
chapitres du livre V sont de ce point de vue si manifestement programmatiques
que l'A., après avoir examiné chacun des éléments indiqués par Aristote comme
cause ou origine des staseis et des metabolai, tire des conclusions et propose une
sorte de schéma permettant d'identifier les mécanismes d'opposition, de sédition,
de transformation des régimes : la présence, dans une polis, d'un certain nombre
de conditions et des réactions qui en découlent déterminerait le déclenchement
d'une stasis (p. 372). À l'issue de la lecture de ce beau volume (dans le répertoire
bibliographique duquel on regrette néanmoins que les études italiennes sur la pensée

politique d'Aristote soient limitées à un seul titre), on ajoutera une remarque : le

recours à l'histoire dans la dissertation aristotélicienne sur la cité, et en particulier
sur les oppositions qui y prennent place, ne doit assurément pas être minimisé.
La technè politikè, conjuguant nécessairement theôria et praxis, ne peut pas faire
abstraction de l'observation de la réalité et par conséquent de la connaissance
et de l'interprétation des faits passés et contemporains. Il n'est pas hasardeux
d'affirmer que le recueil d'un grand nombre d'éléments historiques, présents dans
le livre V sous la forme extrêmement synthétique d'exempta, a influencé la théorie
d'Aristote tant en ce qui concerne l'identification des causes des staseis que les

modalités et les résultats des changements constitutionnels: ceux-ci aboutissent
parfois au bouleversement de la constitution en vigueur (1, 1301b 6-10); dans
certains cas, au maintien de l'ordre constitutionnel, quand bien même le pouvoir
passe entre les mains des opposants au régime (1, 1301b 10-13); il arrive aussi

que des variations se réalisent en termes d'accentuation ou d'assouplissement du
caractère de la constitution ; in fine, le changement peut s'avérer partiel (1, 1301b

17-26), c'est-à-dire impliquant des modifications peu étendues. Dans le livre V se

profile ainsi la perspective méthodologique d'une histoire qui devient instrument

pour la philosophie : en tant que réservoir de données utiles à l'élaboration d'une
théorie, mais aussi (a posteriori) comme pierre de touche efficace pour mesurer la

qualité et la vraisemblance de cette dernière, quand elle découle du seul raisonnement
ou s'appuie sur des endoxa (opinions réputées). Le soutien de l'histoire dans la
dissertation sur la polis correspond, dès lors, aux principes du réalisme politique
du philosophe, que l'A. de ce volume met opportunément en évidence ; et cet aspect
revêt encore plus d'importance lorsqu'on sait qu'Aristote (ainsi que son École) est

souvent notre seule source pour un grand nombre de références historiques intégrées
dans l'argumentation de la Politique. On signalera, enfin, l'existence d'une édition



BIBLIOGRAPHIE 79

italienne commentée de la Politique, en six volumes (2011-2018), parue aux éditions
L'Erma di Bretschneider (l'édition critique, la traduction et le commentaire des

livres V et VI, édités par M. E. de Luna, C. Zizza, M. Curnis, a paru en 2016).

Maria Elena de Luna

Shelli M. Poe, Essential Trinitarianisme: Schleiermacher as a Trinitarian Philosophie
Theologian, London - New York, Bloomsbury T&T Clark, 2017,201 p. et théologie

moderne
L'A. est assistant professor oj Religious Studies du Millsaps College (Jackson,

MS), une institution d'enseignement supérieur liée à l'église méthodiste. Cet ouvrage
vise à reconsidérer une lecture commune du théologien réformé prussien Friedrich
Daniel Ernst Schleiermacher 1768-1834) : les dogmes traditionnels seraient délaissés

- incommunicables et source de conflits infinis - à la faveur d'une notion anthropologique

et expérientielle plus générale, celle du sentiment religieux et du sentiment
absolu de dépendance. Ainsi, la brièveté et le ton critique des quelques remarques
sur la trinité qui viennent clore Yopus magnum du théologien, Der christliche Glaube
(1821/22 & 1830/31) §§ 170-172 confirmeraient ce rejet du dogme traditionnel chez
le théologien berlinois. A rencontre de cette lecture habituelle de la dogmatique de

Schleiermacher, l'A. propose une lecture à rebours de la somme dogmatique : en
effet, si la doctrine sur la trinité n'est pas encore développée à fond dans Der christliche

Glaube, l'ensemble du texte annonce le renouvellement de la doctrine trinitaire
plutôt que son rejet. L'A. trouve confirmation de cette thèse notamment dans
le fameux échange épistolaire avec Friedrich Lücke, Dr. en Nouveau Testament,
1791 -1855). Dans ces lettres, Schleiermacher répond aux critiques qui ont été émises

à rencontre du texte de la première édition de Der christliche Glaube. Mais il le fera
également dans un article publié dans la Theologische Zeitschrift 1822) intitulé Über
den Gegensatz zwischen der Sabellianischen und der Athanasianischen Vorstellung
von der Trinitüt. La proposition de Schleiermacher viserait à dépasser l'opposition
entre les deux types de théologie trinitaire, l'une à tendance «modaliste» l'autre
à tendance « trithéiste » (cf. pp. 75-9). La structuration de Der christliche Glaube,
entre une première partie aux traits apophatique (affirmation par voie de négation)
et une seconde aux traits kataphatique (affirmation par voie positive) ne serait pas
contradictoire, mais au contraire impliquerait de les lire en réponds l'une de l'autre.
Pour Schleiermacher, la dogmatique n'est pas une branche spéculative, mais une
branche historique: elle se construit à partir du donné actuel de la foi chrétienne.
Dans ce sens, l'héritage dogmatique n'est pas rejeté, mais relu et repris à l'aune de
la vie religieuse dans l'état dans lequel elle se trouve à l'heure où le théologien écrit.
Ce que Schleiermacher rejetterait alors, selon l'A., c'est l'utilisation en dogmatique
chrétienne d'une notion de trinité immanente, c'est à dire d'une compréhension de
l'être trinitaire de Dieu indépendamment de sa création - une compréhension de
Dieu « dans l'éternité » et « sans le monde ». Une telle énonciation dogmatique serait
spéculative et raterait son but. En revanche, une notion de la trinité économique
est envisageable, dans la mesure où elle ne traite de l'être de Dieu que dans la
mesure où il s'est lié au monde dans la création et la rédemption. Par ailleurs,
ainsi comprise, on remarquera qu'il n'y a, chez Schleiermacher, pas de connaissance
dogmatique possible sans la révélation christologique et que celle-ci devient alors
un élément transversal à tout le texte de Der christliche Glaube. Là où l'A. va
cependant plus loin, c'est en affirmant la trace chez Schleiermacher d'une forme
intermédiaire de compréhension trinitaire : celle d'une trinité essentielle (essential
trinity). Si l'on suit la méthode d'une lecture à rebours de Der Christliche Glaube,
on verrait apparaître que les trois notions de causalité, d'amour et de sagesse sont
placées par Schleiermacher dans un rapport périchorétique et que ce ne serait



80 BIBLIOGRAPHIE

que dans cette relation périchorétique des trois notions que l'on accéderait, selon
Schleiermacher, à la bonne compréhension de l'être de Dieu, sans pour autant
rentrer dans le domaine de la spéculation. Dieu est sagesse, amour et causalité et
l'une de ces notions n'est pas compréhensible indépendamment du rapport qu'elle
a avec les deux autres, suivant une pensée où l'on circule au-travers des notions
pour donner voix à ce pour quoi elles tiennent lieu: l'essence divine. Tous les

autres attributs (omnipotence, omniscience, etc.) découlent de ces trois expressions
premières de l'être de Dieu et de leur relation périchorétique. À partir de cette thèse

centrale, l'A. amène tout du long de son ouvrage à relire les différentes propositions
dogmatiques de Schleiermacher, notamment celles qui tendent à vouloir renoncer
à la notion de « personne » pour traiter de l'être trinitaire. Plutôt que d'en rester
au geste critique auquel s'en tient Der christliche Glaube, elle relève des indices sur
une compréhension de l'être personnel de Dieu infusé des données d'une trinité
essentielle (cf. pp. 104-114). L'ouvrage se termine sur quelques «pistes » d'utilisation
des intuitions de Schleiermacher en se concentrant sur l'opposition entre apophase
et kataphase, la théologie féministe et l'éco-théologie. Cette partie est malheureusement

très brève, ce qui la rend un peu faible par rapport au reste de l'ouvrage.
À l'heure où une traduction en Français de la première édition de Der christliche
Glaube (La cohérence de lu foi chrétienne, trad. B. Reymond, Labor et Fides, 2018)
va voir le jour, une telle lecture se révèle salutaire pour quiconque s'intéresserait à la
dogmatique du maître de la théologie moderne. Elle permet d'une part de remettre
en perspective la lecture de cette œuvre. La signification des énoncés de la somme
doctrinale de Schleiermacher n'est pas déterminée par le sens «chronologique» de

la lecture, mais par la mise en relation de l'ensemble des énoncés qu'elle contient

- ce que l'Allemand appelle Zusammenhang. Il s'agit defaire répondre les différentes
parties les unes avec les autres, plutôt que de lire le texte comme une démonstration
linéaire et donc de soumettre l'articulation d'ensemble de la fresque dogmatique
au seul sens de la lecture ou de l'énonciation. Mais d'autre part, il permet de

resituer également l'œuvre du théologien Schleiermacher au sein de la tradition
réformée, aux côtés de Jean Calvin, par-delà toute captation « libérale » ou exclusion
«orthodoxe». Pour conclure, nous relèverons que si le texte de l'A. montre son
intérêt par sa brièveté, sa clarté et la concentration de son argumentaire, il en
reste cependant encore à un niveau très formel. L'ouvrage ne développe que très
brièvement - bien que de manière synthétique et claire - ce que sont causalité, amour
et sagesse comprises comme l'expression périchorétique de l'être de Dieu dans le

texte de Schleiermacher (cf. pp. 82-91). Il faudra donc aller lire soi-même le texte de

Der christliche Glaube pour accéder à la matière, aux expériences, aux images et aux
récits, qui diraient Dieu comme causalité, amour et sagesse.

Elio Jaillet

toire
a période
temporaine
ilosophie
ttérature)

Yves Gerhard et Marc Weidmann, Elie Gagnebin, géologue et ami des

artistes, Vevey, L'Aire, 2016, 245 p.

La biographie approfondie d'un homme d'esprit dépasse l'individu qui en fait
l'objet. À travers lui, c'est tout un milieu intellectuel et culturel qui se dessine,

toute une époque, inscrite dans un cadre géographique déterminé. Elie Gagnebin
(1891-1949), à la fois homme de science - professeur de géologie à l'Université
de Lausanne depuis 1933 -, et passionné de théâtre, de musique et de littérature,
noue des relations d'amitié et de travail avec les scientifiques et les artistes
contemporains : parmi ces derniers, des écrivains, des musiciens et des philosophes :

Ramuz, Ansermet, Stravinsky - il jouera le rôle du Lecteur dans la première
représentation «mythique» de l'Histoire du soldat en 1918 -, Cocteau, Maritain,



BIBLIOGRAPHIE 81

Mounier, pour n'en citer que quelques-uns. Un des intérêts que suscite l'ouvrage
réside dans les nombreuses citations extraites de la correspondance entretenue
avec ses contemporains. Les auteurs, Y. Gerhard, antiquisant, petit-fils d'un frère
d'Élie Gagnebin, et M. Weidmann, géologue, ont puisé largement dans les archives
familiales et des documents inédits pour composer le portrait d'Elie Gagnebin
dans toute sa diversité. Un chapitre de l'ouvrage est consacré à «Elie Gagnebin
philosophe » (p. 139-158). Comme nombre de penseurs romands au xixe s. et encore
au xxe, Elie Gagnebin défend une philosophie spiritualiste d'essence chrétienne,
mais comme scientifique, il veut s'inscrire dans la tradition réaliste aristotélicienne.
Ces deux tendances conjuguées le rapprochent, de façon assez originale, de Thomas
d'Aquin et de son disciple contemporain, Jacques Maritain. Son spiritualisme
chrétien s'exprimera aussi dans le mouvement personnaliste « Esprit » d'Emmanuel
Mounier (t 1950), dont il sera l'un des fondateurs du groupie lausannois (p. 148-151).
De ses réflexions sur la science, on pourra lire ses contributions à la présente
revue: «La finalité dans les sciences biologiques» (RThPh 19 (1931), p. 17-54) et
« Mécanisme ou vitalisme en biologie» (RThPh 24 [1936], p. 276-282). Pour donner
un exemple de la liberté d'esprit qui caractérisait l'homme et le penseur, on lira sa

protestation courageuse - comme celle de son ami, l'helléniste André Bonnard -
envoyée aux autorités à l'occasion de l'attribution par l'Université de Lausanne
d'un doctorat honoris causa à Musolini en 1937 : « Il me paraît que le rôle de toute
Université, et particulièrement de la nôtre, en une époque où les idéologies politiques
risquent d'envahir tous les domaines de l'esprit, devrait être de maintenir les notions
de vérité, de droit, de morale, indépendantes des opportunismes et des ambitions,
plutôt que de couronner les puissants du jour qui se targuent de les fouler au pieds. »

(p. 143) Quelques extraits choisis de l'œuvre d'Élie Gagnebin figurent en seconde

partie de l'ouvrage (p. 199-223), ainsi qu'une bibliographie exhaustive de ses écrits
(p. 227-234).

Jean-Pierre Schneider

Paul Claudel, Lettres à Ysé, Texte établi, présenté et annoté par Gérald
Antoine, Préface de Jacques Julliard, Ouvrage publié sous la direction
de Jean-Yves Tadié, Paris, Gallimard, 2017,445 p.

Avec cette correspondance de Claudel à Ysé s'éclaire un mythe littéraire que
l'on pensait devoir demeurer à jamais caché. Qui était donc cette Rosalie Vetch qui
fut le modèle d'Ysé dans Partage de midi et de Dona Prouhèze dans Le Soulier
de satin? Comment Claudel l'avait-t-il réellement rencontrée? De quelle foudre
fut-il atteint pour que tout bascule dans sa vie et que, à peine sorti d'un essai
de vocation monastique, il ait pu se jeter dans les bras d'une femme mariée?
Dans ces 197 lettres, écrites entre 1904 et 1947, où le feu de la passion s'allie au
génie littéraire, où la conscience adultérine lutte avec la foi et la soumission aux
règles de l'Église, où le sérieux alterne avec le bouffon, l'affectif avec le narratif,
le poète se débat avec un réalisme surréaliste. Tout à la fois lucide et aveuglé,
reconnaissant en lui une nature double au-delà des limites humainement admises

tout en étant en perpétuel conflit avec une aspiration à l'harmonie et à l'unité,
Claudel ne cesse de s'interroger sur le sens ultime d'une telle rencontre: Dieu
l'aurait-il permise Conscient de ses vices de dureté, d'orgueil et d'égoïsme d'homme
seul, « Dieu aurait-il voulu que je sache ce que c'est que d'aimer une créature
humaine, de lui être complètement livré, ce qu'on peut souffrir par elle et quel
pouvoir elle a sur vous?» Si la question reste, bien sûr, sans réponse, la manière
de la poser est dramatique. Si cette correspondance est d'abord le témoignage
d'une crise existentielle et spirituelle «dont il importe d'évaluer avec précaution



82 BIBLIOGRAPHIE

l'étrange teneur», elle est également décisive pour comprendre de l'intérieur les

dialogues extrêmement subtils et complexes sur le plan spirituel et psychologique
qu'entretiennent les différents personnages dans les deux pièces susdites.

Jean Borel

Brenno Bernardi, Jean-Paul Sartre e la Svizzera (Dibattiti & Documenti,
Serie Major, 11), Lugano/Milano, Giampiero Casagrande, 2014, 348 p.

Les interventions de Sartre chez les Helvètes, de 1946 à 1967, ne sont pas très
nombreuses, mais significatives. On ne retiendra ici que deux séries d'événements.
Au sortir de la guerre, la revue genevoise éphémère Labyrinthe, fondée en 1944

par A. Skira avec la collaboration de Balthus et Giacometti, organise une tournée
de conférence de Jean-Paul Sartre et Simone de Beauvoir. En mai-juin 1946,
dans des conférences, à Genève, Zurich, Lausanne et La Chaux-de-Fonds, le

philosophe répondra à la question «Qu'est-ce que l'Existentialisme?». Il s'agissait

pour Sartre de diffuser les thèses qu'il avait présentées devant un large public parisien
dans la célèbre conférence du 29 octobre 1945 intitulée «L'Existentialisme est un
humanisme » (le texte sera publié en mars 1946). Treize ans plus tard, le 10 décembre
1959, le philosophe reviendra en Suisse pour donner le même jour trois conférences, à

Neuchâtel et La Chaux-de-Fonds. Le matin, il parlera à l'Université de Neuchâtel de

dialectique, annonçant la parution imminente de la Critique de la raison dialectique ;

l'après-midi, il tiendra dans la même Université une conférence adressée aux lycéens
sous le titre « Pourquoi des philosophes », sur le rapport entre le philosophe et la
cité ; le soir, il reprendra cette conférence au Club 44 à La Chaux-de-Fonds (on peut
en écouter un enregistrement sur la page Médiathèque du site www.club-44.ch). La
première partie de l'ouvrage de Bernardi (p. 11-231), de nature plutôt historique,
rend compte dans le détail de ces deux visites du philosophe et de leur réception,
en particulier dans les journaux, la radio et la télévision. On trouvera de nombreux
documents, y compris les interventions de Sartre à la radio et à la télévision, dans la
langue originale. L'enquête de l'A. est précise, richement documentée et annotée, et
accompagnée d'analyses approfondies. La seconde partie de l'ouvrage (p. 235-336)
nous donne trois conférences sur la philosophie de Sartre tenues à Lugano en 2005,
à l'occasion du centième anniversaire de la naissance du philosophe : sur la question
de l'athéisme et la morale (G. Invitto) ; Sur la liberté (P. Verstraeten, en français) ;

sur l'expérience théâtrale (G. Farina). Cette section est précédée d'une longue
introduction de l'A. centrée sur le concept sartrien de philosophie. On se limitera
ici à relever quelques points saillants de la conférence d'Invitto (« Sartre : Dio, fede,
morale », p. 295-309). Si la question de Dieu a été résolue par Sartre dès l'adolescence

- par une sorte d'illumination ou d'évidence -, celle-ci reste présente dans toute
l'œuvre du philosophe, dans la mesure où la question centrale de la morale lui
demeure liée. L'athéisme revendiqué ne repose pas pour Sartre sur une démonstration
impossible de la non-existence de Dieu, mais plutôt sur une intuition adolescente

ou un vécu - il faudrait parler peut-être d'agnosticisme. On peut même parfois
avoir l'impression que son « athéisme » est méthodologique ou programmatique : la
morale nouvelle sera celle de sujets chez qui les valeurs naîtront dans la contingence
et s'inscrirons dans l'histoire, dans la praxis. En effet, selon l'A. « l'athéisme crée un
vide qui demande à être rempli » (p. 308). Reste que la morale espérée n'a jamais
trouvé son achèvement et qu'il revient à nous d'en analyser les tentatives et les

obstacles, principalement à partir des Cahiers pour une morale posthumes (écrits
en 1947-1948). Pour finir, nous retiendrons seulement la remarque conclusive de
Verstraeten sur la liberté, parce qu'elle peut toujours être méditée : « Que nous dit
[Sartre] : qu'il y aura toujours une morale dominante, que cette morale est positive



BIBLIOGRAPHIE 83

tant qu'elle est l'expression d'un mouvement de libération historique, mais qu'elle
devient négative dès l'instant où, instituée, elle devient une arme oppressive et

répressive à l'égard de nouvelles contestations, et cela incessamment dans le cours
de l'histoire pour toute nouvelle émergence de liberté» (p. 321). On ne peut que
recommander l'ouvrage de Bernardi, pour la richesse de son information, sur Sartre,
ses projets, son activisme philosophique évidemment, mais aussi sur sa réception en
Suisse dans les milieux intellectuels, politiques et culturels. On se demande seulement
s'il n'aurait pas été judicieux de publier séparément les deux parties de l'ouvrage.

Jean-Pierre Schneider




	Bibliographie

