
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: À la réssurrection près : sur Ressources du christianisme, mais sans y
entrer par la foi de François Jullien

Autor: Douchevsky, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 49-68

À LA RÉSURRECTION PRÈS

Sur Ressources du christianisme,
mais sans y entrer par la foi de François Jullien1

Alain Douchevsky

Résumé

Dans son ouvrage intitulé Ressources du christianisme, mais sans y entrer
par la foi (2018), François Jullien propose une réflexion sur le christianisme

par-delà les réductions dogmatiques, où certaines des paroles les plus vives

de Jésus, notamment, dans le quatrième évangile, tendent à se fossiliser en

un contenu à croire. Adossée à une lecture de diverses publications de cet
auteur, la présente étude parcourt et prolonge, en les méditant, certaines de

ses principales thématiques : le vital et la vie, la vérité en sa dimension de sujet,
le témoignage, l'amour.

xà prorata â èytb XaXto ûpïv,
Trveùpà éanv icai (jûï\ éonv2.

Jn 6,63.

À reprendre un stéréotype de colloque, il faudrait dire : « on ne présente
plus... » François Jullien; peut-être, surtout, ne l'a-t-on pas vraiment
présenté lorsque, pour le caractériser, on a dit de lui : « philosophe, helléniste
et sinologue » ; car ces « étiquettes » - certes commodes -, ainsi juxtaposées,
risquent de masquer un rapport plus profond entre les domaines qu'elles
recouvrent. C'est en l'écart entre la Chine et la Grèce, en effet, inaugurant
une pensée de l'entre, que les «chantiers» de sa réflexion ont vu le jour.
Parce que philosophe, François Jullien décida de devenir sinologue, c'est-
à-dire d'en passer - stratégiquement - par la Chine, en quelque sorte pour
s'entendre autrement; entendre depuis cet Ailleurs, ce tout autre d'une
culture durant des siècles sans contact avec la nôtre, ce que la Grèce, et
la pensée européenne en sa dépendance étroite de «choix» théoriques,
proprement onto-logiques, qui s'y imposèrent - des choix inscrits dans la

structure des langues selon qu'induits ou inspirés par elles, - n'ont pas pensé

1 Paris, Éditions de l'Herne, 2018.
2 « Les paroles que je vous ai dites sont esprit et vie. »



50 ALAIN DOUCHEVSKY

à penser, leur « impensé ». Partant peut se découvrir ce que la « langue-
pensée » grecque et celles qui héritent de ses cadres conceptuels n'étaient
pas faites pour penser, « cela » - rien d'objectivable, au reste - qu'en l'un de

ses ouvrages François Jullien reconnut sous le nom de « transformations
silencieuses»; à y prêter attention, s'éprouve un écart, qui n'est pas à

combler - comment pourrait-il l'être? -, mais à investir, celui «de l'être
au vivre». Processuellement, par transformation, transition, silencieuses

- autrement dit, en un mot : de Y inouï, - émerge, ex-istant, ce dont nous ne
retenons que Yévénement. Cet inouï - lui seul, en un sens -, François Jullien
cherche à 1'« entendre », en engageant une réflexion sur le christianisme d'un
point de vue ni dogmatique, ni culturel ou social, mais dans le prolongement
de celle qu'il mena sur l'intime, pour autant que, m'arrachant en l'Autre à

moi-même, le christianisme ouvre l'existence à l'infini.

Mais que reste-t-il du christianisme, une fois évacué le dogme de la
résurrection? À suivre Paul: rien3. Des ressources, selon François Jullien,
qui se tourne vers le plus métaphysicien des disciples de Jésus: Jean. Un
nouvel in Johannem, donc.

S'appuyant sur la parole de l'apôtre, ce livre doit donner accès à la

pensée du christianisme, mais en dispensant d'y entrer par la foi, comme
précisé dans le sous-titre. Certes Jean, témoin de première main, fait
entendre cette parole décisive : « 'Eyco eipi f| àvàcrraaiç Kai f| Çcofj : ô Ttiaieüaiv
eiç èpé, Kâv àîtoGàvfl, ÇrjasTai» (Jn 11,25)4, mais c'est Çcorj que retient
François Jullien, à titre de ressources. C'est d'ailleurs à la condition de ne
chercher rien d'autre - seulement des « possibles de l'esprit » (p. 7) -, que
peut être écartée, ou seulement négligée, la pierre d'angle qu'est pour le
chrétien l'àvâaïaaiç. En retour, il semble bien que la précision «mais sans

y entrer par la foi » énonce moins le refus - optionnel, somme toute - d'un
certain mode d'accès au christianisme que la condition nécessaire d'un accès

effectif à la pensée qui s'y livre, d'une rencontre avec l'esprit qui le vivifie,
tout se passant, donc, comme si la fécondité du christianisme dépendait de

ce « pas de côté » par rapport à la foi, ou plutôt comme si ce rapport même
était - paradoxalement - « irrelation ».

L'objet éclairant la méthode, en sondant les sols du christianisme, après
ceux de la Grèce et de la Chine, François Jullien revient sur ce qu'il entend

par ressources (ch. 2), explorant, exploitant (p. 25) celles que lui fournit
le texte évangélique pour se demander « ce que le christianisme a fait à la
pensée » (p. 11

François Jullien entend n'aborder le christianisme en termes ni de

valeurs, ni de richesses, ni de racines ; il ne s'agira pas de le ramener dans le

3 « Et si Christ n'est pas ressuscité, notre prédication est vide, et vide aussi votre
foi» (1 Cor. 15:14).

4 «Je suis la résurrection et la vie: celui qui croit en moi, même s'il meurt,
vivra. »



À LA RÉSURRECTION PRÈS 51

giron de la raison (Spinoza), de le penser contre la raison (Chateaubriand),
de s'en tenir à une explication démystifiante (Feuerbach, Freud et ses

épigones) (cf. p. 20) ; non plus - ou par là même - de le livrer aux sciences

humaines (cf. p. lOss). Comment dès lors approcher, concrètement,
l'expérience à laquelle répond ce qu'il appelle «ressources»? Nous l'entendons,

quant à nous, en résonance avec cette Pensée de Pascal: «Ce n'est

pas dans Montaigne mais dans moi que je trouve tout ce que j'y vois»
(Br. 64/Laf. 689). Si le propre de la ressource est d'être «disponible»,
«ouverte à tous», sans «frontière»; si on l'explore «jusqu'où on y voit
"ressource"» (cf. p. 30-31), c'est qu'il n'y a pas de ressource en soi, déjà là,
hors de nous, mais en qui - par qui -en révèle la disponibilité à partir de son

propre fonds, du souci qui l'anime ; nul ne dispose d'une ressource qu'à y
chercher son bien propre, plus radicalement - selon qu'est reconnu comme
ressource ce dont on peut tirer un « profit existentiel » - qu'à s'y chercher,
qu'à s'y re-trouver. «Ressource»: re-surgere; la res-source, notait Littré
à la fin de l'article qu'il consacre à ce mot, «est proprement une seconde

[...] source»5. Le christianisme l'est sans doute à plus d'un titre pour
François Jullien. Proche, d'abord, de ce que la tradition6 enseigne est la

conception d'un christianisme qui, faisant « entendre le singulier [...] de son

message [...] du sein même de l'hébraïsme dont il reconnaît relever, [...]
laisse d'autant mieux apparaître sa ressource qu'on la voit se dégager par
correction et promotion de ce passé»7. S'en dégager, c'est aussi bien, dans
Ressources, « Jésenraciner le judaïsme: [...] le détacher de son marquage
ethnique» (p. 30).

Mais c'est plus singulièrement, nous semble-t-il, que l'auteur d'Une
seconde vie détecte dans le christianisme un « seconde source » ; seconde, elle
l'est pour autant qu'elle s'offre à une réflexion qui éprouve la nécessité de

donner suite à des propositions de pensée aussi nécessaires à son cours, en

son second moment - celui d'une philosophie du vivre -, que le furent - ou
le sont - celles de la philosophie grecque et de la pensée chinoise, dont elle
suscita le vis-à-vis. Ressources du christianisme: aussi bien, résurgences,
selon une autre cohérence, des thématiques à partir desquelles on a pu
voir opérer la logique d'immanence dans les écrits antérieurs, à travers les

polarités qui l'animent, et notre vie y éprouver sa participation à celle du
monde.

5 Dictionnaire de la langue française, t. 6, Paris, Gallimard/Hachette, 1958,

p. 1459.
6 « N'allez pas croire que je sois venu abroger la Loi ou les Prophètes : je ne

suis pas venu abroger, mais accomplir» (Mt 5,17). « Enlevons-nous par la foi toute
valeur à la loi? Bien au contraire, nous confirmons la loi !» (Rm 3,31).

7 Une seconde vie, Paris, Grasset, 2017, p. 41-42.



52 ALAIN DOUCHEVSKY

1. Équivoque de la « foi »

Peut se comprendre dès lors le choix de François Jullien de demeurer
«en amont de la question de la foi» (p. 43), «dans l'en deçà de la
Résurrection » (p. 70). Le maître mot de la démarche paraît justement
«en-deçà». Si le christianisme l'intéresse «à la Résurrection près», c'est

non pas qu'il faudrait nécessairement en écarter la perspective, mais au
sens où toute ressource est en deçà de ce qui est figé ou menace de se figer
dans le dogme ; donc en deçà de ce que la foi prononce. Quelque chose

comme une £7toxf| de la foi se trouverait ainsi pratiquée : mise hors-circuit
des « articles » en lesquels elle se confesse ; aucun usage ne devant être fait
de la validité dogmatique des propositions qu'elle pose - selon la guise qui
lui est propre -, et dont dépend sa consistance.

De la sorte il ne serait pas pertinent d'opposer aux vues exposées dans
Ressources la distinction classique entre fides qua creditur (foi par laquelle
on croit) et fides quae creditur (foi que l'on croit), quoi qu'il en soit de sa

source et à s'en tenir à l'interprétation traditionnelle qui en est donnée, la
seconde consistant en un ensemble de contenus objectifs, tels que consignés
dans un credo, auxquels viendrait se joindre le croyant par un mouvement
du cœur (assensus), signe de la présence opérante du Verbe en lui (fides
qua)s. Il semble que, pour François Jullien, la foi, si l'on passait par elle,
effacerait le dehors sans lequel il n'y aurait plus à entrer dans la pensée
du christianisme. Y entrer - effectivement -, c'est l'aborder justement
en termes de ressources, par-là existentiellement, pour autant, comme il
l'écrivait dans De l'intime, que ressource «signifie qu'une possibilité se

trouve impartie [...] qu'on peut soit faire valoir soit négliger»9; qu'il
dépend donc de chacun d'«essayer» en quelque sorte - ou non; or on
n'essaye pas - ou plus - ce qu'on pratique (sans y penser). La foi aurait
en ce sens comme l'évidence de la langue que nous parlons et des catégories
qu'elle véhicule, qui vont pour nous de soi ; elle menace la pensée de perdre
en fécondité pour autant qu'elle neutralise l'étrangeté, étouffe l'inouï, qui se

laissent au contraire entendre à qui aborde l'évangile de Jean sans tropisme
dogmatique, sans y chercher et y reconnaître seulement ce qu'il lui a été

appris à y trouver. François Jullien n'«essaiera» pas la résurrection.
Le dogme en effet est résultatif. La foi y trouve où s'assurer d'elle-même,

où se vérifier. Or, demande François Jullien, «la Vérité, avec sa facture
disjonctive, vrai ou faux, elle sur laquelle se sont braquées la théologie
comme la philosophie, n'a-t-elle pas aussi stérilisé la pensée?» (p. 24).
«C'est en voulant convaincre de sa vérité», écrit-il plus loin, «que le

8 Sur cette question, cf. l'article d'Olivier Riaudel, « Fides qua creditur et Fides

qua creditur. Retour sur une distinction qui n'est pas chez Augustin », in : Revue

théologique de Louvain 43 (2012), p. 169-194.
9 Paris, Grasset, 2013, p. 128.



À LA RÉSURRECTION PRÈS 53

christianisme me paraît le plus malhabile ou, disons, le plus dépourvu de

ressource» (p. 31).
Où il y a prétention à une vérité dogmatique, solution, il ne peut (plus)

y avoir ressource. Voilà qui s'entend. Mais la foi est-elle réductible à ce qui
d'elle se sédimente comme dogme? N'est-elle pensable que toujours déjà
gagnée par l'objectivité suspecte de celui-ci Au-delà de son concept, soit
existentiellement, est-il aussi certain que paraît l'entendre François Jullien,
qu'elle soit pourvoyeuse de vérités?

La question se pose de savoir s'il ne demeure pas un écart irréductible,
en chacun singulier, entre ce que la foi - ou plutôt le croire - est censée

poser, ce en quoi l'on a foi, en quoi l'on croit, qu'on appelle pour cette
raison « dogme », et ce croire même, en ce qu'il a de fragile, en ce qu'il peut
avoir d'aventureux, voire de fluctuent, de vacillant, bref de vivant. Dans
cette perspective, il n'y aurait rien de moins dogmatique que ce sur quoi
repose en principe le dogme, qu'on appelle, l'objectivant, l'hypostasiant,
«la foi». Si le dogme tend à «pétrifier» (cf. p. 31) ce que la foi, vivante,
inaugure et qu'il lui faut continûment inaugurer, il ne doit sa consistance
et sa sauvegarde qu'au renouvellement de celle-ci. La foi exige justement
pour être - pour n'être que croire - d'être «continuée», de se continuer,
de se re-prendre. C'est en son essor qu'il s'agit de la penser, en deçà de la
définition qui la tire du côté d'une « adhésion profonde de l'esprit et du cœur
qui emporte la certitude»10, en amont de la parfaite coïncidence supposée
d'un homme avec sa croyance, d'une foi étale, si l'on peut reprendre
ainsi une distinction chère à François Jullien". C'est aussi bien - l'idée de

«ressource» y autorise - considérer la foi au miroir du tao, nous défiant
du carcan de l'identité, soit du concept que la Raison occidentale cherche
à fixer dans une définition ; restituer à partir du dehors ainsi ouvert, par
recul, ou suspension des évidences de la langue, un commun d'expérience
existentielle12. Or, comme l'enseigne le Laozi, «la source de l'essor [...]
est toujours en retrait»13. Si la pensée chinoise est passée à côté de Dieu,
ce serait une ressource insoupçonnable du christianisme que de trouver
en elle une voie qui y (re)conduit. Il en va de la foi comme de la vertu,
ou (l'exemple serait éminemment topique, pour le coup) de cette vertu
particulière qu'est la piété. C'est par dé-coïncidence d'avec elle-même, en

retrait par rapport à sa déterminité, que la foi, comme la piété, accède à elle-
même, peut s'épanouir, se vivre en son effectivité, résister au dessèchement,
à l'étiolement, à la routine de l'évidence.

10 Nous empruntons cette définition au Dictionnaire Robert, 1976, t. 3, art.
«foi», 3°, p. 53.

11 Si l'essor est « la capacité de s'élancer hors de l'établi », de « l'en-place »,
l'étalé en est au contraire la « retombée » Vivre en existant, Paris, Gallimard, 2016,

p. 64), la dégradation de l'élan dans la plate évidence.
12 Cf. Si parier va sans dire, Paris, Seuil, 2006, p. 13.
13 Cf. ibid., p. 76.



54 ALAIN DOUCHEVSKY

Certes la dimension subjective - donc existentielle - de la foi n'est pas
absente du propos de François Jullien, mais l'existence - on le verra -
relève pour lui d'un autre régime de manifestation. Partant n'est pas retenu
comme essentiel à sa détermination ce que la foi a de vivant, mais plutôt
son caractère clivant, tranchant. Elle prête (comme la morale) au soupçon,
« toujours menacée [...] de relever, subjectivement, d'un phénomène
d'autosuggestion (je crois parce que je veux croire) » (p. 31). Sans doute ne serait-il
pas faux, en paraphrasant le propos de La Rochefoucauld sur l'amour,
de dire qu'il y a des gens qui n'auraient jamais eu la foi s'ils n'avaient
jamais entendu parler d'elle. Mais la fausseté - voire le mensonge à soi-
même - dont l'illusion témoigne en ce «phénomène d'autosuggestion»
n'en demeure pas moins un fait vrai, dont il faut bien rendre compte. En

poussant, au besoin, le soupçon jusqu'au bout. Et, ce faisant, on risque bien
de « retomber » sur la foi. Si la volonté de croire en effet est une raison de

douter, selon une formule demeurée scolairement célèbre, il n'en va pas du
croire de la foi comme de celui de la simple croyance ou de l'opinion. Sans

même recourir à la tradition biblique qui rattache la volonté au cœur (par là
à la foi), peut-on se débarrasser tout à fait de la « suspicion » à rebours qui
décèlerait en ce « vouloir croire» quelque authentique inclination à croire
plutôt que non; un soupçon de foi, au moins d'espérance, en celui qui
éprouve ne pas « arriver à croire » ; leur trace, ou leur reste.

Dans cette perspective, peut-être, l'effort pour accéder à la pensée du
christianisme ne dépendrait-il pas nécessairement, plutôt que de l'évacuation

de la foi en elle-même, de l'évitement de celle-ci entendue comme
préalable, comme condition nécessaire d'accès au christianisme Glosons
donc le titre ainsi : Ressources du christianisme à condition que ne soit pas
fait de la foi le préalable nécessaire pour y entrer. Encore faut-il préciser,
comme y incitent les belles pages consacrées à la distinction entre croire à et
croire en (p. lOOss), que c'est la foi entendue comme un croire à que François
Jullien a en vue, à laquelle il entend demeurer indifférent, la foi assimilée aux

croyances, une « foi constituée » pour ainsi dire, dont il distingue justement
la foi comme croire en. D'où, plus loin dans l'ouvrage, cette interrogation
en guise de diagnostic : « l'Église, dans son dogme, n'a-t-elle pas été portée à

passer du croire en (de l'ipséité) au croire à (de l'identité) - ce dont elle a fait
la "foi" solidifiant son armature?» (p. 102); se trouverait par-là soulignée
ou accusée la distance qui sépare la « foi », celle des « articles de foi », ou
encore la doctrine de la foi, d'un côté, laquelle fonde une religion, de la foi
comme ce que Kierkegaard appelait communication existentielle, de l'autre,
rapport à Dieu dans - ou selon - lequel une singularité est absolument
celle qu'elle est, ipséité -, qui définirait « le religieux », une foi constituante
dirions-nous pour la distinguer de l'autre.

Ainsi considérée, elle n'est plus croyance mais confiance, espoir,
maintenant au cœur de l'intime - sauvegardant comme l'intime même, plutôt -
l'écart de l'altérité, et inaugurant l'ipséité de chacun de part et d'autre;
la foi en ce sens n'a d'autre raison qu'elle-même ; aussi bien : que l'ipséité



À LA RÉSURRECTION PRÈS 55

de chacun. «Sans limite» en cela, infinie ou absolue. Cet infini trouverait
par excellence son expression en la formule inouïe que nous trouvons, non
plus chez Jean, mais chez Marc (Me 11,22), qui neutralise la distinction
commode entre fides qua et fides quae, renvoyant en un sens à Yemounah

(nrias) originaire de l'alliance: iyfite. juotiv 9eoû. Non pas «ayez foi en

Dieu», comme on le traduirait platement, mais: ayez (plus précisément:
tenez-vous, et fermement à - ou en) la foi (de fait, 7tiaTtç traduit nyiOR

dans la Septante) de Dieu, en sa confiance, en sa fidélité, qui, elles-mêmes,
tiennent à vous, non sans l'harmonique de « tenir à » en français. Nul besoin
de supposer - d'inventer - là quelque « génitifmystique » pour rendre raison
de la formule «la foi de Dieu»; seul un préjugé dogmatique incite à en
altérer l'inouï. L'« yàp Xèyw ûgïv [...]» au verset suivant (Me 11,23)14,

couramment traduit par «en vérité je vous le dis», est dans toute sa force
entendu comme la résonance de sa racine aman (l»i<), mot-ressource par
excellence si l'on songe que s'y rencontrent précisément la vérité (en hébreu

emet, na«) et la confiance, de sorte que (songeons seulement à ce que nous
appelons « bonne foi ») cet « en vérité » est aussi bien « croyez-moi » : moi
qui suis la vérité, «je n'ai pas parlé de moi-même, mais le Père qui m'a
envoyé m'a prescrit ce que j'ai à dire et à déclarer. » Nous voilà ainsi
renvoyés à l'évangile de Jean (12,49).

2. Pourquoi Jean?

Pourquoi privilégier, des quatre «démarches parallèles» (p. 36), celle
de Jean? Parce qu'il pose, selon François Jullien, «une seule question»,
radicale: «qu'est-ce qu'être effectivement vivant?» (p. 37). Il «s'attache
à penser ce qui fait la possibilité même d'un événement qui, comme tel,
est nécessairement inouï; et que c'est ce pur événementiel qui est la vie»
(p. 39). Jean pense en grec - dans la langue de l'ontologie, celle qui vise
l'être pleinement, effectivement, «étantement» (ôvtcoç, dit Platon) étant -
« la capacité du devenir comme événement » (p. 40). 'EyévExo est introduit
par Jean comme un coin dans la souche ontologique grecque : le « devenir »

n'est plus à penser comme «en déperdition d'être» (ibid.), mais accède à la
consistance propre que lui confère le Aôyoç, non pas en devenant, non pas
en se faisant, mais en advenant - chair (cf. p. 44) (Kai ô A.ôyoç aàpÇ éyévExo ;

Jn 1,14): «Le Christ», écrit François Jullien, «est celui qui, dans l'Être,
ouvre la voie de l'événementialité» (p. 46).

À une événementialité de la coupure (avant/après), Jean permettrait
d'opposer une événementialité de l'inouï. François Jullien en détecte les

14 « En vérité, je vous dis que quiconque dira à cette montagne : Ôte-toi de là,
et te jette dans la mer, et qui n'aura point douté en son cœur, mais qui croit que ce

qu'il dit arrivera, cela se fera pour lui. » Cf. Ressources, p. 100.



56 ALAIN DOUCHEVSKY

signes dans l'épisode de la guérison du paralytique où il est dit « non pas :

"Veux-tu guérir?" [...], mais: "Veux-tu devenir (advenir) sain?" (ûyifiç
yevéoGai). Ensuite, non pas: "L'homme fut guéri", mais: "devint (advint)
sain"» (éyévsto ùyif|ç) (p. 44; cf. Jn 5,6.9). «Écart apparemment minimal
de formulation, mais décisif» (p. 45). Pourquoi? Car de l'événement
Jean retient le surgissement, l'advenir comme promotion du nouveau.
L'événement «échappant à la logique de la causation», le miracle est

appréhendé comme en deçà du miracle ; désamorcée ainsi la défiance qu'il
suscite, aussi bien celle de Spinoza que celle de Feuerbach. Il n'est pas moins
vain en effet dans cette perspective de le « naturaliser de force » que de « le

dénonce[r] comme une fiction » (cf. p. 44). Décisif, cet écart du devenir à

l'advenir l'est surtout pour François Jullien, en ce que dans la continuité de

ses ouvrages consacrés à une philosophie du vivre, il le voit s'inscrire dans
le vivre lui-même : advenir d'un vivre au cœur du vivre, ou plutôt à partir
de lui, comme hors de lui, cependant qu'en lui, exigeant qu'on s'exhausse

jusqu'à lui, un vivre qui est mieux nommé «exister». L'évangéliste offrirait
ainsi cette ressource de nous ouvrir à la - à une certaine - cohérence du
christianisme selon qu'il donne à penser un vivre en deçà du sens que la
foi chrétienne lui donne (y trouve) pour s'y fonder en affirmant le Christ
ressuscité. Ainsi, selon qu'il s'attache, d'après François Jullien, à penser
ce qui fait la possibilité d'un événement, «Jean donne-t-il un nouveau
statut au possible. Il n'est plus le possible logique [...]; ni non plus le

possible ontologique [...]. Mais il est un possible existentiel, tel qu'on puisse
s'arracher à soi-même comme à son passé et se "tenir hors" de sa condition,
antérieure ou normée - ex-sistere ; et qu'il fait lever dans la vie de l'inouï »

(p. 50).
Voilà donc ce qui, «dans l'en-deçà de la Résurrection», se laisse

découvrir et explorer à titre de ressources.

3. Vnxfj et Çœfj

Si la vie est l'inouï, comment entrer dans une pensée de la vie C'est aussi

bien, selon François Jullien, demander « comment la vie peut être vivante »

(p. 51).
En l'écart entre le devenir grec, défaut d'être, et l'advenir chrétien s'en

décèle un autre, ouvert entre être en vie et avoir en soi la vie (p. 54), entre la
vie comme condition - le vital - et la vie comme vocation ; entre ce vivant

- ou ce mortel - que je suis et cet existant que je suis appelé à être. Le
christianisme m'offrirait ainsi cette ressource d'indiquer par quelle voie ma
vie peut advenir en vérité ; ou encore, pour reprendre le titre d'un précédent
ouvrage, comment vivre en existant.

Cet écart est aperçu par François Jullien en l'usage distinct fait par
Jean des termes veujcfi et (P- 55ss) dans la parabole du bon berger:
« moi, je suis venu pour que les hommes aient la vie (Çcof|v) et qu'ils l'aient



À LA RÉSURRECTION PRÈS 57

en abondance (TtEptaaôv). Je suis le bon berger: le bon berger se déssaisit

(riGricnv) de sa vie (tt|v yi>xnv) pour ses brebis» (Jn 10,10-11). En cette
distinction capitale, véritable centre de l'ouvrage, François Jullien retrouve
celles sur lesquelles il nous a offert de riches variations, entre l'étal et l'essor,
entre l'enlisement dans le vital et la désadhérence existentielle: «qui reste
dans l'adhérence à son être-en-vie, et s'enlise en lui, perd sa capacité d'être
pleinement, c'est-à-dire surabondamment vivant. Mais qui sait se libérer de

cette dépendance à l'égard du seul souci de sa vie peut déployer celle-ci en

vie effectivement vivante et telle qu'elle ne pourra mourir» (p. 57). Vaine
est la Tsjcvt) Ttepî xôv ßiov (l'art de vivre) dont la sagesse païenne s'appliqua
à décliner les principes, si c'est à une vie absolument vivante, une Çcorj

surabondante, une plénitude de vie, que nous sommes appelés. Ainsi l'eau

qui étanche la soif, « spiritualisée » par Jean, devient-elle source de vie, tô
iiôwp xô Çtôv, l'eau la vivante15 : « source d'eau jaillissant pour la vie qui ne

meurt pas ». Aicbviov : « qui ne meurt pas », traduit François Jullien, au lieu
d'« éternelle », retenant peut-être, en cela, d'aitav, le sens premier de « force
vitale»16, une force qui, se déployant pleinement, surabondamment, se

renouvelant sans cesse, résisterait à la mort, sauvegarderait, entretiendrait,
nourrirait, une vie - infiniment - durable, libérant par là même la durée
«de l'ombre que [fait] peser sur elle, la discréditant, [le] surplomb de

l'éternité»17, et lui donnant ainsi une consistance ignorée des Grecs. À
lire dans cette perspective l'épisode de la Samaritaine (Jn 4), l'eau est bien

eau; l'eau est ainsi vivante d'être autrement eau que ne l'est cette eau

qu'elle demeure pourtant. Paul dira en ce sens que dans le Christ « tout
est renouvelé» (littéralement: toutes choses sont devenues - advenues -
nouvelles) : « èv xpiarû [...] yéyovev Kaivà xà Ttâvia » (2 Co 5,17).

Cette «vie vivante», cette vie que l'esprit - au sens non pas noétique
mais pneumatique qu'il trouve chez Jean - «fait vivre» (Tô 7tv£Ûpâ

èotiv xô Çqjojtoioijv ; Jn 6,63), cette Çcorj se dégageant spirituellement de

la yi>xf|, donne à penser, dans la perspective de François Jullien, deux
modalités distinctes - encore qu'inséparables - du vivre, deux modes de

ce qu'un précédent ouvrage a théorisé sous le nom de «dé-coïncidence»,
l'un intensif, célébré par le romantisme, correspondant à son déploiement
seulement vital, l'autre expansif qui trouve dans le christianisme son

expression la plus profonde - ou la plus intime - en l'àydOTT).

15 « L'eau la vivante », au lieu de « l'eau vive » ou même « l'eau vivante », traduit
François Jullien, trouvant ressource, semble-t-il, dans le décalque d'une des formes
de l'épithète en grec (par répétition de l'article devant l'adjectif).

16 Cf. Pierre Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, t. 1-2,

Paris, Éditions Klincksieck, 1990, art. « aiwv », p. 42.
17 Cf. Vivre en existant, p. 127.



58 ALAIN DOUCHEVSKY

4. Dé-coïncidence

En quoi consiste la « logique de la dé-coïncidence » - « la logique de
la vie» -, François Jullien le rappelle au chap. 5, à partir de l'opposition
décisive exprimée par Jean entre aimer et haïr sa vie en ce monde (Jn 12,25),
où se laisse éprouver l'écart entre yuxq et Ço>f|, entre le vital et l'absolument
vivant. Les analyses de François Jullien, confrontées surtout aux thèses de

Dé-coïncidence, ne paraissent pas toutefois sans ambiguïté. « On pourrait
[...] penser », y écrivait François Jullien, « que vivre, en soi, c'est coïncider ;

que c'est même là la définition de vivre: qu'être en vie, c'est être en
coïncidence ininterrompue avec le monde comme avec soi- même » (p. 37).
On pourrait d'autant mieux le penser qu'on entendrait ce vivre au sens
de l'être-en-vie, signifié par \|/i)xf|, de ce vivre auquel nous nous attachons,
nous accrochons, en lequel nous nous enfermons ou enferrons, opposé à

l'effectivité vivante de la Çcof|. Mais si cette assimilation est légitime, en quoi
vivre serait-ce - déjà - décoïncider : « décoïncider sans discontinuer de l'état
précédent pour continuer de vivre » (p. 38)?

Cette décoïncidence vitale n'est-elle pas, jusqu'à un certain point, oblitérée

dans Ressources? S'y trouve, semble-t-il, privilégié plutôt son résultat :

l'adaptation, jusqu'à la sclérose -1'« adéquation-adaptation positive avec
son être-en-vie comme avec ce monde où l'on vit est perte, par sa positivité
même, de la capacité de vie qui s'y étale et qui s'y fige» (p. 72). À moins
qu'il ne faille distinguer en quelque sorte entre une décoïncidence faible,
comprise en la vjtuxd, et une décoïncidence forte, celle de la Çoofj. Faible,
la première, en ce que par elle la vie ne décolle d'elle-même que pour
retomber en elle-même, se répéter inlassablement; forte, la seconde, en ce

que du dedans de la vie, se prenant à vivre pour ainsi dire, un sujet émerge,
possibilité nouvelle de lui-même, reprise de soi en cela, inaugurant ce même,
le qualifiant, l'arrachant à la lassitude du soi, à une morne identité.

Parce qu'en s'attachant à elle-même la vie se perd, en vertu du négatif
immanent à la vie telle qu'elle est pensée par Jean, tout se passe comme
s'il ne pouvait y avoir de promotion de la vie que par renversement de

ce négatif. Le salut en ce sens, ou, pour le coup, la « vraie vie », la « vie
vivante» (Çcor|), exigent que soit haïe la vie en ce monde (\|n>xf|). La vie
serait haïssable autant - et pour la même raison - que le moi l'était selon
Pascal : selon qu'il se fait centre de tout, veut être tout à tous, au lieu que
Dieu doit être, suivant la parole de Paul, «tout en tous» (1 Co 6,28). D'où
l'interprétation de Jn 10,17 : « Le Père m'aime parce que je me dessaisis de

ma vie pour la reprendre ensuite». «Je "dépose" ma vie, c'est-à-dire que je
dé-coïncide de mon être-en-vie, adapté (adopté) qu'il est en sa vie comme
en son monde, pour pouvoir porter [...] plus amplement (la déployant pour
les autres) ma capacité de vie » (p. 74-76). Si la leçon du Christ dans Jean

est, selon François Jullien, une leçon de décoïncidence, c'est que sa parole
introduit un hiatus en la vie pour autant que celle-ci implique enfermement
en moi-même comme en le monde, coïncidence avec soi en la jouissance du



À LA RÉSURRECTION PRÈS 59

monde - au lieu de son simple usage18 -, régime ou « ordre de la chair ». En

ce sens, Jésus peut dire, en Jn 6,63, que la chair ne sert de rien (r| oùpÇ oùk

ùhpeAeîoùSév), que l'esprit est «le vivifiant», que ses paroles sont esprit et
vie.

La décoïncidence signifiée par la Çcoij se peut comprendre, si l'on suit
François Jullien, à partir du prologue de Jean. La «logique de la
décoïncidence promouvant la vie, Jean l'a fondée au départ en Dieu même»
(p. 73). Car la révélation exige la décoïncidence sans laquelle, en un sens,
Dieu ne pourrait dire qu'il est, qui il est, qu'il est celui qui est. Dire qu'« au
commencement était la décoïncidence»19, c'est dire que Dieu n'est que
d'advenir lui-même en lui-même, et cet advenir - son auto-révélation - est

Parole, Verbe. Il faut «que Dieu s'écarte de soi pour advenir effectivement
en soi vivant [...] pour se promouvoir en Dieu [...] pour exercer sa capacité
de Dieu et advenir éternellement en Dieu vivant [...]. L'intelligence de Jean

- d'où vient une ressource essentielle au christianisme - est de comprendre
que Dieu coïncidant avec lui-même serait un Dieu mort» (p. 73-75).

De là que François Jullien revient (p. 75-77)20 sur la parole de Jésus

'Y7iàycû kcù Ëpxopai [au lieu d'ÈXEÙoonai] Ttpôç ùpâç (Jn 14,8) : «je me retire
et viens vers vous », ainsi glosée dans Ressources : « C'est en me retirant, en
dé-coïncidant de la relation que j'entretiens avec vous, que je peux venir à

vous » (p. 75). En termes de ressources, en effet, c'est un présent de tension

que François Jullien entend là, qui éclipserait le présent prophétique dans

lequel ordinairement, traditionnellement, l'on voit - (ou veut voir?) - la

syntaxe grecque répondre à l'attente eschatologique21. La parole rappelle
le 7taA.iv ëpxopai du verset 3 - au 7tdA.iv près, toutefois, qui, pour le coup,
investissait le présent de la dimension d'avenir22. Par cette disparition, la

promesse du « retour » qu'il dénotait se trouverait « désormais dépassée. »
En tout cas, tranchait François Jullien, dans Près d'elle, «on peut s'en

18 Cf. Augustin, Sermo 177 : « Aliud est uti, aliud frui. »
19 Cf. Dé-coïncidence. D'où viennent l'art et l'existence, Paris, Grasset, 2017,

p. 49ss.
20 Cf. Près d'elle, Paris, Éditions Galilée, 2016, p. 81ss.
21 II n'est pas rare en effet, avec les verbes de mouvement en particulier, que

le présent se trouve employé pour le futur. Pendant longtemps ils eurent même
désinence. Cf. Stanley E. Porter, Verbal Aspect in the Greek of the New Testament,
with Reference to Tense and Mood, New York [etc.], Peter Lang, 2003, p. 230ss;
cf. Sanchez Ruipérez Martin, «Structure du système des aspects et des temps du
verbe en grec ancien. Analyse fonctionnelle synchronique », Besançon, Université de

Franche-Comté, 1982, p. 3-285 Annales littéraires de l'Université de Besançon, 263),

p. 107et 113(http://www.persee.fr/doc/ista_0000-0000_1982_mon_263_l);c/. Jean-

Christophe Pitavy, « No Future. L'expression du futur sans le futur en grec ancien »
(http://futgrec.hypotheses.org/31).

22 « Lorsque je serai allé vous le préparer, je reviendrai [littéralement : de

nouveau je viens] et je vous prendrai avec moi, si bien que là où je suis, vous serez
vous aussi »(Jn 14,3).



60 ALAIN DOUCHEVSKY

passer»23 et, à la gloire qui, dans le Credo, doit accompagner ce retour
(« et iterum venturus est cum gloria »), préférer sonder en la radicalité de

ce présent l'écart signifié par «je me retire et viens vers vous»: retrait et
accès conjoints, le retrait donnant accès, se sauvegardant en ce don comme
condition d'un entre intensif, aussi irréductible que l'altérité qui l'ouvre,
selon que l'écart est reconnu comme la condition du rapport vivant avec
l'autre, de ce qu'il faudrait appeler : être à l'égard de l'autre (cf. p. 76).

Si ce que Jésus enseigne «est toujours de se détacher de la cohérence
(adhérence) de l'obvie (et d'abord de celui de l'être-en-vie) [...], pour que s'y
entende, en s'en écartant, une dimension d'absolu (l'absolument vivant) »

(p. 79), c'est pour une raison dont François Jullien s'approchait plus
directement, semble-t-il, dans Dé-coïncidence :

De ce que Dieu se pense comme décoïncidence, celle qu'introduit son Fils allant
jusqu'à mourir de la mort de l'homme, il s'ensuit que tout l'enseignement du
Christ, dans Jean, consiste à activer en retour la coïncidence avec le Père, appelée
qu'elle est par cette décoïncidence initiale : «Celui qui croit en moi ne croit pas
en moi, mais en celui qui m'a envoyé... »24.

De l'obvie à l'inouï il y a le paradoxe absolu de l'Homme-Dieu. La
décoïncidence naît de ce que, incarné, se manifestant aux hommes, leur
parlant, le Verbe coïncide avec ce Dieu qui décoïncide par lui ; celui qui
dit : 'Eyœ sipi f| ôSèç tcal f| àXfjGsia Kal f) Çcmj avec celui qui dit à Moïse :

n;ntt rçnçt (ehyeh asher ehyeh) «je suis celui qui suis» (Ex 3,14); le

paradoxe de l'incarnation, de la kénose, est, pour demeurer dans l'horizon
terminologique de François Jullien, celui d'une coïncidence décoïncidante
et d'une décoïncidence coïncidante. De sorte que Jésus désarçonne ceux
qui l'entendent par une parole proprement insaisissable, non qu'elle ne
se puisse comprendre, mais elle ne le peut en ce monde que comme n'en
étant pas ; inouïe, elle paraît rendre sans cesse un autre son que celui par
lequel elle est humainement entendue25 ; elle fait «lever, non pas un sens

nouveau, mais une nouvelle possibilité de sens ("spirituelle"), inaperçue et
même inintelligible dans la perspective précédente » (p. 81) ; et la manne du
désert, est, tout en ne l'étant plus, celle de Moïse : d'elle lève le pain de vie

(cf. Jn 6,35)26, la lumière éclairant le monde, non plus celle de l'astre du
jour, mais la lumière de la vie (Jn 8,12), « le bon pasteur [...] non plus celui
qui passe par la porte, mais celui qui se fait porte» (p. 83)27.

23 Cf. p. 83-84.
24 Op. cit., p. 58. Cf. Jn 12,44.
25 D'où la parole irritée de Jésus à Pierre en Me 8,33 : « tes vues ne sont pas

celles de Dieu, mais celles des hommes ».
26 « Jésus leur dit : C'est moi qui suis le pain de vie ; celui qui vient à moi n'aura

pas faim ; celui qui croit en moi jamais n'aura soif. » Jn 6,35.
27 « Je suis la porte : si quelqu'un entre par moi, il sera sauvé, il ira et viendra et

trouvera de quoi se nourrir. » Jn 10,9.



À LA RÉSURRECTION PRÈS 61

Fondamental, à cet égard, le texte de Jn 8,17-19 : « Dans votre propre
Loi il est d'ailleurs écrit que le témoignage de deux hommes est recevable28.

Je me rends témoignage à moi-même, et le Père qui m'a envoyé me rend

témoignage lui aussi. Ils lui dirent alors: "Ton Père, où est-il?" Jésus

répondit : "Vous ne connaissez pas et vous ne connaissez pas mon Père ;

si vous m'aviez connu, vous auriez aussi connu mon Père"»29.

Jésus part donc de l'irrécusable, sur quoi s'appuient ses interlocuteurs

- la loi (v. 17) : la manifestation de la vérité nécessite au moins deux témoins.
Or, justement, il peut, lui, en appeler à un autre témoignage que le sien, celui
du Père, car, pour parler avec Augustin : « Le Père est le Père, le Fils est le

Fils ; l'un n'est pas l'autre, mais ils ne sont pas autre chose. Parce que, dit le

Christ, "moi et mon Père, nous sommes un (Jn 10,30)" »30. Et s'ils ne sont
pas autre chose, il n'y a pas de sens alors à demander : « Où est ton Père »,

ou à dire, comme l'apôtre Philippe, « Seigneur, montre-nous le Père, et cela

nous suffit » (Jn 14,8-9). La réponse se trouve en la personne singulière d'un
certain Jésus de Nazareth, de celui qui n'a rien d'autre à dire de la voie, de

la vérité, de la vie, que lui-même {cf. Jn 14,6), selon qu'il n'est rien d'autre
qu'elles, médiation concrète, Médiateur: oùSeiç epxetai 7tpôç tôv Ttatépa, ei

gf| Si ' époù, « Nul ne vient au Père que par moi », donc, dans la perspective
de Ressources, par la vérité que je suis par décoïncidence du Père.

À la fin du chap. 5, «Logique de la décoïncidence», François Jullien
soulève ce problème - à moins qu'il ne s'agisse plutôt d'une énigme:
d'où vient «que cette pensée de la décoïncidence habitant et portant le

christianisme, au moins dans Jean, ait pu se transformer en idéologie
dominante» (p. 85)? C'est demander, en d'autres termes, comment l'inouï
peut s'exténuer et se perdre dans le dogme, ou, pour reprendre la distinction
plus haut examinée, le croire en dans le croire à. D'où cette interrogation
dont le contenu paraît dans Ressources devoir demeurer un simple constat :

«La dé-coïncidence ne porterait-elle pas à son revers l'intolérance?»
(p. 87). Ce constat engage - nous l'avons déjà aperçu - le sens de la
vérité. Si la parole « tous ceux qui sont venus avant moi sont des voleurs
et des brigands» est entendue comme celle d'un fondateur de religion,
alors l'intolérance est inévitablement comme ce « revers » ; mais si le Christ
est, comme le dirait Kierkegaard, «infiniment plus important que sa

doctrine»31, le «christianisme», pris en son sens éminent, ne peut se

résoudre en quelque donné objectif. Certes il est ou se présente dans des

textes, donc objectivement; nous le connaissons historiquement à partir
d'eux ; mais ce qui y est dit est celui même qui parle et agit. Rien d'autre,
mais quelqu'un. Dans l'orbe du paradoxe absolu - François Jullien dit.

28 Cf. Dt 17,6; 19,15.
29 Voir aussi Jn 14,7 : « Si vous me connaissiez, vous connaîtriez aussi mon Père.

Dès à présent vous le connaissez et vous l'avez vu. »
30 In Evangelium Joannis, Tractatus XXXVII (nous soulignons).
31 L'École du christianisme, XII, 145, O. C. t. 17, p. 114.



62 ALAIN DOUCHEVSKY

quant à lui, de la « dé-coïncidence » -, il n'y a pas, en toute rigueur, de vérité
chrétienne ; seulement la vérité, qui est Jésus, le Christ ; et chacun de ceux
qui peuvent l'entendre, capable en cela de témoigner. Il n'est de vérité que
subjectivée. La vérité n'est voie d'accès à la vie vivante qu'à la condition que
je me rapporte à elle comme à une ipséité.

5. La vérité est quelqu'un

Arrêtons-nous à Jn 14,6 : Qu'en est-il « de Jésus disant qu'il est la vérité
avant de dire qu'il est la vie» (p. 87)? Cette question conduit François
Jullien à considérer au chap. 6 de Ressources la «reconfiguration de la
vérité » opérée par le christianisme, laquelle par là-même ne va pas sans

une reconfiguration de la foi. Pour le dire simplement, le christianisme
enseignant que la vérité est quelqu'un - Jésus de Nazareth, le Christ, l'oint
du Seigneur -, que «la subjectivité est la vérité; la subjectivité est la
réalité»32, il enseigne qu'il appartient à chacun d'être vérité, de vivre en
vérité, ou, selon l'heureuse formule de François Jullien, que «la vérité est

ce dont il faut s'originer pour vivre » (p. 92).
Déposée de son socle théorique (proprement, épistémique), la vérité est

exaltée comme ipséité, laquelle « nomme précisément l'absolue singularité
du sujet tel qu'en lui-même et que le monde ne peut l'aborder» (p. 94).
L'évangile de Jean, écrit François Jullien, est « l'auto-révélation progressive
de Yipséité de Jésus en tant que Christ. Car il n'y a que soi qui puisse
dire de soi-même qui il est en tant que "soi" (aùrôç, ipse) » (p. 95). Ou
peut-être ceux qui, l'ayant rencontré, se tiennent auprès de lui ; c'est vers
les synoptiques, nous semble-t-il, qu'il faudrait se tourner, pour écouter
les paroles échangées entre Jésus et ses disciples sur la route de Césarée de

Philippe : Kal aùrôç Léysi aùroîç, Tpeïç 6è riva pe Léysxs eîvai ; Â7toKpi0elç Sè

ô nérpoç Xéyei aùicô, Eù £i ô ypiazôq ; « Et vous, leur demanda-t-il, qui dites-
vous que je suis? Pierre lui répondit: Tu es le Christ.» Un vous -ùpEÏç -
ici en contrepoint avec le on - oi äv0p<ü7toi (Tîva ps Xéyouaiv oi âvOpamoi
eivai, « qui dit-on que je suis » ; ou, que disent les « foules » - oi öyXot en
Le 9,18), prononcé plus haut (Me 8,27) ; le « vous » de ceux qui ne prennent
le fils de l'homme {cf. Mt 16,13) ni pour Jean Baptiste, ni pour Élie, ni pour
Jérémie, ou l'un des prophètes eschatologiques, mais, pour ô uiôç roû 0eoù

roû Çcûvroç, « le Fils du Dieu vivant » (Mt 16,16), rôv xpiorôv roû 0eoù, « le

Christ de Dieu» (Le 9,20). Notons que Jésus dit toujours indirectement

- en réponse à la Samaritaine (Jn 4,26) ou à Pilate (Mt 26,64; Me 14,62) -
qu'il est le Christ, comme si, justement, il ne pouvait être connu que d'être

reconnu, connu selon que révélé (découvert, dévoilé, à7roKaÀÙ7cretv) par

32 Pour reprendre la formule de Kierkegaard, in : Post-scriptum aux Miettes
philosophiques, VII 322, O. C., t. 11, p. 43.



À LA RÉSURRECTION PRÈS 63

le Père (Mt 16,17); d'où, en retour, la parole plus haut rencontrée dans
Jean (8,19): «si vous m'aviez connu, vous auriez aussi connu mon Père».
Connaissance absolue, rapport absolu à l'absolu : « Par rapport à l'absolu,
écrivait Kierkegaard, il n'y a qu'un seul temps, le présent. L'absolu n'est
absolument pas pour qui n'en est pas contemporain »33 ; «contemporain »

au sens qu'il donnait à ce mot, lorsqu'il opposait le christianisme à sa

version officielle, la chrétienté : il est probable que le Christ a eu, a, aura,
peu de contemporains, si la contemporanéité, indifférente à l'époque, est,
en vérité, seulement d'esprit, ne consistant qu'en la reconnaissance de Jésus

pour ce qu'il est, c'est-à-dire pour qui il est.

6. Identité - ipséité

D'identité, en effet, il n'a que son ipséité ; c'est ce que le christianisme
a enseigné: non pas, écrit François Jullien, la «valeur supérieure, voire
suprême, voire absolue [de] l'"Homme"», mais, «dans la figure du Christ,
[il a posé] l'ipséité absolue du sujet» (p. 98). Le Christ en effet «lève,

par son ipséité, l'opposition entre ces contraires [homme et Dieu; «fils
de l'homme» et «Fils de Dieu»] qui l'identifieraient. Non pas il les

confond, mais il les désexclut» (p. 96)34. En ce dernier propos, c'est

au fond la ressource dialectique du christianisme qui paraît approchée.
« Sans confusion, sans changement, sans division et sans séparation » ; ainsi
s'entend l'union des deux natures d'après le Symbole de Chalcédoine
(451). Sans qu'il y soit fait référence, le terme «désexclure» semble comme
entretenir la tension qui marque ou habite cette « union » ; ce, dans l'exacte
mesure où la compréhension commune du mot « union » tendrait à masquer
cette tension. « Union - en tension - hypostatique », donc, faudrait-il dire,
renforcée par l'accentuation a vraiment homme» et « vraiment Dieu»;
«vraiment», selon la vérité - qu'il est. Qu'enseigne la logique? Que la
confusion exclut la séparation; la séparation la confusion. L'ipséité du
Christ les libérant du principe de contradiction, d'un logos assigné au

aripaivEiv ti aristotélicien, «première pierre de la raison européenne»35,
à l'identité d'un sens, à la condition nécessaire - aussi bien onto-logique
que noétique - du vrai, ne livre pas l'une à la négation de l'autre, mais
sauvegarde en l'une et l'autre un négatif d'un autre ordre, désavouant ainsi
et même « convainquant de folie » le régime logique de la négation.

33 L'École du christianisme, XII 83, O. G, t. 17, p. 63.
34 « Penser [...] ce sera désexclure: c'est seulement quand on a perçu (si l'on a

perçu) que les opposés ne peuvent aller l'un sans l'autre, ou que l'autre n'est com-pris
que pris avec son opposé que la vie peut se libérer. » Siprès, tout autre, Paris, Grasset,
2018, p. 55.

35 De l'Être au Vivre, Lexique euro-chinois de ta pensée, Paris, Gallimard, 2015,

p. 155 ; cf. ibid., chap. 9, « Cohérence (vs) sens », p. 95-105.



64 ALAIN DOUCHEVSKY

Négatif de la désexclusion, «nég-actif» dit ailleurs François Jullien36,

qui maintient et sauvegarde l'écart sans lequel, au reste, une théo-logie
chrétienne ne serait pas possible, pour autant qu'elle s'élabore comme un
discours dont la vérité dépend de l'unicité existentielle de celui qui l'assume

comme celui-là même qu'il est ; non seulement « dépend » mais n'est rien
d'autre, car il ne peut être ici question proprement d'adaequatio ad rem
mais seulement de ce qui est appelé « communication des idiomes ». L'union
hypostatique ne peut se donner vraiment à entendre que par la distance

- ou l'inadéquation - ultime de la parole humaine à son « objet » : si le

Christ est ce qu'il dit - la vérité, vrai homme, vrai Dieu -, partant que
toute propriété (idioma) attribuée à l'homme Jésus peut l'être vraiment
au Père et réciproquement, le dogme ne peut « enfermer » l'infini que ses

termes doivent pourtant dénoter, mais seulement le livrer - débordant leurs
frontières - à l'inouï. S'en tenant à lui, François Jullien demeure en deçà du
mystère. « Je me garderai », prévenait-il, « de penser le christianisme contre
la raison, faisant de l'aura du mystère sa justification - même si cela a servi
à l'affranchissement de la subjectivité [...]» (p. 20).

Il semble bien en effet que François Jullien ne prononce jamais sans

une méfiance de principe le mot « mystère ». Or le mystère n'est pas sans
ambiguïté ; il ne devrait donc pas être sans ressource, dès là que la pensée,

au lieu de s'y complaire, éprouve ce que signifie de ne pouvoir, par définition

- ou plutôt étymologie (nuarrjpiov étant à rattacher à ptietv, « fermer » ou
«être fermé») -, ni le percer pour y pénétrer ni en sortir, affrontant en
lui comme un mur qui ne séparerait ni dehors ni dedans. De sorte que,
quoiqu'elle fasse pour s'en affranchir, la réflexion ne peut éviter, fût-ce à

son insu, de le longer. Il ne s'agit pas pour la pensée de chercher refuge
dans le mystère - alors elle moralise, elle prêche, elle édifie, elle célèbre

l'incompréhensible, bref, elle se perd, ne pense pas -, mais de procéder
selon lui. N'est-ce pas à problématiser selon le mystère qu'une philosophie
du christianisme - que François Jullien appelle de ses vœux et à laquelle
Ressources apporte sa contribution (cf. p. 11) - peut se développer? Plus

largement peut-être le travail philosophique lui-même. Car le mystère
n'est pas seulement la manifestation du secret, sans lequel la révélation
n'exigerait pas pour être ce qu'elle est ce qu'on appelle justement la « foi »,
il fonde une parole du phénomène - proprement une phénoménologie.
Il n'est enveloppant qu'à s'imposer à une visée qui trouve en elle-même

- est à elle-même - sa limite. Immanence d'un regard invisible à soi-même,
conférant à ce « même » le sens d'« unicité », vrai nom de l'ipséité. Sans quoi
celle-ci est seulement structurelle, pseudonyme d'une identité abstraite,
donc interchangeable.

Nous ne saurions dire si «Celui qui croyait au ciel / celui qui n'y
croyait pas» est ou non, comme le pense François Jullien, «un clivage

36 Cf. Décoïncidence, p. 92.



À LA RÉSURRECTION PRÈS 65

quelque peu périmé» (p. 10). Il paraît surtout un peu simpliste et, pour
les besoins de la cause résistante - cela dit par là même à sa décharge -,
à dessein, édifiant. À se passer du mystère l'union n'en sera pas moins
«sacrée»: qu'importe qu'on croie au ciel ou non lorsqu'il est seulement

question d'en finir avec l'envahisseur? Restaurons le mystère avec Pascal :

« Incompréhensible que Dieu soit et incompréhensible qu'il ne soit pas»,
sans retenir pour autant la «solution» apologétique de ce dilemme (elle-
même en mystère : celui du péché originel), mais en en sauvegardant au
contraire la tension irréductible. Alors, c'est ce qui est appelé le «mystère
de l'incarnation», source du principe de la communication des idiomes,

que la pensée du christianisme nous impose de longer ; pour autant que
l'ipséité du Christ paraît ultimement assumer cet « incompréhensible ». Car
en dernière instance, le mystère est-il autre chose que le Christ comme
ipséité? «Dieu, [...] devenant pleinement homme - ou plutôt naissant
en homme (1'«incarnation»). [...] Jésus assume complètement le pathos
humain - dans sa Passion », « mais en même temps, Jésus, dans son ipséité
de Christ, procède complètement de l'absolu et de l'éternité de Dieu»
(p. 96-97). Le soi-même (soi... même) de l'ipséité ne dit-il pas l'écart
minimal, poursuivi par François Jullien sous le nom de «dé-coïncidence»,
la déhiscence qui neutralise l'identité - donc la différence - en inaugurant
une altérité d'engendrement, celle que suppose ou appelle l'Esprit, pour
autant qu'il fait vivre (tô Çû)07roioûv ; Jn 6,63) en vérité, aussi bien, pour
ainsi dire : en ayomq

7. Témoigner

On comprendra par-là que de cette ipséité dépend le sens de croire et de

témoigner. Nul ne croit ni ne témoigne «à moitié», car dans «soi-même»,
pris à la rigueur, au sens de 1'« identité-ï/we», comme dirait Ricœur37,

« même » a la consistance de l'incomparable, de ce qui ne peut être subsumé

sous aucune catégorie ; pas même sous celle d'identité : de sorte que « croire
en, c'est-à-dire en un soi, en une ipséité, est, non pas indéfini, mais infini »

(p. 100), en cela est expérience de l'intime, de plus intérieur à soi que
soi. Quant à témoigner, de son «sens strictement juridique [...] se dégage

-justement du fait que c'est tout le soi du sujet qui s'y trouve engagé,
dans son ipséité - un sens qui se découvre existentiel » (p. 104) : « Or je
possède un témoignage qui est plus grand que celui de Jean : ce sont les

œuvres que le Père m'a données à accomplir; je les fais et ce sont elles

qui portent à mon sujet témoignage que le Père m'a envoyé» (Jn 5,36).
Témoigner, en ce sens, c'est être la vérité, et être la vérité, la faire : «celui

37 Cf. Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990 ; Ressources, p. 93.



66 ALAIN DOUCHEVSKY

qui fait la vérité vient à la lumière» (Jn 3,21)38. La vérité n'est plus tel
un donné transcendant auquel s'ouvrir en s'y soumettant, mais le sujet la
« fait », c'est-à-dire la fait advenir ; « vous connaîtrez la vérité et la vérité fera
de vous des hommes libres» (Jn 8,32). François Jullien commente: «non
seulement elle libère de la servitude du péché, formulation traditionnelle
de la morale, mais "libérer" y prend un sens nouveau, en rapport à la vie,
en signifiant positivement que la vérité s'offrira en "demeure" où vivre »
(p. 92); ce, pour autant que «qui sait se libérer de cette dépendance à

l'égard du seul souci de sa vie peut déployer celle-ci en vie effectivement
vivante» (p. 57). Le christianisme serait ainsi l'événement - l'avènement -
existentiel de la vérité ; « existentiel », soit, pour autant que cet événement
est un homme, qu'un homme totalement homme advient totalement Dieu,
l'événement de ce qui, selon qu'absolument sujet, dans le monde se tient hors
de lui.

«Qu'est-ce que "ne pas être de ce monde"? Ou qu'est-ce que se tenir
hors de lui Est-ce pour autant rejeter et condamner le monde » (p. 112) :

ces interrogations dominent le sixième et dernier chapitre de Ressources.

François Jullien y a partiellement répondu dans le précédent. Car, au fond,
comprendre ex dans «ex-ister», c'est y entendre ipse ; c'est cet ipse qui ne
se résout pas au simple être-en-vie de la qrux^, en sort, en décroche, s'en

dégage, selon qu'il a vocation, par son ipséité, son humanité au sens éminent
et concret, à la Ço)f|, la vie vivante, surabondante ; selon que cette vocation
est appel à sortir non du monde, mais plutôt, dirait François Jullien, de

« l'enfermement en un monde »39.

8. Aydimi

Jésus-Christ «ne revendique pas tant un autre monde qu'il n'ouvre
en ce monde une autre dimension ou, pour mieux dire, la dimension de

l'Autre »40. Cette dimension n'est pas celle de la morale : la « vraie morale »

se dispense de la morale ; « le Christ ne moralise pas », car « Dieu parle

38 « Fac veritatem et videbis earn », dit un adage augustinien.
39 D'où la critique adressée par François Jullien à la phénoménologie de

Michel Henry (cf. p. 60-63), soit à une conception de l'immanence qui, par sa

disqualification du monde, reconduirait sur le mode d'une coupure irréductible un
« vieux dualisme » métaphysique. Michel Henry, selon François Jullien, ne pourrait
«comprendre l'"ex-sistence" comme capacité existentielle de "se tenir hors" de soi
aussi bien que du monde pour se déborder de soi et rencontrer l'Autre» (p. 62). Or
cette conception est confortée précisément par le rapport singulier de Vvxrj et Çajij

auquel Michel Henry ne s'est pas arrêté en sa lecture de Jean. Pour une confrontation
critique des conceptions de l'immanence défendues respectivement par F. Jullien et
M. Henry, nous nous permettons de renvoyer à notre article « Penser l'immanence »,
in : Cahier de l'Herne - François Jullien, Paris, Editions de l'Herne, 2018, p. 208-216.

40 Vivre en existant, p. 203ss. Cf. Ressources, p. 108.



À LA RÉSURRECTION PRÈS 67

bien de Dieu», comme «le riche parle bien des richesses», comme «le
Roy parle froidement d'un grand don qu'il vient de faire», dirait Pascal41.

Trivialement: «ils sont au-dessus de ça». Jésus le dit à sa manière: «Ma
royauté n'est pas de ce monde » ('H ßaoiXsia f| épi) oùk sanv èk toi) KÖapou

toutou ; Jn 18,3642). Ne serait-ce pas, commente François Jullien, à travers
une telle souveraineté du Christ, celle de tout sujet s'extrayant du monde en

tant seulement qu'il s'y révèle dans son ipséité de sujet?» (p. 114).
Au fond (François Jullien le dit moins lapidairement), non plus que de

vérité chrétienne, comme nous l'avons vu, et pour la même raison, il n'y a

de morale chrétienne, au sens où l'on parle de morale aristotélicienne,
stoïcienne, épicurienne etc., le Christ disqualifiant par son absolue singularité
tout usage adjectival de sa personne, fût-ce pour qualifier ce qui peut se

réclamer de lui. «Chrétien», à plus forte raison «christique», sont termes
étranger à sa personne. Jésus n'est pas un Sage ni le christianisme une
doctrine du « Souverain Bien » et des moyens pour y atteindre. L'amour
chrétien n'est pas non plus l'altruisme vulgaire, comme Anders Nygren le

soulignait, critiquant les thèses de Nietzsche dans la Généalogie de la mo-
rale43. La «dimension de l'Autre» trouve dans le christianisme son nom :

ayant), à laquelle François Jullien conserve la traduction par «amour»;
«charité», selon lui, faisant «retomber dans la vertu» (p. 118). Le mot
«charité», surtout, notons-le, est riche - ou pâtit, comme on voudra dire -
d'une ambiguïté étymologique qui fait hésiter entre carus, « cher », et yâpiç,
la « grâce»44, menaçant l'amour de se perdre sur des chemins cahoteux de

la sotériologie.

Ce n'est pas proprement la médiation du Christ qui occupe la réflexion
de François Jullien, captive qu'elle serait alors des rets du dogme, en

particulier de celui du salut. En sauver les ressources suppose de penser la
vie, de penser l'amour « à travers la médiation du Christ » (p. 53 ; p. 98 ; nous

41 Cf. Pascal, Pensées, Br. 799 / Laf. 303.
42 oùk r.ioiv èk loù KÔa|joi>. KaOùç Èyoj oùk sipi ëk toù KÔapou ; « ils ne sont pas

du monde, comme je ne suis pas du monde. » Jn 17,14.
43 Cf. Anders Nygren, Érus et Agapè, Paris, Aubier, 1944 (lre éd.), rééd. Paris,

Cerf, 2009, p. 61-62. Fr. Nietzsche dénonçait dans une page d'un antisémitisme
sans équivoque (Zur Genealogie der Moral, I, 8) «la séduction sous sa forme la

plus sinistre et la plus irrésistible» (die Verführung in ihrer unheimlichsten und
unwiderstelichsten Form) d'un Jésus de Nazareth auquel il reprochait en somme
d'être plus juif que juif, le plus juif des juifs, selon que par lui fut portée à son terme
la transmutation des valeurs opérée par l'esprit de vengeance et «la haine juive»
{jüdische Hass), dont sortit « un amour nouveau, la plus sublime et la plus profonde
de toutes les formes de l'amour » (eine neue Liebe, die tiefste und sublimste aller Arten
Liehe).

44 « Ces termes aujourd'hui nous rebutent (la "grâce", le "spirituel"...), mais il
faut les entendre en ce qu'ils détachent la vérité du spéculatif [...] [et] cherchent à
dire [...] une vérité qui fait vivre» (p. 92).



68 ALAIN DOUCHEVSKY

soulignons), ce qui dispense de le faire à partir d'elle, soit à partir de la foi ou
plutôt de ce qui est conçu dogmatiquement comme « le Médiateur ». À cette
condition seulement il est possible d'entrer dans la pensée du christianisme,
c'est-à-dire de «passer par elle pour s'interroger»45. François Jullien
approche l'aydiTtri comme amour expansif selon qu'il s'épand comme au
dehors du vital, qu'il advient en et par la rencontre de l'autre, qu'il fait
tenir l'un à l'autre un moi et un toi ; condition de l'événement qu'est cette

rencontre, comme hors monde, selon qu'en son ipséité chacun à travers
l'autre accède à cet « entre partagé » - l'intime - qui dispense de la morale ;

en quoi l'impératif « Aimez-vous les uns les autres » trouverait sa juste
portée : non pas, en dernière instance, celle d'un commandement (l'intime
en effet ne peut être prescrit) mais d'un rappel à ce que vivre - dès lors qu'il
est pensé non comme repli vital, mais comme essor et promotion du sujet -
attend de chacun : qu'il existe, et même qu'il n'ex-siste que de rencontrer
effectivement l'autre46.

45 Entrer dans une pensée, Paris, Gallimard, 2012, p. 8.
46 « Il faut donc articuler, pour comprendre Jean, la capacité existentielle à se

tenir hors du monde et la capacité éthique à se tenir près de l'Autre ou, comme le dit
encore plus radicalement Jean, à se tenir en l'Autre » (p. 118).


	À la réssurrection près : sur Ressources du christianisme, mais sans y entrer par la foi de François Jullien

