
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: "L'église existe à cause de la mission, de même que le feu existe en
brûlant" : La mission de Dieu pour l'Église

Autor: Kunz, Ralph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 37-48

« L'ÉGLISE EXISTE À CAUSE DE LA MISSION,
DE MÊME QUE LE FEU EXISTE EN BRÛLANT»

La mission de Dieu pour l'Église

Ralph Kunz

Résumé

Le terme «mission» est chargé et provoque parfois un certain malaise.
Mais si, comme le proposait Emil Brunner, la mission est la « raison d'être»
de l'Eglise « et sa vie», quelles implications cela peut-il avoir pour les Eglises

protestantes aujourd'hui, et notamment pour les questions liées à la «forme»
de l'Église? Comment penser la missio de l'Église en lien avec la missio divine
(missio Dei), qui est première? Le présent article apporte des éléments de

réponse à ces questions, en s'inspirant notamment de la réflexion menée au
sein de l'Église anglicane à propos de l'Église formée par et pour la mission
(« mission-shaped Church »).

Je commencerai cet exposé avec une phrase d'Emil Brunner qui éclaire
ce à partir de quoi j'argumente et dans quelle direction je souhaite aller.
Dans une deuxième et troisième partie, je tiendrai compte de l'Église
réformée concrète, telle que nous la connaissons, pour nous demander ce

que peut nous apporter une approche qui relève de la théologie de la mission

pour une Église multitudiniste Volkskirche), et quels chemins s'ouvrent
alors.

L'oeuvre missionnaire ne provient pas d'une arrogance de l'Église chrétienne ;

la mission est sa raison d'être et sa vie. L'Église existe à cause de la mission, de
même que le feu existe en brûlant. Là où il n'y a pas de mission, il n'y a pas
d'Église, et là où il n'y a ni Église ni mission, il n'y a pas de foi1.

1 Emil Brunner, Lu parole de Dieu et la raison humaine, trad. fr. Charles Béguin
et Émile-Albert Niklaus, Lausanne, La Concorde, 1937, p. 136.



38 RALPH KUNZ

1. Fondements

1.1. Le soupçon d'arrogance

Il est intéressant de relever que le rappel pressant, par Brunner, de la
mission commence avec la remarque suivante : « L'œuvre missionnaire ne

provient pas d'une arrogance ». On pourrait ajouter : a) la mission n'est pas
l'expression d'une supériorité culturelle ; b) elle n'est pas motivée par une
visée coloniale ; c) elle n'a rien à voir avec la violence ; d) elle ne doit donc

pas être liée à des baptêmes forcés, à une christianisation et une guerre de

religion.
Il n'est pas nécessaire d'argumenter en faveur de ces thèses. Brunner

commence à parler de la mission avec une sorte de défense ou d'apologie,
car le terme de « mission » est chargé, il est entaché par l'histoire de l'Église
et l'histoire de la mission. Chaque personne qui envisage la question de la
mission doit le reconnaître : la mission a été instrumentalisée et mal utilisée

par l'Église2.
Naturellement, la question des causes et des effets se pose. Brunner se

positionne en défenseur de la mission. Mais d'autres considèrent cette idée

(ici on invoque tout particulièrement le « commandement missionnaire » de

Mt 28)3 comme le mal propre à l'Église. Cette critique est mise en avant par
des spécialistes de la religion qui voient dans le monothéisme une tendance
totalitaire4.

Pour ma part, je me situe aux côtés de Brunner. Dans ce qui suit, je
suis moins intéressé par une interprétation de la pensée de Brunner que
par la dialectique à laquelle nous ne pouvons échapper. Si nous soulevons
la question du témoignage de l'Église, l'arrière-fond de cette histoire plus
qu'ambiguë est toujours présent : la mission est un terme chargé, sali5. Il fait
problème. Mais la mission est, en même temps, l'appel, adressé à l'Église,
l'appelant à se réveiller et à se retourner ou se convertir C'est pourquoi la
critique de la mission accompagne l'ecclésiologie du xxe siècle et la critique
de l'Église demeure un élément important de la théologie de la mission.

2 Ralph Kunz, «Kritische Evangelistik», in Walter Dürr et Ralph Kunz
(éd), Gottes Kirche re-imaginieren. Reflexionen über die Kirche und ihre Sendung im
21. Jahrhundert, Münster, Aschendorff, 2016, p. 145-159.

3 Un publiciste allemand considère l'envoie en mission comme une
«malédiction de la chrétienté». Son texte provoqua une polémique en son
temps. Herbert Schnâdelbach, «Der Fluch des Christentums», in: Die Zeit
(11 mai 2000).

4 Jan Assmann, Le monothéisme et le langage de la violence, trad. fr. Jean-Marc
Tétaz, Montrouge, Bayard, 2018.

5 Michael Welker, «Missionarische Existenz», in: Evangelische Theologie 58

(1998), p. 413.



LA MISSION DE DIEU POUR L'ÉGLISE 39

1.2. L'Église existe de par la mission

Est-il utile de compliquer le dialogue à propos de la forme à venir de

l'Église avec ce type de réflexions? Ne serait-il pas plus simple d'en venir
directement à la question elle-même? Non Nous ne pouvons pas prendre
de raccourcis. Je n'ai pas d'inclination aux conclusions postmodernes
rapides selon lesquelles la théologie doit se contenter de déconstruire et
de critiquer! Au contraire, il s'agit de distinguer correctement, afin que la
communauté soit édifiée (1 Cor. 14,lss). Autrement dit : la mission diffère
de quelque arrogance théologique que ce soit...

La compréhension théologique de la mission commence au lieu même
où la compréhension théologique de l'Église trouve son point de départ,
à savoir: en Jésus-Christ. Personne ne peut poser un autre fondement
(1 Co 3,11 Quand Brunner affirme que « l'Église existe de par la mission »,
on peut y entendre la thèse fondamentale selon laquelle l'Église est creatura
verbi divini («créature de la Parole de Dieu»)6. Le concept de «mission»
est plus large que celui de la «parole». Il s'agit de ceci: Jésus proclame,
prie, guérit, pardonne, libère et bénit. Et ses disciples doivent faire la même
chose, en mémoire de lui Le discours d'envoi prononcé par Jésus n'est pas
une prédication du dimanche matin : « Allez et proclamez : le Royaume
des cieux s'est approché. Il guérit les malades, relève les morts, purifie
les pestiférés et expulse les démons! Vous avez reçu gratuitement, donnez
gratuitement» (Mt 10,7).

Cette parole est robuste. Que nous dit ce discours, par rapport à la
mission? Il nous dit que l'interprétation théologique de la mission recèle

une fonction critique La prédication la plus abrupte qui ait jamais été

prononcée à propos de la mission oriente notre attention vers la mission
de Dieu, vers ce que le Christ seul peut accomplir. Comme les Béatitudes,
le discours d'envoi appelle une attitude d'humilité. C'est lui qui précède la
mission de l'Église, lui qui vient vers elle dans sa grâce. Lui, qui est l'origine
de l'Église, est également le critère de son existence. Ce qui lui confère

son fondement (Grund) devient son abîme (Abgrund) lorsqu'elle renonce
ou oublie l'appel (Anspruch) et l'invitation (Zuspruch) à la mission. Tout
cela est d'abord dit aux disciples. Suivre le Christ débouche sur un envoi,
et l'envoi vise à réunir les brebis égarées d'Israël (Mt 10,6). La mission de

l'Église se mesure à l'accomplissement de cet appel, l'Église se reconnaît à

ceci : se laisse-t-elle envoyer, ou reste-t-elle assise? Transmet-elle «Jésus»
ou préfère-t-elle demeurer simplement en tant qu'« Église » Désenvenime-
t-elle la communauté, ou la divise-t-elle? La réunit-elle, ou la détruit-elle?
Pour le dire très simplement : « Là où il n'y a pas de mission, il n'y a pas
d'Église. »

6 Martin Luther, Weimarer Ausgabe (WA) 6, 560, 33ss.



40 RALPH KUNZ

1.3. Évangéliser à la manière protestante

Dans Matthieu, on trouve exprimée une certaine menace Mais on ne
doit pas interpréter de manière légaliste le fait que la mission de Dieu
est la mesure critique pour la mission de l'Église. Vivre de la mission ne
signifie rien d'autre que vivre du pardon, de la prière et de la bénédiction de

Dieu - ou, pour parler avec Luc, Paul et Jean : vivre de la promesse de la

présence de l'Esprit dans la communauté (Jn 16,4s; Ac 2,1s; Rm 8,1 ss)

Pour sa mission, l'Église se fonde tant sur le don de la justification que
sur la revendication de la sanctification. Si elle se contentait du don de la

justification, elle ferait de la grâce un bric-à-brac religieux à bon marché. À
l'autre extrême, une sanctification légaliste serait tout aussi problématique.
On passerait à côté de la théologie matthéenne si à partir de cette tension
on cherchait un compromis (entre la justification et la sanctification). Que
l'on pense au livre de Dietrich Bonhoeffer de 1937 sur ce que signifie suivre
Jésus (Nachfolge ; titre français : Vivre en disciple)1.

Concevoir la mission dans la tension toujours présente entre la
justification et la sanctification, c'est se retrouver proche de ce que propose
le document programmatique de la Communion des Églises protestantes
d'Europe (CEPE) intitulé « Évangéliser dans une perspective protestante »

(«Evangelisch evangelisieren»)8. Ce document indique une direction. 11

recourt à l'expression missio Dei. Cette formule, qui recèle une critique de

l'Église, pose un fondement qui permet de distinguer, en théologie de la

mission, entre la missio de Dieu et la missio de l'Église. La séquence entre
ces deux indique : a) que l'Église vit de l'envoi qui vient de Dieu, un envoi
qui lui échappe ; b) que l'Église croit (fides quae) sur la base de la mission
de Dieu - la mission de l'Église n'est autre qu'une réponse de la foi - ou
alors elle n'est pas (véritablement la mission ecclésiale) ; c) que l'Église
est une communauté orientée vers le témoignage ; elle cesse d'être Église
si elle ne témoigne pas de l'Évangile de la grâce ; d) que l'Église qui a cessé

d'évangéliser n'a plus le carburant qui alimente le feu de la foi.

2. Le défi

2.1. Un déficit criant

Je veux parler franchement. J'ai commencé avec une sorte de confession
(Bekenntnis). Mais ce que j'ai présenté comme les «fondements» apparaît
comme très étrange à de larges segments de l'Église. Cela leur est tout à fait

7 Dietrich Bonhoeffer, Vivre en disciple, trad. fr. Bernard Lauret et Henry
Mottu, Genève, Labor et Fides, 2009.

8 Communion des Églises protestantes en Europe (CEPE), Évangéliser.
Perspectives protestantes pour les Églises en Europe, Vienne, CEPE, 2007.



LA MISSION DE DIEU POUR L'ÉGLISE 41

étranger. Sur ce point, les choses sont assez claires : le témoignage rendu
à l'Évangile, mais aussi sa transmission, s'en trouvent affaiblis dans nos
Églises. Comme le disait Luther : « La parole de Dieu ne peut pas exister
sans le peuple de Dieu, et le peuple de Dieu ne peut pas exister sans la parole
de Dieu »9.

Je dis qu'il y a un déficit à propos de la compréhension d'une « marque »

(nota ecclesiaé) fondamentale de l'Église, mais cela vaut aussi pour une
majorité de nos pasteurs, de nos diacres et de nos directions d'Église. Cela
ne sert à rien ici d'évoquer les raisons d'un déficit aussi criant. Et se lamenter
ne sert pas à grand-chose. Il est plus utile d'examiner attentivement,
dans un contexte multitudiniste (volkskirchlich), le point de départ d'une
ecclésiologie basée dans la mission, de considérer les chances et le défi d'une
modification courageuse. Ou pour le dire autrement : nous devons faire
bouger les choses sur le terrain ecclésial, mais nous devons rester critiques.
11 y a des théologies de la mission qui n'évangélisent pas.

2.2. « Missionshuped Church » : une « Eglise en état de mission »

J'ai évoqué le document de la Communion d'Églises protestantes
d'Europe (CEPE). Il y a un autre texte, beaucoup plus concret et incisif
que l'Église anglicane a publié en 2004, intitulé Missionshuped Church:
Church Planting and Fresh Expressions of Church in a Changing Context
(« Une Église en état de mission : naissance de nouvelles communautés et
expressions nouvelles de l'Église dans un contexte en évolution»)10. C'est
le document le plus souvent cité et le plus souvent lu que je connais sur
ces questions (en Allemagne, Michael Herbst et 1'« Institut de recherche

sur l'évangélisation et le développement communautaire » sont parmi celles

et ceux qui ont tenté de traduire et de réaliser ce document dans les

Églises régionales). En voici les points les plus importants : a) les Églises
multitudinistes sont notre premier champ de mission : pour ce faire il faut
un renouvellement constant des communautés (renouveau de la paroisse) ;

b) mais le système paroissial a ses limites: il doit être complété par
d'autres formes communautaires, qui donnent de l'espace à une vie de

foi différenciée selon les contextes, à une vie de foi spirituellement forte
(konzentriert).

Un élément central d'une «mission-shaped Church» consiste en cinq
principes théologiques: «les cinq marques de la mission». Ces marques

9 Martin Luther, « Von den Konziliis und Kirchen » (« Les conciles et
l'Église») (1539), in : WA 50, 629, 34s. ; traduction française partielle in : Œuvres,
Marc Lienhard et Matthieu Arnold éd., Paris, Gallimard (Pléiade), 2017, t. 2.

10 The Archbishop's Council, Mission-shaped Church, Londres, Church House
Publishing, 2004.



42 RALPH KUNZ

ont été élaborées depuis 1984 au fil d'un long processus œcuménique11. La
mission consiste en : a) la proclamation de la bonne nouvelle du Royaume ;

b) enseigner, baptiser et soutenir les nouveaux fidèles; c) répondre aux
besoins de l'être humain au travers d'un service ; d) chercher à transformer
les structures injustes de la société, combattre la violence, rechercher la
paix et la réconciliation ; e) viser la préservation de la création, protéger
et renouveler la vie sur notre planète12.

L'Église d'Angleterre est l'une des rares grandes Églises d'Europe qui,
en tout cas dans certains diocèses, croît à nouveau. Cela est remarquable.
Mais on ne doit pas oublier que le processus de renouveau a commencé il y
a plus de trente ans.

Michael Herbst, parmi d'autres, s'est penché là-dessus. Il considère
l'Église de multitude (Volkskirche) non pas comme une Église de la
multitude (des Volkes), mais comme une Église pour la multitude (für das

Volk). Ceci est clair, à ses yeux: «L'Église multitudiniste, en ce sens, [...]
est une Église missionnaire»13. Il exclut tout à fait une simple orientation

par rapport aux « membres » de l'Église. Une Église qui se limite à servir les

« pratiquants » et qui laisse les autres tranquille est une institution religieuse,
sans doute, mais pas une Église. En ex-Allemagne de l'Est, les Églises, qui
se réduisent et se déplument fortement, ne peuvent tout simplement plus
en rester à une telle ecclésiologie. Le risque de « burn-out » devient plus
important lorsqu'il y a toujours moins de ministres travaillant dans des

communautés toujours plus grandes. En Poméranie occidentale, environ
un tiers des pasteurs est concerné par cette situation. C'est le signe d'une
Église qui se meurt. Et donc l'Église multitudiniste doit oser passer à

une pratique missionnaire. Mais qu'est-ce que cela signifie au juste, selon
Michael Herbst

Il argumente sur un plan sociologique -exactement comme le fait
l'approche de la « Missionshaped Church ». L'Église doit se présenter en
lien avec des publics cibles et orientée vers des styles de groupes. Elle
doit proposer des choses pour autant de groupes différents que possible :

«La situation missionnaire dans une société fortement individualiste et
pluraliste requiert une pluralité d'approches.» Un éventail trop limité
de propositions ecclésiales réduirait la vie communautaire à seulement

quelques segments, milieux, cultures et groupes sociaux. La thèse de la
diversification trouve une confirmation dans la notion, importante en
perspective de théologie missionnaire, d'inculturation.

11 https://www.churchofengland.org/sites/default/files/2017-l 1/MTAG%20
The%205%20Marks%200f%20Mission.pdf

12 www.anglicancommunion.org/ministry/mission/fivemarks.cfm
13 Michael Herbst, «Eine Perspektive der Gemeindeentwicklung in nach-

volkskirchlicher Zeit », in Matthias Bartels et Martin Reppenhagen, éd.,
Gemeindepflanzung. Ein Modellfür die Kirche der Zukunft, Neukirchen-Vluyn, Neukirche-
ner Verlag, 2006, p. 38.



LA MISSION DE DIEU POUR L'ÉGLISE 43

En matière de cybernétique aussi, le modèle anglais a eu une influence
impressionnante. L'« économie mixte » transpose en direction de la contribution

ecclésiastique ce qui était déjà mis en avant en théorie dès les

années 1980, à savoir: un accroissement et une multiplication des lieux
d'églises. Le but est de dépasser ce que, dans les premiers mouvements de

réforme de l'Église, on dénonçait comme du « fondamentalisme
morphologique» '4. La structure figée conduisit à un rétrécissement de l'Église en

direction d'un milieu communautaire petit-bourgeois ; voilà le point décisif.

2.3. « FreshX» et l'Eglise émergente

J'ai affirmé qu'il y a un déficit missionnaire et théologique massif par
rapport à la base et à la direction de l'Église. Cette affirmation entre en
tension avec l'observation, qui est faite lors de communiqués d'Églises,
lors de journées d'étude et de formation continue et qui a eu passablement
d'échos, à savoir l'appel à un travail dans la communauté qui soit sensible

au milieu. Cela vaut aussi pour ce qu'on appelle les communauté « fresh X ».

Ces cinq dernières années, environ trois cents pasteurs et vicaires de

la Suisse-allemande ont effectué un voyage d'étude en Angleterre, afin
d'étudier le modèle anglais. La mise en œuvre concrète d'une théologie
contextuelle de la mission est fascinante. J'ai moi-même participé à un
petit-déjeuner cultuel à Saint Andrews. 11 s'agit d'une sorte de culte familial
avant le culte principal de 11 h 00. Ce n'est pas très spectaculaire, mais il
s'agit d'une pratique bien établie parmi de nombreuses Églises affiliées avec
les « fresh expressions».

La variante propre aux Églises libres, c'est le « Church-planting. » En
termes de chiffres, ce mouvement a plus de succès. En voici le principe
de base : on établit des communautés, avant de laisser ces communautés
grandir. Le noyau communautaire, comparable à une bouture ou à une

pousse, est un groupe de vingt à trente personnes, idéalement, qui comprend
un(e) théologien/enne, un(e) musicien/enne, un(e) travailleur social. La
mission se déploie à travers une communauté qui vit et qui témoigne de

l'Évangile. Il y a des exemples spectaculaires de croissance communautaire,
des récits impressionnants de fidélité : des communautés qui ont attendu
dix ans dans des endroits clé ou difficiles avant que la communauté ne

commence à croître.
Et puis il y a la variante plus «sauvage», l'Église émergente (emergentI

emerging cliurcli). Ce sont des communautés en quelque sorte excentriques

14 Ce concept est issu des discussions sur les réformes effectuées dans les années
60. L'on avait déjà perçu à ce moment le rétrécissement du milieu ecclésial et engagé
une réfome structurelle. Cf. Hans Schmidt, « Morphologischer Fundamentalismus»,

in Hans Jochen Margull (éd), Mission als Strukturprinzip. Eine Arbeitsbuch
zur Frage missionarischer Gemeinden, Genève, Conseil œcuménique des Églises,
1965, p. 127-130.



44 RALPH KUNZ

pour des gens ex-centrés, qui préfèrent se retrouver dans un bar, en plein
air ou dans une chambre pour prier ensemble. Ces dernières années, une
branche de l'Église émergente s'est développée sous la forme d'une sorte de

« start-ups ». Cette branche est internationale, digitale et mobile, elle aime
les expressions anglaises, travaille dans des espaces de travail communs
(,coworking spaces), est incroyablement créative, « hip », « cool » et urbaine.
Il y a des points de contact avec le « church-planting ». Les tendances

théologiques, les styles de piété se mélangent. L'Église émergente tend à

proposer une «religion liquide» (liquid religion)15. Cela la relie à la scène

évangélique-charismatique. La liquéfaction de la tradition et de l'identité
confessionnelle est très avancée dans ces mouvements, au point où on ne
ressent pas le manque d'un espace sacré ou des rites ecclésiastiques.

2.4. Inculturation

Dans un article de 1934, Emil Brunner écrivait déjà que l'Église doit être

plus souple, qu'elle doit ressembler dans sa forme missionnaire à une sorte
de tabernacle transportable.

La vraie Église et le vrai christianisme sont seulement là où la puissance de

promotion (werbende) de l'Église et des chrétiens et leur volonté missionnaire
se communiquent à l'ensemble du peuple. [...] L'Église qui se promeut (die
werbende Kirche) doit être le tabernacle transportable, différent de l'Église
conservatrice et tutélaire qui a pour le modèle le temple stablel6.

Dans son ouvrage sur Le malentendu de l'Église, Brunner parle de Yekklesia

comme d'un principe formateur (Gestaltprinzip) de la communauté. Le
fondement de Yekklesia, c'est le rapport entre Dieu et l'être humain
en Jésus-Christ17. C'est là la relation qui constitue et qui affermit la
communauté chrétienne. L'ecclésiologie de Brunner comprend une forte
dimension de critique de l'institution. Dans les années 1930, il a lui-même

perçu dans le mouvement de jeunesse et dans les Unions chrétiennes de

jeunes gens (UCJG) un aspect de l'Église missionnaire. Pendant et après
la Guerre, le mouvement Jeune Église incarnait une forme ouverte de
communauté qui ressemblait un peu à ce tabernacle mobile.

La force de ces mouvements est en même temps leur faiblesse : l'adaptation

aux rythmes de l'époque, au style de vie et à diverses préférences
esthétiques divise et détruit Yekklesia. Des questions de goût prennent une
telle importance qu'elles en deviennent quasiment des questions de foi Des

styles de communautés deviennent une variante postmoderne des ecclesiola

15 Cf. le dossier thématique «Liquid Church», Pastoraltheologische Informationen

34/2 (2014).
16 E. Brunner, Le renouveau de l'Église, trad. fr. J.-E. Siordet, Genève, Labor

et Fides, [1934], p. 35-36 (trad. mod.).
17 E. Brunner, Le malentendu de l'Église, trad. fr. François Jequier, Neuchâtel,

H. Messelier, 1956.



LA MISSION DE DIEU POUR L'ÉGLISE 45

in ecclesiu piétistes. La sensation esthétique remplace le sentiment religieux.
Il y a un vrai danger ici Mais en même, c'est la réalité. Quiconque aime
Bach ne se sentira pas forcément très bien dans l'Église «hard-rock»... et
donc il cherchera à vivre sa foi ailleurs.

Il faut signaler, en lien avec ce point, la tension fondamentale que nos
réalités d'Église provoque. L'Église multitudiniste est et demeure, struc-
turellement mais aussi culturellement, un lieu de tradition. Le problème,
évoqué au début de mon exposé, de l'arrogance ecclésiastique en matière
de mission, ce problème reste d'actualité, même s'il se trouve en quelque
sorte reconfiguré sous la forme de l'arrogance d'une certaine culture
ecclésiastique - ou plutôt son ignorance par rapport à de nouveaux types
d'inculturation : on doit aimer l'orgue, si l'on veut développer un lien avec
Jésus dans l'une des Églises cantonales...

2.5. Inclusion

La nécessité de l'inculturation va à l'encontre de la nécessité non
moins légitime de l'inclusion18. C'est la force et la faiblesse des paroisses
locales (Ortsgemeinde). La logique territoriale aiguise la conscience que
l'on a du quartier ou de la commune. Ce serait une chance que de réunir
des générations, des classes sociales, des amis et des étrangers. Mais de

nombreuses personnes ne participent pas localement ou ne trouvent plus le

chemin vers une telle participation. La communauté cultuelle du dimanche
est un reflet d'une communauté exclusive. Le culte est :

- trop calme pour des enfants en bas âge et trop compliqué pour des enfants
plus âgés ;

- trop long, trop ennuyeux et ordonné pour des adolescents ;

- trop cadré pour des personnes souffrant de la maladie d'Alzheimer;
- etc.
La liste n'est pas exhaustive. Je veux dire ceci : nous ratons le potentiel
d'une communauté inclusive. Mais miser sur les goûts de certains groupes
et de certains styles ne fait qu'accroître le problème de l'exclusion sociale

et culturelle Voici le dilemme. Si nous argumentons seulement au niveau
sociologique et économique, nous voyons deux risques et deux opportunités
en matière d'édification communautaire. Devons-nous distinguer divers

groupes qui ont des besoins spécifiques? Ou est-ce que ces groupes ne

devraient pas plutôt se confronter les uns aux autres dans leur diversité?
Sur ce plan, je plaide pour une coexistence de deux modèles : nous avons

besoin de ces deux types de communautés. Une stratégie de l'économie

18 Ralph Kunz, « Inklusive Gemeinde. Die christliche Gemeinde im Horizont
ihrer gesellschaftlichen Verortung», in Ralph Kunz et Ulf Liedke (éd), Hundbuch
Inklusion in der Kirchengemeinde, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2013,

p. 53-85.



46 RALPH KUNZ

mixte est un apport, ici. Elle propose le compromis. L'Église doit chercher
son chemin entre l'écueil du marché et l'écueil d'un idéal inclusif radical.

Mon impression, c'est que jusqu'à présent le principe de l'inclusion n'est

pas suffisamment mis en valeur. On le conçoit de manière trop moralisante
et trop peu théologique. Une parole de Jésus éclaire ce que je veux dire :

« Venez à moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi je vous
donnerai le repos. » (Mt 11,28). Qui sont ceux qui peinent sous le poids du
fardeau? Où sont-ils? Si nous les cherchons, nous aurons probablement au
bout une communauté où personne ne paie d'impôt ecclésiastique.

L'appel du Seigneur dérange la mission et son efficacité. Quiconque
persiste à demander où sont les pécheurs, les aveugles, les persécutés, les

blessés, les étrangers ou les prisonniers ; quiconque fait un tour d'horizon
des amis de Jésus qui ne sont pas encore là, se laisse déranger, accepte
que l'entreprise soit interrompue et freine notre mission à succès. Voilà
pourquoi l'idée de l'inclusion est si importante! Elle nous rappelle à la
mission de Jésus Une évangélisation de type protestante ne connaît pas de

« publics cibles » ou de « styles » propres à tel ou tel groupe. Elle s'adresse
à des pécheurs L'Église n'est pas une agence de communication qui, par
des offres alléchantes, trouve un public pour se refermer rapidement sur lui,
lorsqu'il est pris au piège. L'Église est une communauté d'êtres humains qui
s'aident mutuellement à entretenir une communauté ou une communion
(<Gemeinschaft) avec Dieu.

3. Chemins

3.1. Le caractère hybride de l'Église: mouvement, institution et
organisation

Il ne fait pas de doute que nous sommes invités à aller dans le sens

d'une tradition plus fluide et plus souple. Plusieurs Églises régionales
{Landeskirchen) d'Allemagne ont fait des pas dans ce sens. L'Église

protestante de Rhénanie et l'Église protestante d'Allemagne centrale ont
ouvert des «lieux d'expérimentation» (Erprobungsräume). En Suisse, à

Zurich, l'Église constitue de plus grandes paroisses, dans l'espoir que des

équipes plus étoffées seront plus créatives, et donc pour sortir des cadres

établis, connus et prétendument normatifs pour tous les lieux. On verra
si de tels nouveaux espaces sont utilisés dans les faits. Ce qui devient
possible grâce aux restructurations doit ensuite être réalisé concrètement.
L'expérience suggère que l'application de telles réformes est tout sauf
évidente et qu'elle ne conduit pas aux effets escomptés. Une étude empirique

19 https ://www.erprobungsraeume-ekm.de/ (dernière consultation le 12

septembre 2018).



LA MISSION DE DIEU POUR L'ÉGLISE 47

de trois processus de réforme (ou de restructuration) a montré les choses
suivantes20 :

- Les directions d'Église tendent à préserver ou à promouvoir la visibilité
publique de l'Église - par peur d'une perte de signification ou d'influence.

- Une direction ne peut avoir qu'une influence limitée sur les attitudes
(Einstellungen) des personnes - c'est la base qui effectue le travail.

- Et donc elle modifie ce qu'elle peut modifier, à savoir l'organisation et les

recrutements - on appelle cela « réforme ».

- De cela découlent des réformes sans théologie, qui le plus souvent
réarrangent les moyens et agencent différemment les régions et les

champs d'activité.
Il n'y a pas de polémique dans tout ça, ce sont les résultats d'une étude
sérieuse. Pour analyser cela, un peu de sociologie ne fait pas de mal.

Des structures ne peuvent pas faire de la mission! Elles peuvent
organiser la mission, mais pas la produire. Une structure peut au mieux

encourager, bloquer, permettre... Mais l'Église est une réalité hybride. Elle
est une structure. Une structure qui ne doit pas se limiter à cette dimension.
Elle est en premier lieu une institution, et en tant que telle elle a une mission.
En christianisme, du moins dans la tradition du christianisme où la société
s'était identifiée à l'Église, nous avons oublié que l'institution a aussi une
mission. Elle a préservé la mémoire seulement en tant que mouvement : vivre
en disciple en vint à désigner une forme de vie (monastique) ; la réunion
de ceux «qui veulent sérieusement devenir chrétiens» (Luther21) devint le

programme du piétisme. Je résumerai ainsi ce que nous devons accomplir
dans la situation présente :

Nous devons comprendre l'impulsion théologique du mouvement comme
l'occasion de transformer les structures de l'institution. Cela signifie : une
Église formée par/pour la mission (missionshaped Cliurch). Une mission
qui ne vise que le succès, une mission qui a avant tout pour but de servir
le maintien de la puissance, s'oriente vers une réforme des structures;
elle produit au mieux un mission formée par/pour l'Église (churchshaped
Mission).

3.2. La beauté de la théologie et l'unité de la foi
Comment y arriver? Comment mettons-nous les gens en mouvement?

D'où vient l'énergie qui fait que le feu brûlera dans la durée?

20 Stefanie Brauer-Noss, Unter Druck, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt,
2017.

21 Martin Luther, Préface à « De la messe allemande et de l'ordonnance du
service divin » (1526), in : WA 19, 73 ; Œuvres, Marc Lienhard et Matthieu Arnold
éd., Paris, Gallimard (Pléiade), 2017, t. 2.



48 RALPH KUNZ

Je crois que nous sommes déjà sur le chemin d'une Église renouvelée

lorsque nous réalisons que la réforme de l'Église renvoie à des sources que
nous ne faisons pas surgir nous-même. Il s'agit de la spiritualité du Dieu
trine. C'est l'Esprit Saint qui nous envoie - et non pas l'esprit du temps.

Nous avons besoin d'une théologie qui crée à partir de la foi et qui ne
s'imagine pas, de manière arrogante, pouvoir la susciter ou la remplacer.
Là où il n'y a pas de mission, il n'y a pas d'Église; et là où il n'y a ni Église
ni mission, il n'y a pas de foi. Et là où il n'y a pas de foi, il n'y a pas de

théologie.
La théologie de la mission et l'ecclésiologie ne sont pas des thèmes isolés.

Ils appellent une théologie qui est proche de l'Église, qui se pose la question
de la vie spirituelle et qui se laisse inspirer par la foi vécue. Elle consent au
risque de la pluralité et accueille la richesse de la vie spirituelle. Plutôt que
de demander «quel lieu (d'Église) vous plaît?», elle se demande : quel type
de communauté correspond à quelles circonstances de vie Et aussi : où
puis-je me reposer sur un réseau qui est porteur Où pouvons-nous, nous
qui chutons, commencer? Où suis-je requis? Où est-ce que j'appartiens?
Qui peut compter sur moi, et sur qui puis-je compter?

Il est bon qu'il y ait des cellules d'Église, des communautés de maisons,
des tribus et des clans, et il est nécessaire de cultiver des modèles
communautaires concentriques, polycentriques et excentriques. Une théologie qui
se trouve sur le chemin, et qui appartient à une communauté en chemin, a

besoin de tout cela. Je suis convaincu que l'Église redécouvrira la dimension
sacramentelle de la vie spirituelle. Elle apprendra que la productivité et la
créativité religieuses viennent de la réceptivité qui conduit à l'unité : il y a en
effet « un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptême, un seul Dieu et Père
de tous, qui règne sur tous, agit par tous, et demeure en tous » (Ep 4,5-6).


	"L'église existe à cause de la mission, de même que le feu existe en brûlant" : La mission de Dieu pour l'Église

