Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: "L'église existe a cause de la mission, de méme que le feu existe en
bralant” : La mission de Dieu pour I'Eglise

Autor: Kunz, Ralph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825875

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 37-48

« L’EGLISE EXISTE A CAUSE DE LA MISSION,
DE MEME QUE LE FEU EXISTE EN BRULANT »

La mission de Dieu pour I’Eglise

RaLpH Kunz

Résumé

Le terme « mission» est chargé et provoque parfois un certain malaise.
Muais si, comme le proposait Emil Brunner, la mission est la « raison d’étre »
de I'Eglise « et sa vie », quelles implications cela peut-il avoir pour les Eglises
protestantes aujourd hui, et notamment pour les questions liées a la « forme »
de I'Eglise ? Comment penser la missio de I'Eglise en lien avec la missio divine
(missio Dei), qui est premiére? Le présent article apporte des éléments de
réponse a ces questions, en s'inspirant notamment de la réflexion menée au
sein de I'Eglise anglicane a propos de I Eglise formée par et pour la mission
(« mission-shaped Church » ).

Je commencerai cet exposé avec une phrase d’Emil Brunner qui éclaire
ce a partir de quoi j’argumente et dans quelle direction je souhaite aller.
Dans une deuxiéme et troisiéme partie, je tiendrai compte de I’Eglise
réformée concréte, telle que nous la connaissons, pour nous demander ce
que peut nous apporter une approche qui reléve de la théologie de la mission
pour une Eglise multitudiniste (Volkskirche), et quels chemins s’ouvrent
alors.

L’ceuvre missionnaire ne provient pas d’une arrogance de I'Eglise chrétienne ;
la mission est sa raison d’étre et sa vie. L'Eglise existe a cause de la mission, de
méme que le feu existe en briilant. La ou il n’y a pas de mission, il n’y a pas
d’Eglise, et 14 ot il n’y a ni Eglise ni mission, il n’y a pas de foi'.

, ! Emil BRUNNER, La parole de Dieu et la raison humaine, trad. fr. Charles Béguin
et Emile-Albert Niklaus, Lausanne, La Concorde, 1937, p. 136.



38 RALPH KUNZ

1. Fondements

1.1. Le soupgon d’arrogance

Il est intéressant de relever que le rappel pressant, par Brunner, de la
mission commence avec la remarque suivante : « L’ceuvre missionnaire ne
provient pas d’une arrogance ». On pourrait ajouter : a) la mission n’est pas
I’expression d’une supériorité culturelle ; b) elle n’est pas motivée par une
visée coloniale; c) elle n’a rien a voir avec la violence ; d) elle ne doit donc
pas étre liée & des baptémes forcés, a une christianisation et une guerre de
religion.

Il n’est pas nécessaire d’argumenter en faveur de ces théses. Brunner
commence a parler de la mission avec une sorte de défense ou d’apologie,
car le terme de « mission » est chargé, il est entaché par I’histoire de I’Eglise
et I’histoire de la mission. Chaque personne qui envisage la question de la
mission doit le reconnaitre : 1a mission a été instrumentalisée et mal utilisée
par I’Eglise?.

Naturellement, la question des causes et des effets se pose. Brunner se
positionne en défenseur de la mission. Mais d’autres considérent cette idée
(ici on invoque tout particuliérement le « commandement missionnaire » de
Mt 28)? comme le mal propre 4 I’Eglise. Cette critique est mise en avant par
des spécialistes de la religion qui voient dans le monothéisme une tendance
totalitaire*.

Pour ma part, je me situe aux co6tés de Brunner. Dans ce qui suit, je
suis moins intéressé par une interprétation de la pensée de Brunner que
par la dialectique a laquelle nous ne pouvons échapper. Si nous soulevons
la question du témoignage de I’Eglise, I’arriére-fond de cette histoire plus
qu’ambigué est toujours présent : la mission est un terme chargé, sali®. Il fait
probléme. Mais la mission est, en méme temps, ’appel, adressé a I’Eglise,
’appelant a se réveiller et a se retourner ou se convertir ! C’est pourquoi la
critique de la mission accompagne I’ecclésiologie du xx° siécle et la critique
de ’Eglise demeure un élément important de la théologie de la mission.

2 Ralph Kunz, «Kritische Evangelistik », in Walter DURR et Ralph Kunz
(éd), Gottes Kirche re-imaginieren. Reflexionen iiber die Kirche und ihre Sendung im
21. Jahrhundert, Miinster, Aschendorff, 2016, p. 145-159.

3 Un publiciste allemand considére I’envoie en mission comme une
«malédiction de la chrétienté». Son texte provoqua une polémique en son
temps. Herbert ScHNADELBACH, « Der Fluch des Christentums», in: Die Zeit
(11 mai 2000).

4 Jan AssMANN, Le monothéisme et le langage de la violence, trad. fr. Jean-Marc
Tétaz, Montrouge, Bayard, 2018.

5 Michael WELKER, « Missionarische Existenz », in: Evangelische Theologie 58
(1998), p. 413.



LA MISSION DE DIEU POUR L’EGLISE 39

1.2. L’Eglise existe de par la mission

Est-il utile de compliquer le dialogue a propos de la forme a venir de
I’Eglise avec ce type de réflexions? Ne serait-il pas plus simple d’en venir
directement a la question elle-méme ? Non! Nous ne pouvons pas prendre
de raccourcis. Je n’ai pas d’inclination aux conclusions postmodernes
rapides selon lesquelles la théologie doit se contenter de déconstruire et
de critiquer! Au contraire, il s’agit de distinguer correctement, afin que la
communauté soit édifiée (1 Cor. 14,1ss). Autrement dit : la mission différe
de quelque arrogance théologique que ce soit...

La compréhension théologique de la mission commence au lieu méme
ol la compréhension théologique de I'Eglise trouve son point de départ,
a savoir: en Jésus-Christ. Personne ne peut poser un autre fondement
(1 Co 3,11). Quand Brunner affirme que « I’Eglise existe de par la mission »,
on peut y entendre la thése fondamentale selon laquelle I'Eglise est creatura
verbi divini («créature de la Parole de Dieu»)®. Le concept de « mission »
est plus large que celui de la « parole». Il s’agit de ceci: Jésus proclame,
prie, guérit, pardonne, libére et bénit. Et ses disciples doivent faire la méme
chose, en mémoire de lui! Le discours d’envoi prononcé par Jésus n’est pas
une prédication du dimanche matin: « Allez et proclamez: le Royaume
des cieux s’est approché. Il guérit les malades, reléve les morts, purifie
les pestiférés et expulse les démons! Vous avez regu gratuitement, donnez
gratuitement» (Mt 10,7).

Cette parole est robuste. Que nous dit ce discours, par rapport a la
mission? Il nous dit que I'interprétation théologique de la mission recéle
une fonction critique! La prédication la plus abrupte qui ait jamais été
prononcée a propos de la mission oriente notre attention vers la mission
de Dieu, vers ce que le Christ seul peut accomplir. Comme les Béatitudes,
le discours d’envoi appelle une attitude d’humilité. C’est /ui qui précede la
mission de I’Eglise, /ui qui vient vers elle dans sa grace. Lui, qui est I'origine
de I’Eglise, est également le critére de son existence. Ce qui lui confére
son fondement (Grund) devient son abime (Abgrund) lorsqu’elle renonce
ou oublie I'appel (Anspruch) et I'invitation (Zuspruch) a la mission. Tout
cela est d’abord dit aux disciples. Suivre le Christ débouche sur un envoi,
et I’envoi vise a réunir les brebis égarées d’Israél (Mt 10,6). La mission de
I’Eglise se mesure a I’accomplissement de cet appel, I'Eglise se reconnait a
ceci: se laisse-t-elle envoyer, ou reste-t-elle assise ? Transmet-elle « Jésus»
ou préfére-t-elle demeurer simplement en tant qu’« Eglise » ? Désenvenime-
t-elle la communauté, ou la divise-t-elle ? La réunit-elle, ou la détruit-elle?
Pour le dire trés simplement: « La ou il n’y a pas de mission, il n’y a pas
d’Eglise. »

¢ Martin LuTHER, Weimarer Ausgabe (WA) 6, 560, 33ss.



40 RALPH KUNZ

1.3. Evangéliser a la maniére protestante

Dans Matthieu, on trouve exprimée une certaine menace ! Mais on ne
doit pas interpréter de maniére légaliste le fait que la mission de Dieu
est la mesure critique pour la mission de I’Eglise. Vivre de la mission ne
signifie rien d’autre que vivre du pardon, de la priére et de la bénédiction de
Dieu — ou, pour parler avec Luc, Paul et Jean: vivre de la promesse de la
présence de I’Esprit dans la communauté (Jn 16,4s; Ac 2,1s; Rm 8,1ss)!
Pour sa mission, I’Eglise se fonde tant sur le don de la justification que
sur la revendication de la sanctification. Si elle se contentait du don de la
justification, elle ferait de la grace un bric-a-brac religieux 4 bon marché. A
’autre extréme, une sanctification légaliste serait tout aussi problématique.
On passerait a coté de la théologie matthéenne si a partir de cette tension
on cherchait un compromis (entre la justification et la sanctification). Que
’on pense au livre de Dietrich Bonhoeffer de 1937 sur ce que signifie suivre
Jésus (Nachfolge ; titre frangais: Vivre en disciple)’.

Concevoir la mission dans la tension toujours présente entre la justi-
fication et la sanctification, c’est se retrouver proche de ce que propose
le document programmatique de la Communion des Eglises protestantes
d’Europe (CEPE) intitulé « Evangéliser dans une perspective protestante »
(« Evangelisch evangelisieren »)®. Ce document indique une direction. Il
recourt a ’expression missio Dei. Cette formule, qui recéle une critique de
I’Eglise, pose un fondement qui permet de distinguer, en théologie de la
mission, entre la missio de Dieu et la missio de I’Eglise. La séquence entre
ces deux indique : a) que I’Eglise vit de I’envoi qui vient de Dieu, un envoi
qui lui échappe; b) que I’Eglise croit (fides quae) sur la base de la mission
de Dieu — la mission de I’Eglise n’est autre qu’une réponse de la foi — ou
alors elle n’est pas (véritablement la mission ecclésiale)!; c) que I'Eglise
est une communauté orientée vers le témoignage ; elle cesse d’étre Eglise
si elle ne témoigne pas de I’Evangile de la grace ; d) que I’Eglise qui a cessé
d’évangéliser n’a plus le carburant qui alimente le feu de la foi.

2. Ledéfi

2.1. Un déficit criant

Je veux parler franchement. J’ai commencé avec une sorte de confession
(Bekenntnis). Mais ce que j’ai présenté comme les « fondements » apparait
comme trés étrange a de larges segments de I’Eglise. Cela leur est tout a fait

7 Dietrich BONHOEFFER, Vivre en disciple, trad. fr. Bernard Lauret et Henry
Mottu, Genéve, Labor et Fides, 2009.

8 Communion des Eglises protestantes en Europe (CEPE), Evangéliser. Pers-
pectives protestantes pour les Eglises en Europe, Vienne, CEPE, 2007.



LA MISSION DE DIEU POUR L’EGLISE 41

étranger. Sur ce point, les choses sont assez claires: le témoignage rendu
a I’Evangile, mais aussi sa transmission, s’en trouvent affaiblis dans nos
Eglises. Comme le disait Luther: « La parole de Dieu ne peut pas exister
sans le peuple de Dieu, et le peuple de Dieu ne peut pas exister sans la parole
de Dieu»”’.

Je dis qu’il y a un déficit a propos de la compréhension d’une « marque »
(nota ecclesiae) fondamentale de I’Eg]ise, mais cela vaut aussi pour une
majorité de nos pasteurs, de nos diacres et de nos directions d’Eglise. Cela
ne sert a rien ici d’évoquer les raisons d’un déficit aussi criant. Et se lamenter
ne sert pas a grand-chose. Il est plus utile d’examiner attentivement,
dans un contexte multitudiniste (volkskirchlich), le point de départ d’une
ecclésiologie basée dans la mission, de considérer les chances et le défi d’une
modification courageuse. Ou pour le dire autrement: nous devons faire
bouger les choses sur le terrain ecclésial, mais nous devons rester critiques.
Il y a des théologies de la mission qui n’évangélisent pas.

2.2. « Missionshaped Church » : une « Eglise en état de mission »

Jai évoqué le document de la Communion d’Eglises protestantes
d’Europe (CEPE). Il y a un autre texte, beaucoup plus concret et incisif
que I’Eglise anglicane a publié en 2004, intitulé Missionshaped Church :
Church Planting and Fresh Expressions of Church in a Changing Context
(« Une Eglise en état de mission : naissance de nouvelles communautés et
expressions nouvelles de I’Eglise dans un contexte en évolution »)'®. C’est
le document le plus souvent cité et le plus souvent lu que je connais sur
ces questions (en Allemagne, Michael Herbst et '« Institut de recherche
sur ’évangeélisation et le développement communautaire » sont parmi celles
et ceux qui ont tenté de traduire et de réaliser ce document dans les
Eglises régionales). En voici les points les plus importants: a) les Eglises
multitudinistes sont notre premier champ de mission : pour ce faire il faut
un renouvellement constant des communautés (renouveau de la paroisse) ;
b) mais le systéme paroissial a ses limites: il doit étre complété par
d’autres formes communautaires, qui donnent de I’espace a une vie de
foi différenciée selon les contextes, a une vie de foi spirituellement forte
(konzentriert).

Un élément central d’'une « mission-shaped Church» consiste en cing
principes théologiques: «les cing marques de la mission». Ces marques

% Martin LuTtHer, « Von den Konziliis und Kirchen» («Les conciles et
I’Eglise ») (1539), in: WA 50, 629, 34s.; traduction francaise partielle in: Euvres,
Marc Lienhard et Matthieu Arnold éd., Paris, Gallimard (Pléiade), 2017, t. 2.

10 The Archbishop’s Council, Mission-shaped Church, Londres, Church House
Publishing, 2004.



42 RALPH KUNZ

ont été élaborées depuis 1984 au fil d’un long processus cecuménique'!. La
mission consiste en : a) la proclamation de la bonne nouvelle du Royaume;;
b) enseigner, baptiser et soutenir les nouveaux fidéles; c) répondre aux
besoins de I’étre humain au travers d’un service ; d) chercher a transformer
les structures injustes de la société, combattre la violence, rechercher la
paix et la réconciliation; e) viser la préservation de la création, protéger
et renouveler la vie sur notre planéte ',

L’Eglise d’Angleterre est I'une des rares grandes Eglises d’Europe qui,
en tout cas dans certains diocéses, croit a4 nouveau. Cela est remarquable.
Mais on ne doit pas oublier que le processus de renouveau a commencé il y
a plus de trente ans.

Michael Herbst, parmi d’autres, s’est penché la-dessus. Il considére
I’Eglise de multitude (Volkskirche) non pas comme une Eglise de la
multitude (des Volkes), mais comme une Eglise pour la multitude (fiir das
Volk). Ceci est clair, a ses yeux : « L’Eglise multitudiniste, en ce sens, [...]
est une Eglise missionnaire» '*. Il exclut tout 4 fait une simple orientation
par rapport aux « membres » de I’Eglise. Une Eglise qui se limite a servir les
« pratiquants » et qui laisse les autres tranquille est une institution religieuse,
sans doute, mais pas une Eglise. En ex-Allemagne de I’Est, les Eglises, qui
se réduisent et se déplument fortement, ne peuvent tout simplement plus
en rester a une telle ecclésiologie. Le risque de « burn-out» devient plus
important lorsqu’il y a toujours moins de ministres travaillant dans des
communautés toujours plus grandes. En Poméranie occidentale, environ
un tiers des pasteurs est concerné par cette situation. C’est le signe d’une
Eglise qui se meurt. Et donc I’Eglise multitudiniste doit oser passer a
une pratique missionnaire. Mais qu’est-ce que cela signifie au juste, selon
Michael Herbst ?

Il argumente sur un plan sociologique —exactement comme le fait
Iapproche de la « Missionshaped Church». L’Eglise doit se présenter en
lien avec des publics cibles et orientée vers des styles de groupes. Elle
doit proposer des choses pour autant de groupes différents que possible:
«La situation missionnaire dans une société fortement individualiste et
pluraliste requiert une pluralit¢é d’approches.» Un éventail trop limité
de propositions ecclésiales réduirait la vie communautaire & seulement
quelques segments, milieux, cultures et groupes sociaux. La thése de la
diversification trouve une confirmation dans la notion, importante en
perspective de théologie missionnaire, d’inculturation.

I https://www.churchofengland.org/sites/default/files/2017-11/MTAG%20
The%205%20Marks%200f%20Mission.pdf

12 www.anglicancommunion.org/ministry/mission/fivemarks.cfm

I3 Michael Hersst, « Eine Perspektive der Gemeindeentwicklung in nach-
volkskirchlicher Zeit», in Matthias BARTELS et Martin REPPENHAGEN, éd., Gemein-
depflanzung. Ein Modell fiir die Kirche der Zukunft, Neukirchen-Vluyn, Neukirche-
ner Verlag, 2006, p. 38.



LA MISSION DE DIEU POUR L’EGLISE 43

En matiére de cybernétique aussi, le modéle anglais a eu une influence
impressionnante. L’« économie mixte » transpose en direction de la contri-
bution ecclésiastique ce qui était déja mis en avant en théorie dés les
années 1980, a savoir: un accroissement et une multiplication des lieux
d’églises. Le but est de dépasser ce que, dans les premiers mouvements de
réforme de I’Eglise, on dénongait comme du « fondamentalisme morpho-
logique» ', La structure figée conduisit a un rétrécissement de I’Eglise en
direction d’un milieu communautaire petit-bourgeois ; voila le point décisif.

2.3. « FreshX » et I'Eglise émergente

J’ai affirmé qu’il y a un déficit missionnaire et théologique massif par
rapport a la base et a la direction de I’Eglise. Cette affirmation entre en
tension avec I'observation, qui est faite lors de communiqués d’Eglises,
lors de journées d’étude et de formation continue et qui a eu passablement
d’échos, a savoir I’appel a un travail dans la communauté qui soit sensible
au milieu. Cela vaut aussi pour ce qu’on appelle les communauté « fresh X ».
Ces cinq derniéres années, environ trois cents pasteurs et vicaires de
la Suisse-allemande ont effectué un voyage d’étude en Angleterre, afin
d’étudier le modeéle anglais. La mise en ceuvre concréte d’une théologie
contextuelle de la mission est fascinante. J’ai moi-méme participé a un
petit-déjeuner cultuel a Saint Andrews. Il s’agit d’une sorte de culte familial
avant le culte principal de 11 h00. Ce n’est pas trés spectaculaire, mais il
s’agit d’une pratique bien établie parmi de nombreuses Eglises affiliées avec
les « fresh expressions ».

La variante propre aux Eglises libres, c’est le « Church-planting.» En
termes de chiffres, ce mouvement a plus de succés. En voici le principe
de base: on établit des communautés, avant de laisser ces communautés
grandir. Le noyau communautaire, comparable a une bouture ou a une
pousse, est un groupe de vingt a trente personnes, idéalement, qui comprend
un(e) théologien/enne, un(e) musicien/enne, un(e) travailleur social. La
mission se déploie a travers une communauté qui vit et qui témoigne de
I’Evangile. Il y a des exemples spectaculaires de croissance communautaire,
des récits impressionnants de fidélité : des communautés qui ont attendu
dix ans dans des endroits clé ou difficiles avant que la communauté ne
commence a croitre.

Et puis il y a la variante plus « sauvage », 'Eglise émergente (emergent/
emerging church). Ce sont des communautés en quelque sorte excentriques

14 Ce concept est issu des discussions sur les réformes effectuées dans les années
60. L’on avait déja pergu a ce moment le rétrécissement du milieu ecclésial et engagé
une réfome structurelle. Cf. Hans ScHmipTt, « Morphologischer Fundamentalis-
mus », in Hans Jochen MaRGuLL (éd), Mission als Strukturprinzip. Eine Arbeitsbuch
zur Frage missionarischer Gemeinden, Genéve, Conseil cecuménique des Eglises,
1965, p. 127-130.



44 RALPH KUNZ

pour des gens ex-centrés, qui préférent se retrouver dans un bar, en plein
air ou dans une chambre pour prier ensemble. Ces derniéres années, une
branche de I’Eglise émergente s’est développée sous la forme d’une sorte de
« start-ups ». Cette branche est internationale, digitale et mobile, elle aime
les expressions anglaises, travaille dans des espaces de travail communs
(coworking spaces), est incroyablement créative, « hip », «cool » et urbaine.
Il y a des points de contact avec le «church-planting». Les tendances
théologiques, les styles de piété se mélangent. L’Eglise émergente tend 2
proposer une «religion liquide » (liquid religion)'>. Cela la relie a la scéne
évangélique-charismatique. La liquéfaction de la tradition et de I'identité
confessionnelle est trés avancée dans ces mouvements, au point ot on ne
ressent pas le manque d’un espace sacré ou des rites ecclésiastiques.

2.4. Inculturation

Dans un article de 1934, Emil Brunner écrivait déja que I’Eglise doit étre
plus souple, qu’elle doit ressembler dans sa forme missionnaire & une sorte
de tabernacle transportable.

La vraie Eglise et le vrai christianisme sont seulement 14 oul la puissance de
promotion (werbende) de I'Eglise et des chrétiens et leur volonté missionnaire
se communiquent 3 I'ensemble du peuple. [...] L’Eglise qui se promeut (die
werbende Kirche) doit étre le tabernacle transportable, différent de I’Eglise
conservatrice et tutélaire qui a pour le modéle le temple stable 'S,

Dans son ouvrage sur Le malentendu de I’ Eglise, Brunner parle de I’ekklesia
comme d’un principe formateur (Gestaltprinzip) de la communauté. Le
fondement de I’ekklesia, c’est le rapport entre Dieu et I’étre humain
en Jésus-Christ!’. Cest 12 la relation qui constitue et qui affermit la
communauté chrétienne. L’ecclésiologie de Brunner comprend une forte
dimension de critique de I’institution. Dans les années 1930, il a lui-méme
percu dans le mouvement de jeunesse et dans les Unions chrétiennes de
jeunes gens (UCJG) un aspect de I’Eglise missionnaire. Pendant et aprés
la Guerre, le mouvement Jeune Eglise incarnait une forme ouverte de
communauté qui ressemblait un peu a ce tabernacle mobile.

La force de ces mouvements est en méme temps leur faiblesse : I’adap-
tation aux rythmes de I’époque, au style de vie et a diverses préférences
esthétiques divise et détruit I’ekklesia. Des questions de goiit prennent une
telle importance qu’elles en deviennent quasiment des questions de foi! Des
styles de communautés deviennent une variante postmoderne des ecclesiola

15 Cf. le dossier thématique « Liquid Church », Pastoraltheologische Informa-
tionen 34/2 (2014).

16 E. BRUNNER, Le renouveau de I’Eglise, trad. fr. J.-E. Siordet, Genéve, Labor
et Fides, [1934], p. 35-36 (trad. mod.).

17 E. BRUNNER, Le malentendu de I Eglise, trad. fr. Frangois Jequier, Neuchatel,
H. Messelier, 1956.



LA MISSION DE DIEU POUR L’EGLISE 45

in ecclesia piétistes. La sensation esthétique remplace le sentiment religieux.
Il y a un vrai danger ici! Mais en méme, c’est la réalité. Quiconque aime
Bach ne se sentira pas forcément trés bien dans I’Eglise « hard-rock »... et
donc il cherchera a vivre sa foi ailleurs.

[l faut signaler, en lien avec ce point, la tension fondamentale que nos
réalités d’Eglise provoque. L’Eglise multitudiniste est et demeure, struc-
turellement mais aussi culturellement, un lieu de tradition. Le probléme,
évoqué au début de mon exposé, de ’arrogance ecclésiastique en matiére
de mission, ce probléme reste d’actualité, méme s’il se trouve en quelque
sorte reconfiguré sous la forme de ’arrogance d’une certaine culture ec-
clésiastique — ou plutot son ignorance par rapport a de nouveaux types
d’inculturation : on doit aimer I’orgue, si I’on veut développer un lien avec
Jésus dans I'une des Eglises cantonales. ..

2.5. Inclusion

La nécessité de l'inculturation va a I’encontre de la nécessité non
moins légitime de I'inclusion '3, C’est la force et la faiblesse des paroisses
locales (Ortsgemeinde). La logique territoriale aiguise la conscience que
I’'on a du quartier ou de la commune. Ce serait une chance que de réunir
des générations, des classes sociales, des amis et des étrangers. Mais de
nombreuses personnes ne participent pas localement ou ne trouvent plus le
chemin vers une telle participation. La communauté cultuelle du dimanche
est un reflet d’une communauté exclusive. Le culte est :

— trop calme pour des enfants en bas age et trop compliqué pour des enfants
plus agés;

— trop long, trop ennuyeux et ordonné pour des adolescents;

— trop cadré pour des personnes souffrant de la maladie d’Alzheimer;

- etc.

La liste n’est pas exhaustive. Je veux dire ceci: nous ratons le potentiel

d’une communauté inclusive. Mais miser sur les golts de certains groupes

et de certains styles ne fait qu’accroitre le probléme de I'exclusion sociale

et culturelle! Voici le dilemme. Si nous argumentons seulement au niveau

sociologique et économique, nous voyons deux risques et deux opportunités

en matiére d’édification communautaire. Devons-nous distinguer divers

groupes qui ont des besoins spécifiques? Ou est-ce que ces groupes ne

devraient pas plutot se confronter les uns aux autres dans leur diversité?

Sur ce plan, je plaide pour une coexistence de deux modéles : nous avons
besoin de ces deux types de communautés. Une stratégie de I’économie

18 Ralph Kunz, « Inklusive Gemeinde. Die christliche Gemeinde im Horizont
ihrer gesellschaftlichen Verortung», in Ralph Kunz et UIf LiepkEe (éd), Handbuch
Inklusion in der Kirchengemeinde, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2013,
p. 53-85.



46 RALPH KUNZ

mixte est un apport, ici. Elle propose le compromis. L’Eglise doit chercher
son chemin entre I’écueil du marché et I’écueil d’un idéal inclusif radical.

Mon impression, c’est que jusqu’a présent le principe de I'inclusion n’est
pas suffisamment mis en valeur. On le congoit de maniére trop moralisante
et trop peu théologique. Une parole de Jésus éclaire ce que je veux dire:
« Venez a moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi je vous
donnerai le repos. » (Mt 11,28). Qui sont ceux qui peinent sous le poids du
fardeau ? Ou sont-ils ? Si nous les cherchons, nous aurons probablement au
bout une communauté ou personne ne paie d’'imp6t ecclésiastique.

L’appel du Seigneur dérange la mission et son efficacité. Quiconque
persiste a demander ou sont les pécheurs, les aveugles, les persécutés, les
blessés, les étrangers ou les prisonniers ; quiconque fait un tour d’horizon
des amis de Jésus qui ne sont pas encore la, se laisse déranger, accepte
que I’entreprise soit interrompue et freine notre mission a succés. Voila
pourquoi I'idée de I'inclusion est si importante! Elle nous rappelle a la
mission de Jésus ! Une évangélisation de type protestante ne connait pas de
«publics cibles » ou de «styles» propres a tel ou tel groupe. Elle s’adresse
a des pécheurs! L’Eglise n’est pas une agence de communication qui, par
des offres alléchantes, trouve un public pour se refermer rapidement sur lui,
lorsqu’il est pris au piége. L’Eglise est une communauté d’étres humains qui
s’aident mutuellement a entretenir une communauté ou une communion
(Gemeinschaft) avec Dieu.

3. Chemins

3.1. Le caractére hybride de I Eglise : mouvement, institution et
organisation

Il ne fait pas de doute que nous sommes invités a aller dans le sens
d’une tradition plus fluide et plus souple. Plusieurs Eglises régionales
(Landeskirchen) d’Allemagne ont fait des pas dans ce sens. L’Eglise
protestante de Rhénanie et ’Eglise protestante d’Allemagne centrale ont
ouvert des «lieux d’expérimentation» (Erprobungsriume)'®. En Suisse, a
Zurich, I’Eglise constitue de plus grandes paroisses, dans ’espoir que des
équipes plus étoffées seront plus créatives, et donc pour sortir des cadres
établis, connus et prétendument normatifs pour tous les lieux. On verra
si de tels nouveaux espaces sont utilisés dans les faits. Ce qui devient
possible grace aux restructurations doit ensuite étre réalisé concrétement.
L’expérience suggére que l'application de telles réformes est tout sauf
évidente et qu’elle ne conduit pas aux effets escomptés. Une étude empirique

19 https ://www.erprobungsracume-ekm.de/ (derniére consultation le 12 sep-
tembre 2018).



LA MISSION DE DIEU POUR L’EGLISE 47

de trois processus de réforme (ou de restructuration) a montré les choses

suivantes?’ :

— Les directions d’Eglise tendent a préserver ou 4 promouvoir la visibilité
publique de I’Eglise — par peur d’une perte de signification ou d’influence.

— Une direction ne peut avoir qu’une influence limitée sur les attitudes
(Einstellungen) des personnes — c’est la base qui effectue le travail.

— Et donc elle modifie ce qu’elle peut modifier, a savoir I’organisation et les
recrutements — on appelle cela « réforme ».

— De cela découlent des réformes sans théologie, qui le plus souvent
réarrangent les moyens et agencent différemment les régions et les
champs d’activité.

Il n’y a pas de polémique dans tout ga, ce sont les résultats d’une étude

sérieuse. Pour analyser cela, un peu de sociologie ne fait pas de mal.

Des structures ne peuvent pas faire de la mission! Elles peuvent
organiser la mission, mais pas la produire. Une structure peut au mieux
encourager, bloquer, permettre... Mais I’Eglise est une réalité hybride. Elle
est une structure. Une structure qui ne doit pas se limiter a cette dimension.
Elle est en premier lieu une institution, et en tant que telle elle a une mission.
En christianisme, du moins dans la tradition du christianisme ou la société
s’était identifiée a I’Eglise, nous avons oublié que Iinstitution a aussi une
mission. Elle a préservé la mémoire seulement en tant que mouvement : vivre
en disciple en vint 4 désigner une forme de vie (monastique); la réunion
de ceux «qui veulent sérieusement devenir chrétiens» (Luther?') devint le
programme du piétisme. Je résumerai ainsi ce que nous devons accomplir
dans la situation présente:

Nous devons comprendre 'impulsion théologique du mouvement comme
’occasion de transformer les structures de I’institution. Cela signifie : une
Eglise formée par/pour la mission (missionshaped Church). Une mission
qui ne vise que le succés, une mission qui a avant tout pour but de servir
le maintien de la puissance, s’oriente vers une réforme des structures;
elle produit au mieux un mission formée par/pour ’Eglise (churchshaped
Mission).

3.2. La beauté de la théologie et I'unité de la foi

Comment y arriver ? Comment mettons-nous les gens en mouvement ?
D’ou vient I’énergie qui fait que le feu brilera dans la durée ?

20 Stefanie BRAUER-Noss, Unter Druck, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt,
2017.

21 Martin LUTHER, Préface & « De la messe allemande et de ’ordonnance du
service divin» (1526), in : WA 19, 73 ; (Euvres, Marc Lienhard et Matthieu Arnold
éd., Paris, Gallimard (Pléiade), 2017, t. 2.



48 RALPH KUNZ

Je crois que nous sommes déja sur le chemin d’une Eglise renouvelée
lorsque nous réalisons que la réforme de 1’Eglise renvoie a des sources que
nous ne faisons pas surgir nous-méme. Il s’agit de la spiritualité du Dieu
trine. C’est I’Esprit Saint qui nous envoie — et non pas I’esprit du temps.

Nous avons besoin d’une théologie qui crée a partir de la foi et qui ne
s’imagine pas, de maniére arrogante, pouvoir la susciter ou la remplacer.
La ot il n’y a pas de mission, il n’y a pas d’Eglise ; et 12 ou il n’y a ni Eglise
ni mission, il n’y a pas de foi. Et 1 ou il n’y a pas de foi, il n’y a pas de
théologie.

La théologie de la mission et I’ecclésiologie ne sont pas des thémes isolés.
Ils appellent une théologie qui est proche de I’Eglise, qui se pose la question
de la vie spirituelle et qui se laisse inspirer par la foi vécue. Elle consent au
risque de la pluralité et accueille la richesse de la vie spirituelle. Plutt que
de demander « quel lieu (d’Eglise) vous plait ?», elle se demande : quel type
de communauté correspond a quelles circonstances de vie? Et aussi: ou
puis-je me reposer sur un réseau qui est porteur ? Ou pouvons-nous, nous
qui chutons, commencer ? Ou suis-je requis ? Ou est-ce que j'appartiens ?
Qui peut compter sur moi, et sur qui puis-je compter ?

Il est bon qu’il y ait des cellules d’Eglise, des communautés de maisons,
des tribus et des clans, et il est nécessaire de cultiver des modéles commu-
nautaires concentriques, polycentriques et excentriques. Une théologie qui
se trouve sur le chemin, et qui appartient & une communauté en chemin, a
besoin de tout cela. Je suis convaincu que ’Eglise redécouvrira la dimension
sacramentelle de la vie spirituelle. Elle apprendra que la productivité et la
créativité religieuses viennent de la réceptivité qui conduit a 'unité:ily aen
effet « un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme, un seul Dieu et Pére
de tous, qui régne sur tous, agit par tous, et demeure en tous» (Ep 4,5-6).



	"L'église existe à cause de la mission, de même que le feu existe en brûlant" : La mission de Dieu pour l'Église

