
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: La construction de la notion de personne chez Pierre de Jean Olivi
(1248-1298)

Autor: Bobillier, Stève

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 17-35

LA CONSTRUCTION DE LA NOTION
DE PERSONNE CHEZ PIERRE DE JEAN OLIVI

(1248-1298)

Stève Bobillier

Résumé

Dans sa critique de la théorie de la connaissance aristotélicienne, Pierre
de Jean Olivi 1248-1298) démontre comment l'âme peut se connaître elle-
même. Contrairement à ce que suppose Aristote, l'intellect ne peut, par
l'intermédiaire des espèces intelligibles que produire une image fictionnelle
de soi. Pour Olivi, une connaissance réflexive immédiate est nécessaire pour
parvenir à une certitude du sujet. Cette intuition intime se produit par un retour
de l'âme sur elle-même qu Olivi définit comme le mouvement de la conscience.
Cela dit, c'est dans lu notion de personnalité que se réalise réellement cette
évidence du sujet. Olivi entreprend ainsi, à la suite de Boèce et de Richard
de Saint-Victor, de fournir une nouvelle définition de la personne, comme
existence par soi, libre et capable d'un retour immédiat sur elle-même. Non
seulement Olivi introduit la notion de conscience au sein de la définition de la

personne, mais ilfait du sujet la source et le principe de toute connaissance.

La plupart des historiographies traitant la notion de personne - de celle
de Deman à celle de Renaut, en passant par Taylor1 -, utilisent la
définition boécienne de «substance individuelle de nature rationnelle»2 pour
souligner l'importance de Descartes et surtout de Kant dans l'évolution
de ce concept. Le philosophe allemand aurait particulièrement favorisé
le passage à la modernité de la notion de personne, en faisant émerger

pour la première fois le «Je» dans ses écrits, tout en utilisant le terme de

personne, comme nous pouvons le lire dans son Anthropologie du point de

vue pragmatique :

Posséder le « Je » dans sa représentation : ce pouvoir élève l'homme infiniment
au-dessus de tous les êtres vivants sur la terre. Par-là, il est une personne ; et grâce
à l'unité de sa conscience dans tous les changements qui peuvent lui survenir, il

1

Cf. Thomas Deman, « Sur l'usage de la notion de personne en philosophie
morale », Studia Philosophien 7 (1947), p. 41 -57 ; Charles Taylor. Sources ofthe Self,
Cambridge, Harvard University Press, 1989; Alain Renaut, L'individu. Réflexions
sur la philosophie du sujet, Paris, Hatier, 1995.

2 Cf. Boèce, Cours traités de théologie, Contre Eutychès et Nestor, 3.



18 STEVE B0B1LLIER

est une seule et même personne, c'est-à-dire un être entièrement différent, par le

rang et la dignité, de choses comme le sont les animaux sans raison dont on peut
disposer à sa guise ; et ceci, même lorsqu'il ne peut pas dire « Je », car il l'a dans
sa pensée3.

Ces historiographies soulignent également l'impact de John Locke pour
ce qui concerne l'introduction de la conscience dans la définition de
la personne. Dans son Essai sur l'entendement humain, Locke définit
effectivement la conscience comme un retour de la pensée sur elle-même,
qui permet à la personne de se reconnaître comme sujet propre :

[Le mot personne signifie] un être pensant, intelligent, qui a raison et réflexion
et qui peut se regarder soi-même comme soi-même, comme la même chose qui
pense en différents temps et lieux ; ce qu'il fait uniquement par la conscience
(consciousness) qui est inséparable de la pensée, et qui lui est à mon sens
essentielle, car il est impossible à quiconque de percevoir sans percevoir qu'il
perçoit4.

Ces conceptions de l'histoire de la personne soulignent ainsi que le passage
à la modernité de la notion de personne s'accompagne d'une perception
de soi en tant que sujet propre de ses actes et en tant que sujet conscient.
Cette saisie du sujet semble s'opposer à la vision boécienne et à sa lecture
thomasienne de la personne en tant que substance avant tout caractérisée

par la rationalité. Ne voulant pas ici débattre de ce qui fonde le passage à

la modernité du sujet, nous pouvons toutefois affirmer qu'il est erroné de

prétendre que la définition de la personne n'a connu aucune réélaboration
depuis la proposition de Boèce, ni reçu diverses acceptions jusqu'à parvenir
à cette « acception moderne ». Une telle vision de l'histoire de la notion de

personne serait par trop réductrice. Aussi, Theo Kobush souligne-t-il avec
raison que

la conception moderne de la personne [...] plonge ses racines dans la pensée
médiévale, et plus précisément dans la pensée des Franciscains. [...] À partir de
là, la personne fera toujours partie du champ d'investigation de la philosophie
pratique, même si plus tard, ce sera une forme particulière de métaphysique
qui étudiera cet objet de la philosophie pratique. [...] Le lien conceptuel
entre personne et dignité comme valeur infinie, qui constitue l'élixir de vie de

l'anthropologie moderne dans la mesure où celle-ci adopte le concept kantien
de personne, trouve son origine dans des textes oubliés de la christologie du
xnie siècle5.

3 Emmanuel Kant, Anthropologie du point de vue pragmatique, trad. Michel
Foucault, Paris, Vrin, 1984, p. 17.

4 John Locke, Essai sur l'entendement humain, I, c. 27, 9, trad. Jean-Michel
Vienne, Paris, Vrin, 2001, p. 521-522.

5 Theo Kobusch, « L'être moral de la personne, la philosophie moderne et la
doctrine de la liberté », in : François-Xavier Putallaz et Bernard Schumacher (éds),
L'humain et la personne, Paris, Cerf, 2008, p. 239-240.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 19

Quels peuvent bien être ces textes oubliés du xnie siècle mentionnés par
Kobusch? Reprenant la proposition d'Olivier Boulnois, Alain de Libera
osa risquer l'hypothèse suivante: «Un des tout premiers témoins de la
mutation "subjective" de la sub-jectité est, précisément, l'auteur de la
formule "certitudo infallibilis sui esse" [certitude infaillible de son Soi]:
Pierre Jean Olieu»6.

Pierre de Jean Olivi est un Franciscain né à Sérignan vers 1248.

Après des études à l'Université de Paris - où il entend les conférences
de Bonaventure de 1267 et sans doute ses Collationes in hexameron
en 1273 -, Olivi enseigne comme lecteur dans les couvents de Narbonne
et de Montpellier. Accusé par un de ses confrères, Arnaud Gaillard, de

répandre des idées dangereuses, voire hérétiques, ses écrits sont confiés
en 1283 à l'examen de sept théologiens. Sans possibilité de s'expliquer, Olivi
est sommé de signer la Lettre des sept sceaux, qui l'accuse de vingt-deux
propositions erronées. U est interdit d'enseignement pendant quatre ans
et incarcéré à partir du printemps 1283. Mais les partisans d'Olivi sont
nombreux et en 1287, Matthieu d'Aquasparta, récemment nommé ministre
général de l'ordre, approuve ses positions théologiques et son opinion en
matière de pauvreté. Olivi est nommé lecteur de théologie au couvent de
Santa-Croce à Florence. Deux ans plus tard, il est promu à la chaire de

théologie du Studium generale de Montpellier. Cette nomination ravive
les querelles, notamment à cause de la position d'Olivi concernant I'mjuj
pauper. Olivi se retire dans un couvent à Narbonne, où il meurt le 14 mars
1298. Les pèlerins se rendent en masse sur sa tombe afin de le vénérer
comme un «saint non canonisé»7. Les Spirituels du Midi de la France et
de Toscane le proclament plus grand docteur de l'Église et les Béguins et
Béguines de ces régions reconnaissent en lui un guide et un maître. Michel
de Césène et le pape Jean XXII, face à l'importance de cette dévotion,
retirent aux Spirituels le couvent de Narbonne, détruisent la tombe d'Olivi
et dispersent ses cendres. Ce n'est qu'au xve siècle que le pape Sixte IV décide
de lever l'interdiction de la lecture des œuvres d'Olivi, recommandant de
choisir « la rose après l'avoir débarrassée de ses épines»8.

6 Etienne Balibar, Barbara Cassin et Alain De Libera, « Sujet », in : Barbara
Cassin, Vocabulaire européen des philosophies, dictionnaire des intraduisibles, Paris,
Seuil, 2004, p. 1240. Cf. Olivier Boulnois, Être et représentation, une généalogie de

la métaphysique moderne à l'époque de Duns Scot, Paris, PUF, 1999.
7 Fredegando Callaey, «Olieu», in: Alfred Vacant, Eugène Mangenot,

Emile Amann (éd.), Dictionnaire de théologie catholique, Paris, Letouzey et Ané,
1931, P- 982.

8 « Sixtus tarnen concessit opera dicti Petri Ioannis legi et ex illis rosam exerpi,
spinis obmissis», cité par Livarius Oliger, «Petri Iohannis Olivi de renuntiatione
papae Coelestini V quaestio et epistola», Archivum Franciscanum Historicum 11

(1918), p. 319-320.



20 STÈVE BOBILLIER

Plus que la biographie d'Olivi, c'est son originalité et son importance
dans la construction de l'histoire de la personne qui sont remarquables.
Pour l'expliquer, nous proposons de premièrement montrer comment Olivi
considère qu'un individu peut se connaître lui-même en tant que sujet et
comment il définit la conscience. Nous montrerons ainsi, au travers de la
définition de la personnalité, comment Olivi intègre la notion de conscience

au sein même de la définition de la personne.

1. Les deux connaissances de soi selon Olivi

À la question 76 de la Summa - qui se veut avant tout une réfutation
de la position aristotélicienne selon laquelle la connaissance de soi requiert
la connaissance des réalités extérieures -, Olivi distingue deux modes
d'appréhension de soi : l'âme peut se connaître en tant qu'individuelle et
particulière soit de manière expérientielle, soit par raisonnement. Olivi reste
succinct sur le second mode qui fait appel à l'intellect qui, par raisonnement
et abstraction, peut enquêter sur les états mentaux et les qualités du sujet9.
Son but n'est en effet pas de montrer comment l'intellect procède, mais de

prouver, à l'encontre de la position d'Aristote et de ses adeptes (sectatores),

que l'individu ne requiert pas la connaissance des réalités extérieures pour
parvenir à une connaissance de soi10. En effet, le savoir qu'engendre
ce second mode est trop enclin à l'erreur et à la production de fictions
imaginatives, comme l'avait déjà relevé Augustin dans son De trinitate11. Il
faut dès lors conclure que la substance de l'âme est appréhendée avant ses

prédicats ou ses attributs et ce par un premier mode de connaissance :

L'âme se connaît ou peut se connaître selon deux modes. Le premier mode est
celui du sens expérientiel et s'apparente au toucher. Par ce mode, l'âme sent
indubitablement qu'elle est, qu'elle vit, qu'elle pense, qu'elle veut, qu'elle voit,

9 Cf. Susan Brower-Toland, « Olivi on Consciousness and Self-Knowledge:
The Phenomenology, Metaphysics, and Epistemology of Mind's Reflexivity»,
Oxford Studies in Medieval Philosophy 1 (2013), p. 136-171.

10 Cf. Aristote, De l'âme, III, 430 a et sq ; Thomas d'Aquin, De verdate, q. 10,

art. 8.
11 « Ista autem ratiocinatio nequaquam incipit a speciebus imaginariis, nisi cum

est falsa et bestialis, ita quod potius est imaginaria aestimatio quam intellectualis
ratiocinatio. Incipit ergo primo ab iis quae per primum modum sciendi tanquam
prima et infallibilia ac indubitabilia principia de se novit et tenet, puta, quod
ipsa est res viva et principium et subiectum omnium actuum praedictorum. »

Petrus Johannis Olivi, Quaestiones in secundum lihrum Sententiarum (désormais cité
Summa), 3, B. Jansen (ed.), Quaracchi, S. Bonaventurae, 1926, q. 76, p. 147 (sauf
mention contraire, les traductions sont de l'auteur). Cf. Augustin, De trinitate, XV,
12, 21, cité par Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 79, p. 163.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 21

qu'elle entend, qu'elle meut le corps et ainsi de tous ses autres actes dont elle sait
et sent qu'elle est le principe et le sujetl2.

Par ce premier mode de connaissance, l'âme se considère directement
comme sujet propre de tous ses actes13. Il faut ainsi souligner d'emblée
qu'Olivi n'attribue pas au sujet le sens aristotélicien de suppôt des
accidents, mais qu'il le conçoit comme un principe actif à l'origine de toute
connaissance. Le terme de «sujet actif» (subjection activum) utilisé par
Olivi pour parler de quelqu'un qui ressent sa propre identité est en ce

sens représentatif14. L'analogie avec le toucher permet de saisir comment
se déroule cette appréhension expérientielle : de même que l'immédiateté
avec l'objet perçu par le toucher fournit la certitude de son existence, il
existe une immédiateté de la connaissance de l'âme par elle-même qui
permet de répondre à l'objection d'Augustin sur la production d'images
fictives. L'esprit possède une appréhension directe de soi qui ne nécessite

aucunement l'intermédiaire des espèce intelligibles. Soulignant l'autorité
d'Augustin, Olivi démontre que cette connaissance immédiate en tant que
présence intérieure rend la connaissance de soi indubitable : l'âme (mens)
sait et sent qu'elle est principe et sujet.

Comment se déroule ce processus de conversion sur soi Olivi l'explicite
dans la suite de la question 76. En dirigeant son intention sur sa propre
existence, la mens engendre une image d'elle-même (imago mentis) qui lui
permet de devenir à la fois sujet et objet de sa connaissance15 :

Trois conditions sont nécessaires au premier mode de connaissance. La première
est la présence de l'objet, qui est l'esprit lui-même. La seconde est la visée de son
intellect qui revient ou qui se retourne sur l'esprit lui-même. La troisième est
l'acte de connaissance même qui, selon Augustin, est l'image de l'espritl6.

12 « Sciendum quod anima seit se vel potest scire duplici modo. Primus est per
modum sensus experimentalis et quasi tactualis. Et hoc modo indubitabiliter sentit
se esse et vivere et cogitare et velle et videre et audire et se movere corpus et sic de aliis
actibus suis quorum seit et sentit se esse principium et subiectum. » Petrus Johannis
Olivi, Summa, q. 76, p. 146.

12 Nous retrouvons la même idée plus loin : « Per primum enim modum scio de

mea [anima] quod est et quod praedictorum actuum est principium et subiectum. »
Petrus Johannis Olivi.op. cit., p. 147.

14 « Cum quis sentit se scire et videre et amare, ipse sentit tune identitatem et,
ut sic loquar, suitatem sui ipsius, in quantum cognitum et in quantum suppositum
activum, ad se ipsum hoc advertentem et sentientem». Petrus Johannis Olivi,
Summa, q. 74, p. 126.

15 Précisons à toute fin utile qu'Olivi entend parler de la mens au sens
augustinien et inclut ainsi en elle la memoria (sui) et principalement la voluntas.

16 « In primo autem modo sciendi exiguntur tria. Primum est praesentia objecti,
quod est ipsa mens. Secundum est aspectus sui intellectus super se ipsam reflexus
seu conversus. Tertium est ipse actus sciendi, qui secundum Augustinum est imago
mentis. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 76, p. 148.



22 STÈVE BOBILLIER

Olivi use du vocabulaire augustinien, montrant que la mens est à la fois
verbe et image17. Il veut signifier par cette expression que c'est l'âme
elle-même qui engendre sa propre connaissance. Ainsi, la mens, lorsqu'elle
produit cette conversion sur soi, opère dans un premier temps une distance
nécessaire à toute connaissance objective. Cette distanciation pourrait
ainsi être décrite en termes d'aliénation, la mens se pensant elle-même
comme un objet d'étude différente d'elle-même. Toutefois, dans un second

moment, au travers de cette prise de distance, la mens se reconnaît comme
étant identique à cet objet de connaissance18. C'est alors qu'intervient
un processus d'identification. Pour éviter de parler en termes hégéliens,
il y a dans la mens une identité entre le connaissant et le connu, entre
le sujet connaissant et l'objet connu. Ce mouvement de conversion et de
reconnaissance de soi est ce qu'Olivi appelle l'exposition (intimatio) ou
l'adhésion intime (intima adhaesio): «En effet, l'intimité ou l'adhésion
intime de soi à soi n'est pas la même chose que l'identité de soi à soi ; en
effet, cette dernière ne dit pas une relation ou une conversion réelle, que
l'intimité dont nous avons parlé exprime surtout »19.

L'adhésion intime définit donc une réflexivité de la mens, ainsi qu'une
reconnaissance d'elle-même en tant que sujet. Elle se distingue de la simple
identité par une relation réelle, qui est celle de la réflexivité. Olivi refuse ainsi
l'idée d'une conscience préréflexive de l'âme que propose Thomas d'Aquin,
arguant que celle-ci ne contient pas de contenu objectif20. La relation qui
existe dans l'identité absolue, A A, n'est que fictive et purement imaginée.
Pour qu'une relation soit réelle, elle doit impliquer un troisième terme,
A B A, pour qu'il y ait une reconnaissance réelle du sujet. Après
avoir souligné la nécessité de ce mouvement réflexif, Olivi formule par
une expression des plus modernes, que c'est la saisie interne directe de

l'expérience de soi qui fournit une preuve indubitable que nous sommes
une chose vivante et pensante : « Il en est de même de l'expérience interne
de notre être par lequel nous ne pouvons douter que nous sommes une chose

17 La source de ce passage d'Augustin se trouve dans le De trinitate, IX, 12,

18, BA 16, trad. Paul Agaësse et Joseph Moingt, 1997, p. 109. Cf. également,
De trinitate, X, 8,11 ; 9,12 ; XIV, 5, 7 ; 6, 9.

18 Cette présence de l'objet est nécessaire, mais seulement en tant qu'elle procure
un terme au processus de connaissance : « Quamvis enim cognitio non sit ab objecto
sicut ab agente proprie sumpto, est tarnen ab ipso ut terminativo aspectus activi et sui
actus ; et pro tanto est ab objecto tanquam ab agente large sumpto, et ideo exiguitur
ibi praesentia objecti et ultra hoc defixio aspectus in ipsum. » Petrus Johannis Olivi,
op. cit., p. 146.

19 « Intimatio enim seu intima adhaesio sui ad se non est idem quod identitas sui
ad se ; haec enim non dicit relationem et reflexionem realem, quam utique praedicta
intimatio dicit. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 74, p. 129.

20 Concernant la conscience préréflexive chez Thomas d'Aquin, cf. François-
Xavier Putallaz, Conscience et connaissance de soi, de Thomas d'Aquin à Thierry
de Freiberg, Thèse, Université de Fribourg, 1990, p. 136-148.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 23

(res) vivante, qui pense (cogitans) et qui peut beaucoup penser»21. L'âme
possède ainsi une évidence interne d'être le propre sujet de ses actes, de sorte
qu'elle peut affirmer son existence en tant que « Je » :

L'âme ne peut connaître ou considérer actuellement aucun objet ni aucun acte,
sans qu'alors elle sache et sente toujours par là qu'elle est le suppôt de cet acte

par lequel elle connaît et considère ces derniers. Et c'est pourquoi elle forme
toujours dans sa pensée la force de cette proposition : « moi, je sais ou pense
ceci », ou « moi, je doute de cela ». Or, l'âme possède cette connaissance de soi

par une conversion immédiate de sa visée intellectuelle sur elle-même et sur ses

actes. En effet, tant que quelqu'un est dans un usage vigilant de son libre arbitre,
il se tient toujours et de manière continue tourné vers celle-ci22.

Le redoublement du sujet grammatical par l'utilisation du ego (moi, je)
n'est évidemment pas nécessaire à la syntaxe latine. Cette insistance sur
le sujet grammatical indique clairement l'existence d'un individu qui se

perçoit lui-même en tant que sujet, comme une entité consciente et comme
unique source de connaissance de ses actes. Cette perception de soi n'est pas
toujours présente à l'esprit. Elle requiert un usage vigilant pour s'actualiser.
Mais si l'âme se concentre sur elle-même, elle se sent être le sujet propre de

ses actes d'appréhension et de volonté et peut par conséquent s'affirmer en

tant que «Je» :

Jamais en effet je n'appréhende mes actes, à savoir l'acte de voir, de parler et
de même pour d'autres actes, à moins que par cela je n'appréhende que je vois,
que j'entends, que je pense et ainsi de même pour les autres actes. Et dans cette
appréhension, l'appréhension de son propre sujet semble être première dans
l'ordre naturel. Ainsi, lorsque nous voulons énoncer ces actes, nous plaçons
premièrement le suppôt en disant : moi, je pense cela ou je vois cela et ainsi de

21
« Et idem est interna experientia nostri esse de quo non possumus dubitare,

quin nos simus quaedam res vivens, et multa cogitans et cogitare potens. » Petrus
Johannis Olivi, Quaestiones Logicales, Stephen Brown (éd), Traditio 42 (1986),
q. 18, p. 382. Pour comparaison, nous pouvons citer le texte de Descartes: «Sum
igitur praecise tantum res cogitans, id est, mens, sive animus, sive intellectus, sive
ratio, voces mihi prius significationis ignotae. Sum autem res vera, et vere existens ;

sed qualis res Dixi, cogitans. [...] Sed quid igitur sum Res cogitans. Quid est hoc
Nempe dubitans, intelligens, affirmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque,
et sentiens. » René Descartes, Medilationes de prima phiiosophiu, II, trad, duc
de Luynes, Paris, Vrin, 1970, p. 28-29.

22 « Nullum obiectum nullumque actum potest actualiter scire vel considerare,
quin semper ibi sciât et sentiat se esse suppositum illius actus quo seit et considérât
ilia. Unde et semper in suo cogitatu format vim huius propositionis, scilicet, "ego
scio vel opinor hoc vel ego dubito de hoc." Hanc autem scientiam sui habet anima
per immediatam conversionem sui intellectualis aspectus super se et super suos actus.
Qui quidem, quamdiu est in pervigili usu liberi arbitrii, semper et continue stat super
earn conversus. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 76, p. 146.



24 STEVE BOBILLIER

même pour les autres actes. Et de façon certaine dans l'ordre naturel, le sujet est

appréhendé avant le prédicat qui lui est attribué en tant que tel23.

Il importe donc de saisir que, pour Olivi, la connaissance de soi ne résulte ni
d'une connaissance discursive (cogitare), ni d'un jugement sur la sensation,
mais d'une connaissance intuitive immédiate (nosse) que le sujet possède de
lui-même. Ainsi, la notitia que l'âme possède d'elle-même est la plus certaine
et la plus adéquate pour l'homme24.

La spécificité de l'homme réside par conséquent dans ce retour sur soi

quasi sensitif. Olivi fournit de cette façon une réponse au problème de la
certitude de soi dans la connaissance : d'une part la réflexivité directe que le

sujet possède de lui-même rend la connaissance de soi indubitable, d'autre
part la connaissance de soi est la connaissance la plus appropriée et la plus
certaine que peut établir l'être humain. Elle ne peut être l'objet de tromperie.
C'est pour cette raison que cette connaissance de soi permet d'exprimer avec
certitude l'existence d'un sujet capable de s'affirmer au travers de ses actes
intellectifs ou sensitifs - je comprends, je vois, je mange, je sais, je pense, je
doute et j'entends, pour reprendre les exemples fournis par Olivi - en tant
que « Je ».

2. La notion de conscience chez Olivi

À l'instar de la plupart des auteurs de son époque, lorsqu'Olivi utilise
le terme conscientia dans ses ouvrages, il se réfère généralement à la notion
morale. Toutefois, la question 81 de sa Summa définit quatre occurrences

23 «Nunquam enim apprehendo actus meos, actus scilicet videndi et loquendi
et sic de aliis, nisi per hoc quod apprehendo me videre, audire, cogitare et sic de aliis.
Et in hac apprehensione videtur naturali ordine preire apprehensio ipsius suppositi.
Unde et quando volumus hoc aliis annunciare, premittimus ipsum suppositum
dicentes: ego hoc cogito vel hoc video, et sic de aliis. Et certe naturali ordine
prius apprehenditur subiectum quam predicatum ei attributum in quantum tale. »
Petrus Johannis Olivi, Impugnatio quorundam articulorum Arnaldi Galliardi, art. 19

(désormais cité Impugnatio), Sylvain Piron (éd.), in Pierre de Jean Olivi, philosophe et
théologien. Actes du colloque de philosophie médiévale, 24-25 octobre 2008, Université
de Fribourg, Berlin/New-York, W. de Gruyter, 2010, p. 457-458.

24 « Cum se mens novit, sic est eadem notitia verbum eius ut ei sit omnino par
et aequale, quia non est notitia inferioris essentiae sicut corporis, nec superioris
sicut Dei. Et cum notitia habeat similitudinem ad earn rem quam novit, hoc est,
ad illud cuius notitia est : haec, qua mens ipsa quae novit est nota, habet perfectam
similitudinem et aequalem. Et ideo imago et verbum est, quia de illa exprimitur, cum
cognoscendo eidem coaequatur et est gignenti aequale quod genitum est. » Petrus
Johannis Olivi, Summa, q. 76, p. 148.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 25

de la conscience qui portent sur des faits proprement gnoséologiques25. En

opposition à Thomas d'Aquin, Olivi affirme que, de même que l'intellect
ou que la volonté définit parfois une puissance de l'esprit, parfois une
disposition et parfois un acte, il en va de même pour la conscience26. Il
détaille ces différentes possibilités, offrant alors des exemples pour le moins
intéressants :

1. Premièrement, la conscience peut définir un acte, comme par exemple
lorsqu'un homme affirme qu'il est conscient de faire quelque chose, par
exemple de parler ou non : « moi, j'ai maintenant conscience (conscientia)
de ne pas parler»27. Olivi parle d'un état mental actuel (nunc) qui suppose
la connaissance du suppôt de cet acte. L'insistance sur l'ego est explicite en

ce sens. Il s'agit d'une connaissance de soi selon le second mode définit à la

question 76 de la Summa qu'Olivi exprime ici en termes de conscience28.

2. La seconde occurrence du terme conscientia définit une disposition,
comme «lorsque nous disons de celui qui dort qu'il a conscience de

mentir »29. Comment interpréter cet exemple Il semble en effet compliqué
de saisir avec précision comment quelqu'un en état de sommeil peut
avoir conscience de mentir. Olivi se réfère sans doute aux Confessions
d'Augustin, lorsque l'évêque avoue que d'anciennes dispositions à la

volupté le pourchassent parfois dans ses rêves. Dans ce passage, Augustin
souligne que ce n'est qu'au moment du réveil qu'il prend conscience
de la tromperie des songes et qu'il ne s'agit par conséquent pas d'un
cas moral, puisqu'il n'y a pas à avoir de remords pour la volonté qui
dort 30. Au contraire, la distance qui se crée entre soi et soi-même, comme
l'exprime l'évêque, indique qu'Augustin entend parler d'une conscience

25 11 convient de remarquer qu'Olivi glissera ensuite vers une définition de la
conscience morale comme retour du sujet sur la valeur de ses actes propres, mais
nous ne traiterons pas ici de ce point.

26 «Quod sicut per nomen intellectus vel per nomen voluntatis aliquando
significatur potentia mentis, aliquando habitus, aliquando actus: sic et per nomen
conscientiae. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 81, p. 174. Cf. Thomas d'Aquin,
Somme de théologie, la, q. 79, art. 13.

27 « Ego nunc habeo conscientiam non loquendi. » Idem.
28 Le français étant pauvre pour définir les différentes occurrences du terme

de conscience, nous pouvons nous référer au terme anglais de consciousness pour
définir ce retour immédiat de la mens sur elle-même qui permet à l'individu de se

comprendre comme étant le sujet propre de ses actes, telle que le définit Hannah
Arendt dans les Considérations morales, trad. Marc Ducassouet Didier Maes, Paris,
Rivages, 1996, p. 64-66.

29 «Cum de dormiente dicitur quod habet conscientiam mentiendi», Petrus
Johannis Olivi, Summa, q. 82, p. 174.

20 Augustin, Confessions, livre X, 30,41, trad. Aimé Solignac, Eugène Tréhorel
et André Bouissou, Paris, Desclée de Brouwer, 1962 (BA 14), p. 213-215.



26 STEVE BOBILLIER

gnoséologique. L'exemple d'Olivi pourrait être interprété dans le même

sens: un individu dans l'état de sommeil ne ment pas réellement, mais
conserve une disposition qui peut l'affecter. Autrement dit, un individu peut
imaginer qu'il ment dans son rêve et en prendre conscience au moment de

son réveil. L'exemple d'Olivi ne porte donc pas sur une disposition morale,
mais à nouveau sur un cas gnoséologique.

3. Troisièmement, la conscience peut être une puissance, «comme
lorsque quelqu'un dit "ceci est ou n'est pas dans ma conscience (in
conscientia /nea)".»31 Le cas semble ici évident puisqu'il est le pendant de
la conscience en acte telle qu'Olivi la définit au premier point. Un individu
possède la puissance d'avoir des états mentaux en sorte qu'il puisse dire qu'il
a conscience d'un fait ou non. Le cas du dormeur évoqué par Olivi montre
avec évidence que la conscience est également une puissance. À ce propos,
Alain Boureau a montré avec raison qu'Olivi qualifie le somnambule
de « semidormiens », le préférant au terme traditionnellement utilisé de
dormiens32. Cette précision est d'importance, puisque le Franciscain signifie
ainsi que le somnambule continue de percevoir les sensations extérieures

par l'intermédiaire des sens, - raison pour laquelle il peut, par exemple, se

réveiller lorsqu'un bruit trop fort parvient à ses oreilles -, mais qu'il n'est

pas conscient de ses actes33. Il existe une différence entre le fait de percevoir
et le fait d'être conscient de cette perception. C'est ce qui explique que sa

responsabilité dans les cas juridiques doit être limitée34. Mais nous pouvons
également montrer que la conscience est une puissance en prenant le cas de

n'importe quel individu en état de sommeil. En effet, bien qu'il perçoive
certaines informations des sens, celui-ci n'en est pas conscient - raison

pour laquelle il ne peut se souvenir des sensations qu'il a eues durant son
sommeil :

On constate que [dans le cas du] dormeur, ayant les oreilles et les narines ouvertes
et touchant actuellement les vêtements qui lui sont proches, les espèces se seront
écoulées des objets présents dans les organes des sens ouverts : et cependant, cela

31 « Potentia vero, ut, cum quis dicit "hoc est vel non est in conscientia mea". »
Petrus Johannis Olivi, ibid.

32 Cf. Alain Boureau, « Pierre de Jean Olivi et le semi-dormeur. Une élaboration

médiévale de l'activité inconsciente », Nouvelle Revue depsychanalyse 48 1993),

p. 231-238; Id., Satan hérétique, p. 214; Id., «Satan et le dormeur», Chimères 14

(1991), p. 41-61 ; Id., «Un sujet agité. Le statut nouveau des passions de l'âme au
xine siècle », in : Piroska Nagy et Damien Boquet (éds), Le sujet des émotions au
Moyen Âge, Paris, Beauchesne, 2009, p. 187-200.

33 « Et etiam ipse actus sic fortis et intensus ita se ingeret aspectui sensus
communis quod fortissime apprehenduntur ab ispo. Quae apprehensio sic fortis totum
aspectum sensus communis ad exteriora deducet, et sic totus homo evigilabit. »

Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 58, p. 500.
34 Cf. Alain Boureau, « Satan et le dormeur».



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 27

ne suffit pas pour voir ou entendre ni pour la sensation de l'odorat et du toucher,
sauf si l'intention actuelle des sens les vise ici de manière éveillée35.

Le terme uspectus est important dans cet extrait, puisqu'il signifie qu'il n'y a

pas d'intentionnalité de la part du dormeur, qui ne peut par conséquent pas
être conscient actuellement de la perception qui provient des sens externes.
La conscience est en ce cas seulement à l'état de puissance.

4. Quatrièmement, Olivi affirme que le terme de conscience peut
également se référer à la mémoire ou à la connaissance des actes qui se sont
produits :

Parfois, plus rarement, nous le comprenons comme acte de réminiscence ou de
connaissance de ses actes ou de ceux d'autrui, comme dans la Genèse, où il est

dit au chapitre 43 « nous n'avons pas conscience de qui a fait cela », c'est-à-dire
nous ignorons ou nous ne savons pas qui a fait cela36.

Ainsi, si les trois premières définitions de la conscience propre du sujet
se référaient à un état actuel («ego nunc habeo conscientiam »), cette
quatrième occurrence se rapporte au passé. Relevons que Thomas d'Aquin
utilise la même référence biblique dans son De veritate pour montrer que la
conscience peut être comprise en tant que réminiscence d'un acte passé37.

Les deux auteurs semblent ainsi s'accorder sur cette signification, à la
différence toutefois que Thomas juge qu'il est d'usage courant de se référer à

cette occurrence, tandis qu'Olivi affirme qu'elle n'est utilisée qu'en de rares
cas.

Parmi toutes les définitions évoquées, Olivi présente la conscience

comme la connaissance gnoséologique que le sujet peut avoir de ses actes

mentaux. Il insiste d'ailleurs sur la nécessité de la perception propre du sujet.
La conscience, quel qu'en soit le sens, est considérée comme l'attestation des

actes propres du sujet :

La conscience ne signifie pas communément une puissance, si ce n'est par
rapport à l'acte ou à la disposition de celui qui est conscient ou qui atteste de ses

propres actes passés ou à venir. Dans un seul cas, toutefois, nous la considérons
comme un acte conscient et approuvé du fait d'un autre, pour autant qu'il
dépende en quelque sorte de celui qui est conscient, c'est-à-dire lorsque nous

35 « Constat enim quod dormiens, auribus apertis et naribus et tactu praesente
vestibus sibi iunctis, habebunt fluere species a praesentibus obiectis in aperta Organa
sensuum ; et tarnen non sufficit ad videndum et audiendum vel ad sensum odoratus
et tactus, nisi actualis aspectus sensuum pervigiliter ibi intedat. » Petrus Johannis
Olivi, Summa, q. 73, p. 89.

36 «Aut aliquando, licet rarius, pro actu reminiscentiae vel scientiae facti
proprii vel alieni, ut, cum Genesis capitulo 43 dicitur non est in conscientiis nostris
quis hoc fecerit, id est, nescimus nec scivimus quis hoc fecerit.» Petrus Johannis
Olivi, Summa, op. cit., p. 175. Cf. Gn 43,22.

37 Cf. Thomas d'Aquin, De veritate, q. 17, art. I.



28 STEVE BOBILLIER

disons que le sujet fait quelque chose sous la direction de conscience de son prélat
ou de son confesseur38.

Le seul cas qui puisse ainsi être défini comme un acte n'engageant pas la

totalité de la volonté est celui qui est accompli sur l'injonction d'un prélat
ou d'un confesseur. Selon le principe d'obéissance, il peut arriver qu'un
supérieur exige une action qu'un religieux n'aurait pas souhaitée de lui-
même. Bien que l'individu y consente, on ne peut pas dire alors qu'il le fasse

en toute âme et conscience. Deux conséquences peuvent être tirées de cette
dernière remarque : premièrement, si Olivi se situe clairement à un niveau
gnoséologique, c'est la perception propre du sujet qui semble être au cœur
de cette appréhension. La conscience n'est plus seulement la connaissance

appliquée à un acte particulier, comme le soutenait Thomas d'Aquin, mais
elle est la connaissance de ses propres actes. En ce sens, la conscience

correspond au retour sur soi immédiat que nous avions défini dans la

première partie de cet article. Deuxièmement, la conscience gnoséologique
que propose Olivi ne repose pas principalement sur l'intellect, mais sur la
volonté. En effet, seule cette faculté est capable de ce retour sur soi ou sur ses

actes qu'est la conscience et elle seule possède un rôle délibératif, l'intellect
étant seulement considéré comme un conseiller39. Toutefois, si la volonté
offre les conditions de possibilité de ce retour sur soi, il convient de voir à

présent que cette réflexivité immédiate définit en réalité la personne selon
Olivi.

3. La personnalité selon Olivi

Après avoir déterminé comment le sujet peut se connaître et défini les

différentes occurrences de la conscience, nous pouvons à présent parler
de la notion de personnalité (personalitas). Olivi use fréquemment de

ce terme pour désigner le fait d'être une personne - il ne faut pas en
effet le comprendre en son acception psychologique contemporaine40. Par

38 «Sciendum tarnen quod communiter non significat potentiam nisi sub

respectu ad actum vel habitum consciendi seu contestificandi de propriis actibus
factis vel fiendis, quamvis in uno solo casu sumatur pro actu conscitivo et
approbativo facti alieni, pro quanta aliqualiter dependet a consciente, ut, cum
dicitur quod subditus non faciat hoc vel illud nisi de conscientia sui praelati vel sui
confessoris. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 82, p. 174-175.

39 «Ratio etiam non régulât nisi solum ostendendo et quasi per modum
consiliarii ; voluntas vero régulât movendo et causando, et quasi per modum regis
et ducis ». Petrus Johannis Olivi, Quaestiones de incarnatione et redemptione, q. 4,
Aquilinus Emmen et Ernst Stadter (éd.), Grottaferrata, S. Bonaventurae, 1981,

p. 232.
40 Cf. Sylvain Piron, « L'expérience subjective selon Pierre de Jean Olivi », dans

Olivier Boulnois (éd.), Généalogies du sujet. De saint Anselme à Malebranche, Paris,
Vrin, 2007, p. 49.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 29

exemple, à la question 54 de la Summa, qui demande si les facultés de l'âme
correspondent à sa substance, Olivi relève que les puissances supérieures,
bien qu'elles ne suffisent pas à épuiser toute la substance de l'âme, lui
sont pourtant essentielles. Une des raisons invoquées pour le démontrer
trouve son fondement dans la notion de personnalité: «[Affirmer que les

puissances de l'âme sont totalement différentes de sa substance] ne semble

pas consonant avec la vérité. Cela est évident du fait des plus hautes
raisons de vie, d'intellectualité, de liberté, de personnalité ou de perfection
d'existence par soi et d'actualité»41.

Il est impossible, selon Olivi, que les puissances de l'âme soient
totalement différentes de sa substance du fait même de la personnalité.
Cette dernière est définie comme une existence par soi, qui s'associe à

l'intellect et à la volonté pour former une substance totale. Ce lien avec
la substance spirituelle est confirmé quelques lignes plus loin : « La forme
de l'âme ou de la substance spirituelle est par soi vie, par soi intellectuelle
et libre et capable de donner à son sujet la raison d'existence par soi ou de

personnalité»42.
Ces deux extraits fournissent une même définition: la personnalité

consiste en une existence par soi. Si seul Dieu réalise parfaitement cette
définition, celle-ci est également valable pour l'homme et pour l'ange. Pour les

créatures rationnelles, l'existence par soi ne signifie pas une indépendance
ontologique, mais une existence particulière et incommunicable.

Olivi précise de plus que si la mens n'est pas accidentelle, elle n'est pas

pour autant substantielle à l'homme. Il résout cette apparente contradiction
en affirmant que la mens appartient à un ordre encore plus intime; elle
est personnelle. Pour prouver son propos, Olivi cite largement le De gratia
contemplationis de Richard de Saint-Victor42 :

«[L'esprit]», dit-il, «est sa puissance générale, ainsi il se connaît et s'aime
naturellement et cette science est telle que cet amour procède de cette puissance
de se savoir et de s'aimer ». Et peu après il dit que « cet amour n'est pas la science,
ni la puissance, mais elle provient des deux, et cette science n'est pas la puissance
même, puisqu'elle provient de celle-ci. Elles diffèrent en effet l'une de l'autre
non pas de manière accidentelle, puisqu'elles appartiennent à la nature intime

41 « Sed hoc etiam non videtur consonum veritati. Quod patet ex altissimis
rationibus vitae, intellectualitatis, libertatis, et personalitatis seu ex perfectio per se

existentiae et actualitatis. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 54, p. 248.
42 « Oportet enim ponere necessario quod forma animae seu spiritualis substan-

tiae sit per se vita, per se intellectualis et libera et potens dare suo supposito rationem
per se existendi seu personalitatis. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 54, op. cit.,
p. 249.

4:' Cf. Richard de Saint Victor, De gratia contemplationis, IV, 20, 21, PL 196,
162C.



30 STÈVE BOBILLIER

de l'esprit, ni de manière substantielle, comme il apparaît, mais de manière
personnelle, w44

Selon Richard, la connaissance et l'amour de soi sont intimes à l'esprit et
ne peuvent pas être accidentelles. Toutefois, ces facultés ne constituent pas
l'entier de la substance de l'esprit. Augustin déjà remarquait que l'âme, bien
qu'elle ne se connaisse pas totalement (totum), se connaît toutefois par tout
son être (tota)45. Richard en conclut que cette connaissance et cet amour de
soi sont personnels. Si Richard de Saint-Victor parlait du cas des personnes
trinitaires, c'est bien l'originalité d'Olivi que d'avoir appliqué cette théorie
à la personne humaine. La notion de personne n'est ainsi pour Olivi ni
accidentelle, puisqu'elle est intime à l'esprit, ni substantielle, dans la mesure
où elle ne recouvre pas la totalité de l'essence de l'âme. Elle signifie un mode
d'existence qui lui est propre.

Si la notion Olivi d'incommunicabilité et d'existence par soi que propose
Richard (intellectualis naturae incommunicabilis existentia) est nécessaire
à la définition de la personne, elle n'est pas pour autant suffisante.
Olivi intègre également la définition de Boèce de la personne comme
rationalis naturae individua substantia. En effet, cette dernière ne souligne
pas seulement la nécessité de l'intellect, mais de l'entier de l'âme rationnelle.
Pour Olivi, la personnalité suppose ainsi l'appui de l'intellect et de la volonté

pour se développer : « Si donc la personnalité ne peut pas être comprise sans
l'intellect et la volonté, il convient nécessairement qu'ils soient les principes
les plus substantiels du suppôt auquel ils appartiennent»46.

Ces deux facultés sont essentielles car elles fournissent à la personnalité
cette pleine existence en soi et cette possibilité de conversion sur soi qui la
caractérise :

Aucune conversion ou capacité de conversion de soi sur soi-même, ni cette pleine
consistance de soi et, en bref, aucun pouvoir (dominium) qu'il porte sur soi ou

44 « "Ipsa [mens] ergo" inquit, "est potentia sua generalis, item naturaliter seit se

et amat se et tarn scientia ista quam amor iste ab ista potentia sciendi et amandi". Et
paulo post dicit quod "hic amor non est scientia nec potentia, sed exit ab utraque,
nec haec scientia est ipsa potentia, cum sit ab ea. Différant ergo ab invicem non
accidendaliter, quia sunt de intima mentis natura, nec substantialiter, ut patebit,
ergo personaliter."» Petrus Johannis Olivi, op. cit., p. 273. Bonaventure reprend
la même formule pour parler des personnes divines dans Y Itinéraire de l'esprit vers
Dieu, c. III, 5 : « Si igitur Deus perfectus est spiritus, habet memoriam, intelligentiam
et voluntatem, habet et Verbum genitum et Amorem spiratum, qui necessario

distinguuntur, cum unus ab altero producatur, non essentialiter, non accidentaliter,
ergo personaliter. »

45 « Il est absurde de dire qu'elle n'est pas toute entière à connaître qu'elle
connaît. Je ne dis pas qu'elle connaît tout [d'elle-même], mais que ce qu'elle connaît,
elle le connaît toute entière. » Augustin, De trinitate, X, 4, 6, op. cit., p. 131.

46 « Si igitur personalitas non potest esse nec intelligi sine intellectu et voluntate :

oportet necessario quod sint substantialissima supposito illius cuius sunt. » Petrus
Johannis Olivi, Summa, q. 54, p. 250.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 31

sur les autres, ne peut être compris sans ces puissances [que sont l'intellect et
la volonté]. Et cette conversion sur soi n'est pas autre chose que la puissance
de la pleine possession de soi et des autres, sans laquelle il n'est pas possible de

comprendre la raison de personne47.

Toutefois, la volonté est plus essentielle, ear c'est elle qui fondamentalement

permet le mouvement réflexif de l'âme sur elle-même. Olivi parvient à

conclure que c'est notre humanité même qui est en jeu dans la notion de

liberté de volonté. En effet, sans la volonté, nous ne serions que des bêtes

certes douées d'un raisonnement supérieur, mais qui ne permettrait pas de

nous distinguer réellement de l'animal48 : «Il n'y a rien d'étonnant, car,
pour ainsi dire, [supprimer la volonté] nous enlève ce que nous sommes en

propre, c'est-à-dire notre personnalité, et ne nous donne rien de plus sinon

que d'être des bêtes intellectuelles ou possédant un intellect»49.
Les propos d'Olivi sont forts. L'utilisation même de la notion de

personalitas indique que le fait que la volonté soit libre est une condition
déterminante pour remplir la condition d'être humain, de ce que nous
sommes en propre50. Reprenant la définition aristotélicienne de l'homme,
Olivi montre que l'essence de l'homme ne saurait résider seulement dans
le fait d'être un animal rationnel51. Pour Olivi, l'être humain se caractérise

47 « Nulla autem reflexio nec reflexibilitas sui ipsius super se potest intelligi sine
istis potentiis nec plena consistentia sui ipsius in se nec breviter aliquod dominium
sive in se sive in aliis. Quod non est aliud quam potestas plenarie possessiva sui et
aliorum sine qua non est intelligere rationem personne. » Petrus Johannis Olivi, ibid.

48 Duns Scot reprendra l'expression, arguant que l'absence de volonté réduirait
l'homme à une bonum hrutum : « Ergo intellectio non est in potestate nostra, sed

prima indifferentia, quia potest quis se determinare ad volendum vel non volendum,
hoc est, a voluntate, non ab intellectu: quia intellectus ab objecto naturaliter
movetur et ideo si voluntas naturaliter moveretur ab intellectu naturaliter moto,
voluntas naturaliter movetur et sic homo esset unum bonum brutum. » Questions
quodlibetales, q. 21, 14, Opera omnia, t. 26, Paris, Vivès, 1895.

49 « Nec mirum, quia, ut ita dicam, id quod proprie sumus, personalitatem
scilicet nostrum, a nobis tollit nihilque amplius nobis dat nisi quod simus quaedam
bestiae intellectuals seu intellectum habentes. » Petrus Johannis Olivi, Summa,

q. 57, p. 338, trad. Sylvain Piron, « L'expérience subjective selon Pierre de Jean
Olivi », art. cit., p. 49.

50 Piron rappelle que ce terme personalitas est attesté dès le ve siècle pour parler
de la Trinité, mais que ce n'est qu'au xnie que le terme endosse une acception plus
large, notamment pour traiter du problème de la personne en laquelle le Verbe
pouvait s'incarner. Cette notion de «personne», comprise dans ce contexte, revêt
évidemment encore plus d'importance. Cf. Sylvain Piron, « L'expérience subjective
selon Pierre de Jean Olivi », art. cit., p. 48-51.

51 Cf. Aristote, Politiques, I, 2, 1253 a 9-10 ; VII, 13, 1332 b 5.



32 STÈVE BOBILLIER

par le fait d'être une personne libre, volontaire et qui se perçoit comme le

sujet propre de ses actes52.

Cela dit, malgré l'importance de ces facultés supérieures, Olivi réaffirme
la valeur primordiale de la personnalité dans la connaissance de l'âme par
elle-même. En effet, comme nous l'avons indiqué plus haut, si l'intellect
n'est pas capable de connaître la substance de l'âme et de produire ce

qu'Olivi nomme une « expérience de son Soi » (experimentum suae suitatis),
il semble que la volonté ne le peut également :

Le comprendre de l'intellect qui comprend ou le vouloir de la volonté qui aime
la substance de l'âme ou le sujet de ces facultés, n'a pas à proprement parler en
sa raison une expérience de son Soi, comme je l'ai ainsi appelé. Autrement dit,
l'âme ne comprend pas sa substance par l'intellect, puisqu'il n'y a ici en aucune
manière la raison de principe productif. Et on pourrait en déduire que l'âme sent
véritablement que ce qui est appréhendé est identique à elle-même. Et je dis la
même chose de l'amour53.

Ainsi, ces facultés supérieures ne peuvent parvenir par elles-mêmes à une
appréhension du quod est de la mens, ou plus exactement du qui, quis.
L'intellect exige en effet la médiation d'images qui rend la connaissance
fictionnelle. La volonté, par sa disposition qui est l'amour, ne le peut
également, quoiqu'elle en fournisse les conditions de réflexivité nécessaires.

Par conséquent, parmi les caractéristiques inséparables de l'âme humaine
qu'Olivi avait précédemment désignées, il ne subsiste que la personnalité.
Ainsi, seule la personne, par la capacité de réflexion qu'elle porte sur
elle-même, peut parvenir à une appréhension de son essence propre.
Seule la personnalité peut appréhender ce que c'est d'être cette personne
particulière. Elle est ainsi la réalité la plus intime de chaque individu :

Il est certain que la personnalité et que l'existence par soi ne peut provenir d'un
quelconque accident, puisque lui-même reçoit plus l'existence du sujet qu'il ne le

donne, et puisqu'être par soi est une condition substantielle du suppôt ou de la

52 Pierre de Trabibus reprendra les propos d'OIivi en y ajoutant les notions de
noblesse et de dignité afin d'en souligner leur importance. Cette dignité de l'homme
réside pour lui dans ces deux principes complémentaires que sont la liberté et la
réflexivité: «Constat autem quod potentiae per se non sunt passivae, turn quia
in ipsis consistit tota animae nobilitas et dignitas, quae non potest accipi a parte
alicuius passivi, turn quia nulla potentia passiva est vere libera nec reflexibilis supra
se ipsam [...] ergo potentiae istae sunt vere potentiae activae. » Petrus de Trabibus,
Quaest. in IISent., dist. 24, art. 2, q. 3, cité in Feliciano Simoncioli, Ilproblema délia
libertà umana, Milan, Vita e Pensiero, 1956, p. 204, note 19.

53 «Et tunc intelligere intellectus intelligentis seu velle voluntatis amantis
substantiam animae seu subiectum ipsarum non habebunt proprie in sui ratione
experimentum suae, ut ita dixerim, suitatis, hoc est, anima per intellectum intelligens
substantiam suam, cum non habeat ibi rationem principii productivi aliquo modo,
ex ea non poterit sortiri hanc rationem quod vere anima sentiat ipsum apprehensum
esse idem sibi. Et idem dico de amore. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 54, p. 251.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 33

substance et une des plus nobles et des plus radicales conditions de l'être, et ce,

au plus haut point lorsqu'elle est personnelle54.

C'est enfin le rapport au corps qui doit être éclairci, surtout dans le débat

sur la pluralité des formes. De toute évidence pour Olivi, le corps ne

peut donner cette liberté, encore moins cette réflexivité nécessaire à la

constitution de la personne55. La relation à la matière doit ainsi trouver
son fondement dans la partie intellective de l'âme. Olivi précise son rapport
à la personnalité : « La part sensitive et le corps ne pourraient participer
à la raison de personnalité, de sorte qu'elles soient les parties du suppôt
personnel ou de la personne, à moins qu'elles ne s'enracinent dans la partie
intellective»56.

Olivi parvient ainsi à cette conclusion : soit le composé de matière et de

forme est plus libre et plus réflexif par soi que la part intellective, comme
l'affirme le syllogisme posé précédemment, soit la part intellective n'est ni
libre, ni réflexive57. C'est évidemment la première proposition qu'il faut
retenir. Les analyses portant sur la colligantia potentiarum, à savoir la

structure d'interdépendance qui permet à l'âme sensitive de se réaliser à

travers le corps, montrent que la part intellective se réalise et se parfait
ainsi dans le composé de matière et de forme58. Cette réalisation consiste

en la partie la plus élevée du suppôt que nous disons être la personne :

« Puisque la part intellective ne serait pas consistante en soi, mais plutôt

54 « Certum est autem quod personalitas et per se existentia non potest esse ab

aliquo accidente, cum ipsum potius suscipiat existere a subiecto quam det, et cum
per se esse sit conditio substantialis suppositi vel substantiae et una de nobilissimis et
radicalissimis conditionibus entis, maxime quando est personale. » Petrus Johannis
Olivi. Summa, q. 54, op. cit., p. 250.

55 «Talis reflexio et conversio non potest esse in materia corporali.» Petrus
Johannis Olivi, Summa, q. 51, p. 115.

56 « Nec etiam ipsa [pars sensitiva] et corpus possent partieipare rationem
personalitatis, ita quod essente partes suppositi personalis seu personae, nisi
radicarentur in intellectiva. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 59, p. 541.

57 « Aut igitur compositum constitutum ex forma intellectiva et materia corporali

erit magis liberum et magis in se ipso rediens et consistens directe et per se quam
pars intellectiva, aut ipsa pars intellectiva non erit libera nec in se ipsam rediens et
consistens.» Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 51, p. 121.

58 « Anima rationalis non habet perfectam subsistentiam nec perfectum modum
essendi sine corpore. [...] Radix subsistentiae hominis est in intellectiva parte.»
Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 59, p. 542. Cf. Jean-Pierre Muller, « Colligantia
naturalis, La psychologie humaine d'après saint Bonaventure et son école», in:
L'homme et son destin d'après les penseurs du Moyen Age. Actes du premier Congrès
international de philosophie wA//év«/t',Louvain-Paris, Nauwelaerts, 1960, p. 495-503 ;

Alain Boureau, « Les cinq sens dans l'anthropologie cognitive franciscaine », in:

Micrologus 10 (2002), p. 291.



34 STÈVE BOBILLIER

en son suppôt, alors consister en soi et se porter sur soi est la raison la plus
élevée du suppôt que nous appelons la personne»59.

Nous parvenons ainsi à une définition complète de la personne, comme
une existence par soi, incommunicable, douée d'intellect et de volonté et
capable de retour sur soi, qui se parfait dans son rapport au corps et qui
désigne ce qu'est en propre une personne singulière : «La personnalité
est identique à une existence par soi, maîtresse, libre, réfléchie et capable
d'un retour sur elle-même selon un mode possessif, c'est-à-dire se possédant
elle-même au moyen d'une certaine réflexion libre»60.

Si nous rappelons à présent qu'Olivi définit la conscience comme un
retour de la mens sur elle-même, nous devons remarquer qu'il introduit
cette notion au sein même de la personnalité61. La personnalité exprime
le rapport qu'éprouve le sujet à lui-même, et ce par un mouvement qui
n'est autre que celui de la conscience. Reprenant l'exacte définition de la

conscience, Olivi la transpose pour décrire la personnalité, qui consiste
dans le fait de se comprendre comme étant le sujet propre de ses actes :

«La personnalité ou la personne est par soi une existence effectuant et
consistant pleinement en un retour sur soi ou se retournant parfaitement
sur elle-même»62.

Soulignons la modernité du propos : quatre siècles avant John Locke, à

qui l'histoire de la pensée attribue cette définition, Olivi introduit la notion
de conscience dans la définition de la personne63. L'âme comprend par
ce moyen, sur le mode de l'évidence du sens expérientiel ou du toucher,
qu'elle est, qu'elle vit, qu'elle pense, qu'elle veut, et qu'elle est le principe et
le sujet de toutes ses actions. Elle peut ainsi s'affirmer en tant qu'ego ou que
subjectum activum.

59 «Tum quia ipsa [pars intellectiva] non erit tunc consistens in se, sed potius
in suo supposito, cum consistere et reflecti in se sit ratio altissimi suppositi quod
personam dicimus.» Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 51, p. 121.

60 « Quod etiam fortius probatur per eius personalitatem quae est idem quod
per se existentia dominativa et libera et in se ipsam possessive reflexa et reflexibilis,
id est, se ipsam cum quadam libera reflexione possidens. » Petrus Johannis Olivi,
Summa, q. 52, p. 199-200, trad. Sylvain Piron, « L'expérience subjective selon Pierre
de Jean Olivi », p. 48-49.

61 Cf. Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 54, p. 249-250 : « Ratio etiam perso-
nalitatis sine intellectu et voluntate non videtur posse poni nec intelligi, quoniam
persona videtur dicere existentiam super se reflexam seu reflexibilem et existentiam
seu suppositum in se ipso plene consistens. »

62 « Item, personalitas seu persona est per se existentia in se ipsam plene rediens
et consistens seu in se ipsam perfecte reflexa. » Petrus Johannis Olivi, Summa, q. 59,

p. 526.
63 Cf. note 4.



LA CONSTRUCTION DE LA NOTION DE PERSONNE CHEZ OLIVI 35

Conclusion

Olivi use fréquemment, au travers de l'ensemble de son œuvre, des

termes de personne et de personnalité, cherchant à populariser ce vocable.
Voulant unifier le vocabulaire de son temps qui tendait à complexifier à

outrance cette notion64, Olivi conserve toutefois la richesse sémiotique de

ce terme, proposant une définition valable tant pour Dieu que pour les

anges ou les hommes et tenant compte des divers contextes d'énonciation.
Olivi parvient ainsi à une nouvelle définition de la personne. Celle-ci n'est

plus spécifiée par sa seule rationalité, comme le soulignait Boèce, ou par
sa dignité intrinsèque, comme le pensait Richard de Saint Victor. La

personne se caractérise essentiellement par la capacité de retour immédiat
de l'âme sur elle-même qui définit la conscience. Cette réflexivité offre
une adhésion intime au sujet, une évidence de l'ego, qui permet à la

personne de s'affirmer comme le sujet actif et primordial de tous ses actes
de pensée et de connaissance. Olivi fournit par conséquent non seulement
une anthropologie et une théorie de la connaissance absolument opposées
à la pensée aristotélicienne et thomasienne, mais il est sans doute l'un
des premiers auteurs à envisager une telle primauté gnoséologique du
sujet. Bien que l'impact de l'œuvre d'Olivi fût limité du fait de la censure,
l'introduction de la notion de conscience dans la définition de la personne
et l'accession du sujet au rang de principe premier de toute connaissance a

sans doute ouvert la voie à une pensée que les historiens définiront comme
celle de la modernité.

64 Richard de Saint-Victor se plaignait déjà de la complexité des significations
du concept de personne qui obscurcissaient le discours plutôt que de le préciser. Cf.
De trinitate, IV, 3,4, PL 196, 137B.




	La construction de la notion de personne chez Pierre de Jean Olivi (1248-1298)

