Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: La mystique au prisme du genre : identité et différence
Autor: Mazzocco, Mariel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 7-16

LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE:
IDENTITE ET DIFFERENCE

MARIEL MAzzocco

Résumé

Le présent article se propose d'aborder [I'épineuse question du sujet
mystique dans une perspective de genre. Aprés avoir pris les distances d'une
approche différentialiste visant a élaborer une spécificité de I'identité féminine
mystique par rapport a celle masculine, I'auteure souligne les limites d'une
lecture sexuée de la mystique. En dialogue avec I'euvre de Grace Jantzen qui
voit dans la mystique une construction sociale liée aux rapports de genre et
de pouvoir, I'article souhaite questionner le sujet mystique en tant que produit
d’une expérience intérieure radicale de la relation a Dieu.

En 1995, dans son ouvrage Power, Gender and Christian Mysticism,
Grace Jantzen estimait qu’il était temps de reconnaitre que I’essence du
mysticisme est une construction sociale patriarcale dont il faut se méfier'.
D’aprés Jantzen le sujet mystique, homme ou femme, est le produit de
circonstances historiques liées aux rapports de genre et de pouvoir; une
élaboration culturelle qui doit étre démontée une piéce apreés I’autre afin de
pouvoir reconstruire de maniére critique et consciente les divers passages
qui ont amené a une situation donnée. Si I’essence du « mysticisme » est une
invention sociale, il s’ensuit que la déconstruction de la mystique et de la
spiritualité est « /a taiche mystique » par excellence a laquelle les chercheurs
sont confrontés aujourd’hui?.

Ce cadre théorique comporte le dépassement d’une approche différen-
tialiste visant a élaborer une spécificité de I'identité féminine par rapport
a I'identité masculine pour ce qui concerne la mystique®. Cependant une

I Grace M. JANTZEN, Power, Gender and Christian Mysticism, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995.

2 Ibid., p. 353. Jantzen se sert de la théorie de la déconstruction de Jacques
Derrida pour repenser la philosophie de la religion dans le cadre d’une réflexion
féministe. Sur ce point voir ce qu’elle dit dans Becoming Divine. Towards a Feminist
Philosophy of Religion, Manchester, Manchester University Press, 1998, p. 61-64.

} Voir par exemple les travaux de Luisa MURARO (Le amiche di Dio. Margherita
e le altre, Milan, Orthotes, 2014 et Il Dio delle donne, Milan, Mondadori, 2003),
influencés par le courant différentialiste du féminisme frangais incarné par Luce
Irigaray, Héléne Cixous et Julia Kristeva,



8 MARIEL MAZZOCCO

telle lecture de la mystique chrétienne, abordée uniquement sous I’angle
culturel, historique et social, ne tient pas compte du fait que la mystique
est un objet inclassable : comme le remarque Jacques Le Brun, est mystique
«ce qui tombe des différentes disciplines », ou encore « ce qui dévoile de la
négativité dans tous les discours»*. En effet cette méthode déconstructive,
qui a gagné du terrain dans les études sur la mystique, notamment en milieu
anglo-ameéricain, me semble esquiver un probléme crucial, a savoir la réalité
ultime du sujet de ’expérience mystique. Car avant de devenir une construc-
tion sociale, le sujet mystique est d’abord le produit d’une expérience
intérieure. Questionner cette expérience ineffable du divin revendiquée par
des hommes et des femmes d’époques et de lieux différents n’implique pas
faire de I’apologie ou enfermer la mystique dans un cadre confessionnel.
Comme le soulignait le philosophe Jean Baruzi, « interroger la mystique ne
veut pas dire accepter ses conclusions »°>. Il ne sera donc pas question ici de
donner une définition théologique de I'individu mystique, mais de voir de
quelle maniére le discours mystique suscité par cette expérience radicale de
la relation a Dieu est traversé par les notions d’identité et de différence qui
sont au cceur de la construction de I'individu.

1. Une mystique de la déconstruction

Aborder la question de la mystique féminine au prisme des études
de genre nous permet de mettre en évidence, comme I’avait souligné
Luce Irigaray dans le chapitre « La Mystérique» de son ouvrage célébre
Speculum, que la mystique est «le lieu, le seul ou dans I’histoire de
I’Occident la femme parle, agit, aussi publiquement »®. L’historienne Linda
Timmermans a d’ailleurs bien démontré que la mystique, terrain ou
les femmes pouvaient s’engager dans une activité apostolique d’ordre
intellectuelle, a comporté pendant des siécles «une promotion féminine
paradoxale»’. Néanmoins, une lecture sexuée de la mystique, mettant
uniquement I’accent sur la polarité masculin-féminin ou sur 'impact de
I’action et de la pensée d’une femme dite mystique dans un contexte donné,

4 Jacques LE BruN, «La mystique, ce qui reste des disciplines du savoir,
négativité et phénoméne historique », in Dominique bE CoURCELLES (éd.), Les enjeux
philosophiques de la mystique, Grenoble, J. Millon, 2007, p. 238.

5 Jean Baruzi, L’Intelligence mystique, éd. J.-L. Vieillard-Baron, Paris, Berg
International, 1985, p. 79.

6 Luce IRIGARAY, Speculum. De I'autre femme, Paris, Editions de Minuit, 1974,
p. 238. Sur le chapitre « La Mystérique », voir I’étude fournie par Amy Hollywood
dans son ouvrage Sensible Ecstasy: Mysticism, Sexual Difference, and the Demands
of History, Chicago, University of Chicago Press, 2002, p. 187-210.

7 Linda TIMMERMANS, L’accés des femmes a la culture sous I'ancien Régime,
Paris, H. Champion, 2005, p. 502.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 9

peut avoir des limites importantes que je voudrais souligner. Il s’avére
en effet que les protagonistes de cette forme de I'expérience religieuse
surmontent les catégorisations « homme »/« femme » : pour eux, dans leur
union ineffable avec Dieu, il n’existe plus que le lieu indifférencié (qu’ils
appellent le « fond de I'ame »®, le «centre de ’Ame » ou encore la «cime et
la supréme pointe de I’esprit»”), ol s’opére une transformation spirituelle
qui aboutit au renouvellement du sujet. L’'union mystique, ou plutdt
« I’'intimité sans différence », comme la définissait une béguine anonyme du
xin® siécle, est le lieu spirituel ot I’'ame expérimente sa nature au-dela de
toute distinction :

Que tout m’est étroit :

je me sens si vaste !

C’est une Réalité incréée

que j’ai voulu saisir éternellement :

Je I’ai comprise, elle m’a déprise

de toute limite;

toute chose m’est trop petite,

vous le savez aussi, vous qui vivez la.

L’ame est libre

dans I'intimité sans différence :
aussi Dieu veut-il

qu’elle soit notre partage '°.

Bien qu’elles mettent en évidence le role et la spécificité du féminin
dans I’histoire religieuse, les études de genre glissent parfois, de maniére
tout a fait paradoxale, dans des stéréotypes majeurs, en oubliant que
'anéantissement mystique, en tant qu’expérience et irruption de I’altérité,
est déja le lieu de la différence par excellence qui comporte « toujours la
perte irrémédiable du moi, le point de catastrophe de I'identité» .

En insistant sur la spécificité de la mystique féminine par rapport a la
mystique masculine, force est de constater que I’on risque de caricaturer

8 Sur cette expression, voir en particulier Maitre Eckhart, sermon 15, in
Sermons, éd. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, vol. 1, p. 143.

? Voir par exemple les formules employées par FRANCoIs DE SALEs dans le Traité
de l'amour de Dieu (in (Euvres, éd. André Ravier, Paris, Gallimard (Pléiade), 1969,
p. 667 et 766).

10 Ecrits mystiques des béguines (trad. fr. par J.-B. Porion), Paris, Seuil,
1954 (rééd. 2008), p. 184, poéme XXI. Pour I'édition en moyen-néerlandais,
voir Mengeldichten (éd. J. Van Mierlo), Anvers, Standaard-Boekhandel, 1952.
Rappelons que les Mengeldichten XVII-XXIX sont par convention attribués a
une béguine dite « Hadewijch Il », ou Pseudo-Hadewijch, qui se situerait dans le
prolongement direct d’'Hadewijch d’Anvers.

I Mino BerGaMo, La Science des saints. Le discours mystique au xvir® siécle en
France, Grenoble, J. Millon, 1992, p. 18.



10 MARIEL MAZZOCCO

I’expérience spirituelle ainsi que I’action et la pensée des femmes mystiques.
Les points problématiques susceptibles d’aboutir a des stéréotypes, ou a
une lecture purement psychanalytique, concernent notamment la maniére
dont on interpréte ’écriture et I’expérience des femmes mystiques. Loin
de se réduire A une écriture féminine ou & un parler-femme'?, le langage
mystique reléve, pour ainsi dire, d’une forme de «parler angélique » '3.
Pareillement opposer une mystique sponsale (ou nuptiale), qui serait
spécifique aux femmes, a une mystique intellectuelle abstraite, prérogative
des hommes, signifierait sous-estimer I'importance spéculative et théorique
des écrits des femmes mystiques et ignorer le corps littéraire spirituel en sa
totalité. On retrouve en effet une mystique affective autant dans le Chdteau
intérieur de Thérése d’Avila que dans la Vive Flamme d’amour de Jean
de la Croix, autant dans les écrits des béguines que dans les écrits de
Jan van Ruusbroec. Et encore, il s’avére que I’écriture mystique affective
d’une écrivaine peut étre en réalité un expédient stylistique pour cacher
une ambition spéculative, comme dans le cas d’Hadewijch d’Anvers et
de Marguerite Porete, ces béguines du xmi® siécle s’étant appropriées des
thémes de la lyrique courtoise des troubadours: en opérant une sorte
de transmutation spirituelle au sein de ce genre littéraire, elles avaient
abouti non seulement a la création d’un nouveau langage, a savoir celui
de la «mystique courtoise» '
conceptuelle.

L’insistance sur la mystique sponsale-affective comme étant une carac-
téristique de I’écriture féminine a d’ailleurs une conséquence importante sur
notre interprétation de cette expérience du divin. On focalise ’attention sur
les «anatomies fantastiques» et sur toute sorte de « végétation physiolo-
gique» — comme les appelait Michel de Certeau'® — souvent associées au
mysticisme féminin, en oubliant que les écrivains mystiques s’intéressaient
uniquement a I’« anatomie de I’ame » '®. D’ailleurs les mystiques eux-mémes
ont souvent critiqué I’aspect charismatique de I’expérience mystique, le
jugeant inessentiel. Au xvi®siécle, dans sa Vie par elle-méme, Madame
Guyon avait insisté sur le fait que les expériences extraordinaires sont plutot

, mais aussi a une nouvelle élaboration

12 Luce IRIGARAY, Ce sexe qui n’en est pas un, Paris, Editions de Minuit, 1977,
p. 134-135.

13 Michel pe CERTEAU, « Le parler angélique. Figures pour une poétique de la
langue », Actes sémiotiques 54 (1984), p. 43-75.

14 D’aprés la formule employée par Barbara NEWMAN, « La mystique courtoise :
Thirteenth-Century Beguines and the Art of Love», in From Virile Woman to
Woman Christ. Studies in Medieval Religion and Literature, Philadelphie, University
of Pennsylvania Press, 1995, p. 137-167.

15 Michel pE CerTEAU, «Historicités mystiques», La Fable mystique
(xvie-xvne siécle). I, Paris, Gallimard, 2013, p. 26.

16 D’aprés le titre du traité spirituel, paru en 1635, du capucin Constantin
de Barbanson, qu’a repris Mino BERGAamo dans L’Anatomie de I'dme. De Frangois
de Sales a Fénelon (1991), Grenoble, J. Millon, 1994.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 11

des obstacles et qu’il faut empécher aux ames « de s’arréter aux visions et
aux extases, parce que cela les arréte presque toute leur vie» !’. Un épisode
relaté par Dorothy Day, fondatrice en 1933 du Catholic Worker, éclaire
bien cette position. Dans un passage de son livre The Long Loneliness
(1952), elle raconte qu’une lectrice de son journal frappa un jour a sa
porte et lui demanda : « “Avez-vous des extases et des visions ?”’ La pauvre !
Si affamée d’expériences mystiques, méme de seconde main, aprés une
longue vie de foi! J’en fus abasourdie. “Des visions de factures impayées !”
répondis-je brutalement » '8,

Or, je crois qu’un certain nombre de stéréotypes et d’erreurs grossiéres
qui se glissent dans l'interprétation des textes mystiques sont dus a
une mauvaise compréhension du langage et de la littérature spirituels.
Le langage mystique est souvent difficile, pour en atteindre I’essence il
faut se dépouiller de toute idée précongue et surtout ne pas appliquer
nos catégories conceptuelles a un langage métaphorique dont la nature
intime est rebelle. Sinon, de méme que le théologien Jean Chéron au
xvii®siécle, on jugera le langage mystique comme un «assemblage de
paroles métaphoriques, impropres, affectées, recherchées», «de phrases
inintelligibles » n’ayant pour objet que des «extases, des révélations, des
unions déiformes»'®. D’oui I'exigence de revenir aux sources, car une
meilleure connaissance a la fois philologique et historique des textes
mystiques (rédigés autant par les hommes que par les femmes) nous éviterait
de lire cette forme de I’expérience religieuse au prisme de la corporéité.

En questionnant I’expérience mystique a partir d’une approche diffé-
rentialiste, le danger est de construire une identité artificielle, celle du sujet
mystique féminin qui a vrai dire n’existe pas, ou, plus précisément, qui
n’intervient que dans un second temps, lors de son inscription dans le
corps social, en tant que produit de I'histoire de la dissidence religieuse.
Cependant une lecture déconstructiviste ne doit pas nous faire oublier que
la premiére forme de déconstruction est celle qui a été opérée en amont
par les mystiques eux-mémes, indépendamment de leur sexe. D’un point
de vue méthodologique, il serait souhaitable d’associer deux moments dis-
tincts mais complémentaires : une « déconstruction de la mystique »*°, qui

17 Jeanne-Marie GuyoN, La Vie par elle-méme, éd. Dominique Tronc, Paris,
H. Champion, 2014, vol. 1, p. 201. Voir aussi Jean-Jacques OLIER, qui critiquait
les « visions, révélations et autres semblables accidents grossiers hors de la foi pure,
simple et naive » (« De la possession divine », in Tentations diaboliques et Possession
divine, éd. M. Mazzocco, Paris, H. Champion, 2012, p. 127).

'8 Dorothy DAY. La longue solitude, trad. F. Roret, Paris, Cerf, 1955, p. 243.

19 Jean CHiroN, Examen de la théologie mystique, Paris, E. Couterot, 1657,
p. 51-54.

20 Jutilise cette expression dans le méme sens que Grace Jantzen, car Jacques
Derrida avait abordé ce théme dans un cadre épistémologique différent, pour poser
le probléme du rapport entre déconstruction et apophatisme (a ce propos je renvoie
a Frédéric Ner, La connaissance mystique. Emergences et frontiéres, Paris, Cerf,



12 MARIEL MAZZOCCO

implique d’aborder la différence sous I’angle culturel et socio-historique, et
une « mystique de la déconstruction » visant a interroger une expérience de
I’Altérité qui dépasse toute frontiére et catégorie, demeurant, en derniére
analyse, inclassable. Force est de constater que selon les mystiques I’ame
en Dieu, arrachée a elle-méme, ne s’identifie ni au genre masculin ni a celui
féminin, car elle n’est plus qu’Amour. C’est ce que Ruusbroec appelait
«’unité sans différence » ou « union sans distinction », c’est-a-dire la perte
amoureuse ou « I’écoulement » de ’ame dans I’essence de Dieu:

Ensuite vient 'unité sans différence. En effet, 'amour de Dieu ne doit pas
seulement étre considéré comme un amour qui s’écoule au-dehors avec tous
les biens, ou comme un amour qui attire au-dedans vers 'unité, mais encore
comme un amour au-dela de toute distinction, dans la fruition essentielle, selon
la nue-essence de la divinité. [...] Voici que la béatitude y est a tel point simple, a
tel point dégagée de tout mode, que tout regard fixe de I’essence, tout penchant
et distinction des créatures disparaissent en elle. Car tous les esprits surélevés
se liquéfient et sont anéantis, par fruition, dans I'essence de Dieu, qui est la
sur-essence de toute essence?!.

L’anéantissement spirituel n’ouvre pas un espace de négativité ou I’étre
humain se confond avec celui divin. Bien qu’elle comporte une dissolution
identitaire, I'union mystique est toujours traversée par une différence
infranchissable, celle de Dieu. Les mystiques ne se laissent pas glisser dans
le «non plus étre», ils aspirent au contraire a ce qui excéde I’étre. La perte
de I’ame en Dieu doit étre lue comme une forme de créativité spirituelle qui
ouvre de nouveaux chemins de signification. Comme le chantait Marguerite
Porete, « maintenant cette &me est sans nom, et c’est pourquoi elle regoit
celui de la transformation en laquelle Amour I’a transformée»??, Cette
spécificité de I'expérience mystique se refléte aussi dans le langage. Sous la
plume des écrivains spirituels, le terme « ame» devient un mot invariable,
sans nombre, sans genre, dont la vocation universelle est soulignée dans
I’écriture par de brusques passages du masculin au féminin. Dans le
fil du discours narratif, les auteurs bouleversent la syntaxe et les régles
grammaticales : « I1», ’homme, se transforme en «elle », I’dme ; ou encore,
«elles », les ames, se confondent avec «ils», les hommes. Le sujet du récit,
le « Je » disparait progressivement, les noms propres s’évanouissent, et il ne
reste qu’une seule ame immortelle. Néanmoins le fait que I'ame (« elle ») soit
souvent la protagoniste des textes mystiques ne doit pas donner lieu a une
surinterprétation, car au cceur de ce langage nous assistons au dépassement
des identités sexuelles. Il suffit d’évoquer Madame Guyon, qui, en 1693,

2018, en particulier le chapitre « Effacement et déconstruction de la mystique »,
p. 158-190).

21 Jan vaN RuusBrokc, Livre des éclaircissements, in: Ecrits, trad. A. Louf,
Bégrolles-en-Mauge, Abbaye de Bellefontaine, 1990, t. 1, p. 262-263.

22 Marguerite PorRETE, Le Miroir des dmes simples et anéanties, éd. M. Huot
de Longchamp, Paris, Albin Michel, 1997, p. 155.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 13

s’adressait au duc de Chevreuse en disant que nos ames «n’ont point de
sexe différent, et c’est ce qui fait I'unité des 4mes en Dieu sans retours ni
réflexions » >}, Dans la communion spirituelle, au sein de ’'union essentielle
avec Dieu, «I’ame perd son nom»?*: le sujet mystique devient anonyme,
transcendant le genre.

2. Repenser la différence

Dans Becoming Divine, Grace Jantzen mettait en évidence a quel point
la construction identitaire féminine a été conditionnée par I'idée d’un
Dieu congu comme Un, au-dessus de tout, masculin, étroitement lié a
des structures sociales patriarcales®. Bien siir, cette conception de Dieu
valorisant «puissance» et «pouvoir» a eu un impact sur I’action des
femmes mystiques dans le contexte historique au sein duquel elles opéraient,
mais si on revient aux textes on verra que depuis des siécles plusieurs
mystiques ont dépassé cette vision masculine de Dieu.

Le langage spirituel est plastique, il permet aux auteurs non seulement
de réinventer I'idée du sujet mystique en dépassant un certain nombre
de stéréotypes, mais aussi de réinventer leur idée de Dieu au-dela de
tout dogmatisme. Par exemple, a I'époque baroque, dans I'imaginaire
symbolique des hommes mystiques, Dieu a souvent été pensé comme
principe double, masculin et féminin. Cela est évident dans la doctrine
théosophique du luthérien Jakob Bohme: pour insister sur le caractére
non distinct du féminin et du masculin au sein de I’essence divine, il avait
introduit un élément féminin dans la Divinité, a savoir ce qu’il appelait
la Sophia, « vierge de la Sagesse de Dieu» ¢, identifiée a 1a Parole, au Verbe.
En milieu catholique, c’est vers Jean-Jacques Olier qu’il faut se tourner:
acteur majeur de la Contre-Réforme, loin de faire de Dieu un miroir ne
reflétant que I'imaginaire masculin, ce prétre et fondateur de séminaires
en France soutenait qu’en Dieu la beauté était un attribut féminin. Il
s’ensuivait a ses yeux que « les femmes ont en soi un certain fond de charme
imperceptible et caché qui ne se trouve pas dans les hommes, qui est une
certaine chose secréte que Dieu a mise en elles pour cet effet, qui répond aux

23 Madame Guvyon, Correspondance, éd. D. Tronc, t. 2, Paris, H. Champion,
2003, p. 110.

24 Marguerite PORETE, op. cit., p. 154.

25 G. JANTZEN, Becoming Divine. Towards a Feminist Philosophy of Religion,
op. cit., p. 59-76.

26 Jakob BOHME, Sex puncta theosophica (1620); De lu base sublime et profonde
des six points théosophiques, 1, 22-23, in Cahiers de I’Hermétisme : Jacob Bihme,
Paris, Albin Michel, 1977. Voir aussi Ip., Mysterium Magnum (1623), XXV, 10,
trad. fr. S. Jankelevitch, Paris, Aubier, 1945.



14 MARIEL MAZZOCCO

attraits que Dieu trouve dedans Lui-méme et qui L’oblige 2 S’aimer»?’. Le
féminin habite ce que Jean-Jacques Olier appelait la « supréme région de
I’essence divine»%.

D’autres auteurs, comme les écrivains mystiques rhénans du Moyen
Age, ont quant 2 eux tenté de remonter 4 ’« abime suressentiel » (iber-
wesenliche abgrunde)® de la Divinité, congue comme étant Un au-dessus
de I’étre*, Simplicité indistincte qui, n’ayant aucune propriété, est source
de toute distinction a actualiser. Ici ’expérience mystique s’exprime dans
la rencontre du Néant de Dieu avec le néant de ’ame, comme écrivait la
béguine anonyme du xv¢siécle, auteure de La Perle évangélique®'. Cette
union dans le vide, au fond de I’ame, n’est pas le « vide d’un corps féminin
avide », comme ’écrit Julia Kristeva dans son livre Thérése mon amour™.
Dans cet abime ineffable, au cceur de I'union mystique, ’ame perd quelque
chose, soi-méme, mais pour trouver quelque chose d’Autre, pour étre
différente, pour vivre avec, pour et dans I’ Autre. 11 faut se perdre pour se
retrouver, et I’ame qui s’est perdue elle-méme, qui a perdu son nom en Dieu,
renait dans I’Autre, pour devenir « un autre lui-méme » 3. « Je suis I’Autre
moi de Dieu» (Ich bin Gotts ander-Er), chantait Angelus Silesius 3.

Il est erroné de penser que I'union mystique aboutit & une forme de
solipsisme spirituel. Loin de demeurer confiné dans un espace intérieur, le
sujet mystique transformé par 1’Autre rayonne a I’extérieur. L’ame n’est
pas appelée a s’évaporer dans la solitude du «vide mystique», mais a
s’enraciner dans la société pour la nourrir. Et c’est justement lorsqu’il
participe de maniére active a la vie sociale et culturelle de son temps que
le sujet mystique est pergu par les autres comme étant différent. Mais de
quelle différence parle-t-on au juste ? En 1682, Madame Guyon I’expliquait

clairement dans ses Torrents :

27 1p., De la création du monde a La Vie divine, éd. M. Mazzocco, Paris, Seuil
2009, p. 78 (rappelons que le traité La Création du monde, composé vers 1644, est
resté inédit jusqu’en 2009).

28 Cf. Jean-Jacques OLIER, Tentations diaboliques et Possession divine, op. cit.,
p- 138.

29 Jean TAULER, Die Predigten Taulers, éd. Ferdinand Vetter, Berlin, Deutsche
Texte des Mittelalters, XI, 1910 (Dublin-Zurich, Weidmann, 1968), sermon 32,
p- 120.

30 Maitre EcKHART, Deutsche Predigten und Traktate, éd. Josef Quint, Munich,
Hanser Verlag, 1995, sermon 42: « Sage ich ferner : Gott ist ein Sein — es ist nicht
wahr ; er ist (vielmehr) ein iiberseiendes Sein und eine tiberseiende Nichtheit ! » Voir
Sermons, op. cit., t. 3, p. 152: « Si j’ajoute : Dieu est un étre, ce n’est pas vrai. Il est
un étre suréminent et un néant suressentiel ».

3 La Perle évangélique (1602 ), Grenoble, J. Millon, 1999, p. 388.

32 Julia KRISTEVA, Thérése mon amour, Paris, Fayard, 2008, p. 110.

33 Sur cette expression, trés répandue dans les écrits des mystiques, voir Jean-
Jacques OLIER, Tentations diaboliques et Possession divine, op. cit., p. 262-264.

34 Angelus SiLesius, Pélerin chérubinique (Cherubinischer Wandersmann), 1,
278, trad. H. Plard, Paris, Aubier, 1946, p. 105.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 15

Ces ames paraissent des plus communes, parce qu’elles n’ont rien a I'extérieur
qui les différencie, qu’une liberté infinie, qui scandalise souvent les @mes rétrécies
et resserrées en elles-mémes comme elles ne voient rien de meilleur que ce qu’elles
ont, c’est ce qui fait que tout ce qui n’est pas ce qu’elles possédent leur parait
mauvais .

La différence substantielle ne concerne donc ni le corps ni le genre,
mais I'essence méme de I’ame transformée par Iamour divin dont la
matiére spirituelle est tissée avec les fils d’une liberté infinie. Donc a priori
peu importe qu’il s’agisse d’'un homme ou d’une femme, car ici il n’est
pas question d’une polarité entre homme et femme mystiques, mais
d’une distinction entre les « Ames intérieures » et les « Ames rétrécies ». En
revanche 'impact qu’a cette « liberté infinie » sur la société s’avére différent
selon qu’elle est incarnée par une femme ou un homme. Car lorsque cette
liberté spirituelle est revendiquée par une femme laique, elle peut étre
pergue comme étant transgressive et subversive dans un contexte social et
politique ot les roles sociaux et sexuels sont figés. L’exemple de la vie de
Marguerite Porete au Moyen-Age et de Madame Guyon au Grand Siécle
en témoigne amplement. La premiére, brilée vive en 1310 avec son livre,
représente I’émergence d’une nouvelle identité féminine, laique, autonome,
qui revendique pour elle-méme une liberté non seulement spirituelle,
mais aussi intellectuelle, dans la mesure ou son ouvrage Le Miroir des
simples dmes anéanties, composé en langue vernaculaire, avait une ambition
spéculative qui la mettait directement en concurrence avec les théologiens
scolastiques de la Faculté de Paris. Elle incarna jusqu’a son dernier souffle
les paroles de son livre, a savoir que la « parfaite liberté ne connait pas de
pourquoi » .

De maniére analogue, Madame Guyon, engagée dans une démarche spi-
rituelle personnelle, indépendante de tout ordre religieux, est une femme qui
constitue un danger, car elle représente I’affirmation d’une identité féminine
transgressive de nombreux codes ou interdits imposés par I’époque. Restée
veuve trés jeune, elle entreprend une vie aventureuse et propage ses idées
mystiques d’abord a Thonon, en Savoie, puis en Italie et a Grenoble. Intro-
duite a Versailles en 1689, elle réunit autour d’elle un groupe d’aristocrates
dissidents ainsi que Fénelon, précepteur du petit-fils de Louis X1V, et crée la
Confrérie secréte des Michelins, mouvement politique et religieux utopique
qui propulsera Madame Guyon au cceur d’une violente querelle.

Mais est-ce que ces femmes étaient des féministes ante litteram? Je ne le
crois pas, car ce n’est pas en tant que femmes qu’elles ont lutté pour faire
entendre leur voix, c’est en tant que personnes qu’elles ont agi, afin de faire
résonner (personare) la voix de I'autre : elles voulaient faire entendre non
seulement leur propre voix, mais aussi et surtout celle de Dieu. Ici ce n’est

35 Madame Guyon, Les Torrents, Grenoble, J. Millon, 2004, p. 154.
3% Marguerite PorETE, op. cit., p. 230.



16 MARIEL MAZZOCCO

plus un « parler-femme» >’ qui importe, mais un «Parler du Verbe dans
I’ame » et un « parler de ’ame par le Verbe »*.

Conclusion

Explorer le sujet dit mystique signifie questionner I’Altérité, une diffé-
rence radicale qui excéde le langage. Le sujet mystique est en effet le pro-
duit d’une expérience du divin profondément inclusive, qui transcende la
polarité féminin-masculin. Loin d’étre liée & un phénoméne extraordinaire,
’extase est une sortie de soi-méme et ’acquisition d’une nouvelle identité,
ancrée en Dieu, indépendamment des différences sexuelles. Ce n’est qu’au
moment ou il quitte les chemins ineffables de la contemplation pour prendre
une part active a la vie sociale que I'individu mystique donne lieu & une
lecture sexuée. Et c’est donc a ce stade qu’entrent en jeu les études de
genre afin de nous aider & mesurer 'impact des relations de pouvoir et a
déconstruire I’idée de la mystique en tant qu’invention sociale liée a des
structures patriarcales dans un contexte donné. Toutefois, en conclusion de
méme qu’en amont de cette opération déconstructive, on revient toujours
et encore 4 la méme question, celle de I’essence de la mystique. A cette
question, seule la foi peut peut-étre répondre, en suggérant que I’essence
de la mystique est fondée sur I'amour de Dieu qui dessine et transforme
I’ame, renouvelant en permanence son identité. Car la vraie source de la
liberté qui transcende I’identité et la différence vient d’Ailleurs.

37 L. IRIGARAY, loc. cit.
3% Madame GuyoN, La Vie par elle-méme, op. cit., t. 1, p. 246.



	La mystique au prisme du genre : identité et différence

