
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 151 (2019)

Heft: 1

Artikel: La mystique au prisme du genre : identité et différence

Autor: Mazzocco, Mariel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 151 (2019), P. 7-16

LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE :

IDENTITÉ ET DIFFÉRENCE

Mariel Mazzocco

Résumé

Le présent article se propose d'aborder l'épineuse question du sujet
mystique dans une perspective de genre. Après avoir pris les distances d'une

approche diffèrentialiste visant à élaborer une spécificité de l'identitéféminine
mystique par rapport à celle masculine, l'auteure souligne les limites d'une
lecture sexuée de la mystique. En dialogue avec l'œuvre de Grace Jantzen qui
voit dans la mystique une construction sociale liée aux rapports de genre et
de pouvoir, l'article souhaite questionner le sujet mystique en tant que produit
d'une expérience intérieure radicale de la relation à Dieu.

En 1995, dans son ouvrage Power, Gender and Christian Mysticism,
Grace Jantzen estimait qu'il était temps de reconnaître que l'essence du
mysticisme est une construction sociale patriarcale dont il faut se méfier1.

D'après Jantzen le sujet mystique, homme ou femme, est le produit de

circonstances historiques liées aux rapports de genre et de pouvoir; une
élaboration culturelle qui doit être démontée une pièce après l'autre afin de

pouvoir reconstruire de manière critique et consciente les divers passages
qui ont amené à une situation donnée. Si l'essence du « mysticisme » est une
invention sociale, il s'ensuit que la déconstruction de la mystique et de la

spiritualité est « la tâche mystique » par excellence à laquelle les chercheurs
sont confrontés aujourd'hui2.

Ce cadre théorique comporte le dépassement d'une approche diffèrentialiste

visant à élaborer une spécificité de l'identité féminine par rapport
à l'identité masculine pour ce qui concerne la mystique3. Cependant une

1 Grace M. Jantzen, Power, Gender und Christian Mysticism, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995.

2 Ibid., p. 353. Jantzen se sert de la théorie de la déconstruction de Jacques
Derrida pour repenser la philosophie de la religion dans le cadre d'une réflexion
féministe. Sur ce point voir ce qu'elle dit dans Becoming Divine. Towards a Feminist
Philosophy of Religion, Manchester, Manchester University Press, 1998, p. 61-64.

3 Voir par exemple les travaux de Luisa Muraro (Le amiche di Dio. Margherita
e le altre, Milan, Orthotes, 2014 et II Dio delle donne. Milan, Mondadori, 2003),
influencés par le courant diffèrentialiste du féminisme français incarné par Luce
Irigaray, Hélène Cixous et Julia Kristeva.



8 MARIEL MAZZOCCO

telle lecture de la mystique chrétienne, abordée uniquement sous l'angle
culturel, historique et social, ne tient pas compte du fait que la mystique
est un objet inclassable : comme le remarque Jacques Le Brun, est mystique
« ce qui tombe des différentes disciplines », ou encore « ce qui dévoile de la

négativité dans tous les discours»4. En effet cette méthode déconstructive,
qui a gagné du terrain dans les études sur la mystique, notamment en milieu
anglo-américain, me semble esquiver un problème crucial, à savoir la réalité
ultime du sujet de l'expérience mystique. Car avant de devenir une construction

sociale, le sujet mystique est d'abord le produit d'une expérience
intérieure. Questionner cette expérience ineffable du divin revendiquée par
des hommes et des femmes d'époques et de lieux différents n'implique pas
faire de l'apologie ou enfermer la mystique dans un cadre confessionnel.
Comme le soulignait le philosophe Jean Baruzi, « interroger la mystique ne
veut pas dire accepter ses conclusions»5. Il ne sera donc pas question ici de

donner une définition théologique de l'individu mystique, mais de voir de

quelle manière le discours mystique suscité par cette expérience radicale de

la relation à Dieu est traversé par les notions d'identité et de différence qui
sont au cœur de la construction de l'individu.

1. Une mystique de la déconstruction

Aborder la question de la mystique féminine au prisme des études
de genre nous permet de mettre en évidence, comme l'avait souligné
Luce Irigaray dans le chapitre «La Mystérique» de son ouvrage célèbre

Speculum, que la mystique est «le lieu, le seul où dans l'histoire de

l'Occident la femme parle, agit, aussi publiquement»6. L'historienne Linda
Timmermans a d'ailleurs bien démontré que la mystique, terrain où
les femmes pouvaient s'engager dans une activité apostolique d'ordre
intellectuelle, a comporté pendant des siècles «une promotion féminine
paradoxale»7. Néanmoins, une lecture sexuée de la mystique, mettant
uniquement l'accent sur la polarité masculin-féminin ou sur l'impact de

l'action et de la pensée d'une femme dite mystique dans un contexte donné,

4 Jacques Le Brun, «La mystique, ce qui reste des disciplines du savoir,
négativité et phénomène historique », in Dominique de Courcelles (éd.), Les enjeux
philosophiques de la mystique, Grenoble, J. Millon, 2007, p. 238.

5 Jean Baruzi, L'Intelligence mystique, éd. J.-L. Vieillard-Baron, Paris, Berg
International, 1985, p. 79.

6 Luce Irigaray, Speculum. De l'autre femme, Paris, Éditions de Minuit, 1974,

p. 238. Sur le chapitre « La Mystérique», voir l'étude fournie par Amy Hollywood
dans son ouvrage Sensible Ecstasy. Mysticism, Sexual Difference, and the Demands

ofHistory, Chicago, University of Chicago Press, 2002, p. 187-210.
7 Linda Timmermans, L'accès des femmes à la culture sous l'ancien Régime,

Paris, H. Champion, 2005, p. 502.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 9

peut avoir des limites importantes que je voudrais souligner. II s'avère

en effet que les protagonistes de cette forme de l'expérience religieuse
surmontent les catégorisations « homme »/« femme » : pour eux, dans leur
union ineffable avec Dieu, il n'existe plus que le lieu indifférencié (qu'ils
appellent le «fond de l'âme»8, le «centre de l'âme» ou encore la «cime et
la suprême pointe de l'esprit»9), où s'opère une transformation spirituelle
qui aboutit au renouvellement du sujet. L'union mystique, ou plutôt
« l'intimité sans différence », comme la définissait une béguine anonyme du
xme siècle, est le lieu spirituel où l'âme expérimente sa nature au-delà de

toute distinction :

Que tout m'est étroit :

je me sens si vaste
C'est une Réalité incréée

que j'ai voulu saisir éternellement :

Je l'ai comprise, elle m'a déprise
de toute limite ;

toute chose m'est trop petite,
vous le savez aussi, vous qui vivez là.

L'âme est libre
dans l'intimité sans différence :

aussi Dieu veut-il
qu'elle soit notre partagel0.

Bien qu'elles mettent en évidence le rôle et la spécificité du féminin
dans l'histoire religieuse, les études de genre glissent parfois, de manière
tout à fait paradoxale, dans des stéréotypes majeurs, en oubliant que
Yanéantissement mystique, en tant qu'expérience et irruption de l'altérité,
est déjà le lieu de la différence par excellence qui comporte « toujours la

perte irrémédiable du moi, le point de catastrophe de l'identité »11.

En insistant sur la spécificité de la mystique féminine par rapport à la

mystique masculine, force est de constater que l'on risque de caricaturer

8 Sur cette expression, voir en particulier Maître Eckhart, sermon 15, in
Sermons, éd. J. Ancelet-Hustache, Paris, Seuil, 1974, vol. 1, p. 143.

9 Voir par exemple les formules employées par François de Sales dans le Traité
de l'amour de Dieu (in Œuvres, éd. André Ravier, Paris, Gallimard (Pléiade), 1969,

p. 667 et 766).
10 Écrits mystiques des béguines (trad. fr. par J.-B. Porion), Paris, Seuil,

1954 (rééd. 2008), p. 184, poème XXI. Pour l'édition en moyen-néerlandais,
voir Mengeldichten (éd. J. Van Mierlo), Anvers, Standaard-Boekhandel, 1952.

Rappelons que les Mengeldichten XV1I-XXIX sont par convention attribués à

une béguine dite « Hadewijch II», ou Pseudo-Hadewijch, qui se situerait dans le

prolongement direct d'Hadewijch d'Anvers.
11 Mino Bergamo, La Science des saints. Le discours mystique au xvn'' siècle en

France, Grenoble, J. Millon, 1992, p. 18.



10 MARIEL MAZZOCCO

l'expérience spirituelle ainsi que l'action et la pensée des femmes mystiques.
Les points problématiques susceptibles d'aboutir à des stéréotypes, ou à

une lecture purement psychanalytique, concernent notamment la manière
dont on interprète l'écriture et l'expérience des femmes mystiques. Loin
de se réduire à une écriture féminine ou à un parler-femme12, le langage
mystique relève, pour ainsi dire, d'une forme de «parler angélique»13.
Pareillement opposer une mystique sponsale (ou nuptiale), qui serait
spécifique aux femmes, à une mystique intellectuelle abstraite, prérogative
des hommes, signifierait sous-estimer l'importance spéculative et théorique
des écrits des femmes mystiques et ignorer le corps littéraire spirituel en sa

totalité. On retrouve en effet une mystique affective autant dans le Château
intérieur de Thérèse d'Avila que dans la Vive Flamme d'amour de Jean
de la Croix, autant dans les écrits des béguines que dans les écrits de
Jan van Ruusbroec. Et encore, il s'avère que l'écriture mystique affective
d'une écrivaine peut être en réalité un expédient stylistique pour cacher
une ambition spéculative, comme dans le cas d'Hadewijch d'Anvers et
de Marguerite Porete, ces béguines du xme siècle s'étant appropriées des

thèmes de la lyrique courtoise des troubadours: en opérant une sorte
de transmutation spirituelle au sein de ce genre littéraire, elles avaient
abouti non seulement à la création d'un nouveau langage, à savoir celui
de la «mystique courtoise»14, mais aussi à une nouvelle élaboration
conceptuelle.

L'insistance sur la mystique sponsale-affective comme étant une
caractéristique de l'écriture féminine a d'ailleurs une conséquence importante sur
notre interprétation de cette expérience du divin. On focalise l'attention sur
les «anatomies fantastiques» et sur toute sorte de «végétation physiologique»

-comme les appelait Michel de Certeau15 - souvent associées au
mysticisme féminin, en oubliant que les écrivains mystiques s'intéressaient
uniquement à 1'« anatomie de l'âme »,6. D'ailleurs les mystiques eux-mêmes

ont souvent critiqué l'aspect charismatique de l'expérience mystique, le

jugeant inessentiel. Au xvne siècle, dans sa Vie par elle-même, Madame
Guyon avait insisté sur le fait que les expériences extraordinaires sont plutôt

12 Luce Irigaray, Ce sexe qui n'en est pas un, Paris, Éditions de Minuit, 1977,

p. 134-135.
13 Michel de Certeau, « Le parler angélique. Figures pour une poétique de la

langue», Actes sémiotiques 54 (1984), p. 43-75.
14 D'après la formule employée par Barbara N ewman, « La mystique courtoise :

Thirteenth-Century Beguines and the Art of Love», in From Virile Woman to
Woman Christ. Studies in Medieval Religion and Literature, Philadelphie, University
of Pennsylvania Press, 1995, p. 137-167.

15 Michel de Certeau, «Historicités mystiques», La Fable mystique
(xvi(-xviie siècle). II, Paris, Gallimard, 2013, p. 26.

16 D'après le titre du traité spirituel, paru en 1635, du capucin Constantin
de Barbanson, qu'a repris Mino Bergamo dans L'Anatomie de l'âme. De François
de Sales à Fénelon (1991), Grenoble, J. Millon, 1994.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE II

des obstacles et qu'il faut empêcher aux âmes «de s'arrêter aux visions et
aux extases, parce que cela les arrête presque toute leur vie»17. Un épisode
relaté par Dorothy Day, fondatrice en 1933 du Catholic Worker, éclaire
bien cette position. Dans un passage de son livre The Long Loneliness
(1952), elle raconte qu'une lectrice de son journal frappa un jour à sa

porte et lui demanda : « "Avez-vous des extases et des visions?" La pauvre
Si affamée d'expériences mystiques, même de seconde main, après une
longue vie de foi J'en fus abasourdie. "Des visions de factures impayées !"
répondis-je brutalement »18.

Or, je crois qu'un certain nombre de stéréotypes et d'erreurs grossières
qui se glissent dans l'interprétation des textes mystiques sont dus à

une mauvaise compréhension du langage et de la littérature spirituels.
Le langage mystique est souvent difficile, pour en atteindre l'essence il
faut se dépouiller de toute idée préconçue et surtout ne pas appliquer
nos catégories conceptuelles à un langage métaphorique dont la nature
intime est rebelle. Sinon, de même que le théologien Jean Chéron au
xvnesiècle, on jugera le langage mystique comme un «assemblage de

paroles métaphoriques, impropres, affectées, recherchées», «de phrases
inintelligibles» n'ayant pour objet que des «extases, des révélations, des

unions déiformes»19. D'où l'exigence de revenir aux sources, car une
meilleure connaissance à la fois philologique et historique des textes
mystiques (rédigés autant par les hommes que par les femmes) nous éviterait
de lire cette forme de l'expérience religieuse au prisme de la corporéité.

En questionnant l'expérience mystique à partir d'une approche diffé-
rentialiste, le danger est de construire une identité artificielle, celle du sujet
mystique féminin qui à vrai dire n'existe pas, ou, plus précisément, qui
n'intervient que dans un second temps, lors de son inscription dans le

corps social, en tant que produit de l'histoire de la dissidence religieuse.
Cependant une lecture déconstructiviste ne doit pas nous faire oublier que
la première forme de déconstruction est celle qui a été opérée en amont
par les mystiques eux-mêmes, indépendamment de leur sexe. D'un point
de vue méthodologique, il serait souhaitable d'associer deux moments
distincts mais complémentaires: une «déconstruction de la mystique»20, qui

17 Jeanne-Marie Guyon, La Vie par elle-même, éd. Dominique Tronc, Paris,
H. Champion, 2014, vol. 1, p. 201. Voir aussi Jean-Jacques Olier, qui critiquait
les « visions, révélations et autres semblables accidents grossiers hors de la foi pure,
simple et naïve » (« De la possession divine », in Tentations diaboliques et Possession
divine, éd. M. Mazzocco, Paris, H. Champion, 2012, p. 127).

18 Dorothy Day. La longue solitude, trad. F. Roret, Paris, Cerf, 1955, p. 243.
19 Jean Chéron, Examen de la théologie mystique, Paris, E. Couterot, 1657,

p. 51-54.
20 J'utilise cette expression dans le même sens que Grace Jantzen, car Jacques

Derrida avait abordé ce thème dans un cadre épistémologique différent, pour poser
le problème du rapport entre déconstruction et apophatisme (à ce propos je renvoie
à Frédéric Nef, La connaissance mystique. Emergences et frontières, Paris, Cerf,



12 MARIEL MAZZOCCO

implique d'aborder la différence sous l'angle culturel et socio-historique, et
une « mystique de la déconstruction » visant à interroger une expérience de

l'Altérité qui dépasse toute frontière et catégorie, demeurant, en dernière
analyse, inclassable. Force est de constater que selon les mystiques l'âme
en Dieu, arrachée à elle-même, ne s'identifie ni au genre masculin ni à celui
féminin, car elle n'est plus qu'Amour. C'est ce que Ruusbroec appelait
« l'unité sans différence » ou « union sans distinction », c'est-à-dire la perte
amoureuse ou « l'écoulement » de l'âme dans l'essence de Dieu :

Ensuite vient l'unité sans différence. En effet, l'amour de Dieu ne doit pas
seulement être considéré comme un amour qui s'écoule au-dehors avec tous
les biens, ou comme un amour qui attire au-dedans vers l'unité, mais encore
comme un amour au-delà de toute distinction, dans la fruition essentielle, selon
la nue-essence de la divinité. [...] Voici que la béatitude y est à tel point simple, à
tel point dégagée de tout mode, que tout regard fixe de l'essence, tout penchant
et distinction des créatures disparaissent en elle. Car tous les esprits surélevés
se liquéfient et sont anéantis, par fruition, dans l'essence de Dieu, qui est la
sur-essence de toute essence21.

L'anéantissement spirituel n'ouvre pas un espace de négativité où l'être
humain se confond avec celui divin. Bien qu'elle comporte une dissolution
identitaire, l'union mystique est toujours traversée par une différence
infranchissable, celle de Dieu. Les mystiques ne se laissent pas glisser dans
le « non plus être », ils aspirent au contraire à ce qui excède l'être. La perte
de l'âme en Dieu doit être lue comme une forme de créativité spirituelle qui
ouvre de nouveaux chemins de signification. Comme le chantait Marguerite
Porete, « maintenant cette âme est sans nom, et c'est pourquoi elle reçoit
celui de la transformation en laquelle Amour l'a transformée»22. Cette
spécificité de l'expérience mystique se reflète aussi dans le langage. Sous la

plume des écrivains spirituels, le terme « âme » devient un mot invariable,
sans nombre, sans genre, dont la vocation universelle est soulignée dans
l'écriture par de brusques passages du masculin au féminin. Dans le

fil du discours narratif, les auteurs bouleversent la syntaxe et les règles
grammaticales : « Il », l'homme, se transforme en « elle », l'âme ; ou encore,
« elles », les âmes, se confondent avec « ils », les hommes. Le sujet du récit,
le « Je » disparaît progressivement, les noms propres s'évanouissent, et il ne
reste qu'une seule âme immortelle. Néanmoins le fait que l'âme (« elle ») soit
souvent la protagoniste des textes mystiques ne doit pas donner lieu à une
surinterprétation, car au cœur de ce langage nous assistons au dépassement
des identités sexuelles. Il suffit d'évoquer Madame Guyon, qui, en 1693,

2018, en particulier le chapitre «Effacement et déconstruction de la mystique»,
p. 158-190).

21 Jan van Ruusbroec, Livre des éclaircissements, in : Écrits, trad. A. Louf,
Bégrolles-en-Mauge, Abbaye de Bellefontaine, 1990, t. 1, p. 262-263.

22 Marguerite Porete, Le Miroir des âmes simples et anéanties, éd. M. Huot
de Longchamp, Paris, Albin Michel, 1997, p. 155.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 13

s'adressait au duc de Chevreuse en disant que nos âmes «n'ont point de

sexe différent, et c'est ce qui fait l'unité des âmes en Dieu sans retours ni
réflexions»2-1. Dans la communion spirituelle, au sein de l'union essentielle

avec Dieu, «l'âme perd son nom»24 : le sujet mystique devient anonyme,
transcendant le genre.

2. Repenser la différence

Dans Becoming Divine, Grace Jantzen mettait en évidence à quel point
la construction identitaire féminine a été conditionnée par l'idée d'un
Dieu conçu comme Un, au-dessus de tout, masculin, étroitement lié à

des structures sociales patriarcales25. Bien sûr, cette conception de Dieu
valorisant «puissance» et «pouvoir» a eu un impact sur l'action des

femmes mystiques dans le contexte historique au sein duquel elles opéraient,
mais si on revient aux textes on verra que depuis des siècles plusieurs
mystiques ont dépassé cette vision masculine de Dieu.

Le langage spirituel est plastique, il permet aux auteurs non seulement
de réinventer l'idée du sujet mystique en dépassant un certain nombre
de stéréotypes, mais aussi de réinventer leur idée de Dieu au-delà de

tout dogmatisme. Par exemple, à l'époque baroque, dans l'imaginaire
symbolique des hommes mystiques, Dieu a souvent été pensé comme
principe double, masculin et féminin. Cela est évident dans la doctrine
théosophique du luthérien Jakob Böhme: pour insister sur le caractère
non distinct du féminin et du masculin au sein de l'essence divine, il avait
introduit un élément féminin dans la Divinité, à savoir ce qu'il appelait
la Sophia, « vierge de la Sagesse de Dieu »26, identifiée à la Parole, au Verbe.
En milieu catholique, c'est vers Jean-Jacques Olier qu'il faut se tourner:
acteur majeur de la Contre-Réforme, loin de faire de Dieu un miroir ne
reflétant que l'imaginaire masculin, ce prêtre et fondateur de séminaires
en France soutenait qu'en Dieu la beauté était un attribut féminin. Il
s'ensuivait à ses yeux que « les femmes ont en soi un certain fond de charme
imperceptible et caché qui ne se trouve pas dans les hommes, qui est une
certaine chose secrète que Dieu a mise en elles pour cet effet, qui répond aux

25 Madame Guyon, Correspondance, éd. D. Tronc, t. 2, Paris, H. Champion,
2003, p. 110.

24 Marguerite Porete, op. cit., p. 154.
25 G. Jantzen, Becoming Divine. Towards a Feminist Philosophy of Religion,

op. cit., p. 59-76.
26 Jakob Böhme, Sex punclu theosophicu (1620) ; De la hase sublime et profonde

des six points théosophiques, I, 22-23, in Cahiers de l'Hermétisme : Jacob Böhme,
Paris, Albin Michel, 1977. Voir aussi Id., Mysterium Magnum (1623), XXV, 10,
trad. fr. S. Jankelevitch, Paris, Aubier, 1945.



14 MARIEL MAZZOCCO

attraits que Dieu trouve dedans Lui-même et qui L'oblige à S'aimer»27. Le
féminin habite ce que Jean-Jacques Olier appelait la « suprême région de
l'essence divine»28.

D'autres auteurs, comme les écrivains mystiques rhénans du Moyen
Âge, ont quant à eux tenté de remonter à 1'«abîme suressentiel» (über-
wesenliche abgrunde)29 de la Divinité, conçue comme étant Un au-dessus
de l'être30, Simplicité indistincte qui, n'ayant aucune propriété, est source
de toute distinction à actualiser. Ici l'expérience mystique s'exprime dans
la rencontre du Néant de Dieu avec le néant de l'âme, comme écrivait la
béguine anonyme du XVe siècle, auteure de La Perle évangélique21. Cette
union dans le vide, au fond de l'âme, n'est pas le « vide d'un corps féminin
avide», comme l'écrit Julia Kristeva dans son livre Thérèse mon amour22.

Dans cet abîme ineffable, au cœur de l'union mystique, l'âme perd quelque
chose, soi-même, mais pour trouver quelque chose d'Autre, pour être
différente, pour vivre avec, pour et dans l'Autre. Il faut se perdre pour se

retrouver, et l'âme qui s'est perdue elle-même, qui a perdu son nom en Dieu,
renaît dans l'Autre, pour devenir «un autre lui-même»33. «Je suis l'Autre
moi de Dieu » (Ich bin Gotts ander-Er), chantait Angelus Silesius34.

Il est erroné de penser que l'union mystique aboutit à une forme de

solipsisme spirituel. Loin de demeurer confiné dans un espace intérieur, le

sujet mystique transformé par l'Autre rayonne à l'extérieur. L'âme n'est

pas appelée à s'évaporer dans la solitude du «vide mystique», mais à

s'enraciner dans la société pour la nourrir. Et c'est justement lorsqu'il
participe de manière active à la vie sociale et culturelle de son temps que
le sujet mystique est perçu par les autres comme étant différent. Mais de

quelle différence parle-t-on au juste? En 1682, Madame Guyon l'expliquait
clairement dans ses Torrents :

27 Id., De la création du monde à La Vie divine, éd. M. Mazzocco, Paris, Seuil
2009, p. 78 (rappelons que le traité La Création du monde, composé vers 1644, est
resté inédit jusqu'en 2009).

28 Cf. Jean-Jacques Olier, Tentations diaboliques et Possession divine, op. cit.,
p. 138.

29 Jean Tauler, Die Predigten Taulers, éd. Ferdinand Vetter, Berlin, Deutsche
Texte des Mittelalters, XI, 1910 (Dublin-Zurich, Weidmann, 1968), sermon 32,

p. 120.
30 Maître Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate, éd. Josef Quint, Munich,

Hanser Verlag, 1995, sermon 42: «Sage ich ferner : Gott ist ein Sein - es ist nicht
wahr ; er ist (vielmehr) ein überseiendes Sein und eine überseiende Nichtheit » Voir
Sermons, op. cit., t. 3, p. 152: « Si j'ajoute: Dieu est un être, ce n'est pas vrai. Il est

un être suréminent et un néant suressentiel ».
31 La Perle évangélique (1602), Grenoble, J. Millon, 1999, p. 388.
32 Julia Kristeva, Thérèse mon amour, Paris, Fayard, 2008, p. 110.
33 Sur cette expression, très répandue dans les écrits des mystiques, voir Jean-

Jacques Olier, Tentations diaboliques et Possession divine, op. cit., p. 262-264.
34 Angelus Silesius, Pèlerin chérubinique (Cherubinischer Wandersmann), I,

278, trad. H. Plard, Paris, Aubier, 1946, p. 105.



LA MYSTIQUE AU PRISME DU GENRE 15

Ces âmes paraissent des plus communes, parce qu'elles n'ont rien à l'extérieur
qui les différencie, qu'une liberté infinie, qui scandalise souvent les âmes rétrécies
et resserrées en elles-mêmes comme elles ne voient rien de meilleur que ce qu'elles
ont, c'est ce qui fait que tout ce qui n'est pas ce qu'elles possèdent leur paraît
mauvais'5.

La différence substantielle ne concerne donc ni le corps ni le genre,
mais l'essence même de l'âme transformée par l'amour divin dont la
matière spirituelle est tissée avec les fils d'une liberté infinie. Donc a priori
peu importe qu'il s'agisse d'un homme ou d'une femme, car ici il n'est

pas question d'une polarité entre homme et femme mystiques, mais
d'une distinction entre les «âmes intérieures» et les «âmes rétrécies». En
revanche l'impact qu'a cette « liberté infinie » sur la société s'avère différent
selon qu'elle est incarnée par une femme ou un homme. Car lorsque cette
liberté spirituelle est revendiquée par une femme laïque, elle peut être

perçue comme étant transgressive et subversive dans un contexte social et
politique où les rôles sociaux et sexuels sont figés. L'exemple de la vie de

Marguerite Porete au Moyen-Âge et de Madame Guyon au Grand Siècle

en témoigne amplement. La première, brûlée vive en 1310 avec son livre,
représente l'émergence d'une nouvelle identité féminine, laïque, autonome,
qui revendique pour elle-même une liberté non seulement spirituelle,
mais aussi intellectuelle, dans la mesure où son ouvrage Le Miroir des

simples âmes anéanties, composé en langue vernaculaire, avait une ambition
spéculative qui la mettait directement en concurrence avec les théologiens
scolastiques de la Faculté de Paris. Elle incarna jusqu'à son dernier souffle
les paroles de son livre, à savoir que la «parfaite liberté ne connaît pas de

pourquoi»36.
De manière analogue. Madame Guyon, engagée dans une démarche

spirituelle personnelle, indépendante de tout ordre religieux, est une femme qui
constitue un danger, car elle représente l'affirmation d'une identité féminine
transgressive de nombreux codes ou interdits imposés par l'époque. Restée

veuve très jeune, elle entreprend une vie aventureuse et propage ses idées

mystiques d'abord à Thonon, en Savoie, puis en Italie et à Grenoble. Introduite

à Versailles en 1689, elle réunit autour d'elle un groupe d'aristocrates
dissidents ainsi que Fénelon, précepteur du petit-fils de Louis XIV, et crée la
Confrérie secrète des Michelins, mouvement politique et religieux utopique
qui propulsera Madame Guyon au cœur d'une violente querelle.

Mais est-ce que ces femmes étaient des féministes ante litteram Je ne le

crois pas, car ce n'est pas en tant que femmes qu'elles ont lutté pour faire
entendre leur voix, c'est en tant que personnes qu'elles ont agi, afin de faire
résonner (personare) la voix de l'autre : elles voulaient faire entendre non
seulement leur propre voix, mais aussi et surtout celle de Dieu. Ici ce n'est

15 Madame Guyon, Les Torrents, Grenoble, J. Millon, 2004, p. 154.
16 Marguerite Porete, op. cit., p. 230.



16 MARIEL MAZZOCCO

plus un «parler-femme»37 qui importe, mais un «Parler du Verbe dans
l'âme » et un « parler de l'âme par le Verbe »38.

Conclusion

Explorer le sujet dit mystique signifie questionner l'Altérité, une différence

radicale qui excède le langage. Le sujet mystique est en effet le produit

d'une expérience du divin profondément inclusive, qui transcende la
polarité féminin-masculin. Loin d'être liée à un phénomène extraordinaire,
l'extase est une sortie de soi-même et l'acquisition d'une nouvelle identité,
ancrée en Dieu, indépendamment des différences sexuelles. Ce n'est qu'au
moment où il quitte les chemins ineffables de la contemplation pour prendre
une part active à la vie sociale que l'individu mystique donne lieu à une
lecture sexuée. Et c'est donc à ce stade qu'entrent en jeu les études de

genre afin de nous aider à mesurer l'impact des relations de pouvoir et à

déconstruire l'idée de la mystique en tant qu'invention sociale liée à des

structures patriarcales dans un contexte donné. Toutefois, en conclusion de
même qu'en amont de cette opération déconstructive, on revient toujours
et encore à la même question, celle de l'essence de la mystique. À cette
question, seule la foi peut peut-être répondre, en suggérant que l'essence
de la mystique est fondée sur l'amour de Dieu qui dessine et transforme
l'âme, renouvelant en permanence son identité. Car la vraie source de la
liberté qui transcende l'identité et la différence vient d'Ailleurs.

37 L. Irigaray, loc. cit.
38 Madame Guyon, La Vie par elle-même, op. cit., 1.1, p. 246.


	La mystique au prisme du genre : identité et différence

