
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150(2019), P. 393-407

BIBLIOGRAPHIE

Pierre Judet de La Combe, Homère (Folio Biographies), Paris, Gallimard, Histoire
2017,370 p. de l'antiquité

(classique
Dans cet ouvrage, Pierre Judet de La Combe nous propose une réflexion et chrétienne)

originale sur les nombreux récits qui circulaient dans l'Antiquité au sujet du présumé
auteur de Y Iliade et de Y Odyssée. Ses observations se développent en deux temps:
dans la première partie du livre (Le Mythe d'Homère) le philologue nous emmène
dans le monde des traditions contradictoires dédiées au poète qui aurait composé
les deux chefs-d'œuvre que sont Y Iliade et Y Odyssée. Il s'attache à plusieurs éléments
clefs: le nom du poète et ses diverses interprétations (l'otage, le médiateur ou
l'aveugle), les différents récits sur l'origine, la famille et la vie du poète. Pourtant,
même si les thèmes abordés sont bien connus, l'approche est novatrice, car l'auteur
ne cherche pas à privilégier l'une des traditions ou à fournir une réponse claire
relative à la vie d'Homère. Au contraire, dans la discussion, il valorise chacune des

informations recueillies et les analyse sans vouloir les harmoniser, en soulignant que,
pour les auditeurs antiques, l'existence d'un récit au sujet du poète par excellence

- le mythe du poète ingénieux - était plus importante que le contenu qu'il transmet.
Dans la seconde partie (Quand la poésie parle de son mythe), l'auteur se tourne vers
les textes eux-mêmes et répertorie les images de poètes que les poèmes homériques
véhiculent. Dans cette démarche, il s'engage également sur des voies nouvelles, en
définissant les deux poèmes comme des artefacts, fruits d'une forme d'artisanat,
comparables à des bijoux, des armes, des coupes ou des tissus. Tous ces objets
doivent leur existence à un artisan-créateur. Ainsi, l'auteur se démarque, sans pour
autant la rejeter, de la théorie de la poésie orale qui voit dans les poèmes des flux
changeants s'adaptant aux différentes circonstances de performances. En revanche,
il définit la poésie comme un temps d'arrêt correspondant aux occasions lors
desquelles un poète se produit. Cette position lui permet de donner une importance
toute particulière à Héphaïstos, l'artisan par excellence, et à sa mise en évidence
dans Y Odyssée. Elle l'amène aussi à passer en revue les différentes formes de poésies
et d'occasions de récitation que l'on rencontre dans les poèmes homériques, pour
montrer que le poète de ces œuvres, tout en ne se nommant jamais, connaît le mythe
du poète et l'explore dans ses poèmes. De même, en refusant de se nommer ou de

nommer le contexte pour lequel ses poèmes sont composés, il peut englober toutes
les autres formes de poésie et les commenter, tout en restant une voix extérieure,
faisant pourtant autorité par son approche totalisante. Cet ouvrage nous permet
donc de revisiter, sous la plume experte de Judet de La Combe, les enjeux soulevés

par la question de la création des poèmes homériques. Toutefois, puisqu'en tant que
biographie, l'ouvrage est consacré au poète et non pas aux poèmes, il nous invite
aussi à nous interroger sur la virtuosité difficilement saisissable qui les a fait surgir
pour la postérité.

Alexandra Trachsel

Julien l Empereur, Contre les Guliléens. Texte, introduction, traduction et

notes par Angelo Giavatto et Robert Muller, Paris, Vrin, 2018, 247 p.

Le fait que ces fragments du traité Contre les Guliléens de Julien l'Empereur
(332-363) paraissent en format de poche donne à penser qu'il ne s'agit pas tant



394 BIBLIOGRAPHIE

d'une édition scientifique que d'un ouvrage qui vise un public plus large, intéressé

par les discussions sur le Christianisme à la fin de l'antiquité. En effet, il s'agit d'un
document surprenant de ce que Pierre de Labriolle appelait jadis la réaction païenne
à la propagation du Christianisme. Le texte grec que suit cette traduction et qui
est imprimé en face est celui de l'édition d'Emanuela Masaracchia (Rome, 1990).
La reconstitution du traité perdu de Julien est fondée, avant tout, sur la réfutation
de l'œuvre contenue dans le Contre Julien de Cyrille d'Alexandrie (376-444; des
107 fragments, 94 proviennent du traité de Cyrille). Puisque l'ouvrage de Cyrille
a récemment connu une édition critique (sous la direction de Christophe Riedweg,
2 vol., Berlin, 2016-2017), les traducteurs ont pu corriger 18 fois le texte établi par
Masaracchia (cf. l'annexe p. 221). Une introduction qui présente la vie de Julien
et son traité (p. 9-38), ainsi que quelques remarques sur le texte et la traduction
(p. 38-42) et un plan du traité reconstitué (p. 42-44) complètent le texte et la
traduction qui, en outre, sont accompagnés d'une bibliographie très succincte et
d'un index des auteurs anciens (p. 227-245). Un tableau très utile (p. 222-225)
permet de retrouver les références des fragments de Julien dans le volume 76 de la

Patrologie grecque qui reproduit une édition de 1638 du traité de Cyrille. Dans un
appendice (p. 213-219), sont finalement proposés neuf témoignages supplémentaires
sur le traité de Julien. En ce qui concerne les raisons de l'apostasie du Julien, les

auteurs pensent que la formation philosophique du jeune empereur a sans doute
joué un rôle, mais qu'il faut également tenir compte des incessantes dissensions et

querelles entre chrétiens, en particulier depuis que le christianisme est devenu en 394

religion officielle sous Théodose. Toutefois, c'est surtout son enthousiasme pour
la pensée néo-platonicienne qui semble avoir entraîné l'abandon du christianisme.
Cette philosophie lui a « permis de donner à ses croyances une forme plus rationnelle,
notamment par la pratique systématique de l'interprétation allégorique» (p. 23). II

a fréquenté un disciple de Jamblique et s'est lié à Thémistios, le célèbre interprète
d'Aristote, et il lui a envoyé une longue lettre qui aborde spécialement la question
des vies active et contemplative. Les auteurs soulignent certainement à juste titre
que des motifs d'ordre politique ont également motivé le combat anti-chrétien
de Julien. Il était convaincu «que les malheurs du temps sont dus à l'abandon
des antiques traditions, principalement des traditions religieuses» (p. 25). Par
conséquent, on retrouve chez lui une union étroite entre sa pensée et son œuvre
de réformateur politique. On pourrait ainsi résumer ses objectifs ultimes: «faire
tout ce qui est en son pouvoir pour réformer l'Empire en restaurant les anciennes
valeurs intellectuelles et religieuses» (p. 33). En ce qui concerne plus spécifiquement
le contenu du traité reconstruit, plusieurs aspects méritent d'être relevés. Notons
d'abord que Julien évite de manière conséquente le terme de chrétiens et parle
toujours des Galiléens. En ce qui concerne la méthode qui guide sa critique du
christianisme, il est à souligner qu'il compare la doctrine chrétienne d'abord à la
tradition juive et ensuite à la civilisation grecque. Ainsi demande-t-il : « Pourquoi
n'êtes-vous pas non plus fidèles aux enseignements (logoi) des Hébreux, et pourquoi
n'êtes-vous pas satisfaits de la loi (nomos) que le dieu leur a donnée?» (p. 141).

Quant à la tradition grecque, il souligne surtout la supériorité de la conception de

Dieu chez les Grecs : « Voyez encore, à partir de ce qui suit, combien nos traditions
sont supérieures aux leurs : les philosophes nous exhortent à imiter les dieux dans
la mesure du possible, et cette imitation consiste selon eux à contempler la réalité
(theôria ton ontôn)» (p. 109). Comment peut-on parler de la jalousie (p. 99) ou de
la colère de Dieu (p. 105)? Et Julien conclut que «nous avons conçu à son sujet
des pensées bien plus hautes» que les Juifs et les chrétiens. En ce qui concerne
le péché originel, il demande comment il est raisonnable d'admettre «que le dieu
n'ait pas su que l'être qu'il a fait exister pour devenir une aide serait pour celui qui



BIBLIOGRAPHIE 395

l'accueillerait un mal au lieu d'un bien » (p. 67). Julien pense également que le Timèe
explique mieux l'origine du monde que la Genèse (fragments 5-10). Pas étonnant
qu'il critique la doctrine de la divinité du Jésus dont il accuse particulièrement saint
Jean (fragments 79-80, p. 176-181). Ces quelques exemples donnent une idée de la

façon d'argumenter de Julien ; elles permettent également d'entrevoir l'apport de ce

«témoignage historique d'un Christianisme contesté» qui peut retenir l'attention
autant de ceux qui accueilleront avec sympathie ces fragments que de ceux qui
contesteront la portée de cette contestation.

Ruedi Imbach

Stéphane Ratti, L'Histoire Auguste: Les païens et les chrétiens dans

l'Antiquité tardive, Paris, Les Belles Lettres, 2016, 346 p.

L'A. nous propose un recueil d'une vingtaine d'études. Plutôt que d'opérer par
ordre chronologique, l'A. a ici privilégié un classement thématique, scindant son
recueil en deux parties «païens et chrétiens dans l'Antiquité tardive» (p. 9-175)
et «VHistoire Auguste aujourd'hui» (177-337), à quoi s'adjoint un index général
(339-346). La première partie traite des relations entre païens et chrétiens aux
ive et ve siècles, la seconde étant dévolue au pseudépigraphe que constitue VHistoire
Auguste. Avant de passer brièvement en revue les deux parties, précisons que l'une
des thèses défendues par l'A. est l'identification de l'auteur de YHistoire Auguste
en la personne du haut-fonctionnaire que fut Nicomaque Flavien senior, thèse que
l'A. proclame depuis 2005 déjà La première partie est abordée d'un point de vue
littéraire : « L'arsenal des lettres latines» (11-17). L'A. s'intéresse au « renouveau »
de la littérature latine chrétienne rendu possible par la promulgation du rescrit
de Milan (313). Après avoir retracé dans ses grandes lignes l'historique de cette
littérature (apparition au ne s. ; développement et essor au ine ; âge d'or au ive s.

et sa perpétuation jusqu'au vine s.), l'A. revient sur ce changement qui a vu une
littérature latine chrétienne passer de la défensive à l'offensive au ive s., embrassant
désormais tous les styles littéraires (nouvelle thématique des vies d'ascètes, moines
ou saints substituée à celle, devenue inactuelle, des martyres ; développement d'une
littérature plus technique découlant des querelles théologiques; amélioration de la
qualité littéraire chrétienne). L'A. tient à rappeler que la littérature latine chrétienne
s'est développée au contact de la littérature païenne. Sur ce constat, l'A. poursuit
avec une étude plus polémique « païens et chrétiens au ive siècle : points de résistance
à une doxa» (19-40), reprenant l'épineuse question des rapports entre chrétiens
et païens au ive s. en réexaminant les travaux de quelques chercheurs (P. Brown;
R. MacMullen; P. Athanassiadi; A. Cameron). Les thèses de Brown, surtout, et
celles de Cameron, avec leur « filiation supposée », occupent la moitié de cet article,
et il faut attendre les pages 34 et suivantes pour voir abordée la question de la
doxa actuelle sur ces relations. Cette doxa, nuancée par l'A., doit admettre comme
une réalité historique un affrontement polémique entre païens et chrétiens sous
Théodose. La troisième étude, « les ancêtres d'Émile Ajar» (41-52), porte bien son
titre. L'A. y propose l'analogie entre l'œuvre de l'écrivain français d'origine russe
Roman Kacew écrivant sous de nombreux pseudonymes et celles de deux auteurs
de l'Antiquité, Encolpius, secrétaire de Pline, et Nicomaque Flavien, préfet du
prétoire de Théodose, auteurs respectifs, selon Ratti, du Satyricon d'une part et du
Miles Marianus ainsi que de Y Histoire Auguste d'autre part. L'A. s'intéresse aux
emplois et avantages qu'ont tirés ces trois auteurs de l'usage de pseudonymes et retire
de cette comparaison des considérations méthodologiques, notamment en ce qui
concerne l'attribution d'une œuvre anonyme à un auteur. Suivent trois études en lien
avec Augustin «Saint Augustin sur scène» (53-61); «Saint Augustin grammairien



396 BIBLIOGRAPHIE

et philosophe» (63-76) et; «Saint Augustin a-t-il voulu interdire le Querolus?»
(77-95). Dans la première, l'A. s'intéresse aux sermons de l'évêque d'Hippone, à

leur rédaction et aux différentes contraintes qui pèsent sur leur écriture (le public;
la voix et l'espace). La seconde concerne la nouvelle édition de Y Abrégé de la

grammaire de suint Augustin (G. Bonnet et E. Bermon [éd.], Paris, 2013.) Après une
brève introduction sur le contexte historique et le programme projeté par Augustin
esquissé dans son De ordine, l'A. se penche sur les questions de transmission du
traité, de compréhension du titre (le sens d'abrégé), d'authenticité et du lectorat.
Suivent quelques observations, notamment sur l'influence de l'œuvre de Plotin sur
les écrits d'Augustin. Dans la troisième, l'A. se focalise sur trois ouvrages et des

renvois croisés qui existent entre eux : le De reditu sua de Rutilius Namatianus;
le Querolus et la Civitas Dei d'Augustin (p. 77-89). Notons que l'A. propose de

voir dans un passage d'Augustin, Civ. V 26, 2, un renvoi au Querolus. Cinq études
diverses viennent conclure cette première partie : « Le diptyque des Nicomaqueet des

Symmaque au cœur de la polémique pagano-chrétienne » (97-115) où l'A. s'intéresse
à l'usage qui devait être fait de ce fameux diptyque en ivoire, à sa datation et
aux différentes interprétations des motifs; «Culture et urbanisme dans l'Antiquité
tardive: à propos de deux ouvrages récents »(117-128) où l'A. fait discute de Culture
profane et critique des sources de l'Antiquité tardive de J.-P. Callu (Rome, 2006)
et de Decor civitatis, decor Italiae. Monuments, travaux publics et spectacles au
vt" siècle d'après les Variae de Cassiodore de V. Fauvinet-Ranson (Bari, 2006) ; dans
« Rutilius Namatianus : Jérôme Carcopino avait raison » (129-133), l'A. revient sur
la datation proposée dès 1928 par le savant français pour le De reditu suo, qui était
correcte (en 417). En revanche, l'hypothèse formulée par ce dernier sur le fait que cet

ouvrage était inachevé est caduque depuis la découverte, en 1973, de fragments d'un
second livre ; « A propos de F. Paschoud, Eunape, Olympiodore, Zosime » 135-147) ;

finalement, «Jean d'Antioche et ses sources latines» (149-175). L'Histoire Auguste
est au cœur de la seconde partie. L'A. aborde ce sujet à partir d'un point de vue
personnel dans « mon Histoire Auguste» (179-190), pour suivre sur la datation et la
diffusion de l'œuvre à travers trois études: «394: fin de la rédaction de YHistoire
Auguste ?» (191-225), répondant notamment aux objections portées à l'encontre
de l'hypothèse de l'A. qui voit en Nicomaque Flavien senior l'auteur de l'œuvre;
«la date et la diffusion de Y Histoire Auguste» (227-245) et «Y Histoire Auguste
et les provinciaux, entrailles de l'Etat» (247-262). Quatre études sont consacrées

au contenu de Y Histoire Auguste: «Herennianus dans YHistoire Auguste, Flavius
Pollio Flavianus et Nicomaque Flavien senior » (263-276) ; « Historia Augusta contra
christianos. Recherche sur l'ambiance antichrétienne dans Y Histoire Auguste»,
publié en collaboration avec J.-F. Nardelli (277-306); «.YHistoire Auguste et les

barbares» (329-333) et «Zénobie» (335-337). « La signification antichrétienne des

oracles de Virgile dans Y Histoire Auguste » (307-327) est un compte rendu inédit
de l'ouvrage de M. Ekbom, The Sortes Vergilianae. A Philological Study, Uppsala,
2013. L'A. y aborde la question de la réappropriation de Virgile par certains auteurs
chrétiens. Dans l'ensemble, le recueil est bien conçu, les thématiques bien définies,
et l'A. a eu la bonne idée d'insérer dans les notes des renvois internes. On suit
donc en toute logique une première partie dévolue aux relations entre chrétiens et

païens dans l'Antiquité tardive, plus particulièrement sous le règne de Théodose,
et aux différentes positions adoptées par les chercheurs sur le sujet. De même, la
seconde partie permet au néophyte en matière d'Histoire Auguste d'approfondir ses

connaissances sur cette œuvre son auteur (présumé), sa datation ou son contenu.
Mais il faut attendre «YHistoire Auguste et les barbares» pour avoir une idée

générale de ce qu'est YHistoire Auguste. Peut-être eût-il fallu le placer après «mon
Histoire Auguste». L'A. emploie avec aisance et maîtrise nombre de sources et



BIBLIOGRAPHIE 397

dresse des réflexions poussées (e.g. 277-306), quelque fois moins évidentes (par
ex. p. 263-276). On regrettera l'absence de l'étude de Jérôme Carcopino annoncée
à la p. 129. Certaines publications de l'A. sur le même sujet, mentionnées dans
les notes, auraient pu compléter le recueil. Quoi qu'il en soit, le vif intérêt suscité

par la lecture de ce livre ne peut qu'inviter le lecteur à se rapporter à l'ouvrage du
même auteur, Antiquus error. Les ultimesJeux de lu résistance païenne. Scripta varia
augmentés de cinq études inédites, Turnhout, 2010.

David Benoit

Peter Rautmann, Delacroix, Traduit de l'allemand par Denis-Armand Histoire
Canal et Lydie Echasseriau, Paris, Citadelles et Mazenod, 1997, 350 p. de la modernité

(philosophie
A l'occasion de la rétrospective du Louvre sur Eugène Delacroix, qui s'est et littérature)

donnée du 29 mars au 23 juillet 2018, la plus importante après l'exposition qui a

commémoré en 1963 le centenaire de la mort de l'artiste, la remarquable synthèse
de Peter Rautmann, publiée en 1997, prend valeur d'ouvrage de référence. D'où
l'intérêt d'une recension pour en décliner l'importance, car la vision de Delacroix est
loin d'avoir dit son dernier mot, autant par l'originalité des thèmes picturaux qu'elle
représente, que par leur signification historique et politique, sociale et religieuse, à

laquelle la richesse des commentaires et des notes de son fameux Journal ne cessent

d'apporter de nouvelles perspectives. En effet, alors même qu'on serait tenté de

penser qu'on a tout dit sur Delacroix, tout montré, tout analysé et qu'il n'y a plus
de regard neuf possible sur cette œuvre monumentale, voilà qu'un questionnement
inattendu relance à merveille le débat : comment inclure le spectateur, avec sa

subjectivité et sa culture personnelle, comme partenaire engagé dans le concept
artistique Delacroix lui-même appelait déjà de ses vœux ce genre de contemplation
active. Et pour la rendre possible, il fallait avoir le courage de tout reprendre à zéro,
fort de cette conviction qu'avait aussi Delacroix que « l'expérience est indispensable
pour apprendre tout ce qu'on peut faire avec son instrument, mais surtout pour
éviter ce qui ne doit pas être tenté» (p. 12) C'est ce que réussit Peter Rautmann en se

concentrant d'abord sur le point de départ du romantisme et de la modernité, après
la crise que l'art traverse après 1800, et en définissant la spécificité du renouveau
apporté par Delacroix, par rapport à la tradition artistique européenne. Et s'il fallait
redonner à la force de l'imaginaire, à l'art de la mémoire et à la réalité du rêve
toute l'importance que l'on sait qu'ils ont eu pour Delacroix et qu'on a toujours
mis en évidence, il fallait aussi oser élargir les points de vue et montrer comment
la révolution et les sciences de la nature, la musique et la couleur, l'art européen
et extra-européen, le fragment et la totalité s'insèrent et se comprennent dans la
nouvelle perspective de l'artiste. « Pour saisir Delacroix dans sa création, dit Peter
Rautmann, il ne suffit pas de s'en tenir à l'état final et de se limiter aux tableaux et

aux peintures murales. Il convient d'évoquer le processus même du travail artistique
dans sa cohérence et sa dynamique propre, d'inclure et de comparer les dessins et
les esquisses, les gravures et les photographies, depuis l'idée initiale jusqu'à l'œuvre
achevée, afin de mettre en lumière les ruptures, les éventuelles différences entre la

pensée première et son élaboration, ainsi que les compromis et les adoucissements
lors des finitions» (p. 14) Chaque page dégage ainsi de manière remarquable et

originale certains aspects de la sensibilité psychique et émotionnelle de l'artiste qui
se dissimule aussi bien dans les thèmes iconographiques, religieux ou historiques,
qu'il a privilégiés, que dans son journal littéraire. Dans ce sens, dit l'auteur, la

périodisation chronologique est éclairante puisqu'elle laisse transparaître un drame
et une dynamique, née de l'œuvre et de son évolution. Et pour la présenter avec toute
la précision nécessaire, il fallait s'efforcer d'obtenir «la clarté d'une biographie».



398 BIBLIOGRAPHIE

Une bibliographie très complète invite le lecteur à découvrir d'autres travaux et

perspectives sur ce peintre qui est loin d'avoir dit son dernier mot.

Jean Borel

Histoire
contemporaine
(philosophie
et littérature)

Gilles Deleuze, Marc Haas (éd.), Le cours de Gilles Deleuze: 1979-1987,
Lausanne, Eidos Éditions, 2017, 5 vol. (352, 448, 380, 423, 485 p.)

Depuis plusieurs années déjà, la Bibliothèque nationale de France et l'association

Siècle Deleuzien avaient mis en ligne, au format audio, les cours du philosophe.
Toutefois, et aujourd'hui encore, aucune indexation ne structurait cette énorme
matière de 413 heures (sinon les titres et les dates des cours). Retrouver dans

un tel ensemble les éléments utiles à une recherche précise était ainsi presque
inenvisageable. L'énorme ouvrage établi par Marc Haas comble cette lacune. Les

volumes qu'il édite n'offrent pas une simple transcription, mais la transformation
de cette matière en un immense dictionnaire. Des cinq volumes, les trois premiers
s'intéressent aux Notions, thèmes et concepts, organisés alphabétiquement ; les deux
derniers développent chronologiquement Les Philosophes et leur philosophie (vol. 4,
De l'Antiquité au xvut" siècle ; vol. 5, Du Romantisme à la philosophie contemporaine).
L'ensemble compte un millier d'articles. L'éditeur y exploite tantôt littéralement
les phrases de Deleuze, tantôt en résume synthétiquement le propos, avec un
véritable talent de lexicographe pour la concision et la clarté. Dans tous les cas, une
référence à la date du cours et au minutage précis de son déroulement permet de se

référer aux paroles mêmes de l'orateur. Notons qu'à cette fin, le site des Éditions
Eidos (fondées pour cette publication) met précisément à disposition (gratuitement,
comme la BnF et Siècle Deleuzien, mais ici de façon complète et organisée) l'entier
de cette documentation sonore. Pour qui aurait préféré pouvoir lire l'entier d'un
cours plutôt que certains éléments découpés, certaines transcriptions complètes
(qu'on peut espérer complétées dans un avenir proche) y sont également disponible.
Cet immense travail offre une formidable porte d'entrée à la pensée de Deleuze,
et l'occasion de retrouver cette oralité unique, d'une grande simplicité d'accès,
d'une familiarité touchante et d'une clarté indéniable, tranchant, comme on l'a
communément remarqué, avec les écrits d'une lecture souvent difficile). Faut-il
regretter, à l'heure des humanités numériques, que l'éditeur n'ait pas simplement
indexé informatiquement une matière déjà disponible en ligne? Il y avait là matière
à établir une édition critique sonore pour le moins novatrice, plutôt que d'imposer
à la parole deleuzienne une classification unique, imprimée et immuable. Toutefois,
fidèle en cela à la manière de Deleuze, le découpage fin et riche, ainsi que le système
précis de renvois permettent au lecteur de s'orienter aisément « en rhizome » dans

ces amples volumes. On salue donc avec enthousiasme cette publication.
Jonathan Wenger

Philosophie Emmanuel Falque, Le livre de l'expérience. D'Anselme de Cuntorbéry à
médiévale Bernard de Clairvaux, Paris, Cerf, 2017, 455 p.

L'ouvrage du phénoménologue, professeur à l'Institut catholique de Paris, vient
non seulement clore un triptyque portant sur la période patristique et médiévale

(cf. Saint Bonaventure et l'entrée de Dieu en théologie, Vrin, 2000; Dieu, la chair et
l'autre, PUF, 2008), mais se situe également en conclusion d'un plus long parcours
où viennent se placer encore deux autres triptyques - l'un portant sur la
philosophie de l'expérience religieuse (Triduum philosophique. Cerf, 2015) et l'autre sur
« phénoménologique et méthodologiq ue » (Passer le Rubicon, Lessius, 2013 ; Le combat

amoureux, Hermann, 2014; Parcours d'embûches. Éd. franciscaines, 2016). La



BIBLIOGRAPHIE 399

spécificité de cet ouvrage est de se concentrer sur un contexte d'écriture particulier :

celui des monastères, entre le xie et le xue siècle. L'hypothèse sous-jacente à l'exploration

que nous fait faire l'A. est que c'est dans le contexte du cloître que l'expérience
(experire) développe son intelligibilité première en philosophie/théologie occidentale
et que la relecture de ce liber experientiae éclaire le travail contemporain de la

phénoménologie, redonne sens à bon nombres de ses intuitions originales, voire lui
ouvre des pistes de renouvellement face aux apories qui la caractérisent. L'A. trouve
l'élan de son ouvrage avec le travail de Philippe Nouzille (Expérience de Dieu et

théologie monastique au xn'' siècle, Cerf, 1999) et le prolonge en faisant résonner l'une
avec l'autre l'écriture monastique et celle des grandes figures de la phénoménologie
du xxe s. Le texte est structuré en trois grandes parties, dévolues à chaque fois à des

textes propres à des auteurs membres d'ordres monastiques distincts : (I) bénédictins
-Anselme de Cantorbéry; (II) victorins - Hugues et Richard de Saint-Victor;
(III) cisterciens - Aelred de Rievaulx et Bernard de Clairvaux. Cette structuration
est elle-même reconduite à trois mouvements distincts : (i) « Dieu qui vient à l'idée » ;

(ii) « Lire Dieu dans le monde » ; (iii) « Retour sur soi dans/par l'affect ». L'ensemble

permet de traverser plusieurs des zones d'investigation de la phénoménologie:
(a) herméneutique - Gadamer, Ricoeur; (b) corps vivant - Merleau-Ponty, Husserl ;

(c) affectivité - Heidegger, Lévinas, Henry. Chaque partie est structurée de façon
équivalente, commençant par une exposition du contexte expérientiel des auteurs
ainsi que de quelques «expériences» marquantes, passant par une analyse des

descriptions de l'expérience (manifestation et compréhension ; lire et vivre ; geste et

parole; affect et empathie), terminant sur un développement à la teneur «éthique»
(dette; tiers; liberté/apérité). A chaque fois, c'est donc bien une «expérience» qui
donne l'impulsion de l'écriture: l'expérience du Val d'Aoste et de la liturgie pour
Anselme, la direction de l'ordre canonial pour Hugues, l'expérience de l'infirmerie
et de la mort de son frère pour Bernard. Le texte de l'expérience monastique, tel que
l'A. nous le propose, est toujours dépendant du contexte expérientiel qu'il réfléchit.
L'A. produit dans son ouvrage une véritable texture : de nombreuses références à de

multiples écrits sont tissés dans le texte, avec souvent l'appui du latin pour mieux
suivre la construction du sens exposé par les médiévaux. L'A. lie constamment à ses

textes d'étude les références aux textes des phénoménologues (avec souvent l'appui
de l'allemand), tout en restant rigoureusement proche de son matériau premier. C'est
là que jaillit une des difficultés principales pour la lecture : beaucoup de parenthèses,
de crochets et de guillemets, ainsi qu'une pratique de la citation qui intègre toujours
celle-ci dans le flux du propos. Ajouté à cela un style un peu redondant, on se

retrouve avec un texte dont l'expérience pourrait rebuter certains. Cependant, cela

ne devrait pas effrayer le lecteur: l'ouvrage est une mine de découvertes, tant sur
le plan des textes médiévaux que des intuitions en phénoménologie et théologie. La
résonance entre textes médiévaux et textes phénoménologiques traverse le mur des

époques sans faire violence à l'une ou à l'autre, mais découvrant une communauté de
réflexion dans et par l'expérience. L'investigation des textes permet à l'A. de rentrer
en discussion - parfois explicite, bien souvent sourdement implicite - avec Jean-Luc
Marion. En effet, là où l'établissement de la donation comme nom du phénomène
comme tel a permis une avancée certaine en phénoménologie dans l'orientation de

son enquête, une certaine densité a été perdue, à la faveur d'une forme excessive du
phénomène (cf. Étant donné, PUF, 1997 - mais aussi de Jacques Derrida, Donner
le temps, Galilée, 1991, Donner la mort, Galilée 1992 et Pardonner, Galilée, 2012).
L'existence dans sa densité, c'est-à-dire dans l'expérience comme épreuve, comme
traversée, comme condition de l'homme, est comme oubliée par ce qui prend les traits
d'une condition sans condition : « Si le don en effet était tel qu'il pouvait se donner
où il veut et quand il veut, à partir du phénomène lui-même et tel que lui-même,



400 BIBLIOGRAPHIE

dans une pure abstraction "du donateur et du donataire" [Derrida] voire du "don
lui-même" [Marion], et indépendamment de toutes ses conditions d'émission et de

réception et même contre elles, qu'en est-il alors du poids de lu dette et de notre
humanité "tout court" » (p. 123). C'est-à-dire que la limite recherchée dans la quête
de la donation semble oublier la relation effective qui se tient dans la traversée de
la densité, la traversée christologique de l'incarnation en tant que traversée de la
dette. Si le don et l'amour ne sont manifestes que dans la mesure où ils échappent
à la logique de l'échange structurée par la réciprocité, cela ne veut pas pour autant
dire que la relation entre les partenaires doive être signalée comme perdue. L'A.,
en lisant les écrits des moines, retrouve le témoin de cette densité dans le nom de la
«reconnaissance» (p. 353). C'est pour cela que la partie centrale sur les victorins
est sans doute la plus importante : elle montre comment l'habitation du monde

par la lecture et le geste atteste de cette densité, lieu de création du monde et de
la fraternité, comment elle donne ses traits à cette «reconnaissance», permettant
à ce qui est reconnu (l'amour, Dieu, la révélation) de se donner dans la densité. Il
vaut la peine en conclusion de mentionner les différents textes abordés par l'auteur,
dans la mesure où ils constituent le matériau de base de son étude et que l'éventuel
lecteur pourrait être intéressé de savoir ce dont il va lire l'analyse : pour Anselme
de Cantorbéry, le Proslogion et le Cur Deus honw, pour Hugues de Saint-Victor,
le Didascalion, le De tribus diebus, le De verbo Dei et le De institutione novitiorum ;

pour Richard de Saint-Victor, le De trinitate, ; pour Aelred de Rievaulx, le Dialogus
de anima, le De spirituali amicitia, le De speculo caritatis et divers sermons ; pour
Bernard de Clairvaux, les sermons sur le Cantique des Cantiques, le De diligendo
Deo et le De gratia et libera arhitrio. Le corpus de textes explorés est important,
sans mentionner les textes issus de la tradition phénoménologique que l'A. met en

dialogue avec ces textes médiévaux. On relèvera ici le manque malheureux d'une
bibliographie générale à la fin de l'ouvrage. Seul un index des noms et la table des

matières permet de se repérer dans celui-ci.

Elio Jaillet

Philosophie Michael Fœssel, L'avenir de la liberté de Rousseau à Hegel, (Une histoire
noderne personnelle de la philosophie), Paris, Presses universitaires de France,

2017,212 p.

Dans ce livre sur le thème de la liberté, Michaël Fœssel, Professeur à l'École
polytechnique (Paris-Saclay), se propose de découper un pan de l'histoire de
la philosophie allant de Rousseau jusqu'à Hegel. Il fonde ce découpage sur
l'importance particulière qu'acquiert le concept de liberté entre le xvine et le

xixe siècle. Les auteurs qui occupent cette période ne conçoivent plus la liberté
comme simple «capacité d'agir à sa guise», mais comme «un motif qui confère
sens et rationalité à l'action» (p. 15). L'A. se propose ainsi d'étudier la théorie
de la liberté de Rousseau, Kant et Hegel, sur fond de Révolution française. Chez
Rousseau, la liberté ne va pas sans contrainte. Au contraire, elle s'entend au sens
d'autonomie en tant que respect de la loi qui vaut pour tous, à laquelle tout citoyen
participe. Si la liberté est déjà présente naturellement chez l'homme, elle ne peut
exister qu'au sein d'un État garantissant l'égalité entre ses membres. La violence
faite à nos inclinations naturelles et aux anciennes institutions est-elle nécessaire

pour réaliser ce que l'A. estime être «le projet de la philosophie moderne: penser
la liberté comme devenir de l'humanité, c'est-à-dire comme l'horizon dans lequel se

déploie la capacité de l'homme à s'émanciper de tout ce qui le contraint» (p. 58)?
Kant est ensuite présenté comme l'héritier direct de Rousseau en ce qui concerne la
liberté en tant qu'autonomie. Mais le philosophe de Königsberg reprend le concept



BIBLIOGRAPHIE 401

d'autonomie développé par Rousseau afin de le généraliser: «l'obéissance à la loi
n'est pas simplement la définition de la liberté politique, mais celle de la liberté
en général, donc aussi celle du sujet individuel» (p. 108). La loi à laquelle obéit
l'individu n'est plus celle qui a été élaborée par une volonté collective, mais celle

qui émane de sa propre volonté individuelle. Pour la première fois dans l'histoire
de la philosophie, écrit l'A., la raison humaine n'est plus définie comme faculté de

connaître, mais comme faculté de produire une loi interne qui guidera l'intention
morale de l'individu. Cette loi est une loi de la liberté parce qu'elle ne fonde pas
une contrainte mais une obligation, en ceci que sa force déontique ne provient
pas de l'extérieur du sujet mais de sa raison pratique. La liberté, chez Kant, est

obéissance du sujet à lui-même comme «sujet universel doué d'une raison qui
légifère sur la volonté» (p. 109). La dernière étape du découpage de l'histoire de
la philosophie voulu par l'A. pour étudier le concept de liberté concerne Hegel.
Pour l'A., la conception de la liberté de Hegel montre que l'histoire mondiale
«est l'expression, dans le temps, de la puissance de la liberté de l'esprit» et

qu'elle « exprime chronologiquement le désir humain de s'émanciper de toute tutelle
arbitraire» (p. 149). Comme Kant, Hegel reconnaît que la liberté est obéissance à

une loi consentie par le sujet, mais contrairement à lui, il ne la réduit pas à cette
définition : la liberté ne peut être définie que rationnellement. Mettant l'accent sur la
collectivité, Hegel affirme que la liberté vécue consiste, pour le sujet, à « être chez soi
dans l'autre » (p. 174). La liberté n'est plus, comme chez Kant, le point de départ de

toute expérience morale, ou, comme chez Rousseau, innée et reconquise, mais c'est

une libération. La liberté humaine consiste en sa prise de conscience par les hommes,
d'abord individuellement puis collectivement.

Lauréline Dartiguepeyrou

Mogens Laerke, Les Lumières de Leibniz. Controverses avec Huet, Bayle,
Regis et More, (Les Anciens et les Modernes : études de philosophie 20),
Paris, Classiques Garnier, 2015, 439 p.

Cet ouvrage, dont la méthode est amplement discutée dans les cent premières
pages, propose une entrée assez originale dans les études leibniziennes. En effet, il
ne s'agit pas d'offrir de nouveaux éclairages ou une nouvelle interprétation d'un
texte leibnizien particulier, et encore moins d'aborder l'ensemble de l'œuvre du
philosophe selon un point de vue synthétique, mais d'examiner certains de ses écrits
dans le contexte des configurations du monde intellectuel auquel il appartient et
dont il est un élément toujours actif et engagé. L'auteur estime que la prise en

compte de ce cadre de discussion est nécessaire à la véritable compréhension du
sens des textes leibniziens, et tout particulièrement de ceux qu'il se propose d'étudier
dans cet ouvrage. Nous comprenons alors mieux son titre : les Lumières de Leibniz.
Controverses avec Huet. Bayle, Regis et More ; ces Lumières ne renvoient pas ici
à la philosophie des Lumières, en laquelle on chercherait à retrouver la présence
de la pensée et des écrits leibniziens, mais expriment la «perspective immanente
de Leibniz sur son propre monde intellectuel», selon la définition qu'en donne
l'auteur (p. 13). Ce dernier s'emploie donc à faire apparaître dans cet ouvrage
la fécondité d'une telle catégorie dans l'interprétation des textes leibniziens: c'est
ainsi qu'il justifie dans un deuxième temps leur lecture au sein de controverses
précises dans lesquelles ils se situent. Il ne s'agit pas en effet d'en faire une catégorie
abstraite qui poserait l'existence d'une communauté d'hommes éclairés et éduqués
de son époque auxquels Leibniz s'adresserait, mais d'identifier des configurations
précises, exigeant le déploiement de stratégies d'écriture circonstanciées, révélant
cependant les invariants d'un certain ethos leibnizien : souci de la modération,



402 BIBLIOGRAPHIE

refus de l'audace intellectuelle, de l'esprit sectaire, ouverture à l'érudition et à la
tradition. Ces configurations, l'auteur les nomme donc des controverses, dont il
fournit une définition étroite: «tout échange discursif, ou dispositif d'énonciation,
qui implique plusieurs interlocuteurs et qui tourne autour de l'interprétation d'un
texte» (p. 23-24). L'auteur s'oppose ici à une conception purement sociologique
ou institutionnelle de la controverse où les agents seraient identifiés en premier
lieu par leur position sociale ; dans cette étude, il s'agit d'examiner la constitution
de conflits philosophiques liés à l'interprétation de textes et dont la considération
permet à son tour une juste interprétation des textes auxquels ils donnent lieu.
Cette méthode de lecture, que l'auteur qualifie par ailleurs de « perspectivisme
historique», est déployée dans quatre chapitres portant chacun sur une controverse
particulière, chapitres dont il faut souligner la grande érudition mais également
l'élégance de l'écriture qui en rend la lecture particulièrement agréable. L'auteur met
donc une première fois à l'épreuve sa méthode à propos des échanges entre Leibniz
et Pierre-Daniel Huet sur l'interprétation et l'authenticité des textes bibliques,
objets de vifs débats aux Pays-Bas, relancés notamment par l'écriture du Truité
théologico-politique de Spinoza. Leibniz estime qu'on ne peut se contenter de
condamner les mises en doute de la vérité et de l'authenticité des textes sacrés:
il faut y répondre. Il se tourne alors vers l'érudit français qui publiera à cet
effet un étrange texte, la Demonstratio evangelica (1679), qui se présente comme
une démonstration more geometrico de la vérité et de l'authenticité de la Bible.
Ce texte a généralement été considéré comme médiocre et inutile; il s'emploie
notamment à relativiser la certitude géométrique, dont les axiomes relèveraient
d'une forme de consensus psychologique, pour élever la certitude morale qui aurait
autant, sinon plus, de fondement. Leibniz remarque les faiblesses des différents
arguments de Huet, et ne peut souscrire à cette conception de la connaissance:

pour lui, la certitude géométrique est logique, la certitude morale est psychologique.
Comment se fait-il alors que Leibniz se soit intéressé à Huet et l'ait défendu
contre ses critiques? L'auteur reconstruit finement la position de Leibniz dans ce
débat: ce qu'il loue chez Huet, et qu'il encourage chez ses pairs, c'est le souci
de convaincre les autres, ce à quoi le more geometrico sert de moyen s'il est bien
employé - ce que Huet n'a pas toujours su faire -, au lieu de poursuivre une
certitude toute individuelle. Ce qui dessine alors, c'est l'opposition au sectarisme de
certains cartésiens nullement soucieux d'établir une forme de certitude commune
qui mettrait fin aux disputes. Ce qui guide alors l'écriture leibnizienne, c'est la
défense d'une certaine attitude intellectuelle bien plus qu'une convergence de fond
sur les thèses échangées. L'auteur entend montrer que ces questions d'éthique
intellectuelle travaillent également les échanges entre Leibniz et Bayle à l'occasion de
la publication du Dictionnaire historique et critique de ce dernier. L'auteur analyse
en ces termes la différence entre ce Dictionnaire et les projets encyclopédiques de
Leibniz qui s'exprime dans les remarques qu'il adresse à Bayle. Il loue en ce dernier
l'impartialité théologique qu'il revendique mais s'inquiète de l'effet produit par
son œuvre qui, en s'amusant à établir la liste des erreurs des hommes en quête de

connaissance, tend à humilier et décourager la raison, et irait jusqu'à mettre en péril
la foi qui ne pourrait plus elle-même revendiquer quelque prétention à cette vérité
apparaissant alors inaccessible aux hommes. Line encyclopédie doit au contraire
être un outil permettant de cultiver la raison. L'auteur analyse ainsi la sympathie
mêlée de crainte qu'éprouve Leibniz à l'égard de l'ouvrage de Bayle qu'il juge à

l'aune de ses vertus et vices intellectuels: sincérité, impartialité, mais également
humilité pernicieuse. Les configurations analysées dans les deux derniers chapitres
sont encore plus complexes. La controverse avec Regis sur l'interprétation d'un
article des Principes de la philosophie de Descartes met au jour des revirements



BIBLIOGRAPHIE 403

leibniziens à l'égard des cartésiens français dont Regis est un des principaux chefs
de file: d'abord conciliant, Leibniz s'engage ensuite dans une polémique publique
avec ce dernier sans la mener cependant jusqu'au bout. Pour l'auteur, Leibniz suit
toujours en cela son éthique intellectuelle de modération qui le conduit à ne pas
faire inutilement étalage de sa supériorité ; en revanche, il combat avec une certaine
intensité quelques cartésiens allemands assez médiocres-, dans la mesure où, par
leur mépris des Anciens, ils représentaient un danger pour la jeunesse du pays,
en favorisant la constitution de mauvaises habitudes intellectuelles. Une profonde
cohérence lierait ainsi ces attitudes apparemment contradictoires, renforçant ainsi
les conclusions établies par l'auteur aux chapitres précédents. Enfin, la situation la

plus complexe analysée au dernier chapitre réunit Leibniz, Henry More et Johann
Georg Wächter autour de l'interprétation de la cabale, situation médiatisée, qui
plus est, par l'interprétation faite de la métaphysique de Spinoza par chacun de

ces acteurs. Plutôt que de servir à analyser le regard que porte Leibniz sur la

philosophie de More, cette controverse contribue à révéler le sens leibnizien de

l'interprétation des textes. C'est en tout cas l'approche assez stimulante de l'auteur
qui s'appuie sur les deux interprétations différentes de la cabale publiées par More :

dans les Conjectura cabbalistica (1653) et dans les Fundumenta philosophiae écrits
plusieurs années plus tard, texte lui-même critiqué par Wächter. Leibniz rejoint les

conclusions de More qui, dans les Fundumenta, rejette le panthéisme de la cabale
authentique tandis que les Conjectura en avait proposé une version amendée et en
réalité déformée, conforme à l'orthodoxie chrétienne. Pourquoi Leibniz choisit-il
alors d'associer More aux cabalistes? C'est qu'il entend sauver More de son propre
sectarisme qui dans un même mouvement d'exclusion le conduisait à s'opposer
à la vraie cabale comme aux mécanistes. Il s'agit alors de transformer l'apport
négatif de More au débat intellectuel en contribution positive, pour autant que c'est

une fausse, mais plus généreuse, interprétation de la cabale à laquelle il se trouve
associé par Leibniz, celle des Conjectura. C'est à nouveau une certaine éthique de
la discussion savante qui nourrit l'engagement et l'écriture du philosophe allemand.
En conclusion, la méthode suivie par l'auteur convient parfaitement aux écrits assez
circonstanciels de Leibniz isolés dans cet ouvrage, et ne peut constituer la seule

perspective sur son œuvre, comme il le reconnaît volontiers. Ces études de cas
éclairent toutefois de manière décisive un certain principe d'écriture et une certaine
ambition à l'égard du débat intellectuel propres à Leibniz qu'il s'agit en effet d'avoir
toujours à l'esprit à la lecture de l'ensemble de ses textes.

Claire Schwartz

Pierre Gisel, Qu'est-ce qu'une tradition? Ce dont elle répond, son usage, sa Théologie

pertinence, Paris, Hermann, 2017, 162 p. contemporaine

Nous avons affaire ici à un essai qui se situe dans la suite des recherches de Pierre
Gisel sur les rapports et interactions entre « religieux », « société » et « théologique»
-on se référera à la collection de textes parus en 2012 au Cerf sous l'intitulé
Du religieux, du théologique et du social. Le but de la présente publication est de jeter
un éclairage sur la situation actuelle de la société au-travers de la notion de tradition,
sans «se lancer dans une défense de la tradition pour la tradition, en posture de
remobilisation militante» (p. 7), fidèle au travail sur les frontières auquel l'A. se

dévoue depuis un certain temps déjà. Au cœur du texte, c'est le rapport entre identité
et vivre-ensemble qui appel à être réinvesti par une tentative de définition de ce qu'est
une tradition, ici vu sous un angle qui la relie profondément au religieux, à son
histoire occidentale telle qu'elle se prolonge dans la sécularisation et ce que l'on dit de
la situation sociale et politique contemporaine, faîte de replis et d'éclatements. Ainsi,



404 BIBLIOGRAPHIE

l'essai se structure en 5 chapitres et une reprise finale. Chacun des chapitres éclaire
une facette de la notion de tradition tout en suivant un déploiement pédagogique:
(I) le premier chapitre s'attaque à une définition générale de la tradition, suivant
des intuitions données par la lecture de l'égyptologue allemand J. Assman et du
philosophe écossais A. Macyntire. Le trait marquant de la tentative définition de

l'A., est l'historicité de la tradition, dans un double sens de mémoire instauratrice
et de narration créative : «Une tradition s'instaure au présent, se donne un passé
et ouvre un avenir» (p. 28). Il n'y a donc pas d'absolutisation de la tradition, et en
même temps l'A. insiste sur la pertinence tant interne qu'externe de la tradition : les

traditions jouent un rôle non-seulement pour elle-même, mais aussi pour la société
humaine qu'elles mettent en perspective. Les trois prochains chapitres s'attaquent
à définir les interactions de la tradition avec la société générale : (II) la définition de
la rationalité propre à la tradition dans son lien avec une rationalité plus générale ;

(III) la définition de la rationalité commune dans laquelle s'insère la tradition, et qui
lui donne sa pertinence publique ; (IV) la définition des limites de cette interaction,
par une critique du thèologico-politique, non pas comme une critique de la tradition,
mais du tout-surplomhant et totalisant. Le dernier chapitre donne la clef de lecture
de l'ensemble de l'essai : (V) ce qu'il s'agit de penser, depuis le départ, c'est le

différent, à la suite de Jean-Luc Nancy. Il n'y a de commun que dans le jeu des

différences et des différends : « il y a, d'abord, à reconnaître une différence foncière
entre toute référence ou visée qu'on voudrait idéale et quelque réalisation que ce

soit, politique ou autre: c'est là une différence constitutive, donc de droit, non de

fait seulement» (p. 128), et c'est sous cette condition générale que peut être pensé
le rôle de la tradition, dans toute sa fécondité : « Le symbolique est ce qui permet et
à quoi donnent forme les cultures et les traditions, offrant au travers de ce qu'elles
mettent en place un espace de médiations entre l'humain et le monde, entre humains
différents, entre soi et soi. [...] Le symbolique est ainsi affaire de tiers, justement
en grave défaut dans nos sociétés de modernité tardive, qui ne connaissent que des

entités simples et leur juxtaposition, heureuse ou non » (p. 126). C'est ici que l'on peut
identifier la force de cet essai, qui est le résultat d'une maturation progressive de la

problématique théologique du rapport entre différence et identité. C'est un jeu qui
se joue en l'homme, face au monde, traversé de transcendance. Le questionnement
remontre aux premiers travaux de l'A., depuis sa thèse Vérité et histoire (1977),
les publications notables comme La Création (1981) et L'excès du croire (1990)
jusqu'à la Théologie (2007). Dans un langage à la dominante philosophique, c'est
donc aussi, voir principalement, une réflexion théologique de fond qui s'exprime
dans cet essai. On tente ici de maintenir active la tension entre particularité et

universalité, sans jamais la résorber dans une synthèse totalisante, mais en invitant
à une fécondation mutuelle des réalités données et concrètes face à un hétérogène
(certains pourront y voir un autre mot pour Dieu) qui les excède et en même temps les

relance toujours à nouveau. C'est peut-être là que l'essai marque aussi sa limite : bien

que la littérature convoquée soit abondante, et que la reprise - malheureusement
souvent implicite - des efforts passés de l'A. offre une définition dynamique de la
notion de tradition, les nombreux et rapides changements de registres (théologique,
philosophique, selon différentes écoles, toujours historique, sociologique, politique,
etc.) rendent la corrélation entre pensée et réalité difficile. L'essai pousse son travail
sur les frontières jusqu'à un point où des concepts comme «l'humain», «l'excès»
ou le «tiers» dominent plus la définition en cours que les réalités concrètes dont
ces termes tentent de rendre compte: on jongle avec des évocations rapides du
contenu des traditions (ainsi, seuls le judaïsme et le christianisme sont nommés dans
les titres [pp. 12-17 et pp. 17-24]) et la référence à la rationalité effective de la vie
sociale et politique n'est pas suffisamment développée, ou trop rapidement - après



BIBLIOGRAPHIE 405

on concédera aussi les limites de la tâche face au format 162 p.). L'exercice peut être,
au mieux, programmatique. Dans ce sens, un ouvrage tel Democracy und Tradition
(2004) du philosophe-éthicien Jeffrey Stout, plus orienté par la pragmatique de la
réalité démocratique, serait un complément nécessaire à cet essai qui reste, à notre
sens, dans des considérations encore trop générales et surplombantes. Cela ne retire
cependant rien à l'importance de l'essai qui montre bien en quoi la tradition est un
élément nécessaire à la vitalité du vivre-ensemble. Le potentiel de la tradition ne
doit pas être sous-évalué, et son effectivité concrète mérite une attention régulatrice,
afin de maintenir active la tension entre identité et différence à la faveur du vivre-
ensemble.

Elio Jaillet

François Durand, Le témoignage du Ressuscité. Contribution à une théolo¬

giefondamentale de l'expérience pascale, Namur, Lessius, 2016 (Donner
raison - théologie 50).

Cet ouvrage est à cheval entre l'essai et la synthèse dans la tentative de dire la
pertinence effective et contemporaine de l'attestation qui dit: «Jésus-Christ vit».
Au-travers du nombre impressionnant de références que l'A. tisse en un seul texte,
c'est le rapport entre «expérience (pascale)» et « vérité» (christologique/trinitaire)
qui est réinvesti à la faveur d'une théologie du témoignage - on voudrait pouvoir
employer ici le terme de « martyrologie » autrement que dans le sens d'une mémoire
des martyrs sanglants. En effet, le concept clef de «témoignage» tel que le propose
cet ouvrage serait à placer au point de départ de tout développement christologique
et ecclésiologique, les intriquant l'un dans l'autre dès le départ. La propédeutique
au discours chrétien ainsi envisagé par cet ouvrage porte sur le témoignage : « C'est
en effet en pensant la réalité du témoignage que nous espérons nous situer le plus
près possible du lieu d'émergence de la vie véritable» (p. 8). L'ouvrage se présente
en quatre grandes parties, dont les trois premières sont basés sur la distinction de

H. Kessler (Sucht den Lebenden nicht bei den Toten, Düsseldorf, Patmos Verlag,
1985) entre origine,fondement et genèse de la foi pascale (pp. 126-133) : (I) l'évocation
du contexte de réflexion postmoderne sur la résurrection, avec - à gauche - la
déconstruction (surtout Jean-Luc Nancy) et - à droite - la Radical Orthodoxy
(surtout John Milbank); (II) une investigation de la doctrine de la réconciliation
de la Dogmatique de Karl Barth (vol. 17 à 26, avec un accent sur les vol. 23
à 25, ch. XVI «Jésus-Christ, le témoin véridique»). Elle sert pour l'A. de point
de départ à l'élaboration de son concept-clef de «témoignage», en tant qu'il
dépend fondamentalement du «mystère pascal» - la théologie barthienne vient ici
en réponse tant à la déconstruction qu'à la Radical Orthodoxy, en évitant, selon

l'A., les écueils tant de l'un que de l'autre: «Nous sommes [...] à la recherche
d'une pensée théologique non totalisante, laissant sa pleine place à la Révélation
sans pour autant résoudre absolument les questionnements existentiels de nos
contemporains.» (p. 96); (III) une analyse de la dynamique pascale du témoignage
dans le diptyque Luc-Actes en tant que cette dynamique affirme l'Église née de la
Pentecôte dans le mouvement de la résurrection, tel qu'il culmine à l'Ascension
-c'est la partie «biblique» de l'ouvrage; (IV) une élaboration du rapport entre
témoignage, mystère pascal et «expérience», sur la base de la philosophie de Jean
Nabert (1881-1960) et de celle de Paul Ricoeur (1913-2005) suivant une pente
herméneutique et éthique. Au cœur de cet ensemble complexe qui transgresse
les limites habituelles des disciplines de la théologie, il s'agit avant tout, suivant
l'A., d'indiquer selon une perspective de théologie fondamentale la puissance de
l'efficacité contemporaine de la résurrection dans la mesure où la parole lui est laissée



406 BIBLIOGRAPHIE

et que l'attestation qu'elle suscite est reconnue - la logique du témoignage est ainsi
présentée comme celle qui laisse à la résurrection sa propre puissance: c'est elle
seule qui engendre la parole du témoin qui l'atteste et qui engendre conjointement ce
même témoin à sa propre vie. « Nous estimons qu'il est aujourd'hui plus opportun
de laisser émerger le discours théologique à partir de l'expérience chrétienne au
cœur de laquelle l'efficacité de la Résurrection se révèle» (p. 292). Cet extrait
résume bien l'entreprise de l'A., ainsi que toute sa difficulté. Il s'agit de faire une
théologie contemporaine qui respecte l'exigence posée par la rigueur de l'objectivité
théo-logique tout en fécondant le champ de l'existence théo-logique au-delà des

interdits apparents placés sur Inexpérience» humaine ; on pourrait dire qu'il s'agit
mener Barth au-delà de Barth en postmodernité. «Pour élaborer une théologie
fondamentale de l'expérience pascale, il est donc nécessaire de tenir ensemble la
révélation biblique, la tradition du témoignage maintenue vivante dans l'Église
et l'expérience, appréhendée comme trace d'un absolu qui s'atteste» (p. 294). La
prospection réussit par la quantité des intuitions fulgurantes, ainsi que par l'audace
avec laquelle elle noue en un seul texte des registres, des mondes d'auteurs et des

réalités différentes. Cependant, la densité des propositions et des connexions établies

peut rendre difficile la claire et distincte compréhension des thèses directrices. À
cela pâlie les différentes conclusions intermédiaires qui ponctuent l'ouvrage et la
conclusion générale. Si la volonté de l'A. est de faire respirer la théologie à partir des

réalités pratiques - en référence notamment aux ouvrages de Christophe Théobald,
Le christianisme comme style (2 t.) - dans lesquelles est attestée le Ressuscité,

son texte reste en revanche un peu au-dessus ces réalités. À titre d'exemple:
« Incarner sa foi chrétienne dans une pratique consiste en effet à faire la volonté
du Père, telle qu'elle nous est révélée par le Fils, dans l'Esprit, et donc à entrer
dans une dynamique de conversion permanente» (p. 326). Il s'agit là bien d'un
énoncé de théologie fondamentale qui dit de lui-même sa dépendance à l'égard
de la réplique de son complément pratique. L'ouvrage est traversé d'allusions à

ce domaine pratique sans en déterminer pour autant les traits - excepté au-travers
des notions générales d'«histoire» et d'« expérience» - justement parce qu'il veut
souligner avant tout l'écoute qui doit être allouée à ce domaine pratique. Le texte
atteste ainsi de sa dépendance à l'égard de ce qu'il appelle une pragmatique de

l'Esprit (p. 264). Si l'A. veut montrer la place inaugurale du témoignage issu de

l'expérience pascale pour la théologie chrétienne, il ne confond pas son propre
propos avec ce témoignage, bien qu'il en dépende herméneutiquement. On ne saurait
minimiser le caractère stimulant et fécond de la lecture de cet ouvrage pour toute
réflexion d'ordre dogmatique, de théologie fondamentale, voire de missiologie.
Quelques remarques formelles pour conclure: la littérature secondaire qui appuie
l'ensemble de l'entreprise est principalement francophone et anglophone, avec
quelques références hispanophones et italophones. On relèvera la présence utile
d'un index biblique et d'un index onomastique, mais malheureusement aucun index
thématique.

Elio Jaillet

Histoire Guy G. Stroumsa, Religions d'Abraham. Histoires croisées (Histoire des
des religions religions, 6), Genève, Labor et Fides, 2017, 352 p.

Cet ouvrage de Stroumsa est une compilation d'articles publiés depuis 2000
dans différents ouvrages. La plupart des articles a été rédigé en anglais, la

traduction proposée - généralement plus courte que les textes originaux - ici est

donc inédite. L'objectif de l'ouvrage est double: d'une part traiter des rapports
entre judaïsme, christianisme et islam (surtout dans l'Antiquité), et d'autre part



BIBLIOGRAPHIE 407

présenter la construction de la discipline histoire comparée des religions. Si le titre
Religions d'Abraham se justifie pour les huit premiers chapitres, ce n'est pas le cas

pour les cinq derniers. La diversité des thèmes n'empêche pas une unité dans la
démarche : Stroumsa présent longuement l'histoire de la recherche et l'évolution des

représentations. Le côté positif de la démarche est la démarche de complexification :

en étudiant les évolutions, Stroumsa sort des représentations figées, ce qui est
stimulant et nous fait réfléchir à notre regard contemporain, au fait que celui-ci
n'a rien de neutre et qu'il découle aussi de diverses évolutions. Le côté moins
positif est que si l'histoire de la recherche est nécessaire pour étudier un sujet, la
lecture de treize chapitres traitant de cela est laborieuse ; c'est parfois davantage une
recension de divers travaux plutôt qu'une analyse du thème annoncé qui semble

parfois servir de prétexte. Toutefois, cette difficulté de lecture n'enlève rien à la

pertinence de la démarche de l'auteur. Dans les huit premiers chapitres, Stroumsa
présente la constellation dans laquelle ont évolué les trois monothéismes étudiés :

chacun a évolué en confrontation avec les deux autres et dans un contexte éclaté.
Cela empêche toute approche «générale», raison pour laquelle l'approche à partir
de thémathiques bien précises se révèle pertinente, évitant ainsi les généralités
faussées. Les cinq derniers chapitres traitent principalement de la période du xvie au
xixe siècles afin d'étudier la construction de l'histoire comparée des religions, et par
ricochet, la place des religions abrahamiques dans cette discipline émergeante. Un
point que démontre Stroumsa est que l'intérêt conjoint pour ces trois religions est
récent : si l'intérêt de l'Occident pour le judaïsme est ancien (malgré une longue
interruption), l'intérêt pour l'islam est récent, l'orientalisme s'étant davantage
intéressé à l'Extrême Orient lointain qu'au Proche-Orient musulman. Là encore,
les courants de pensées ont une influence directe sur la recherche, le mythe
indoeuropéen ayant orienté les curiosités. Le plus intéressant, selon nous, dans cette
partie est de voir comment la philologie se met progressivement en place, comment
la Bible peut être comparée à Homère (ou plutôt, Homère à la Bible) pour finalement
être abordée selon nos conceptions scientifiques d'aujourd'hui.

Nicolas Merminod




	Bibliographie

