Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 4

Artikel: L'approche cartésienne des attributs divins : l'indifférence du Dieu infini
et providentiel susciant une relation d'amour

Autor: Chukurian, Aurélien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2019), P. 373-392

L’APPROCHE CARTESIENNE
DES ATTRIBUTS DIVINS

L’indifférence du Dieu infini et providentiel
suscitant une relation d’amour

AURELIEN CHUKURIAN

Résumé

L'article se propose d’explorer la conception cartésienne des attributs
divins, en mettant au jour sa fécondité pour les rapports entre philosophie
et théologie. Procédant en philosophe en prenant appui sur 'idée de Dieu,
Descartes érige en point nodal de la nature de Dieu Uinfini incompréhensible,
dont découlent les autres attributs. L'originalité de sa démarche consiste alors
a concilier sa réflexion sur Dieu, soucieuse d'éviter tout anthropomorphisme
en insistant notamment sur 'unité de l'essence divine, avec la perspective
d’une authentique relation entre le sujet et Dieu: découvrant sa providence,
particuliére et générale, le philosophe cartésien s'éléve, par l'usage de la
raison, a un véritable amour de Dieu, prenant la forme d'une passion. Pour
autant, si Descartes préte a son approche rationnelle de Dieu une indéfectible
prétention a la vérité, au point de venir corriger les erreurs de la scolastique,
il ne lui attribue pas de prétention méritoire : s'imposant pour régle de ne pas
dépasser les limites de la raison, Descartes délaisse la question de la grace et
du salut pour les réserver a la théologie.

René Descartes (1596-1650) fournit, dans sa philosophie, une réflexion
singuliére sur les attributs divins, pouvant nourrir les rapports entre
philosophie et théologie: rattachée a la métaphysique et enrichie par la
morale, la conception cartésienne des attributs divins permet de penser a
nouveau frais le clivage pascalien entre le Dieu de la philosophie et celui
des croyants. Si Descartes polarise les attributs divins autour de 'infinité
incompréhensible de Dieu, son originalité consiste également a montrer
qu’ils aboutissent, pour le sujet qui les congoit, a une authentique relation
avec Dieu, a travers la providence qu’il exerce et I'amour qu’il suscite chez
le sujet. Toutefois, la philosophie simpose pour limite de ne pas dépasser
le champ de la lumiére naturelle : ne se pronongant pas sur la grace, elle
autorise un autre type de discours, théologique, ou les attributs évoqués
seront en lien avec la grace et le salut. Ainsi la réflexion cartésienne sur les
attributs divins est-elle soucieuse d’articuler I'ambition de la philosophie a



374 AURELIEN CHUKURIAN

s’élever au vrai Dieu et a engager une authentique relation avec ce dernier, et
le soin de conserver une place pour une autre approche, théologique, placée
sous I'égide de la révélation et tournée vers les mystéres.

1. Le champ de la métaphysique

1.1. Dieu et I'ame, principaux objets de la métaphysique

Pour saisir la conception cartésienne des attributs divins, il convient
de procéder graduellement, en partant de son enracinement dans la sphére
métaphysique. Dans la Lettre-Préface de I'édition frangaise des Principes',
Descartes présente sa philosophie comme un «arbre». Les racines en
sont la métaphysique, en tant qu’elle est le fondement de 'ensemble de
I’édifice. La physique en est le tronc, partie principale et commune appelée
a servir pour d’autres disciplines (I’étude des passions notamment). Les
branches qui jaillissent de 'arbre sont la médecine, la mécanique et la
morale. Au sein de la métaphore, qui renverse ’articulation aristotélicienne
des disciplines de la métaphysique et de la physique en vogue dans la
scolastique, la métaphysique assume une place précise: socle de I’arbre,
la métaphysique regoit par Descartes la charge de I’étude de Dieu et de
I’ame. Tels sont ses deux principaux objets: la métaphysique contient les
principes de la connaissance, « entre lesquels est I’explication des principaux
attributs de Dieu, de I'immatérialité de nos ames, et de toutes les notions
claires et distinctes qui sont en nous»?. Or, la spécificité cartésienne de la
métaphysique réside en ce que I’étude de Dieu et de ’ame est placée sous la
tutelle de la raison : «J’ai toujours estimé que ces deux questions, de Dieu et
de ’ame, étaient les principales de celles qui doivent plutdt étre démontrées
par les raisons de la philosophie que de la théologie » 3. Descartes distingue
la lumiére naturelle de la raison de la lumiére surnaturelle de la foi, qui se
comprend comme un «acte de la volonté »* — et non d’intelligence comme
dans la scolastique — qui dépend de la grace. Aussi la révélation divine
est-elle exclue de la métaphore de ’arbre, signe que Descartes n’entend pas
faire ceuvre de théologien: il se revendique philosophe, en se fixant pour
régle de « traiter que des choses qui sont connues clairement par la lumiére

I A noter que les références aux textes cartésiens renverront principalement a
I’édition de F. Alquié qui fait, avec celle de Ch. Adam et P. Tannery, autorité dans
la recherche sur Descartes. Cf. R. DESCARTES, (Euvres philosophiques, trois tomes,
Paris, Classiques Garnier, 1967 (2010). Les références a d’autres éditions seront
précisées ponctuellement.

2 R. DescarTes, Lettre-Préface de I'édition frangaise des Principes de la
Philosophie, t. 3, p. 779.

3 Méditations Métaphysiques, Epitre dédicatoire, t. 2, p. 383.

4 Régles pour la direction de I'esprit, Troisiéme régle, t. 1, p. 90.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 375

naturelle »°. Aussi le seigneur du Perron — tel qu’il se présentait lui-méme —
se résout-il au silence devant les questions théologiques.

Ainsi la métaphysique cartésienne nous confronte-t-elle a une approche
rationnelle de Dieu. Celle-ci se précise davantage encore par le découpage
opéré par Descartes de trois questions, fixant le rapport entre raison et
foi. Tournons-nous vers les Notae in programma quoddam, texte polémique
de 1647 qui, affirmant I’'autonomie du champ philosophique et proclamant
I'unicité de la vérité contre la doctrine de la double vérité, corrige les erreurs
du disciple infideéle Regius (Henri Le Roy, 1598-1679). Certaines choses
ressortissent exclusivement a la foi en tant qu’elles sont tributaires de la
révélation; d’autres occupent une position médiane, étant partagées par
la fo1 et par la raison en tant qu’elles concernent en premier lieu la foi
tout en pouvant étre approchées par la raison ; enfin, certaines s’adressent
uniquement a la raison. La foi détient le monopole des mystéres de la
révélation, dont la raison ne se méle pas, Descartes y rangeant I'incarnation
et la Trinité. La raison, outre I’élaboration d’un discours scientifique dont
elle a 'apanage, peut également accéder a des objets qu’elle partage avec la
foi, en recevant la tache de mettre au jour les attributs de Dieu et d’établir
la nature immortelle de I’ame humaine®.

Ce texte permet de comprendre que I'approche rationnelle de Dieu s’ins-
crit dans I'organisation générale du rapport entre raison et foi, consistant
dans la recherche d’une harmonie: Descartes trace une séparation non
contradictoire entre raison et foi, au sens ou ce que la raison découvre
ne peut étre contraire a ce que la foi révele, et réciproquement, ce que
la foi révele, tout en étant au-dessus de la raison, ne peut étre contre
celle-ci. Mieux, cette séparation aboutit a I’affirmation centrale d’un accord
majeur ' : Descartes prétend que ses principes se concilient, mieux que ceux
d’Aristote, avec les vérités de la foi chrétienne.

De fait, Descartes place Dieu et ’ame dans une zone frontiére. En ce
sens, il assigne a la raison le soin d’¢lucider ce qu’il nomme les « préambules »
de la foi. La théorie cartésienne de la foi différencie entre la matiére de
cette derniére, obscure pour I’entendement, sa raison formelle®, évidente,
mais d’une autre évidence que celle en jeu dans la connaissance rationnelle,

3 Lettre au Pére Dinet, t. 3, p. 1095.

¢ Surle découpage de ces trois questions, le lecteur pourra se reporter a la lecture
du texte cartésien, dont nous avons retranscrit le sens. Cf. Notae in programma,
Examen du susdit placard, remarques sur chaque article, t. 3, p. 801-802.

T Lettre a *** de 1633-1635, t. 1, p. 486: « Maintenant je me propose, aprés
avoir expliqué ma nouvelle philosophie, de faire voir clairement qu’elle s'accorde
beaucoup micux avec toutes les vérités de la foi que ne fuit celle d’ Aristote ». Signalons
que la recherche incline davantage a présenter celle-ci comme la lettre dite a Boswell
de 1641.

8 Méditations métaphysiques, Réponses aux secondes objections, t. 2,
p. 572-573.



376 AURELIEN CHUKURIAN

et enfin ses préambules ou « fondements»°. Ce sont ces préambules que
la philosophie peut appréhender, en tant qu’ils sont susceptibles d’une
détermination rationnelle. A ce titre, Descartes accomplit un geste fort en
confiant a la métaphysique I’é¢tude de Dieu et de I’'ame: la métaphysique
cartésienne annexe le champ traditionnellement recouvert par la théologie
naturelle, lui octroyant une dimension rationnelle'°. Nous assistons a un
transfert d’une partie des compétences de la théologie a la métaphysique, et
ce dans un dessein apologétique : cette derniére a pour role de prouver, par
'usage de la lumiére naturelle, les préambules de la foi, contre les libertins
notamment. Il s’ensuit que Descartes marque un «ébranlement» de la
théologie, dont il convient de distinguer deux niveaux : la théologie positive,
désignant I'enseignement dogmatique de I’Eglise catholique requérant une
inspiration divine et fixant les articles de foi, et la théologie spéculative,
discipline humaine consistant dans une intellection des vérités révélées et
reposant sur un socle philosophique''. Or, la théologie spéculative voit son
office restreint par I’étendue de la métaphysique, de sorte que son domaine
propre se reporte davantage sur I'interprétation de I’Ecriture, a laquelle la
philosophie se livre également ponctuellement 2,

1.2. Attributs et substance : Dieu, une substance ayant pour attribut
principal l'infini dont dérivent les autres

La nature de la discipline métaphysique clarifiée, quels sont alors les
principaux contours de I’approche cartésienne de Dieu et de ses attributs ?
Aussi faut-il se demander en premier lieu ce qu’il faut entendre par attributs
divins. Les attributs se comprennent en rapport avec une substance. Dans
le vocabulaire cartésien, la substance désigne « une chose qui existe en telle
fagon qu’elle n’a besoin que de soi-méme pour exister » 13 A la substance
correspond des attributs, le néant par contraste ne pouvant avoir ni attribut,

9 Reégles pour la direction de U'esprit, Troisiéme régle, t. 1.

10 J.-C. BarDOUT, J.-L. MARION, «Philosophie cartésienne et théologie. Dis-
tinguer pour mieux unir», in Philosophie et théologie a I'époque moderne, t. 3,
dir. J.-C. Bardout, Paris, Cerf, 2010, p. 205-206: «le geste cartésien contribue
de maniére décisive a la constitution de la théologie naturelle comme discipline
rationnelle. »

""" Pour approfondir cette distinction, c¢f. H. GOUHIER, La pensée religieuse de
Descartes, Paris, Vrin, 1924, 19742, 2006, p. 220 et 232.

12 Pour cette question d’une interprétation cartésienne de I'Ecriture, nous
nous permettons de renvoyer a I'un de nos articles: «A la recherche d’une phi-
losophie cartésienne de la religion : le rapport raison — foi et 'ambivalence de la
norme d’interprétation de la Bible», ThéoRémes [en ligne] 9 (2016) http ://jour-
nals.openedition.org/theoremes/858 ; DOI : 10.4000/theoremes.858.

13 R. DEescARTEs, Les Principes de la Philosophie, Premiére partie, art. 51 (« Ce
que c’est que la substance ; et que c’est un nom qu’on ne peut attribuer a Dieu et aux
autres créatures en méme sens»), t. 3, p. 122.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 377

propriété ou qualité. Les attributs doivent étre distingués d’autres notions
qui lui sont proches, a savoir les modes (ou fagons) et les qualités. Les modes
renvoient a une diversification de la substance. Lorsque le mode permet
de nommer la substance, il est appelé qualité; quand il est inhérent a la
substance, il est appelé attribut. Dans cette optique, I’attribut, qui n’a de
sens que par rapport a une substance sans laquelle il ne peut exister, a pour
caractéristique d’étre ce qui fait connaitre la substance: mieux, il y a un
genre d’attribut qui constitue la nature ou I’essence de la substance, dont
les autres dépendent, a savoir 'attribut principal.

Dieu se déploie alors comme une substance ayant I'infini pour attribut
principal. Dans le parcours des Méditations, Dieu est découvert par le sujet
pensant lorsqu’il rapporte I'expérience de sa propre finitude, exemplifiée
dans le doute, a I'idée d’une substance infinie qu’il contient en son esprit,
sur la base de la distinction entre réalité objective et réalité formelle de
I'idée. L’idée d’infini est unique, dans la mesure ou sa réalité objective — le
contenu représentatif de I'idée — dépasse la réalité formelle de I'esprit qui
la pense - I'acte de penser. L'idée d’infini coincide alors avec I'irruption
d’une transcendance dans I'immanence de la finitude de ’homme, dans la
mesure ou I'idée de Dieu ne peut avoir été¢ déposée que par I'étre infini
lui-méme, a savoir Dieu: c’est pourquoi celle-ci appartient a la catégorie
des idées innées (par distinction d’avec les idées adventices et factices). Selon
I’ordre synthétique — et non analytique — du savoir'4, I'idée d’infini s’avére
premiére par rapport a celle de fini. Dieu préceéde le cogito : «j’ai en quelque
fagon premiérement en moi la notion de l'infini, que du fini, c’est-a-dire
de Dieu que de moi-méme» ">, Dieu est la premiére vérité selon ’ordre
synthétique dans la mesure ou I'infini est ce a partir de quoi toute chose peut
étre pensée ', le fini étant une négation de I'infini et non 'inverse. En outre,
Dieu constitue la condition métaphysique de I’expérience psychologique
du doute aboutissant au cogito, le doute étant un mode d’étre imparfait
confrontant le sujet a I'expérience de sa propre finitude qui sous-tend un
étre parfait'’. A cet égard, le cogito devient lui-méme traversé par I'idée de

14 La voie de I'analyse (ou de la résolution) s’assimile a la hiérarchie des
inventions, alors que celle de la synthése, ou de la composition, admet un rapport
hiérarchique de fondation logique: dans un cas, les vérités premiéres sont celles
que I'on découvre les premiéres, alors que dans I'autres ce sont elles occupant une
position fondatrice.

'S R. DESCARTES, Méditations Métaphysiques, Troisiéme méditation, t. 2, p. 445
(je souligne).

6 Lettre a Clerselier du 23 avril 1649, t. 3, p. 923 : «je dis que la notion que j’ai
de I'infini est en moi avant celle du fini, parce que, de cela seul que je congois I’étre
ou ce qui est, sans penser s’il est fini ou infini, ¢’est /'érre infini que je congois ; mais,
afin que je puisse concevoir un étre fini, il faut que je retranche quelque chose de cette
notion générale de I'étre, laquelle par conséquent doit précéder » (je souligne).

'7° Méditations métaphysiques, Quatriéme méditation, t. 2, p. 455: « Et lorsque
Jje considére que je doute, c’est-a-dire que je suis une chose incompléte et dépendante,



378 AURELIEN CHUKURIAN

Dieu : je suis une chose qui pense en tant que je suis une chose qui pense
I'idée de Dieu, dans la mesure ou le doute qui réveéle I'expérience du sujet
pensant appelle I’existence d’une substance infinie.

La primauté de I'idée de Dieu par laquelle est habitée le cogito exprime
une thése profonde, aux accents augustiniens, selon laquelle Dieu se
découvre a l'intérieur du sujet: Descartes peut étre présenté comme le
promoteur de I'intériorité autant parce qu’il part d’un sujet doutant et qui
pensant que parce que ce dernier est constitué de part en part par I'idée de
Dieu qui révéle la présence de Dieu en lui. Partant, connaissance de soi et
connaissance de Dieu sont inséparables, dans la mesure ou la connaissance
de soi est soutenue de maniere ultime et fondamentale par la connaissance
premiére et antérieure de Dieu.

Poursuivons. L’idée de Dieu, empreinte de I'ouvrier sur son ouvrage,
ne peut étre, de par sa réalité objective, que «vraie». La vérité¢ de
I'idée se comprend en rapport, non avec le jugement (qui seul peut
étre vrai ou faux), mais avec sa conformité a son objet: Dieu posséde
effectivement en lui-méme tous les attributs que nous concevons clairement
et distinctement, a ’appui de son idée, comme devant étre en lui. Pivot de
la démonstration cartésienne de I’existence de Dieu, I'idée de Dieu garantit
I’acces a I'essence de Dieu: a I'instant méme ou I'idée de Dieu conduit a
¢établir, nécessairement, que Dieu est, elle fait connaitre « ce qu’il est, autant
que le permet la faiblesse de notre nature » '8,

L’infini, réservé a Dieu, distingué de I'indéfini s’appliquant au monde ',
devient alors I’attribut principal de Dieu. Il correspond le mieux a Dieu
du point de vue de sa radicale transcendance. Surtout, les autres attributs
procédent de I'infinit¢ de Dieu: «par le nom de Dieu, j’entends une
substance infinie, éternelle, immuable, indépendante, toute connaissante,
toute puissante, et par laquelle moi-méme, et toutes les autres choses qui
sont (s’il est vrai qu’il y en ait qui existent) ont été créées et produites » %, Tel
est le contenu représentatif — la réalité objective — exhibé par I'idée de Dieu,
I’ensemble des attributs dérivant de celui d’infini. L’attribut de perfection,

I'idée d’un étre complet et indépendant, c’est-a-dire de Dieu, se présente a mon esprit
avec tant de distinction et de clarté ».

'8 Principes de la Philosophie, Premiére partie, art. 22 (« Qu’en connaissant qu’il
y a un Dieu en la fagon ici expliquée, on connait aussi tous ses attributs, autant
qu’ils peuvent étre connus par la seule lumiére naturelle»), t. 3, p. 104-105: « Nous
recevons encore cet avantage, en prouvant de cette sorte (le latin précise : per ejus
scilicet ideam, ¢’est-a-dire par son idée) I'existence de Dieu, que nous connaissons
par méme moyen ce qu’il est, autant que le permet la faiblesse de notre nature. »

19" Principes de la Philosophie, art. 27 (« Quelle différence il y a entre indéfini et
infini»), t. 3, p. 108 : « Et nous appellerons ces choses indéfinies plutot qu’infinies,
afin de réserver a Dieu seul le nom d’infini; tant a cause que nous ne remarquons
point de bornes en ses perfections, comme aussi a cause que nous sommes tres assurés
qu’il n’y en peut avoir ».

0 Méditations métaphysiques, Troisiéme méditation, t. 2, p. 445.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 379

par lequel Dieu est approché dans le Discours de la méthode (1637), renvoie
en fait a celui d’infini employé dans les Méditations métaphysiques (1641,
1647 pour la traduction frangaise). En effet, ¢étant donné que la perfection
d’un étre se mesure au degré d’étre ou de réalité qu’il comporte?!, Dieu est
I’étre parfait en tant qu’il est I’étre infini, c’est-a-dire celui qui contient le
plus d’étre. Aussi Dieu est-il I'Etre par excellence : la perfection de Dieu est
appuyée sur un socle ontologique ou Dieu s’affirme comme le « souverain
Etre»??. Cette portée ontologique de I'infini recéle, pour H. Goubhier,
une portée chrétienne : le commentateur estime que la pensée cartésienne
rejoint la perspective biblique d’Ex 3,14, «Je suis celui qui est», ou «la
perfection ontologique coincide avec I'infini de Iétre»?*. Assurément,
’approche rationnelle de Dieu marque une interprétation ontologique de ce
passage, faisant se juxtaposer I'identité de Dieu révélée 2 Moise avec I'Etre,
inaugurant ce qu’Etienne Gilson nomme une métaphysique de I’Exode.
Réciproquement, I’infini fixe la situation ontologique de I'homme, « milieu
entre Dieu et le néant, entre le souverain étre et le non-étre »**. De méme,
c’est parce qu’il est infini que Dieu est immuable : Dieu ne saurait étre en
proie au changement, en tant que ce dernier exprime un manque d’étre
(et donc une imperfection), inconciliable avec son statut d’étre infini. Il
en va de méme des attributs de toute-puissance et de toute-connaissance,
reconduits a celui d’infini. A noter le role tenu par I'immutabilité¢ de Dieu
qui sert de fondement a la physique? : les lois de la nature?® sont déduites
de I'immutabilité de Dieu?’. Enfin, I'infinité de Dieu exige également qu’il
soit cause de soi, signe de son indépendance ontologique en tant qu’il n’a

21 Sur cette assimilation entre perfection et étre, ¢f. Troisiéme méditation, t. 2,
p. 438 : «ce qui est plus parfait, c’est-a-dire qui contient en soi plus de réalité ».

22 Méditations métaphysiques, Réponses aux secondes objections, t. 2, p. 568.

2 H. GouHIER, La pensée métaphysique de Descartes, Paris, Vrin, 1972,
réédition 1999, p. 191.

24 R. DEescARTES, Méditations métaphysiques, Quatriéme méditation, t. 2, p. 457.

25 Lettre au Pére Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 259 : «je vous dirai que je
n’eusse su trouver les fondements de la Physique, si je ne les eusse cherchés par cette
voie [c’est-a-dire par la voie de la connaissance de Dieu] ».

% Les lois de la nature sont au nombre de trois. Les formulant déja dans
le Monde, Descartes les recense dans les art. 37, 39 et 40 de la Seconde Partie
des Principes de la Philosophie. Rappelons-les rapidement. La premiére concerne
la conservation de la méme quantité de mouvement (« que chaque chose demeure en
I’état qu’elle est, pendant que rien ne le change », art. 37, p. 185). La seconde est la loi
d’inertie (« tout corps qui se meut, tend a continuer son mouvement en ligne droite »,
art. 38, p. 187). La troisiéme a trait aux lois de la transmission du mouvement («si
un corps, qui se meut, en rencontre un autre plus fort que soi, il ne perd rien de son
mouvement, et s’il en rencontre un plus faible qu’il puisse mouvoir, il en perd autant
qu’il lui en donne », art. 39).

27 R. DESCARTES, Principes de la Philosophie, Deuxiéme Partie, art. 37, t. 3,
p. 185: « De cela aussi que Dieu n'est point sujet a changer, et qu’il agit toujours
de méme sorte, nous pouvons parvenir a la connaissance de certaines régles, que je



380 AURELIEN CHUKURIAN

besoin que de lui-méme pour exister et se conserver, et qu’il soit cause de
I’ensemble des choses — les essences et les existences —, dans le sens ou elles
dépendent de lui : Dieu est causa sui et créateur.

Dé¢s lors, I'infini est la clef de voite de I’'approche de Dieu, dans le sens
ou il est constitutif de la nature divine tout en étant le référent des autres
attributs de Dieu: Descartes fait de I’attribut d’infini le « symbole de tous
les autres, et comme celui qui exprime de fagon la plus saisissante le divin,
et fait le mieux ressortir sa radicale transcendance »*®. Parce que Dieu est
une substance infinie, parfaite, cause d’elle-méme et indépendante, Dieu
se déploie comme la seule substance digne de ce nom. D’ou I'équivocité
enveloppant le terme substance dans la philosophie cartésienne, thése que
Descartes emprunte a la scolastique, mais en lui greffant — comme souvent
dans sa philosophie — un sens nouveau. Tandis que Dieu apparait comme
une « substance incréée qui pense et qui est indépendante » %, il existe deux
autres substances, I’ame et le corps, substances créées qui dépendent du
concours ordinaire de Dieu, autant pour exister que pour persévérer dans
I’existence, au regard de la thése de la création continuée : Dieu crée toutes
choses et les soutient dans leur existence.

1.3. Véracité et indifférence

A partir de I'infinité divine, Descartes dégage des conséquences concer-
nant sa fonction philosophique et ses modalités d’agir. D’une part, 'attri-
but d’infini exige de Dieu sa véracité : Dieu assure un role épistémologique,
dans le sens ou il garantit le critére de la connaissance humaine, résidant
dans la clarté et la distinction. En tant qu’il est « supréme vérace », Dieu
devient la pierre angulaire du systéme philosophique, étant placé au fon-
dement de la connaissance humaine. D’autre part, I'infini commande de
poser en Dieu une liberté d’indifférence. Avant d’étre restaurée en 1645
dans les Lettres a Mesland en tant que faculté positive de se déterminer,
la liberté d’indifférence est, dans le sillage des Méditations, dépréciée, en
tant que plus bas degré de la libert¢ humaine. Or, Dieu est indifférent dans
un sens radicalement différent de I’étre humain. L’indifférence humaine,
désignant dans sa variante négative I’absence de choix vers un parti ou
un autre, différe de I'indifférence divine, renvoyant a I'indistinction en
Dieu des opérations d’entendement, de volonté et de puissance: Dieu
entend, veut, et fait tout par une méme et trés simple action. La liberté de
I’homme se comprend dans un rapport de succession entre les opérations

nomme les lois de la nature, et qui sont les causes secondes des divers mouvements que
nous regardons en tous les corps» (je souligne).

2 H. GOUHIER, op. cit., p. 190 (je souligne).

2 R. DESCARTES, Principes de la Philosophie, premiére partie, art. 54
(« Comment nous pouvons avoir des pensées distinctes de la substance qui pense,
de celle qui est corporelle, et de Dieu»), t. 3, p. 124.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 381

d’entendement, de volonté et de faire. Il en va différemment en Dieu, dont
les opérations ont pour trait central I'unité : « videre (voir) et velle (vouloir)
ne sont qu’une méme chose»* en Dieu. L’indifférence divine manifeste
le soin de redonner a Dieu la majesté de son infinité, en écartant toute
représentation anthropomorphique I’assimilant a une chose finie : « La plus
grave des erreurs que nous commettions ici est de nous représenter Dieu
comme une sorte d’homme en plus grand, qui se propose tel ou tel but, et
qui y tend par tels ou tels moyens: assurément rien n’est plus indigne de
Dieu »*!

La liberté d’indifférence implique de la part de Dieu la libre création
des vérités éternelles, au sens ou une raison de bonté ou de vérité ne
saurait étre antérieure a Dieu: parce qu'en Dieu «c’est une méme chose
de vouloir, d’entendre, ¢t de créer, sans que I'un précéde 'autre, ne quidem
ratione (pas méme loglquement)» , la volonté divine n’est pas précédée
et prédéterminée par la connaissance de I’entendement. Dieu crée le vrai
et le bien, dans un méme acte d’entendement, de volonté et de puissance.
A contrario, la scolastique est accusée de commettre un « blasphéme » ** :
elle admet en Dieu une priorité de la puissance de connaitre sur la puissance
du vouloir qui conduit a parler de Dieu comme «d’un Jupiter ou d’un
Saturne et I’assujettir au Styx, et aux Destinées » **. Seule la thése de la libre
création des vérités éternelles, se déliant des idoles trompeuses, permet de
s’élever au « vrai Dieu» *. Il ne s’agit pas d’affirmer que I’agir divin est privé
de raison, mais que la raison ne détermine pas la volonté de Dieu : la volonté
divine ne fait pas office de raison de I’agir divin, qui serait caractérisé par
une puissance arbitraire échappant a toute raison. Dieu agit avec raison,
mais selon une inséparabilité totale de ses opérations.

Descartes mobilise le patronage d’Augustin pour appuyer sa thése
de T'unicité des opérations divines*. Le rapprochement avec I'évéque
d’Hippone est en réalité plus difficile a établir. Le modéle augustinien ne
se concilie pas avec la philosophie cartésienne en tant qu’il participe d’une
priorité de I'entendement sur la volonté, celle-ci étant déterminée par les

%0 Lettre au Pére Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 75.

3V L'entretien  avec  Burman, édition, traduction et annotation par
J.-M. Beyssade, Paris, PUF, 1981, p. 62.

32 Lettre au Pére Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 268.

3 Ibid., 6 mai 1630, t. 1, p. 264.

3 Ibid., 15 avril 1630, t. 1, p. 259-260.

3 Méditations métaphysiques, Quatriéme méditation, t. 2, p. 456.

36 Lettre au Pére Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 75: «I'idée que nous avons
de Dieu nous apprend qu’il n’y a en lui qu’une seule action, toute simple et toute
pure; ce que ces mots de saint Augustin expriment fort bien: Quia vides ea, sunt
[Parce que tu vois ces choses, elles sont], etc., parce qu’en Dieu videre et velle ne sont
qu’une méme chose ». Pour Augustin, ¢f. Les Confessions, X1, xxxviii : « Ainsi pour
nous, ces choses que tu as faites, nous les voyons parce qu’elles sont : mais, pour toi,
c’est parce que tu les vois, qu’elles sont. »

[



382 AURELIEN CHUKURIAN

idées logées dans I'’entendement divin. En ce sens, la mention d’Augustin

témoigne davantage d’un «augustinisme cartésianisé » .

1.4. Dieu, cet incompréhensible infini

Or, Descartes instaure une distinction cruciale entre intelligere et com-
prehendere, dans le sens ou nous pouvons entendre Dieu, et non pas le
comprendre: «I’infini en tant qu’infini, n’est point a la vérité compris,
mais néanmoins il est entendu»*®. A travers cette distinction, Descartes
cherche a concilier la possibilit¢ d’une connaissance humaine de I'infini,
qui rompt avec toute conception apophatique du divin, et la sauvegarde
de la dignité de I'infini que sa compréhension viendrait limiter : «a cause
que le mot de comprendre signifie quelque limitation, un esprit fini ne saurait
comprendre Dieu, qui est infini »**. Descartes se refuse 4 doter son discours
sur Dieu d’une forme de négativité, s’éloignant de la théologie négative
du thomisme *°: il réserve 4 I’'homme la possibilité d’entendre Dieu. Mais,
précisément, il est a remarquer que la positivité du discours cartésien sur
Dieu est autant a rechercher dans la possibilité d’une intellection de Dieu,
que dans I'impossibilit¢ de sa compréhension. Parce que I'idée vraie de
I’infini exige son incompréhension, I'incompréhensibilité étant inclue dans
la raison formelle de I'infini, 'intellection de Dieu se rapporte, in fine, a son
incompréhensibilité : « Et il suffit que j’entende cela», a savoir « que j’en-
tende cela méme que Dieu ne peut étre compris par moi pour que j’entende
Dieu selon la vérité de la chose et tel qu’il est»*'. Connaitre Dieu, c’est
connaitre qu’il est positivement incompréhensible : pour Descartes en effet,
«'incompréhensible se rattache toujours a quelque raison intelligible » 4.
Et ¢’est I'incompréhensibilité qui devient le fondement méme de la clarté et
de la distinction de I'idée de Dieu.

L’incompréhensibilité de Dieu, dérivant de son infinité, s’impose comme
le point nodal de la connaissance de Dieu, de plusieurs points de vue. C’est
en connaissant Dieu comme positivement incompréhensible que la raison

3 H. Gounier, Cartésianisme et augustinisme au xvi® siécle, Paris, Vrin, 1978,
p. 14.

38 R. DescArRTEs, Méditations métaphysiques, Réponses aux Premiéres Objec-
tions, t. 2, p. 531.

3 Ibid., Réponses aux objections, Lettre sur les Instances, t. 2, p. 845 (je
souligne).

0 Tromas D'AQUIN, Somme théologique, 1, q. 86, a. 2 : « I'infini en tant qu’infini,
n’est pas connu. »

41 R. DescarTes, Lettre a Clerselier du 23 avril 1649, t. 3, p. 924 : « Et sufficit
me hoc ipsum intelligere. Nempe sufficit me intelligere hoc ipsum quod Deus a me non
comprehendatur, ut Deum juxta rei veritatem et qualis est intelligam. »

42 V. DELBOsS, cité par H. GOUHIER, La pensée religicuse de Descartes, op. cit.,
p. 263.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 383

met au jour les attributs qui le constituent. De surcroit, I'incompréhensi-
bilité requiert de proscrire les causes finales, « présomption impertinente »
voulant étre « du conseil de Dieu»*® alors que les desseins de Dieu sont
insondables pour la raison (écho a Rm 11,34) : « Nous ne nous arréterons
pas aussi a examiner les fins que Dieu s’est proposées en créant le monde, et
nous rejetterons entierement de notre philosophie la recherche des causes
finales. »* De méme, I'incompréhensibilité de Dieu exige de ne pas limiter
la toute-puissance divine a ce que la raison humaine peut en comprendre.
L’agir divin ne saurait étre déterminé par la rationalité humaine: Dieu
peut faire ce que I’esprit humain juge logiquement impossible. Au regard
de P'infinité incompréhensible de Dieu, la puissance divine ne saurait étre
conditionnée par le principe de non-contradiction: « Oui, nous pouvons
bien assurer que Dieu peut faire tout ce que nous pouvons comprendre,
mais non pas qu’il ne peut faire ce que nous ne pouvons pas comprendre. » 4
Une telle affirmation s’inscrit dans le souci cartésien de « parler Dieu plus
dignement que n’en parle le vulgaire, qui I'imagine presque toujours ainsi
qu’une chose finie » .

L’incompréhensibilit¢ met en valeur deux préoccupations qui se
conjuguent au sein de 'approche cartésienne de Dieu : ambition de connaitre
rationnellement Dieu par I'intermédiaire de I'idée de Dieu; humilité d’ad-
mettre que des éléments en Dieu outrepassent la connaissance que I’esprit
humain en a. Non seulement la raison reconnait ne pas comprendre Dieu,
encore qu’elle le puisse entendre, mais les éléments qu’elle entend de Dieu
ne prétendent pas a I’exhaustivité. Aussi 'idée de Dieu est-elle claire et
distincte, pourvu que nous ne pensions pas que cette idée nous représente
tout ce quiest en Dieu. Cet élément éclaire la vérité de I'idée de Dieu. Celle-ci
est fort vraie au sens ou, «encore que nous ne connaissions pas toutes les
choses qui sont en Dieu », néanmoins, tout ce que nous connaissons étre en
lui, par I'intermédiaire de son idée, «est entiérement véritable »*’. L’idée de
Dieu est I'opérateur de la connaissance de Dieu, au sens ou les attributs de
Dieu qu’elle dévoile appartiennent effectivement a Dieu, tout en déclinant
seulement une partie et non la totalité, immense, de son essence. Mieux,
nous connaissons des attributs de Dieu «ceux dont il a voulu que nous
ayons quelque connaissance»*, c’est-a-dire ceux dont il a voulu qu’ils
soient exhibés par I'idée de lui-méme qu’il a placée dans I’esprit humain.
Nous percevons le mouvement central de la métaphysique cartésienne,

43 R. DESCARTES, Lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 606.

4 Principes de la philosophie, Premiére Partie, art. 28 (« Qu’il ne faut point
examiner par quelle fin Dieu a fait chaque chose, mais seulement par quel moyen
il a voulu qu’elle fat produite »), t. 3, p. 108.

4 Lettre au Pére Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 261.

4% Jhid.

4 Méditations métaphysiques, Réponses aux cinquiémes objections, t. 2, p. 812.

8 Principes de la Philosophie, Premiére partie, art. 28, t. 3, p. 108.



384 AURELIEN CHUKURIAN

alliant un mouvement ascendant et descendant : I’esprit humain accéde a
la connaissance de Dieu autant que Dieu se rend connaissable par I'idée
qu’il a déposée dans celui-ci.

1.5. Connaissance rationnelle et connaissance révélée : Trinité et
incarnation comme mystéres de foi

L’incompréhensibilité sert également de socle a la possibilité d’un autre
discours, théologique cette fois, fixé sur les attributs qui sont accessibles
seulement dans la foi et requiérent la grace. Tels sont les mystéres — au sens
justement de ce qui est révélé — de I'incarnation et de la Trinité, qui ressor-
tissent aux vérités révélées et qui échappent a une approche philosophique.
Les vérités révélées se rapportent, sous la plume de Descartes, a I’autorité de
I’Eglise (catholique romaine), dans le sens ot c’est celle-ci qui les a instituées
(une telle conception témoigne du catholicisme de 'auteur, que lui-méme
revendique a I’occasion®). Or, tout en se refusant de se méler des vérités
révélées, Descartes s’appuie sur I'incompréhensibilité de Dieu pour justifier
la possibilité philosophique du mystére d’un Dieu trinitaire et incarné :

pour le mystére de la Trinité, je juge avec saint Thomas qu’il est purement de la
foi et ne se peut connaitre par la lumiére naturelle. Mais je ne nie point qu’il
n’y ait des choses en Dieu que nous n’entendons pas, ainsi qu’il n’y ait des
choses en Dieu que nous n’entendons pas, ainsi qu’il y a méme en un triangle
plusieurs propriétés que jamais aucun mathématicien ne connaitra, bien que tous
ne laissent pas pour cela de savoir ce que c’est qu’un triangle .

A T'aune de 'incompréhensibilité de Dieu, il est possible, tout en connais-
sant Dieu sur un mode philosophique, que sa nature englobe d’autres
choses, telles que son incarnation et sa nature trinitaire, qui dépassent la
capacité de notre esprit et sont saisissables, non par la raison, mais par
la foi: « Car nous ne devons point trouver étrange qu’il y a en sa nature,
qui est immense, et en ce qu’il a fait, beaucoup de choses qui surpassent
la capacité de notre esprit»°!. L’infini, dans sa portée incompréhensible,
englobe aussi bien les attributs auxquels la philosophie accéde dans sa
démarche métaphysique par I'idée d’infini (création, véracité...), que ceux
de I'incarnation et de la Trinité, procédant de la révélation et ressortissant
a la théologie.

49 Lettre au Pére Mersenne de mars 1642, t. 2, p. 923 : « Pour ce qui est de
témoigner publiquement que je suis catholique romain, c’est ce qu’il me semble avoir
déja fait trés expressément par plusieurs fois: comme, en dédiant mes Méditations
a Messieurs de la Sorbonne, en expliquant comment les espéces demeurant sans la
substance du pain en L’Eucharistie, et ailleurs ».

30 Lettre au Pére Mersenne du 31 décembre 1640, t. 2, p. 306.

U Principes de la Philosophie, Premiére Partie, art. 25 (« Et qu’il faut croire tout
ce que Dieu a révélé, encore qu’il soit au-dessus de la portée de notre esprit»), t. 3,
p. 107.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 385

Dans cette perspective, I'infini incompréhensible assure ’harmonie du
rapport raison-foi, au sens ou il garantit 'unité du Dieu découvert par la
philosophie et du Dieu qui se révéle, le Dieu cartésien €tant également le
Dieu trinitaire et incarné de la tradition catholique :

Il existe donc plusieurs modes de manifestation du divin, divers types de
théophanies, mais toujours un seul Dieu : le Dieu incompréhensible et clairement
connu de la philosophie qui est aussi le Dieu incompréhensible et incogniscible
des apotres et de Jésus-Christ, dont la nature trinitaire et incarnée, inaccessible
a la connaissance naturelle ne peut étre que révélée 32

Toutefois, il convient de signaler que Descartes ne met pas en ceuvre une
démarche d’accommodement: il ne s’applique pas a prouver, tel qu’il le
fait dans son explication de I'eucharistie, de quelle maniére ses principes
philosophiques permettent de penser les vérités révélées de I'incarnation
et de la Trinité, et s’y concilient. Au contraire, il est possible de repérer
dans I'ceuvre cartésienne certaines tensions dans la rencontre des principes
philosophiques et ces mysteres. Par exemple, dans sa réflexion sur la causa
sui, Descartes note qu’il emploie le terme «cause» tout en sachant trés
bien que celui-ci ne convient pas proprement a la procession des personnes
divines . De méme, I'incarnation s’entrechoque avec la libre création des
vérités éternelles, notamment quant a la production du Verbe, thématique
soumise par M. Mersenne (1588-1648) — dans une lettre perdue — que
Descartes a refusé de traiter : « Ce que vous dites de la production du Verbe
ne répugne point, ce me semble, a ce que je dis; mais je ne veux pas me
méler de Théologie, j’ai peur méme que vous ne jugiez que ma philosophie
s’émancipe trop, d’oser dire son avis touchant des matiéres si relevées. » **

Comment penser la production du Verbe a partir d’un Dieu créant
librement les essences et les existences ? La thése cartésienne ne risque-t-elle
pas d’assimiler le Verbe a une créature produite par Dieu? La solution
serait de mettre I’accent sur différents registres d’éternité, afin d’introduire
une rupture entre le Verbe, échappant a la création, et les vérités, créées
et éternelles. La difficulté se redouble par le fait que I'incarnation fait
I'objet ponctuellement d’une approche philosophique, Descartes I'insérant
dans I'hypothése de la pluralité des mondes habités par d’autres créatures
intelligentes. En s’appuyant sur la distinction entre deux genres de bien,
il prend soin d’étendre la validité¢ de l'incarnation et de la rédemption
a l'existence hypothétique d’autres créatures intelligentes> : Dieu s’est
aussi révélé a elles, 'universalité de la rédemption esquissée par Descartes
suscitant de redoutables difficultés théologiques, eu égard notamment a la
descendance adamique, au péché originel et a I'incarnation.

52 L. DEVILLAIRS, Descartes et la connaissance de Dieu, Paris, Vrin, 2004, p. 330.

3 R. DEsSCARTES, Méditations métaphysiques, Réponses aux quatriémes objec-
tions, t. 2, p. 680-681.

34 Lettre au Pére Mersenne du 6 mai 1630, t. 1, p. 265-266.

33 Lettre a Chanut du 6 juin 1647, t. 3, p. 740.



386 AURELIEN CHUKURIAN

2. Dieu relationnel

2.1. La providence

La réflexion cartésienne sur les attributs divins, auréolée d’une profonde
cohérence, se poursuit dans la morale, qui parachéve la métaphysique : Dieu
n’est pas seulement cet étre infini incompréhensible qui remplit un réle
épistémologique. Il est aussi un Dieu relationnel, au sens ou la conception
de ses attributs débouche sur sa providence et donne lieu a un amour
humain de Dieu. Providence et amour de Dieu, sans étre des attributs, sont
inséparables de la réflexion consacrée par Descartes a ces derniers. Ces deux
thématiques la prolongent directement, soulignant le lien indéfectible de la
métaphysique et de la morale, celle-ci étant le couronnement de celle-la:
’attention portée par la métaphysique a la dignité de Dieu est complétée
par le souci de la morale d’instaurer une relation entre ’homme et Dieu.

Dans le cadre de I’¢laboration de sa morale, Descartes développe sa
réflexion sur Dieu, en ajoutant un élément absolument central, implicite
dans ses découvertes métaphysiques: la providence*. Descartes apporte
une preuve a priori de la providence qui rompt avec le thomisme, celui-ci
procédant selon un mode a posteriori en tirant la providence de la cause
finale, rapportée a la bonté de Dieu. La providence est déduite par
Descartes de I’essence parfaite de Dieu et ressortit a la nature de sa
causalité, Dieu étant, en tant que cause de soi, cause totale et universelle.
Et la providence assignée au champ de la philosophie s’envisage dans
sa dimension, non seulement générale, mais aussi particuliére: la raison
¢tablit, non seulement que Dieu gouverne I'ordre du monde en étant la
cause des lois de la nature, des essences et des existences, mais qu’il est
également I"auteur des actions du libre arbitre. Contra la princesse Elisabeth
de Bohéme (1618-1680), de confession réformée, Descartes soutient que la
seule philosophie «suffit pour connaitre qu'il ne saurait entrer la moindre
pensée en l'esprit d'un homme, que Dieu ne veuille et ait voulu de toute éternité
qu’elle y entrdt »°'. Mieux, la philosophie éclaire elle-méme la modalité par
laquelle Dieu exerce sa providence: insistant sur I'infaillibilit¢ du décret
de Dieu, en tant qu’il n’admet point de changement, Descartes identifie

56 Cf. la lettre & Elisabeth du 15 septembre 1645, qui énonce quatre vérités
requises pour juger le meilleur en toutes les actions de la vie (providence de Dieu,
immortalité de I'dme et supériorité des biens sur les maux en cette vie, étendue de
I'univers, dialectique du tout et de la partie exigeant de préférer les autres a soi).
Trois autres lettres (6 octobre, 3 novembre, janvier 1646) développent ces quatre
vérités sur la base des objections d’Elisabeth et des réponses de Descartes. En ce sens,
la zone frontiére, qui est annexée par la métaphysique a travers I’existence de Dieu
et I'immortalité de I’ame, se trouve enrichie par la morale, puisque la philosophie
s’approprie dans son champ la providence, I'imago Dei, 'amour de Dieu et enfin la
préférence des autres a soi qui sera réalisée dans la passion-vertu de générosité.

57 Lettre 4 Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 187 (je souligne).



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 387

également la prescience de Dieu (Dieu connait de toute éternité ce qui
est ou peut étre) a sa préordination (Dieu veut ce qui est ou peut étre et
le décréte). Une telle identification est liée a la libre création des vérités
¢ternelles en tant que la conception de la providence et cette thése prennent
toutes deux pour soubassement métaphysique I'indifférence divine. Ce que
Dieu connait étant cela méme qu’il veut et fait, I'objet de la prescience
n’est autre que sa préordination. La providence, loin d’étre I'expression
d’un choix, renvoie a I'indifférence avec laquelle Dieu gouverne les choses,
dans le sens ou ce qu’il voit de toute éternité est ce qu’il veut et décréte
par sa puissance. Aussi, indifférence et immutabilité, modes opératoires de
Dieu dans sa providence, conduisent a considérer les décrets divins comme
inséparables de Dieu, dont ils sont seulement séparés par une distinction de
raison *®,

Le centre de la position cartésienne consiste alors a articuler la pro-
vidence générale et particuliére, insérée dans le champ de la philosophie,
avec la liberté¢ humaine. Descartes accomplit un geste fort, caractéristique
de sa philosophie, consistant a tenir ensemble deux vérités d’apparence
contradictoire (songeons a la distinction réelle de 'ame et du corps et leur
union substantielle a ’homme). Dans le cas présent, il maintient la preuve
ontologique, appuyée sur I'idée de Dieu, de la providence, dont dépend
chacune des actions du libre arbitre, et I'indépendance de celui-ci, dont tout
un chacun fait '’expérience. L’indépendance du libre arbitre n’exclut pas
une dépendance d’une autre nature vis-a-vis du décret infaillible de Dieu. La
conciliation des deux vérités repose sur une détermination sans contrainte.
Dieu, causant tout en nous, veut pour autant notre liberté¢ en tant qu’il
exerce sur celle-ci une détermination sans contrainte : « et il [Dieu] I'a ainsi
voulu, mais il n’a pas voulu pour cela I'y contraindre »*. L’indépendance
du libre arbitre consiste, non pas a changer le décret divin ou en étre exempt,
mais a rendre efficient celui-ci, par la faculté positive de se déterminer.
Celle-ci actualise, sur le mode d’une action contingente et temporelle,
le décret divin, dont elle procéde: nous accomplissons librement ce que
Dieu a voulu que nous accomplissions sous cette modalité. L’indépendance
conférée par Descartes au libre arbitre — refusée aux vérités éternelles — est
capitale : évitant de rabaisser le libre arbitre au rang de serf arbitre, celle-ci
exprime la condition sine qua non de la morale et assure la possibilité du
contentement en cette vie. A ce titre, la dépendance du libre arbitre vis-a-vis
du décret divin s’accorde avec son indépendance.

La réflexion cartésienne sur la providence aboutit a un probléme
particulier a la théologie, celui de la pri¢re, qui fait ’'objet d’une justification
philosophique. Prier consiste, non a vouloir modifier le décret divin, mais a

8 L’entretien avec Burman, op. cit., p. 96 et 100,
% Lettre a Elisabeth de janvier 1646, t. 3, p. 634.



388 AURELIEN CHUKURIAN

vouloir qu’il s’exécute®. Dans la priére, nous implorons Dieu, non pour
qu’il modifie le cours de son décret, mais pour obtenir cela méme que
Dieu a décrété de toute éternité que nous obtiendrons par nos priéres. Il
résulte de ces considérations que les priéres, tout comme les mérites et les
actes contingents du libre arbitre, se présentent sous le jour de I’effet. Nous
obtenons par nos priéres, nos actions et nos mérites des effets dont Dieu
a bien voulu qu’ils fussent la cause : ils ne sont pas la cause de la volonté

divine, mais des effets dont Dieu a voulu qu’ils fussent la cause®' .

2.2. Amour de Dieu

La connaissance de la providence détient une portée morale, en tant
qu’elle « nous apprend a recevoir en bonne part toutes les choses qui nous
arrivent comme nous étant expressément envoyées de Dieu » ®*. Congédiant
la capricieuse fortune, la connaissance de la providence s’épanouit alors en
amour de Dieu, consistant dans la soumission, volontaire et désintéressée,
de la volonté humaine au décret divin —’amour consiste dans l'acte
de se joindre de volonté a I'objet aimé. La providence engendre alors
une attitude morale. Ce qui affecte le sujet dans son existence, loin
d’étre source de révolte, devient non seulement tolérable, mais surtout
aimable, parce qu’il est 'ceuvre de Dieu, si bien «que nous tirons méme
de la joie de nos afflictions, en pensant que sa volonté s’exécute en
ce que nous les recevons »%. Aimer Dieu, c’est aimer le décret de
sa providence —qui est Dieu lui-méme —, et aimer celui-ci implique
d’aimer tous les événements se déroulant dans notre vie, en tant qu’ils
procédent de la volonté divine. La soumission, libre et joyeuse, a laquelle
enjoint la connaissance philosophique de la providence, rejoint le principe
évangélique du Notre Pére, consistant a accomplir la volonté de Dieu : celui
qui aime Dieu ne « désire plus rien au monde, sinon que la volonté de Dieu
soit faite »*4.

L’irruption de 'amour de Dieu dans le champ philosophique cristallise
la relation personnelle que le sujet humain — ame et corps unis car nous

60 Lettre a Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 619 : «et lorsqu’elle [la théologie]
nous oblige a prier Dieu, ce n’est pas afin que nous lui enseignions de quoi c’est
que nous avons besoin, ni afin que nous tachions d'impétrer de lui qu’il change
quelque chose en [‘ordre établi de toute éternité par sa providence: l'un et I'autre
serait blamable ; mais c’est seulement afin que nous obtenions de ce qu'il a voulu de
toute éternité étre obtenu par nos priéres. Et je crois que tous les théologiens sont
d’accord en ceci, méme les Arminiens, qui semblent étre ceux qui déférent le plus au
libre arbitre » (je souligne).

61 Méditations métaphysiques, Réponses aux Objections, Sixiémes Réponses,
sixiéme paragraphe, t. 2, p. 873.

62 Lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 605.

3 Ibid., p. 606.

6 Lettre a P. Chanut du 1°' février 1647, p. 716-717.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 389

sommes dans la morale - entretient avec Dieu, excluant de réduire celui-ci
a toute essence ou concept: le Dieu cartésien, caractérisé par son infinité
incompréhensible, ne se contente pas de diriger I'ordre du monde mais régit
les actions du libre arbitre et fait I'objet d’une relation d’amour. Telle est la
singularité de 'approche cartésienne des attributs divins, consistant a faire
suivre la réflexion sur I'infini d’'un engagement pratique.

La thématique de I'amour de Dieu s’approfondit a 'occasion d’un
échange épistolaire entre Descartes et la reine Christine de Suéde (1626-1689),
par I'intermédiaire de Pierre Chanut (1601-1662). Interrogé par celle-ci,
Descartes soutient la possibilité d’aimer Dieu par la seule force de la raison.
L’amour de Dieu s’enracine dans la connaissance de Dieu: Descartes
soutient le lien analytique de la connaissance de Dieu et de I'amour de Dieu,
en tant que la premiére suscite le second. Cette position était déja esquissée
dans les Réponses, conduisant 'auteur a livrer une interprétation originale
d’un passage de saint Paul («que si quelqu’un aime Dieu, icelui est connu
de lui»; 1 Co 8,2), en traduisant icelui par Dieu et non par I’lhomme®. Si
quelqu’un aime Dieu, Dieu est connu de lui dans la mesure ou 'amour de
Dieu résulte de la connaissance de Dieu et celle-ci éveille celui-la.

Il est saisissant de mesurer la place médiatrice tenue par I'idée de Dieu,
car elle est au cceur de la relation d’amour entre Dieu et le sujet: c’est
par I'idée de Dieu que le sujet, se découvrant image de Dieu, une image
qu’il réalise dans le bon usage du libre arbitre, est conduit a aimer Dieu,
dont il sait que la providence le suit a chaque pas de son existence. Aussi
la médiation christique est-elle ouvertement écartée dans le cadre de la
réflexion sur 'amour de Dieu: alors qu’il reléve que, d’un point de vue
théologique, le mystére de I'incarnation est ce qui nous rend capable d’aimer
Dieuen tant qu’il s’est rendu sensible a nous, Descartes affirme la possibilité
d’aimer Dieu philosophiquement en faisant I’économie de I'incarnation .
Prenant appui sur la seule lumiére naturelle, 'amour de Dieu repose sur la
réflexion méditative de I'idée de Dieu. Celle-ci remplit un réle médiateur,
classiquement tenu par le Christ dans la théologie, en tant qu’elle fait
communiquer la sphére du fini et de I'infini: parce qu’elle appartient a
I’esprit humain mais qu’elle a été déposée en celui-ci par Dieu lui-méme,
elle assure la liaison du fini et de I'infini. A ce titre, I'idée de Dieu est la
clef de voite de I'’ensemble de I'approche cartésienne de Dieu, qui parait
habitée par deux poles : insister sur I'infinité de Dieu, afin d’exalter sa gloire,
seule finalité envisagée sur le plan philosophique®’ (a Dieu seul la gloire!);
combler la distance abyssale séparant le fini de I'infini afin de mettre en
ceuvre une relation d’amour.

95 Méditations métaphysiques, Réponses aux sixiémes objections, cinquiéme
scrupule, t. 2, p. 870.

% Lettre a Chanut du 1¢" février 1647, t. 3, p. 715.

7 Lettre a 'Hypersapistes d’aoit 1641, t. 2, p. 370.



390 AURELIEN CHUKURIAN

De fait, la connaissance de Dieu, médiatisée par son idée, donne nais-
sance a un amour de Dieu. Amour intellectuel parce qu’il procéde de la
connaissance de Dieu, I"'amour de Dieu revét aussi une dimension passion-
nelle, au point d’étre tenu pour la passion la plus «forte» et « ravissante »
que nous puissions avoir en cette vie® (les Passions de I'Gme parleront de
passion de dévotion). Surtout, ’'amour de Dieu est célébré comme source
de la béatitude en cette vie : aimer Dieu rend parfaitement heureux, I'amour
de Dieu procurant «des satisfactions d’esprit et des contentements, qui
valent incomparablement davantage que toutes les petites joies passagéres
qui dépendent des sens»®’. Toutefois, il importe également de remarquer
I’équilibre de la position cartésienne. Descartes se garde ouvertement d’af-
firmer que ’amour naturel de Dieu soit « méritoire ». Il n’associe pas celui-ci
au salut, la grice n’étant point considérée en philosophie® : «Je n’assure
point que cette amour soit méritoire sans la grace, je laisse déméler cela
aux théologiens»’'. De méme, exaltée pour insuffler 'amour de Dieu, la
philosophie n’aborde pas I'amour de Dieu pour ’homme ni Dieu comme
amour, thématiques échappant a son emprise et appartenant a la théologie.
Pareillement, au double niveau de providence auquel la philosophie accede,
s’ajoute un autre niveau, qui dépasse son champ propre: la providence
spéciale, causalité requérant I’action de la grace par laquelle Dieu sauve
ses sujets et gouverne ses €lus par I’action du Saint-Esprit.

Dé¢s lors, la médiation christique, écartée sur le plan philosophique
au profit de I'idée de Dieu, retrouve sa pleine effectivité sur le plan
sotériologique, dans le sens ou la philosophie identifie elle-méme le Christ
en médiateur du salut. Se défendant de I'accusation de pélagianisme,
Descartes fait valoir que son approche philosophique de Dieu et de ses
attributs ouvre a la foi mais ne prétend pas sauver, le salut étant attribué
au Christ :

et moi, je dis qu’on peut connaitre par la raison naturelle que Dieu existe, mais
je ne dis pas pour cela que cette connaissance naturelle mérite de soi, et sans la
Grdce, la gloire surnaturelle que nous attendons dans le ciel. Car, au contraire, il
est évident que, cette gloire étant surnaturelle, il faut des forces plus que naturelles
pour la mériter. Et je n’ai rien dit touchant la connaissance de Dieu, que tous les
théologiens ne disent aussi. Mais il faut remarquer que ce qui se connait par raison
naturelle, comme qu’il est tout bon, tout puissant, tout véritable, etc., peut hien
servir a préparer les infidéles a recevoir la foi, mais non pas suffire pour leur faire

%8 Lettre 2 Chanut du 1¢7 février 1647,t. 3, p. 715 et 718,

8 Lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 608.

70 Lettre au Pére Mersenne de fin mai 1637, t. 2, p. 535: « Et le bien faire dont
je parle ne se peut entendre en termes de Théologie, ou il est parlé de la Grace,
mais seulement de la philosophie morale et naturelle, ou cette Grace n’est point

considérée. »
" Lettre & Chanut du 1 février 1647, t. 3, p. 715.



L’APPROCHE CARTESIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 391

gagner le ciel; car, pour cela, il faut croire en Jésus-Christ et aux autres choses
révélées, ce qui dépend de la Grdace™.

Parce qu’elle se dépouille elle-méme de I'ambition de suffire au salut, la
philosophie peut maintenir la possibilité de 'action de la grace et conserver
une place pour la médiation christique, dont elle ne peut toutefois se méler
dans la mesure ou le Christ, exigeant la grace, ressortit a la théologie. La
philosophie désigne, depuis un point limite, le chemin du salut, sans pouvoir
aller plus en avant: le moment ou elle le désigne coincide avec celui ou
elle cloture sa démarche en tant qu’il en marque I’achévement. C’est la
théologie positive (distinguée de la théologie spéculative), requérant une
inspiration divine’* et recevant la charge de I’étude des vérités révélées,
qui se présente comme «la science du salut»’: elle «enseigne a gagner
le ciel »”®. Par-1a, I'approche cartésienne de Dieu témoigne de I'équilibre
harmonieux recherché par Descartes dans le rapport de sa philosophie avec
la théologie, au sens ou sa conception de Dieu et de ses attributs s’accorde
avec les vérités de la foi, sans dépasser les limites de la raison, en laissant le
salut hors de son champ en tant qu’il dépend de la grace, non envisagée :
« Il est vrai qu’il n’y a que la foi seule, qui nous enseigne ce que c’est que la
grice, par laquelle Dieu nous éléve a une béatitude surnaturelle. » ’®

Par ailleurs, il ressort que providence et amour de Dieu seraient une voie
pour renouveler I'identité du Dieu cartésien, en I'arrachant a sa réduction
pascalienne d’un Dieu épistémologue garantissant le savoir et servant a
mettre le monde en mouvement : pour Pascal, le Dieu cartésien donnerait
une «chiquenaude » a celui-ci, aprés laquelle Descartes « n’aurait plus que
faire de Dieu»’’. Notre parcours sur les attributs divins permet de récuser
le jugement pascalien, et d’apprécier que le Dieu de Descartes se présente
davantage sous les traits d’un Dieu relationnel, tant et si bien qu’il peut
étre tenu, eu égard a son incompréhensibilité, a 'amour qu’il suscite, a la

providence qu’il exerce, pour le Dieu vivant, le « Dieu des chrétiens» /3.

172

< Lettre au Pére Mersenne de mars 1642, p. 924-925 (je souligne).

3 Discours de la Méthode, Premiére Partie, t. 1, p. 575 : «je pensais que,
pour entreprendre de les examiner et y réussir, il était besoin d’avoir quelque
extraordinaire du ciel, et d’étre plus qu’homme. »

"4 H. GouHiER, La pensée religicuse de Descartes, op. cit., p. 219.

5 R. DESCARTES, Discours de la méthode, Premiére Partie, p. 573.

76 Lettre a Elisabeth du 6 octobre 1645, p. 617.

7" B. PascaL, Pensées (éd. Lafuma), 1001 : « Je ne puis pardonner a Descartes ;
il aurait bien voulu, dans toute sa philosophie, pouvoir se passer de Dieu; mais il
n’a pas su s’'empécher de lui faire donner une chiquenaude, pour mettre le monde en
mouvement ; apres cela, il n’a plus que faire de Dieu ».

" H. GouHikr, La pensée religieuse de Descartes, op. cit., p. 209 (je souligne).



392 AURELIEN CHUKURIAN
Conclusion

En conclusion, il apparait que Descartes incarne une démarche possible
de la philosophie confrontée a la question des attributs de Dieu, en
obéissant a plusieurs poles. Celui de parler correctement de Dieu, en
veillant a préserver 'infinité de Dieu et a corriger les erreurs de la théologie
scolastique, de sorte a jeter les bases d’une nouvelle théologie, arrimée a
la métaphysique cartésienne. Celui aussi de prendre la pleine mesure de
’ambition de la raison dans sa capacité a parvenir au vrai Dieu, mais
d’en calmer également les ardeurs a I'intérieur méme de son champ, de par
I'incompréhensibilité divine. Celui de confier un role philosophique a Dieu
(créateur, vérace, dont les lois de la nature sont tirées de son immutabilité),
complété par I’établissement d’une relation d’amour afin de souligner la
dimension vivante de Dieu. Enfin, celui de laisser une place pour un autre
discours en précisant comment le discours philosophique sur Dieu, tout
en prétendant a la vérité, ne se situe jamais au niveau de la grace, celle-ci
n’étant « point considérée»” : il s’appuie sur la raison en prenant pour
instance médiatrice I'idée de Dieu, qu’il revient a tout lecteur de méditer
pour saisir la portée de 'approche cartésienne de Dieu.

" R. DEscARTES, Lettre au Pére Mersenne de fin mai 1637, p. 535.



	L'approche cartésienne des attributs divins : l'indifférence du Dieu infini et providentiel susciant une relation d'amour

