
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 4

Artikel: L'approche cartésienne des attributs divins : l'indifférence du Dieu infini
et providentiel susciant une relation d'amour

Autor: Chukurian, Aurélien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150(2019), P. 373-392

L'APPROCHE CARTÉSIENNE
DES ATTRIBUTS DIVINS

L'indifférence du Dieu infini et providentiel
suscitant une relation d'amour

Aurélien Chukurian

Résumé

L'article se propose d'explorer la conception cartésienne des attributs
divins, en mettant au jour sa fécondité pour les rapports entre philosophie
et théologie. Procédant en philosophe en prenant appui sur l'idée de Dieu,
Descartes érige en point nodal de la nature de Dieu l'infini incompréhensible,
dont découlent les autres attributs. L'originalité de sa démarche consiste alors
à concilier sa réflexion sur Dieu, soucieuse d'éviter tout anthropomorphisme
en insistant notamment sur l'unité de l'essence divine, avec la perspective
d'une authentique relation entre le sujet et Dieu: découvrant sa providence,
particulière et générale, le philosophe cartésien s'élève, par l'usage de la

raison, èi un véritable amour de Dieu, prenant la forme d'une passion. Pour

autant, si Descartes prête à son approche rationnelle de Dieu une indéfectible
prétention èi la vérité, au point de venir corriger les erreurs de la scolastique,
il ne lui attribue pas de prétention méritoire : s'imposant pour règle de ne pas
dépasser les limites de la raison, Descartes délaisse la question de la grâce et
du salut pour les réserver à la théologie.

René Descartes (1596-1650) fournit, dans sa philosophie, une réflexion
singulière sur les attributs divins, pouvant nourrir les rapports entre
philosophie et théologie: rattachée à la métaphysique et enrichie par la

morale, la conception cartésienne des attributs divins permet de penser à

nouveau frais le clivage pascalien entre le Dieu de la philosophie et celui
des croyants. Si Descartes polarise les attributs divins autour de l'infinité
incompréhensible de Dieu, son originalité consiste également à montrer
qu'ils aboutissent, pour le sujet qui les conçoit, à une authentique relation
avec Dieu, à travers la providence qu'il exerce et l'amour qu'il suscite chez
le sujet. Toutefois, la philosophie s'impose pour limite de ne pas dépasser
le champ de la lumière naturelle: ne se prononçant pas sur la grâce, elle
autorise un autre type de discours, théologique, où les attributs évoqués
seront en lien avec la grâce et le salut. Ainsi la réflexion cartésienne sur les

attributs divins est-elle soucieuse d'articuler l'ambition de la philosophie à



374 AURÉLIEN CHUKURIAN

s'élever au vrai Dieu et à engager une authentique relation avec ce dernier, et
le soin de conserver une place pour une autre approche, théologique, placée
sous l'égide de la révélation et tournée vers les mystères.

1. Le champ de la métaphysique

/. /. Dieu et l'âme, principaux objets de la métaphysique

Pour saisir la conception cartésienne des attributs divins, il convient
de procéder graduellement, en partant de son enracinement dans la sphère
métaphysique. Dans la Lettre-Préface de l'édition française des Principes ',
Descartes présente sa philosophie comme un «arbre». Les racines en

sont la métaphysique, en tant qu'elle est le fondement de l'ensemble de

l'édifice. La physique en est le tronc, partie principale et commune appelée
à servir pour d'autres disciplines (l'étude des passions notamment). Les

branches qui jaillissent de l'arbre sont la médecine, la mécanique et la

morale. Au sein de la métaphore, qui renverse l'articulation aristotélicienne
des disciplines de la métaphysique et de la physique en vogue dans la

scolastique, la métaphysique assume une place précise: socle de l'arbre,
la métaphysique reçoit par Descartes la charge de l'étude de Dieu et de

l'âme. Tels sont ses deux principaux objets: la métaphysique contient les

principes de la connaissance, « entre lesquels est l'explication des principaux
attributs de Dieu, de l'immatérialité de nos âmes, et de toutes les notions
claires et distinctes qui sont en nous»2. Or, la spécificité cartésienne de la

métaphysique réside en ce que l'étude de Dieu et de l'âme est placée sous la

tutelle de la raison : « J'ai toujours estimé que ces deux questions, de Dieu et
de l'âme, étaient les principales de celles qui doivent plutôt être démontrées

par les raisons de la philosophie que de la théologie » \ Descartes distingue
la lumière naturelle de la raison de la lumière surnaturelle de la foi, qui se

comprend comme un « acte de la volonté»4 - et non d'intelligence comme
dans la scolastique - qui dépend de la grâce. Aussi la révélation divine
est-elle exclue de la métaphore de l'arbre, signe que Descartes n'entend pas
faire œuvre de théologien: il se revendique philosophe, en se fixant pour
règle de « traiter que des choses qui sont connues clairement par la lumière

1 À noter que les références aux textes cartésiens renverront principalement à

l'édition de F. Alquié qui fait, avec celle de Ch. Adam et P. Tannery, autorité dans
la recherche sur Descartes. Cf. R. Descartes, Œuvres philosophiques, trois tomes,
Paris, Classiques Garnier, 1967 (2010). Les références à d'autres éditions seront
précisées ponctuellement.

2 R. Descartes, Lettre-Préface de l'édition française des Principes de la

Philosophie, t. 3, p. 779.
3 Méditations Métaphysiques, Épître dédicatoire, t. 2, p. 383.
4 Règles pour la direction de l'esprit, Troisiéme règle, t. 1, p. 90.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 375

naturelle»5. Aussi le seigneur du Perron - tel qu'il se présentait lui-même -
se résout-il au silence devant les questions théologiques.

Ainsi la métaphysique cartésienne nous confronte-t-elle à une approche
rationnelle de Dieu. Celle-ci se précise davantage encore par le découpage
opéré par Descartes de trois questions, fixant le rapport entre raison et
foi. Tournons-nous vers les Notae in programma quoddam, texte polémique
de 1647 qui, affirmant l'autonomie du champ philosophique et proclamant
l'unicité de la vérité contre la doctrine de la double vérité, corrige les erreurs
du disciple infidèle Regius (Henri Le Roy, 1598-1679). Certaines choses
ressortissent exclusivement à la foi en tant qu'elles sont tributaires de la

révélation ; d'autres occupent une position médiane, étant partagées par
la foi et par la raison en tant qu'elles concernent en premier lieu la foi
tout en pouvant être approchées par la raison ; enfin, certaines s'adressent

uniquement à la raison. La foi détient le monopole des mystères de la

révélation, dont la raison ne se mêle pas, Descartes y rangeant l'incarnation
et la Trinité. La raison, outre l'élaboration d'un discours scientifique dont
elle a l'apanage, peut également accéder à des objets qu'elle partage avec la

foi, en recevant la tâche de mettre au jour les attributs de Dieu et d'établir
la nature immortelle de l'âme humaine6.

Ce texte permet de comprendre que l'approche rationnelle de Dieu s'inscrit

dans l'organisation générale du rapport entre raison et foi, consistant
dans la recherche d'une harmonie: Descartes trace une séparation non
contradictoire entre raison et foi, au sens où ce que la raison découvre
ne peut être contraire à ce que la foi révèle, et réciproquement, ce que
la foi révèle, tout en étant au-dessus de la raison, ne peut être contre
celle-ci. Mieux, cette séparation aboutit à l'affirmation centrale d'un accord
majeur7 : Descartes prétend que ses principes se concilient, mieux que ceux
d'Aristote, avec les vérités de la foi chrétienne.

De fait. Descartes place Dieu et l'âme dans une zone frontière. En ce

sens, il assigne à la raison le soin d'élucider ce qu'il nomme les « préambules »

de la foi. La théorie cartésienne de la foi différencie entre la matière de

cette dernière, obscure pour l'entendement, sa raison formelle8, évidente,
mais d'une autre évidence que celle enjeu dans la connaissance rationnelle.

5 Lettre au Père Dinet, t. 3, p. 1095.
6 Sur le découpage de ces trois questions, le lecteur pourra se reporter à la lecture

du texte cartésien, dont nous avons retranscrit le sens. Cf. Notae in programma,
Examen du susdit placard, remarques sur chaque article, t. 3, p. 801-802.

7 Lettre à *** de 1633-1635, t. 1, p. 486: « Maintenant je me propose, après
avoir expliqué ma nouvelle philosophie, de faire voir clairement qu'elle s'accorde
beaucoup mieux avec toutes les vérités de lufoi que nefait celle d'Aristote ». Signalons
que la recherche incline davantage à présenter celle-ci comme la lettre dite à Boswell
de 1641.

8 Méditations métaphysiques, Réponses aux secondes objections, t. 2,

p. 572-573.



376 AURÉLIEN CHUKURIAN

et enfin ses préambules ou «fondements»9. Ce sont ces préambules que
la philosophie peut appréhender, en tant qu'ils sont susceptibles d'une
détermination rationnelle. À ce titre, Descartes accomplit un geste fort en

confiant à la métaphysique l'étude de Dieu et de l'âme: la métaphysique
cartésienne annexe le champ traditionnellement recouvert par la théologie
naturelle, lui octroyant une dimension rationnelle10. Nous assistons à un
transfert d'une partie des compétences de la théologie à la métaphysique, et

ce dans un dessein apologétique : cette dernière a pour rôle de prouver, par
l'usage de la lumière naturelle, les préambules de la foi, contre les libertins
notamment. Il s'ensuit que Descartes marque un «ébranlement» de la

théologie, dont il convient de distinguer deux niveaux : la théologie positive,
désignant l'enseignement dogmatique de l'Église catholique requérant une

inspiration divine et fixant les articles de foi, et la théologie spéculative,
discipline humaine consistant dans une intellection des vérités révélées et

reposant sur un socle philosophique11. Or, la théologie spéculative voit son
office restreint par l'étendue de la métaphysique, de sorte que son domaine

propre se reporte davantage sur l'interprétation de l'Écriture, à laquelle la

philosophie se livre également ponctuellement12.

1.2. A ttributs et substance : Dieu, une substance ayant pour attribut
principal l'infini dont dérivent tes autres

La nature de la discipline métaphysique clarifiée, quels sont alors les

principaux contours de l'approche cartésienne de Dieu et de ses attributs?
Aussi faut-il se demander en premier lieu ce qu'il faut entendre par attributs
divins. Les attributs se comprennent en rapport avec une substance. Dans
le vocabulaire cartésien, la substance désigne « une chose qui existe en telle

façon qu'elle n'a besoin que de soi-même pour exister»13. À la substance

correspond des attributs, le néant par contraste ne pouvant avoir ni attribut,

9 Règles pour lu direction de l'esprit, Troisième règle, t. 1.
10 J.-C. Bardout, J.-L. Marion, «Philosophie cartésienne et théologie.

Distinguer pour mieux unir», in Philosophie et théologie à l'époque moderne, t. 3,

dir. J.-C. Bardout, Paris, Cerf, 2010, p. 205-206: «le geste cartésien contribue
de manière décisive à la constitution de la théologie naturelle comme discipline
rationnelle. »

11 Pour approfondir cette distinction, cf. H. Gouhier, La pensée religieuse de

Descartes, Paris, Vrin, 1924, 19742, 2006, p. 220 et 232.
12 Pour cette question d'une interprétation cartésienne de l'Écriture, nous

nous permettons de renvoyer à l'un de nos articles : « A la recherche d'une
philosophie cartésienne de la religion : le rapport raison - foi et l'ambivalence de la

norme d'interprétation de la Bible», ThéoRèmes [en ligne] 9 (2016) http ://jour-
nals.openedition.org/theoremes/858; DOI : 10.4000/theoremes.858.

13 R. Descartes, Les Principes de la Philosophie, Première partie, art. 51 («Ce
que c'est que la substance ; et que c'est un nom qu'on ne peut attribuer à Dieu et aux
autres créatures en même sens»), t. 3, p. 122.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 377

propriété ou qualité. Les attributs doivent être distingués d'autres notions
qui lui sont proches, à savoir les modes (ou façons) et les qualités. Les modes
renvoient à une diversification de la substance. Lorsque le mode permet
de nommer la substance, il est appelé qualité; quand il est inhérent à la

substance, il est appelé attribut. Dans cette optique, l'attribut, qui n'a de

sens que par rapport à une substance sans laquelle il ne peut exister, a pour
caractéristique d'être ce qui fait connaître la substance: mieux, il y a un

genre d'attribut qui constitue la nature ou l'essence de la substance, dont
les autres dépendent, à savoir l'attribut principal.

Dieu se déploie alors comme une substance ayant l'infini pour attribut
principal. Dans le parcours des Méditations, Dieu est découvert par le sujet
pensant lorsqu'il rapporte l'expérience de sa propre finitude, exemplifiée
dans le doute, à l'idée d'une substance infinie qu'il contient en son esprit,
sur la base de la distinction entre réalité objective et réalité formelle de

l'idée. L'idée d'infini est unique, dans la mesure où sa réalité objective - le

contenu représentatif de l'idée - dépasse la réalité formelle de l'esprit qui
la pense - l'acte de penser. L'idée d'infini coïncide alors avec l'irruption
d'une transcendance dans l'immanence de la finitude de l'homme, dans la

mesure où l'idée de Dieu ne peut avoir été déposée que par l'être infini
lui-même, à savoir Dieu : c'est pourquoi celle-ci appartient à la catégorie
des idées innées (par distinction d'avec les idées adventices et factices). Selon
l'ordre synthétique - et non analytique - du savoirl4, l'idée d'infini s'avère
première par rapport à celle de fini. Dieu précède le cogito : «j'ai en quelque
façon premièrement en moi la notion de l'infini, que du fini, c'est-à-dire
de Dieu que de moi-même»15. Dieu est la première vérité selon l'ordre
synthétique dans la mesure où l'infini est ce à partir de quoi toute chose peut
être pensée16, le fini étant une négation de l'infini et non l'inverse. En outre,
Dieu constitue la condition métaphysique de l'expérience psychologique
du doute aboutissant au eogito, le doute étant un mode d'être imparfait
confrontant le sujet à l'expérience de sa propre finitude qui sous-tend un
être parfaitl7. À cet égard, le cogito devient lui-même traversé par l'idée de

14 La voie de l'analyse (ou de la résolution) s'assimile à la hiérarchie des

inventions, alors que celle de la synthèse, ou de la composition, admet un rapport
hiérarchique de fondation logique: dans un cas, les vérités premières sont celles

que l'on découvre les premières, alors que dans l'autres ce sont elles occupant une
position fondatrice.

15 R. Descartes, Méditations Métaphysiques, Troisième méditation, t. 2, p. 445

(je souligne).
16 Lettre à Clerselier du 23 avril 1649, t. 3, p. 923 : «je dis que la notion que j'ai

de l'infini est en moi avant celle du fini, parce que, de cela seul que je conçois l'être
ou ce qui est, sans penser s'il est fini ou infini, c'est l'être infini que je conçois ; mais,
afin que je puisse concevoir un être fini, il faut que je retranche quelque chose de cette
notion générale de l'être, laquelle par conséquent doit précéder» (je souligne).

17 Méditations métaphysiques, Quatrième méditation, t. 2, p. 455 : « Et lorsque
je considère que je doute, c'est-à-dire que je suis une chose incomplète et dépendante,



378 AURÉLIEN CHUKURIAN

Dieu : je suis une chose qui pense en tant que je suis une chose qui pense
l'idée de Dieu, dans la mesure où le doute qui révèle l'expérience du sujet

pensant appelle l'existence d'une substance infinie.
La primauté de l'idée de Dieu par laquelle est habitée le cogito exprime

une thèse profonde, aux accents augustiniens, selon laquelle Dieu se

découvre à l'intérieur du sujet : Descartes peut être présenté comme le

promoteur de l'intériorité autant parce qu'il part d'un sujet doutant et qui
pensant que parce que ce dernier est constitué de part en part par l'idée de

Dieu qui révèle la présence de Dieu en lui. Partant, connaissance de soi et
connaissance de Dieu sont inséparables, dans la mesure où la connaissance
de soi est soutenue de manière ultime et fondamentale par la connaissance

première et antérieure de Dieu.
Poursuivons. L'idée de Dieu, empreinte de l'ouvrier sur son ouvrage,

ne peut être, de par sa réalité objective, que «vraie». La vérité de

l'idée se comprend en rapport, non avec le jugement (qui seul peut
être vrai ou faux), mais avec sa conformité à son objet : Dieu possède
effectivement en lui-même tous les attributs que nous concevons clairement
et distinctement, à l'appui de son idée, comme devant être en lui. Pivot de

la démonstration cartésienne de l'existence de Dieu, l'idée de Dieu garantit
l'accès à l'essence de Dieu : à l'instant même où l'idée de Dieu conduit à

établir, nécessairement, que Dieu est, elle fait connaître « ce qu'il est, autant
que le permet la faiblesse de notre nature»l8.

L'infini, réservé à Dieu, distingué de l'indéfini s'appliquant au mondel9,
devient alors l'attribut principal de Dieu. Il correspond le mieux à Dieu
du point de vue de sa radicale transcendance. Surtout, les autres attributs
procèdent de l'infinité de Dieu: «par le nom de Dieu, j'entends une
substance infinie, éternelle, immuable, indépendante, toute connaissante,
toute puissante, et par laquelle moi-même, et toutes les autres choses qui
sont (s'il est vrai qu'il y en ait qui existent) ont été créées et produites »20. Tel
est le contenu représentatif - la réalité objective - exhibé par l'idée de Dieu,
l'ensemble des attributs dérivant de celui d'infini. L'attribut de perfection.

l'idée d'un être complet et indépendant, c'est-à-dire de Dieu, se présente à mon esprit
avec tant de distinction et de clarté ».

18 Principes de la Philosophie, Première partie, art. 22 (« Qu'en connaissant qu'il
y a un Dieu en la façon ici expliquée, on connaît aussi tous ses attributs, autant
qu'ils peuvent être connus par la seule lumière naturelle»), t. 3, p. 104-105 : « Nous
recevons encore cet avantage, en prouvant de cette sorte (le latin précise : per ejus
scilicet ideam, c'est-à-dire par son idée) l'existence de Dieu, que nous connaissons

par même moyen ce qu'il est, autant que le permet la faiblesse de notre nature. »
19 Principes de Ut Philosophie, art. 27 (« Quelle différence il y a entre indéfini et

infini »), t. 3, p. 108 : « Et nous appellerons ces choses indéfinies plutôt qu'infinies,
afin de réserver à Dieu seul le nom d'infini ; tant à cause que nous ne remarquons
point de bornes en ses perfections, comme aussi à cause que nous sommes très assurés

qu'il n'y en peut avoir».
20 Méditations métaphysiques. Troisième méditation, t. 2, p. 445.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 379

par lequel Dieu est approché dans le Discours de la méthode (1637), renvoie
en fait à celui d'infini employé dans les Méditations métaphysiques (1641,
1647 pour la traduction française). En effet, étant donné que la perfection
d'un être se mesure au degré d'être ou de réalité qu'il comporte21, Dieu est
l'être parfait en tant qu'il est l'être infini, c'est-à-dire celui qui contient le

plus d'être. Aussi Dieu est-il l'Être par excellence : la perfection de Dieu est

appuyée sur un socle ontologique où Dieu s'affirme comme le «souverain
Être»22. Cette portée ontologique de l'infini recèle, pour H. Gouhier,
une portée chrétienne : le commentateur estime que la pensée cartésienne

rejoint la perspective biblique d'Ex 3,14, «Je suis celui qui est», où «la
perfection ontologique coïncide avec l'infini de l'être»23. Assurément,
l'approche rationnelle de Dieu marque une interprétation ontologique de ce

passage, faisant se juxtaposer l'identité de Dieu révélée à Moïse avec l'Être,
inaugurant ce qu'Étienne Gilson nomme une métaphysique de l'Exode.
Réciproquement, l'infini fixe la situation ontologique de l'homme, « milieu
entre Dieu et le néant, entre le souverain être et le non-être»24. De même,
c'est parce qu'il est infini que Dieu est immuable: Dieu ne saurait être en

proie au changement, en tant que ce dernier exprime un manque d'être
(et donc une imperfection), inconciliable avec son statut d'être infini. Il
en va de même des attributs de toute-puissance et de toute-connaissance,
reconduits à celui d'infini. À noter le rôle tenu par l'immutabilité de Dieu
qui sert de fondement à la physique25 : les lois de la nature26 sont déduites
de l'immutabilité de Dieu27. Enfin, l'infinité de Dieu exige également qu'il
soit cause de soi, signe de son indépendance ontologique en tant qu'il n'a

21 Sur cette assimilation entre perfection et être, cf. Troisième méditation, t. 2,

p. 438 : «ce qui est plus parfait, c'est-à-dire qui contient en soi plus de réalité».
22 Méditations métaphysiques, Réponses aux secondes objections, t. 2, p. 568.
23 H. Gouhier, La pensée métaphysique de Descartes, Paris, Vrin, 1972,

réédition 1999, p. 191.
24 R. Descartes, Méditations métaphysiques. Quatrième méditation, t. 2, p. 457.
25 Lettre au Père Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 259 : «je vous dirai que je

n'eusse su trouver les fondements de la Physique, si je ne les eusse cherchés par cette
voie [c'est-à-dire par la voie de la connaissance de Dieu] ».

26 Les lois de la nature sont au nombre de trois. Les formulant déjà dans
le Monde, Descartes les recense dans les art. 37, 39 et 40 de la Seconde Partie
des Principes de la Philosophie. Rappelons-les rapidement. La première concerne
la conservation de la même quantité de mouvement (« que chaque chose demeure en
l'état qu'elle est, pendant que rien ne le change», art. 37, p. 185). La seconde est la loi
d'inertie (« tout corps qui se meut, tend à continuer son mouvement en ligne droite »,
art. 38, p. 187). La troisième a trait aux lois de la transmission du mouvement («si
un corps, qui se meut, en rencontre un autre plus fort que soi, il ne perd rien de son
mouvement, et s'il en rencontre un plus faible qu'il puisse mouvoir, il en perd autant
qu'il lui en donne», art. 39).

27 R. Descartes, Principes de la Philosophie, Deuxième Partie, art. 37, t. 3,

p. 185: « De cela aussi que Dieu n'est point sujet à changer, et qu'il agit toujours
de même sorte, nous pouvons parvenir à la connaissance de certaines règles, que je



380 AURÉLIEN CHUKURIAN

besoin que de lui-même pour exister et se conserver, et qu'il soit cause de

l'ensemble des choses - les essences et les existences -, dans le sens où elles

dépendent de lui : Dieu est causa sui et créateur.
Dès lors, l'infini est la clef de voûte de l'approche de Dieu, dans le sens

où il est constitutif de la nature divine tout en étant le réfèrent des autres
attributs de Dieu: Descartes fait de l'attribut d'infini le «symbole de tous
les autres, et comme celui qui exprime de façon la plus saisissante le divin,
et fait le mieux ressortir sa radicale transcendance»28. Parce que Dieu est

une substance infinie, parfaite, cause d'elle-même et indépendante, Dieu
se déploie comme la seule substance digne de ce nom. D'où l'équivocité
enveloppant le terme substance dans la philosophie cartésienne, thèse que
Descartes emprunte à la scolastique, mais en lui greffant - comme souvent
dans sa philosophie - un sens nouveau. Tandis que Dieu apparaît comme
une « substance incréée qui pense et qui est indépendante»29, il existe deux

autres substances, l'âme et le corps, substances créées qui dépendent du
concours ordinaire de Dieu, autant pour exister que pour persévérer dans
l'existence, au regard de la thèse de la création continuée : Dieu crée toutes
choses et les soutient dans leur existence.

1.3. Véracité et indifférence

À partir de l'infinité divine, Descartes dégage des conséquences concernant

sa fonction philosophique et ses modalités d'agir. D'une part, l'attribut

d'infini exige de Dieu sa véracité : Dieu assure un rôle épistémologique,
dans le sens où il garantit le critère de la connaissance humaine, résidant
dans la clarté et la distinction. En tant qu'il est «suprême vérace», Dieu
devient la pierre angulaire du système philosophique, étant placé au
fondement de la connaissance humaine. D'autre part, l'infini commande de

poser en Dieu une liberté d'indifférence. Avant d'être restaurée en 1645

dans les Lettres à Mesland en tant que faculté positive de se déterminer,
la liberté d'indifférence est, dans le sillage des Méditations, dépréciée, en

tant que plus bas degré de la liberté humaine. Or, Dieu est indifférent dans

un sens radicalement différent de l'être humain. L'indifférence humaine,
désignant dans sa variante négative l'absence de choix vers un parti ou
un autre, diffère de l'indifférence divine, renvoyant à l'indistinction en
Dieu des opérations d'entendement, de volonté et de puissance: Dieu
entend, veut, et fait tout par une même et très simple action. La liberté de

l'homme se comprend dans un rapport de succession entre les opérations

nomme les luis de lu nature, et qui sont les causes secondes des divers mouvements que
nous regardons en tous les corps » (je souligne).

28 H. Gouhier, op. cit., p. 190 (je souligne).
29 R. Descartes, Principes de lu Philosophie, première partie, art. 54

(« Comment nous pouvons avoir des pensées distinctes de la substance qui pense,
de celle qui est corporelle, et de Dieu»), t. 3, p. 124.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 381

d'entendement, de volonté et de faire. Il en va différemment en Dieu, dont
les opérations ont pour trait central l'unité : « videre (voir) et velle (vouloir)
ne sont qu'une même chose»30 en Dieu. L'indifférence divine manifeste
le soin de redonner à Dieu la majesté de son infinité, en écartant toute
représentation anthropomorphique l'assimilant à une chose finie : « La plus

grave des erreurs que nous commettions ici est de nous représenter Dieu

comme une sorte d'homme en plus grand, qui se propose tel ou tel but, et

qui y tend par tels ou tels moyens: assurément rien n'est plus indigne de

Dieu »31.

La liberté d'indifférence implique de la part de Dieu la libre création
des vérités éternelles, au sens où une raison de bonté ou de vérité ne
saurait être antérieure à Dieu: parce qu'en Dieu «c'est une même chose
de vouloir, d'entendre, et de créer, sans que l'un précède l'autre, ne quidem
ratione (pas même logiquement)»32, la volonté divine n'est pas précédée
et prédéterminée par la connaissance de l'entendement. Dieu crée le vrai
et le bien, dans un même acte d'entendement, de volonté et de puissance.
A contrario, la scolastique est accusée de commettre un «blasphème»33:
elle admet en Dieu une priorité de la puissance de connaître sur la puissance
du vouloir qui conduit à parler de Dieu comme «d'un Jupiter ou d'un
Saturne et l'assujettir au Styx, et aux Destinées »34. Seule la thèse de la libre
création des vérités éternelles, se déliant des idoles trompeuses, permet de
s'élever au « vrai Dieu »35. Il ne s'agit pas d'affirmer que l'agir divin est privé
de raison, mais que la raison ne détermine pas la volonté de Dieu : la volonté
divine ne fait pas office de raison de l'agir divin, qui serait caractérisé par
une puissance arbitraire échappant à toute raison. Dieu agit avec raison,
mais selon une inséparabilité totale de ses opérations.

Descartes mobilise le patronage d'Augustin pour appuyer sa thèse
de l'unicité des opérations divines36. Le rapprochement avec l'évêque
d'Hippone est en réalité plus difficile à établir. Le modèle augustinien ne
se concilie pas avec la philosophie cartésienne en tant qu'il participe d'une
priorité de l'entendement sur la volonté, celle-ci étant déterminée par les

10 Lettre au Père Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 75.
31 L'entretien avec Burman, édition, traduction et annotation par

J.-M. Beyssade, Paris, PUF, 1981, p. 62.
32 Lettre au Père Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 268.
33 Ibid., 6 mai 1630, t. 1, p. 264.
34 Ibid., 15 avril 1630, t. 1, p. 259-260.
35 Méditations métaphysiques, Quatrième méditation, t. 2, p. 456.
36 Lettre au Père Mesland du 2 mai 1644, t. 3, p. 75: «l'idée que nous avons

de Dieu nous apprend qu'il n'y a en lui qu'une seule action, toute simple et toute
pure; ce que ces mots de saint Augustin expriment fort bien : Quia vides ea, sunt
[Parce que tu vois ces choses, elles sont], etc., parce qu'en Dieu videre et velle ne sont
qu'une même chose ». Pour Augustin, cf. Les Confessions, XIII, xxxviii : « Ainsi pour
nous, ces choses que tu as faites, nous les voyons parce qu'elles sont : mais, pour toi,
c'est parce que tu les vois, qu'elles sont. »



382 AURÉLIEN CHUKURIAN

idées logées dans l'entendement divin. En ce sens, la mention d'Augustin
témoigne davantage d'un « augustinisme cartésianisé »37.

1.4. Dieu, cet incompréhensible infini

Or, Descartes instaure une distinction cruciale entre intelligere et com-
prehendere, dans le sens où nous pouvons entendre Dieu, et non pas le

comprendre: «l'infini en tant qu'infini, n'est point à la vérité compris,
mais néanmoins il est entendu »38. À travers cette distinction, Descartes
cherche à concilier la possibilité d'une connaissance humaine de l'infini,
qui rompt avec toute conception apophatique du divin, et la sauvegarde
de la dignité de l'infini que sa compréhension viendrait limiter: «à cause

que le mot de comprendre signifie quelque limitation, un esprit fini ne saurait
comprendre Dieu, qui est infini »39. Descartes se refuse à doter son discours
sur Dieu d'une forme de négativité, s'éloignant de la théologie négative
du thomisme40 : il réserve à l'homme la possibilité d'entendre Dieu. Mais,
précisément, il est à remarquer que la positivité du discours cartésien sur
Dieu est autant à rechercher dans la possibilité d'une intellection de Dieu,

que dans l'impossibilité de sa compréhension. Parce que l'idée vraie de

l'infini exige son incompréhension, l'incompréhensibilité étant inclue dans
la raison formelle de l'infini, l'intellection de Dieu se rapporte, in fine, à son
incompréhensibilité : «Et il suffit que j'entende cela», à savoir «que
j'entende cela même que Dieu ne peut être compris par moi pour que j'entende
Dieu selon la vérité de la chose et tel qu'il est»41. Connaître Dieu, c'est
connaître qu'il est positivement incompréhensible : pour Descartes en effet,
«l'incompréhensible se rattache toujours à quelque raison intelligible»42.
Et c'est l'incompréhensibilité qui devient le fondement même de la clarté et
de la distinction de l'idée de Dieu.

L'incompréhensibilité de Dieu, dérivant de son infinité, s'impose comme
le point nodal de la connaissance de Dieu, de plusieurs points de vue. C'est
en connaissant Dieu comme positivement incompréhensible que la raison

37 H. Gouhier, Cartésianisme et augustinisme au xvu" siècle, Paris, Vrin, 1978,

p. 14.
38 R. Descartes, Méditations métaphysiques, Réponses aux Premières Objections,

t. 2, p. 531.
39 Ibid., Réponses aux objections, Lettre sur les Instances, t. 2, p. 845 (je

souligne).
40 Thomasd Aquin, Somme théologique, I, q. 86, a. 2 : «l'infini en tant qu'infini,

n'est pas connu. »
41 R. Descartes, Lettre à Clerselier du 23 avril 1649, t. 3, p. 924 : « Et sujficit

me hoc ipsum intelligere. Nempe sujficit me intelligere hoc ipsum quotl Deus a me non
comprehendatur, ut Deum juxta rei veritatem et quulis est intelligam. »

42 V. Delbos, cité par H. Gouhier, La pensée religieuse de Descartes, op. cit.,
p. 263.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 383

met au jour les attributs qui le constituent. De surcroît, l'incompréhensi-
bilité requiert de proscrire les causes finales, «présomption impertinente»
voulant être «du conseil de Dieu»43 alors que les desseins de Dieu sont
insondables pour la raison (écho à Rm 11,34) : « Nous ne nous arrêterons

pas aussi à examiner les fins que Dieu s'est proposées en créant le monde, et

nous rejetterons entièrement de notre philosophie la recherche des causes
finales. »44 De même, l'incompréhensibilité de Dieu exige de ne pas limiter
la toute-puissance divine à ce que la raison humaine peut en comprendre.
L'agir divin ne saurait être déterminé par la rationalité humaine: Dieu

peut faire ce que l'esprit humain juge logiquement impossible. Au regard
de l'infinité incompréhensible de Dieu, la puissance divine ne saurait être
conditionnée par le principe de non-contradiction: «Oui, nous pouvons
bien assurer que Dieu peut faire tout ce que nous pouvons comprendre,
mais non pas qu'il ne peut faire ce que nous ne pouvons pas comprendre. »45

Une telle affirmation s'inscrit dans le souci cartésien de «parler Dieu plus
dignement que n'en parle le vulgaire, qui l'imagine presque toujours ainsi
qu'une chose finie »46.

L'incompréhensibilité met en valeur deux préoccupations qui se

conjuguent au sein de l'approche cartésienne de Dieu : ambition de connaître
rationnellement Dieu par l'intermédiaire de l'idée de Dieu; humilité
d'admettre que des éléments en Dieu outrepassent la connaissance que l'esprit
humain en a. Non seulement la raison reconnaît ne pas comprendre Dieu,
encore qu'elle le puisse entendre, mais les éléments qu'elle entend de Dieu
ne prétendent pas à l'exhaustivité. Aussi l'idée de Dieu est-elle claire et
distincte, pourvu que nous ne pensions pas que cette idée nous représente
tout ce qui est en Dieu. Cet élément éclaire la vérité de l'idée de Dieu. Celle-ci
est fort vraie au sens où, «encore que nous ne connaissions pas toutes les

choses qui sont en Dieu », néanmoins, tout ce que nous connaissons être en
lui, par l'intermédiaire de son idée, «est entièrement véritable»47. L'idée de
Dieu est l'opérateur de la connaissance de Dieu, au sens où les attributs de
Dieu qu'elle dévoile appartiennent effectivement à Dieu, tout en déclinant
seulement une partie et non la totalité, immense, de son essence. Mieux,
nous connaissons des attributs de Dieu «ceux dont il a voulu que nous
ayons quelque connaissance»48, c'est-à-dire ceux dont il a voulu qu'ils
soient exhibés par l'idée de lui-même qu'il a placée dans l'esprit humain.
Nous percevons le mouvement central de la métaphysique cartésienne,

43 R. Descartes, Lettre à Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 606.
44 Principes de lu philosophie, Première Partie, art. 28 (« Qu'il ne faut point

examiner par quelle fin Dieu a fait chaque chose, mais seulement par quel moyen
il a voulu qu'elle fût produite»), t. 3, p. 108.

45 Lettre au Père Mersenne du 15 avril 1630, t. 1, p. 261.
46 Ihid.
47 Méditations métaphysiques. Réponses aux cinquièmes objections, t. 2, p. 812.
48 Principes de la Philosophie, Première partie, art. 28, t. 3, p. 108.



384 AURÉLIEN CHUKURIAN

alliant un mouvement ascendant et descendant : l'esprit humain accède à

la connaissance de Dieu autant que Dieu se rend connaissable par l'idée

qu'il a déposée dans celui-ci.

1.5. Connaissance rationnelle et connaissance révélée : Trinité et
incarnation comme mystères defoi

L'incompréhensibilité sert également de socle à la possibilité d'un autre
discours, théologique cette fois, fixé sur les attributs qui sont accessibles

seulement dans la foi et requièrent la grâce. Tels sont les mystères - au sens

justement de ce qui est révélé - de l'incarnation et de la Trinité, qui ressor-
tissent aux vérités révélées et qui échappent à une approche philosophique.
Les vérités révélées se rapportent, sous la plume de Descartes, à l'autorité de

l'Église (catholique romaine), dans le sens où c'est celle-ci qui les a instituées

(une telle conception témoigne du catholicisme de l'auteur, que lui-même
revendique à l'occasion49). Or, tout en se refusant de se mêler des vérités
révélées, Descartes s'appuie sur l'incompréhensibilité de Dieu pour justifier
la possibilité philosophique du mystère d'un Dieu trinitaire et incarné :

pour le mystère de la Trinité, je juge avec saint Thomas qu'il est purement de la
foi et ne se peut connaître par la lumière naturelle. Mais je ne nie point qu'il
n'y ait des choses en Dieu que nous n'entendons pas, ainsi qu'il n'y ait des

choses en Dieu que nous n'entendons pas, ainsi qu'il y a même en un triangle
plusieurs propriétés que jamais aucun mathématicien ne connaîtra, bien que tous
ne laissent pas pour cela de savoir ce que c'est qu'un triangle50.

À l'aune de l'incompréhensibilité de Dieu, il est possible, tout en connaissant

Dieu sur un mode philosophique, que sa nature englobe d'autres
choses, telles que son incarnation et sa nature trinitaire, qui dépassent la

capacité de notre esprit et sont saisissables, non par la raison, mais par
la foi : «Car nous ne devons point trouver étrange qu'il y a en sa nature,
qui est immense, et en ce qu'il a fait, beaucoup de choses qui surpassent
la capacité de notre esprit»51. L'infini, dans sa portée incompréhensible,
englobe aussi bien les attributs auxquels la philosophie accède dans sa

démarche métaphysique par l'idée d'infini (création, véracité...), que ceux
de l'incarnation et de la Trinité, procédant de la révélation et ressortissant
à la théologie.

49 Lettre au Père Mersenne de mars 1642, t. 2, p. 923 : «Pour ce qui est de

témoigner publiquement que je suis catholique romain, c'est ce qu'il me semble avoir
déjà fait très expressément par plusieurs fois: comme, en dédiant mes Méditations
à Messieurs de la Sorbonne, en expliquant comment les espèces demeurant sans la
substance du pain en L'Eucharistie, et ailleurs».

50 Lettre au Père Mersenne du 31 décembre 1640, t. 2, p. 306.
51 Principes de lu Philosophie, Première Partie, art. 25 (« Et qu'il faut croire tout

ce que Dieu a révélé, encore qu'il soit au-dessus de la portée de notre esprit »), t. 3,

p. 107.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 385

Dans cette perspective, l'infini incompréhensible assure l'harmonie du

rapport raison-foi, au sens où il garantit l'unité du Dieu découvert par la

philosophie et du Dieu qui se révèle, le Dieu cartésien étant également le

Dieu trinitaire et incarné de la tradition catholique :

Il existe donc plusieurs modes de manifestation du divin, divers types de

théophanies, mais toujours un seul Dieu : le Dieu incompréhensible et clairement
connu de la philosophie qui est aussi le Dieu incompréhensible et incogniscible
des apôtres et de Jésus-Christ, dont la nature trinitaire et incarnée, inaccessible
à la connaissance naturelle ne peut être que révélée52.

Toutefois, il convient de signaler que Descartes ne met pas en œuvre une
démarche d'accommodement: il ne s'applique pas à prouver, tel qu'il le

fait dans son explication de l'eucharistie, de quelle manière ses principes
philosophiques permettent de penser les vérités révélées de l'incarnation
et de la Trinité, et s'y concilient. Au contraire, il est possible de repérer
dans l'œuvre cartésienne certaines tensions dans la rencontre des principes
philosophiques et ces mystères. Par exemple, dans sa réflexion sur la causa
sui, Descartes note qu'il emploie le terme «cause» tout en sachant très
bien que celui-ci ne convient pas proprement à la procession des personnes
divines53. De même, l'incarnation s'entrechoque avec la libre création des

vérités éternelles, notamment quant à la production du Verbe, thématique
soumise par M. Mersenne (1588-1648) - dans une lettre perdue - que
Descartes a refusé de traiter : « Ce que vous dites de la production du Verbe
ne répugne point, ce me semble, à ce que je dis; mais je ne veux pas me
mêler de Théologie, j'ai peur même que vous ne jugiez que ma philosophie
s'émancipe trop, d'oser dire son avis touchant des matières si relevées. »54

Comment penser la production du Verbe à partir d'un Dieu créant
librement les essences et les existences? La thèse cartésienne ne risque-t-elle
pas d'assimiler le Verbe à une créature produite par Dieu? La solution
serait de mettre l'accent sur différents registres d'éternité, afin d'introduire
une rupture entre le Verbe, échappant à la création, et les vérités, créées

et éternelles. La difficulté se redouble par le fait que l'incarnation fait
l'objet ponctuellement d'une approche philosophique. Descartes l'insérant
dans l'hypothèse de la pluralité des mondes habités par d'autres créatures
intelligentes. En s'appuyant sur la distinction entre deux genres de bien,
il prend soin d'étendre la validité de l'incarnation et de la rédemption
à l'existence hypothétique d'autres créatures intelligentes55: Dieu s'est
aussi révélé à elles, l'universalité de la rédemption esquissée par Descartes
suscitant de redoutables difficultés théologiques, eu égard notamment à la

descendance adamique, au péché originel et à l'incarnation.

52 L. Devillairs, Descartes et la connaissance de Dieu, Paris, Vrin, 2004, p. 330.
55 R. Descartes, Méditations métaphysiques, Réponses aux quatrièmes objections,

t. 2, p. 680-681.
54 Lettre au Père Mersenne du 6 mai 1630, t. 1, p. 265-266.
55 Lettre à Chanut du 6 juin 1647, t. 3, p. 740.



386 AURÉLIEN CHUKURIAN

2. Dieu relationnel

2.1. La providence

La réflexion cartésienne sur les attributs divins, auréolée d'une profonde
cohérence, se poursuit dans la morale, qui parachève la métaphysique : Dieu
n'est pas seulement cet être infini incompréhensible qui remplit un rôle
épistémologique. Il est aussi un Dieu relationnel, au sens où la conception
de ses attributs débouche sur sa providence et donne lieu à un amour
humain de Dieu. Providence et amour de Dieu, sans être des attributs, sont
inséparables de la réflexion consacrée par Descartes à ces derniers. Ces deux

thématiques la prolongent directement, soulignant le lien indéfectible de la

métaphysique et de la morale, celle-ci étant le couronnement de celle-là :

l'attention portée par la métaphysique à la dignité de Dieu est complétée

par le souci de la morale d'instaurer une relation entre l'homme et Dieu.
Dans le cadre de l'élaboration de sa morale, Descartes développe sa

réflexion sur Dieu, en ajoutant un élément absolument central, implicite
dans ses découvertes métaphysiques: la providence56. Descartes apporte
une preuve a priori de la providence qui rompt avec le thomisme, celui-ci
procédant selon un mode a posteriori en tirant la providence de la cause
finale, rapportée à la bonté de Dieu. La providence est déduite par
Descartes de l'essence parfaite de Dieu et ressortit à la nature de sa

causalité, Dieu étant, en tant que cause de soi, cause totale et universelle.
Et la providence assignée au champ de la philosophie s'envisage dans

sa dimension, non seulement générale, mais aussi particulière : la raison
établit, non seulement que Dieu gouverne l'ordre du monde en étant la

cause des lois de la nature, des essences et des existences, mais qu'il est

également l'auteur des actions du libre arbitre. Contra la princesse Elisabeth
de Bohême (1618-1680), de confession réformée, Descartes soutient que la

seule philosophie «suffit pour connaître qu'il ne saurait entrer la moindre
pensée en l'esprit d'un homme, que Dieu ne veuille et ait voulu de toute éternité
qu'elle y entrât »57. Mieux, la philosophie éclaire elle-même la modalité par
laquelle Dieu exerce sa providence: insistant sur l'infaillibilité du décret
de Dieu, en tant qu'il n'admet point de changement, Descartes identifie

56 Cf. la lettre à Elisabeth du 15 septembre 1645, qui énonce quatre vérités
requises pour juger le meilleur en toutes les actions de la vie (providence de Dieu,
immortalité de l'âme et supériorité des biens sur les maux en cette vie, étendue de

l'univers, dialectique du tout et de la partie exigeant de préférer les autres à soi).
Trois autres lettres (6 octobre, 3 novembre, janvier 1646) développent ces quatre
vérités sur la base des objections d'Elisabeth et des réponses de Descartes. En ce sens,
la zone frontière, qui est annexée par la métaphysique à travers l'existence de Dieu
et l'immortalité de l'âme, se trouve enrichie par la morale, puisque la philosophie
s'approprie dans son champ la providence, Y imago Dei, l'amour de Dieu et enfin la

préférence des autres à soi qui sera réalisée dans la passion-vertu de générosité.
57 Lettre à Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 187 (je souligne).



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 387

également la prescience de Dieu (Dieu connaît de toute éternité ce qui
est ou peut être) à sa préordination (Dieu veut ce qui est ou peut être et
le décrète). Une telle identification est liée à la libre création des vérités
éternelles en tant que la conception de la providence et cette thèse prennent
toutes deux pour soubassement métaphysique l'indifférence divine. Ce que
Dieu connaît étant cela même qu'il veut et fait, l'objet de la prescience
n'est autre que sa préordination. La providence, loin d'être l'expression
d'un choix, renvoie à l'indifférence avec laquelle Dieu gouverne les choses,
dans le sens où ce qu'il voit de toute éternité est ce qu'il veut et décrète

par sa puissance. Aussi, indifférence et immutabilité, modes opératoires de

Dieu dans sa providence, conduisent à considérer les décrets divins comme
inséparables de Dieu, dont ils sont seulement séparés par une distinction de

raison
Le centre de la position cartésienne consiste alors à articuler la

providence générale et particulière, insérée dans le champ de la philosophie,
avec la liberté humaine. Descartes accomplit un geste fort, caractéristique
de sa philosophie, consistant à tenir ensemble deux vérités d'apparence
contradictoire (songeons à la distinction réelle de l'âme et du corps et leur
union substantielle à l'homme). Dans le cas présent, il maintient la preuve
ontologique, appuyée sur l'idée de Dieu, de la providence, dont dépend
chacune des actions du libre arbitre, et l'indépendance de celui-ci, dont tout
un chacun fait l'expérience. L'indépendance du libre arbitre n'exclut pas
une dépendance d'une autre nature vis-à-vis du décret infaillible de Dieu. La
conciliation des deux vérités repose sur une détermination sans contrainte.
Dieu, causant tout en nous, veut pour autant notre liberté en tant qu'il
exerce sur celle-ci une détermination sans contrainte : « et il [Dieu] l'a ainsi
voulu, mais il n'a pas voulu pour cela l'y contraindre»59. L'indépendance
du libre arbitre consiste, non pas à changer le décret divin ou en être exempt,
mais à rendre efficient celui-ci, par la faculté positive de se déterminer.
Celle-ci actualise, sur le mode d'une action contingente et temporelle,
le décret divin, dont elle procède: nous accomplissons librement ce que
Dieu a voulu que nous accomplissions sous cette modalité. L'indépendance
conférée par Descartes au libre arbitre - refusée aux vérités éternelles - est

capitale : évitant de rabaisser le libre arbitre au rang de serf arbitre, celle-ci

exprime la condition sine qua non de la morale et assure la possibilité du
contentement en cette vie. À ce titre, la dépendance du libre arbitre vis-à-vis
du décret divin s'accorde avec son indépendance.

La réflexion cartésienne sur la providence aboutit à un problème
particulier à la théologie, celui de la prière, qui fait l'objet d'une justification
philosophique. Prier consiste, non à vouloir modifier le décret divin, mais à

58 L'entretien avec Burman, op. cit., p. 96 et 100.
59 Lettre à Elisabeth de janvier 1646, t. 3, p. 634.



388 AURÉLIEN CHUKURIAN

vouloir qu'il s'exécute60. Dans la prière, nous implorons Dieu, non pour
qu'il modifie le cours de son décret, mais pour obtenir cela même que
Dieu a décrété de toute éternité que nous obtiendrons par nos prières. Il
résulte de ces considérations que les prières, tout comme les mérites et les

actes contingents du libre arbitre, se présentent sous le jour de l'effet. Nous
obtenons par nos prières, nos actions et nos mérites des effets dont Dieu
a bien voulu qu'ils fussent la cause : ils ne sont pas la cause de la volonté
divine, mais des effets dont Dieu a voulu qu'ils fussent la cause61.

2.2. Amour de Dieu

La connaissance de la providence détient une portée morale, en tant
qu'elle « nous apprend à recevoir en bonne part toutes les choses qui nous
arrivent comme nous étant expressément envoyées de Dieu »62. Congédiant
la capricieuse fortune, la connaissance de la providence s'épanouit alors en

amour de Dieu, consistant dans la soumission, volontaire et désintéressée,
de la volonté humaine au décret divin -l'amour consiste dans l'acte
de se joindre de volonté à l'objet aimé. La providence engendre alors
une attitude morale. Ce qui affecte le sujet dans son existence, loin
d'être source de révolte, devient non seulement tolérable, mais surtout
aimable, parce qu'il est l'œuvre de Dieu, si bien «que nous tirons même
de la joie de nos afflictions, en pensant que sa volonté s'exécute en

ce que nous les recevons »63. Aimer Dieu, c'est aimer le décret de

sa providence - qui est Dieu lui-même -, et aimer celui-ci implique
d'aimer tous les événements se déroulant dans notre vie, en tant qu'ils
procèdent de la volonté divine. La soumission, libre et joyeuse, à laquelle
enjoint la connaissance philosophique de la providence, rejoint le principe
évangélique du Notre Père, consistant à accomplir la volonté de Dieu : celui

qui aime Dieu ne «désire plus rien au monde, sinon que la volonté de Dieu
soit faite»64.

L'irruption de l'amour de Dieu dans le champ philosophique cristallise
la relation personnelle que le sujet humain - âme et corps unis car nous

60 Lettre à Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 619 : «et lorsqu'elle [la théologie]
nous oblige à prier Dieu, ce n'est pas afin que nous lui enseignions de quoi c'est

que nous avons besoin, ni afin que nous tâchions d'impètrer de lui qu'il change
quelque chose en l'ordre établi de toute éternité par sa providence : l'un et l'autre
serait blâmable ; mais c'est seulement afin que nous obtenions de ce qu'il a voulu de

toute éternité être obtenu par nos prières. Et je crois que tous les théologiens sont
d'accord en ceci, même les Arminiens, qui semblent être ceux qui défèrent le plus au
libre arbitre » (je souligne).

61 Méditations métaphysiques, Réponses aux Objections, Sixièmes Réponses,
sixième paragraphe, t. 2, p. 873.

62 Lettre à Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 605.
63 Ibid., p. 606.
64 Lettre à P. Chanut du 1er février 1647, p. 716-717.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 389

sommes dans la morale - entretient avec Dieu, excluant de réduire celui-ci
à toute essence ou concept: le Dieu cartésien, caractérisé par son infinité
incompréhensible, ne se contente pas de diriger l'ordre du monde mais régit
les actions du libre arbitre et fait l'objet d'une relation d'amour. Telle est la

singularité de l'approche cartésienne des attributs divins, consistant à faire
suivre la réflexion sur l'infini d'un engagement pratique.

La thématique de l'amour de Dieu s'approfondit à l'occasion d'un
échange épistolaire entre Descartes et la reine Christine de Suède 1626-1689),

par l'intermédiaire de Pierre Chanut (1601-1662). Interrogé par celle-ci,
Descartes soutient la possibilité d'aimer Dieu par la seule force de la raison.
L'amour de Dieu s'enracine dans la connaissance de Dieu : Descartes
soutient le lien analytique de la connaissance de Dieu et de l'amour de Dieu,
en tant que la première suscite le second. Cette position était déjà esquissée
dans les Réponses, conduisant l'auteur à livrer une interprétation originale
d'un passage de saint Paul («que si quelqu'un aime Dieu, icelui est connu
de lui » ; 1 Co 8,2), en traduisant icelui par Dieu et non par l'homme65. Si

quelqu'un aime Dieu, Dieu est connu de lui dans la mesure où l'amour de
Dieu résulte de la connaissance de Dieu et celle-ci éveille celui-là.

Il est saisissant de mesurer la place médiatrice tenue par l'idée de Dieu,
car elle est au cœur de la relation d'amour entre Dieu et le sujet : c'est

par l'idée de Dieu que le sujet, se découvrant image de Dieu, une image
qu'il réalise dans le bon usage du libre arbitre, est conduit à aimer Dieu,
dont il sait que la providence le suit à chaque pas de son existence. Aussi
la médiation christique est-elle ouvertement écartée dans le cadre de la

réflexion sur l'amour de Dieu : alors qu'il relève que, d'un point de vue
théologique, le mystère de l'incarnation est ce qui nous rend capable d'aimer
Dieu en tant qu'il s'est rendu sensible à nous. Descartes affirme la possibilité
d'aimer Dieu philosophiquement en faisant l'économie de l'incarnation66.
Prenant appui sur la seule lumière naturelle, l'amour de Dieu repose sur la

réflexion méditative de l'idée de Dieu. Celle-ci remplit un rôle médiateur,
classiquement tenu par le Christ dans la théologie, en tant qu'elle fait
communiquer la sphère du fini et de l'infini: parce qu'elle appartient à

l'esprit humain mais qu'elle a été déposée en celui-ci par Dieu lui-même,
elle assure la liaison du fini et de l'infini. À ce titre, l'idée de Dieu est la
clef de voûte de l'ensemble de l'approche cartésienne de Dieu, qui paraît
habitée par deux pôles : insister sur l'infinité de Dieu, afin d'exalter sa gloire,
seule finalité envisagée sur le plan philosophique67 (à Dieu seul la gloire ;

combler la distance abyssale séparant le fini de l'infini afin de mettre en

œuvre une relation d'amour.

65 Méditations métaphysiques, Réponses aux sixièmes objections, cinquième
scrupule, t. 2, p. 870.

66 Lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3, p. 715.
67 Lettre à l'Hypersapistes d'août 1641, t. 2, p. 370.



390 AURÉLIEN CHUKURIAN

De fait, la connaissance de Dieu, médiatisée par son idée, donne
naissance à un amour de Dieu. Amour intellectuel parce qu'il procède de la

connaissance de Dieu, l'amour de Dieu revêt aussi une dimension passionnelle,

au point d'être tenu pour la passion la plus «forte» et «ravissante»

que nous puissions avoir en cette vie68 (les Passions de l'âme parleront de

passion de dévotion). Surtout, l'amour de Dieu est célébré comme source
de la béatitude en cette vie : aimer Dieu rend parfaitement heureux, l'amour
de Dieu procurant «des satisfactions d'esprit et des contentements, qui
valent incomparablement davantage que toutes les petites joies passagères

qui dépendent des sens»69. Toutefois, il importe également de remarquer
l'équilibre de la position cartésienne. Descartes se garde ouvertement
d'affirmer que l'amour naturel de Dieu soit « méritoire ». Il n'associe pas celui-ci
au salut, la grâce n'étant point considérée en philosophie70: «Je n'assure

point que cette amour soit méritoire sans la grâce, je laisse démêler cela

aux théologiens»71. De même, exaltée pour insuffler l'amour de Dieu, la

philosophie n'aborde pas l'amour de Dieu pour l'homme ni Dieu comme
amour, thématiques échappant à son emprise et appartenant à la théologie.
Pareillement, au double niveau de providence auquel la philosophie accède,

s'ajoute un autre niveau, qui dépasse son champ propre : la providence
spéciale, causalité requérant l'action de la grâce par laquelle Dieu sauve
ses sujets et gouverne ses élus par l'action du Saint-Esprit.

Dès lors, la médiation christique, écartée sur le plan philosophique
au profit de l'idée de Dieu, retrouve sa pleine effectivité sur le plan
sotériologique, dans le sens où la philosophie identifie elle-même le Christ
en médiateur du salut. Se défendant de l'accusation de pélagianisme,
Descartes fait valoir que son approche philosophique de Dieu et de ses

attributs ouvre à la foi mais ne prétend pas sauver, le salut étant attribué
au Christ :

et moi, je dis qu'on peut connaître par la raison naturelle que Dieu existe, mais

je ne dis pas pour cela que cette connaissance naturelle mérite de soi, et sans la

Grâce, la gloire surnaturelle que nous attendons dans le ciel. Car, au contraire, il
est évident que, cette gloire étant surnaturelle, ilfaut des forces plus que naturelles

pour la mériter. Et je n'ai rien dit touchant la connaissance de Dieu, que tous les

théologiens ne disent aussi. Mais il faut remarquer que ce qui se connaît par raison
naturelle, comme qu'il est tout bon, tout puissant, tout véritable, etc., peut bien

servir à préparer les infidèles à recevoir la foi, mais non pas suffire pour leur faire

68 Lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3, p. 715 et 718.
69 Lettre à Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 608.
70 Lettre au Père Mersenne de fin mai 1637, t. 2, p. 535 : « Et le bien faire dont

je parle ne se peut entendre en termes de Théologie, où il est parlé de la Grâce,
mais seulement de la philosophie morale et naturelle, où cette Grâce n'est point
considérée. »

71 Lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3, p. 715.



L'APPROCHE CARTÉSIENNE DES ATTRIBUTS DIVINS 391

gagner le ciel ; car, pour cela, il faut croire en Jésus-Christ et aux autres choses

révélées, ce qui dépend de Ut Grâce72.

Parce qu'elle se dépouille elle-même de l'ambition de suffire au salut, la

philosophie peut maintenir la possibilité de l'action de la grâce et conserver
une place pour la médiation christique, dont elle ne peut toutefois se mêler
dans la mesure où le Christ, exigeant la grâce, ressortit à la théologie. La

philosophie désigne, depuis un point limite, le chemin du salut, sans pouvoir
aller plus en avant: le moment où elle le désigne coïncide avec celui où
elle clôture sa démarche en tant qu'il en marque l'achèvement. C'est la

théologie positive (distinguée de la théologie spéculative), requérant une

inspiration divine75 et recevant la charge de l'étude des vérités révélées,

qui se présente comme «la science du salut»74: elle «enseigne à gagner
le ciel»75. Par-là, l'approche cartésienne de Dieu témoigne de l'équilibre
harmonieux recherché par Descartes dans le rapport de sa philosophie avec
la théologie, au sens où sa conception de Dieu et de ses attributs s'accorde
avec les vérités de la foi, sans dépasser les limites de la raison, en laissant le

salut hors de son champ en tant qu'il dépend de la grâce, non envisagée :

« 11 est vrai qu'il n'y a que la foi seule, qui nous enseigne ce que c'est que la

grâce, par laquelle Dieu nous élève à une béatitude surnaturelle. »76

Par ailleurs, il ressort que providence et amour de Dieu seraient une voie

pour renouveler l'identité du Dieu cartésien, en l'arrachant à sa réduction
pascalienne d'un Dieu épistémologue garantissant le savoir et servant à

mettre le monde en mouvement : pour Pascal, le Dieu cartésien donnerait
une «chiquenaude» à celui-ci, après laquelle Descartes «n'aurait plus que
faire de Dieu »77. Notre parcours sur les attributs divins permet de récuser
le jugement pascalien, et d'apprécier que le Dieu de Descartes se présente
davantage sous les traits d'un Dieu relationnel, tant et si bien qu'il peut
être tenu, eu égard à son incompréhensibilité, à l'amour qu'il suscite, à la

providence qu'il exerce, pour le Dieu vivant, le « Dieu des chrétiens»78.

72 Lettre au Père Mersenne de mars 1642, p. 924-925 (je souligne).
71 Discours de la Méthode, Première Partie, t. 1, p. 575 : «je pensais que,

pour entreprendre de les examiner et y réussir, il était besoin d'avoir quelque
extraordinaire du ciel, et d'être plus qu'homme. »

74 H. Gouhier, La pensée religieuse de Descartes, op. cit., p. 219.
75 R. Descartes, Discours de la méthode, Première Partie, p. 573.
76 Lettre à Elisabeth du 6 octobre 1645, p. 617.
77 B. Pascal, Pensées (éd. Lafuma), 1001 : «Je ne puis pardonner à Descartes;

il aurait bien voulu, dans toute sa philosophie, pouvoir se passer de Dieu ; mais il
n'a pas su s'empêcher de lui faire donner une chiquenaude, pour mettre le monde en
mouvement ; après cela, il n'a plus que faire de Dieu ».

78 H. Gouhier, La pensée religieuse de Descartes, op. cit., p. 209 (je souligne).



392 AURÉLIEN CHUKURIAN

Conclusion

En conclusion, il apparaît que Descartes incarne une démarche possible
de la philosophie confrontée à la question des attributs de Dieu, en
obéissant à plusieurs pôles. Celui de parler correctement de Dieu, en
veillant à préserver l'infinité de Dieu et à corriger les erreurs de la théologie
scolastique, de sorte à jeter les bases d'une nouvelle théologie, arrimée à

la métaphysique cartésienne. Celui aussi de prendre la pleine mesure de

l'ambition de la raison dans sa capacité à parvenir au vrai Dieu, mais
d'en calmer également les ardeurs à l'intérieur même de son champ, de par
l'incompréhensibilité divine. Celui de confier un rôle philosophique à Dieu
(créateur, vérace, dont les lois de la nature sont tirées de son immutabilité),
complété par l'établissement d'une relation d'amour afin de souligner la

dimension vivante de Dieu. Enfin, celui de laisser une place pour un autre
discours en précisant comment le discours philosophique sur Dieu, tout
en prétendant à la vérité, ne se situe jamais au niveau de la grâce, celle-ci
n'étant «point considérée»79: il s'appuie sur la raison en prenant pour
instance médiatrice l'idée de Dieu, qu'il revient à tout lecteur de méditer

pour saisir la portée de l'approche cartésienne de Dieu.

79 R. Descartes, Lettre au Père Mersenne de fin mai 1637, p. 535.


	L'approche cartésienne des attributs divins : l'indifférence du Dieu infini et providentiel susciant une relation d'amour

