Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 150 (2018)

Heft: 4

Artikel: Pourquoi des noms ne sont pas des attributs
Autor: Soskice, Janet

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-823310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2019), P. 357-371

POURQUOI DES NOMS
NE SONT PAS DES ATTRIBUTS'

JANET SOSKICE

Reésumé

Depuis de nombreuses décennies, et méme depuis plusieurs siecles, les
approches philosophiques sur la nature de Dieu ont été dominées par la
discussion des « attributs divins » - toute-puissance, omniscience, etc. Le
présent article suggere que cette tradition a perdu sa légitimité et qu'il nous
Sfaut recouvrer ces prédicats dans leur contexte plus ancien en tant que « noms
divins » — l'approche habituelle pour la discussion de la nature divine, de lu
théologie ancienne jusqu'a la premiére modernité.

Introduction

[1'y a depuis un certain temps une méfiance considérable des théologiens
a I’égard du Dieu des philosophes. Ce théme n’est pas nouveau, bien-sir,
mais il s’est récemment concentré sur les soi-disant «attributs classiques »
~ I’éternité, 'immutabilité, 'omnipotence, I'unicité, la simplicité (et ainsi
de suite) de Dieu. Les théologiens soutiennent que les philosophes de la
religion perdent leur temps en défendant la cohérence de ces attributs, dans
la mesure ou il ne s’agit pas la d’'un Dieu que quiconque voudrait adorer
— et qu’il ne s’agirait 1a certainement pas du Dieu de la Bible.

Ce n’est pas seulement la position des théologiens anglophones. Jiirgen
Moltmann a suggéré que les premiers Péres chrétiens n’avaient pas une doc-
trine homogéne de Dieu, mais ont simplement baptisé le Dieu d’Aristote.

Si 'on s’interroge a la maniére de la philosophie grecque sur ce qui est

«conforme a Dieu», on doit exclure de I'essence divine la différence, la

multiplicité, le mouvement et la passivité. [...] Impassible, immobile, unique et

autosuffisante, ainsi la divinité s’oppose a un mode mobile, passif, distrait, ne se

suffisant jamais a lui-méme 2.

Cette critique repose en bonne part sur le rejet de longue date de la

« théologie naturelle » dans le milieu protestant, mais elle a été reprise, de
maniére surprenante pour certains, par la figure catholique éminente du

I Le présent article a été traduit en frangais par Elio Jaillet.
2 Jirgen MOLTMANN, Trinité ¢t Royaume de Dieu. Contributions au traité de
Diecu, trad. Morand Kleiber, Paris, Cerf, 1982, p. 35.



358 JANET SOSKICE

pape Frangois, dans son récent ouvrage Le nom de Dieu est Miséricorde
(2016)°. Frangois s’appuie ici sur ’ouvrage du cardinal Walter Kasper:
La miséricorde, notion fondamentale de I'Evangile, clé de la vie chrétienne
(2012)%. Kasper y soutient, selon une perspective pastorale explicite, que
la miséricorde est le premier attribut de Dieu et le nom méme de Dieu. Il
s’attaque ici aux « manuels de théologie », ou les attributs « proviennent de
I’étre métaphysique de Dieu, défini comme I’essence, le principe méme de
I’étre (ipsum esse subsistens) : simplicité, immensité, éternité, omniprésence,
omniscience, toute-puissance. » Il signale également que « dans le cadre des
attributs métaphysiques de Dieu, il n’y a quasiment pas de place pour la
miséricorde, puisqu’elle ne découle pas de I’étre métaphysique de Dieu,
mais de sa révélation dans I’histoire.»> Kasper raméne alors les lecteurs
au locus classicus pour ce qui concerne les noms et la nomination de Dieu:
I’événement ou Dieu s’adresse a Moise depuis le buisson ardent en Ex 3. Et
c’est la que j’aimerais également me diriger, aprés une courte introduction
historique.

Dans un essai intitulé « The Essential Incoherence of Descartes’ Defi-
nition of Divinity », Jean-Luc Marion suggére que la définition de Dieu
dans le Discours de la méthode, et ce qui, ailleurs, y correspond, mé-
rite notre attention en tant que nouveau départ®. A I’époque ou écrivait
Descartes, « proposer une définition de Dieu (quel que soit son statut),
revenait toujours a prendre position sur le terrain théologique des noms
divins... ». D’aprés Marion, Descartes, commengant avec « une rationalité
qui n’était pas assurée théologiquement par la révélation chrétienne, mais
fondée métaphysiquement sur ’humanité de “I’lhomme purement homme™
(Discours de la méthode)», transpose ’enjeu théologique des noms divins,
« peut-&tre pour la premiére fois», dans le « domaine d’une métaphysique
stricte ». Ainsi Descartes peut dire: « par le nom de Dieu, j’entends une
substance infinie, éternelle, immuable, indépendante, toute-connaissante,
toute-puissante, et par laquelle moi-méme, et toutes les autres choses qui
sont (s’il est vrai qu’il y en ait qui existent) ont été créées et produites» .

3 Pape Frangois, Le nom de Dieu est miséricorde. Conversation avec Andrea
Tornielli, trad. Marguerite Pozzoli, Paris, Robert Laffont-Presses de la Renaissance,
2016.

4 La miséricorde. Notion fondamentale de I’Evangile. Clé de la vie chrétienne,
trad. Esther et Marie-Noélle Villedieu de Torcy, Nouan-le-Fuzelier, Editions des
Béatitudes, 2015.

3 Ibid., p. 19.

6 Voir Jean-Luc MarioN, « The Essential Incoherence of Descartes’ Definition
of Divinity », in Amélie O. Rorty (éd.), Essays on Descartes’ Meditations, Berkeley
[etc.]., University of California Press, 1986, p. 297-338.

7 Jean-Luc MARION, art. cit., p. 298, faisant référence a I'ouverture de la
troisiéme méditation métaphysique de Descartes.



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 359

Qu’il soit a blamer ou non (Olivier Boulnois indique la potentielle an-
cienneté des racines de ce motif®), il semble qu’a partir d’un moment donné,
au début de la modernité, les noms divins disparurent progressivement,
surtout dans les écrits protestants anglophones, et furent remplacés par des
discussions sur les «attributs classiques » — infinité, éternité, immutabilité,
etc. —, défendus ou attaqués, en tant qu’assertions philosophiques auto-
nomes. C’est ce que I’on retrouve chez Locke, Hobbes et Hume, de méme
que chez Richard Swinburne. La tradition antérieure des noms divins, dans
laquelle ces attributs avaient leur place, est presque complétement ignorée,
méme dans les milieux catholiques. J'imagine que c’est ce contre quoi le
cardinal Walter Kasper souléve des objections - contre une « théologie de
manuel» ou les noms divins sont réduits a un reste de transcendantaux,
peut-étre a cause du poids accordé a Thomas d’Aquin, tels I’Un, le Bien,
I'Etre, la Vérité.

La tradition antérieure des noms divins, dans laquelle je souhaite
inclure les ceuvres de Thomas d’Aquin et de Bonaventure, situait ceux-ci
parmi de nombreux autres - tous sont donnés dans I’Ecriture, classés
et catégorisés de diverse manicres. Les chrétiens du Moyen-Age étaient
familiers de priéres et de litanies invoquant ces noms: Agneau, Veilleur,
Parole, Lumiére, Avocat’. Ce genre de noms — certains tirés du Nouveau
Testament, d’autres de I’Ancien Testament - formaient la base pour
la louange et la réflexion théologique d’Origene, Chrysostome, Hilaire
de Poitiers, Jérome, Ambroise et de nombreux autres.

Dans le rite de Sarum — une liturgie de mariage de I’Angleterre prémo-
derne - les cheeurs célestes étaient invoqués pour proclamer les noms du
Dieu trés-haut : Messie, Emmanuel, Premier-N¢, Alpha, Omega, Agneau,
Serpent, Bouc, Lion, Parole, Ver, Splendeur, Epoux et d’autres encore, en
nombre. Tous ces noms, tirés de I'Ecriture, comme le recommandait déja
Denys I’Aréopagite, étaient psalmodiés, chantés et invoqués, en plain-chant
ainsi qu’en polyphonie. Ils étaient étroitement liés au culte de I’Eglise. On
voit rapidement qu’une grande partie de ces noms (et il y en a des centaines)
pouvaient étre considérés comme des «attributs» de Dieu. Les attributs
suggerent une qualité que Dieu posséde. On peut se demander en quoi
«Ver» et « Bouc» sont des attributs. Mais tous étaient des noms — des noms
tenus pour étre donnés dans I’Ecriture et par lesquels on pouvait invoquer
le Seigneur dans la priére, la louange et la supplication. Nous pourrions
trouver ici une grande affinité avec la pratique musulmane de la réflexion
sur les noms de Dieu, ainsi qu’avec certaines pratiques juives. Dans 'usage
chrétien, certains de ces noms scripturaux étaient privilégiés ; pas seulement

8 Voir Olivier BouLnots, Etre et Représentation. Une généalogie de la métaphy-
sique moderne a l'époque de Duns Scot, Paris, Presses universitaires de France, 1999,
surtout le chap. 6: « Concept de Dieu et noms divins ».

% A ce sujet, voir Henk ScHroot, Christ, the “Name” of God, Leuven, Peeters,
1993, p. 76ss.



360 JANET SOSKICE

les transcendantaux, mais ceux considérés comme une auto-nomination
divine — les quelques rares noms par lesquels Dieu se nomme lui-méme
dans les Ecritures. Du temps de Thomas d’Aquin et de Bonaventure, deux
d’entre eux étaient spécialement privilégiés — Bon, et « Celui qui est», ou
«Etre lui-méme ».

Je veux résumer ces remarques préliminaires en disant que les « attributs »
indiquent des qualités que quelqu’un posséde, tels des cheveux rouges ou
une taille d’'un métre soixante-dix. Ils se rapportent au fait de connaitre
quelque chose a propos de ceci ou de cela. Les noms, par contre, ne se
rapportent pas a une connaissance, ils n’expriment pas avant tout une
connaissance de Dieu, méme sic’est impliqué. Leur role est particuliérement
important dans la priére, la louange, dans I'invocation du nom du Seigneur.
Les noms sont importants dans le cadre d’une relation — appeler quelqu’un
« Seigneur » ou « Meére » sert a indiquer une relation. Les noms de Dieu ne
sont pas, originairement, le fruit de la théologie naturelle, mais sont révélés
dans I’Ecriture. Arrivé a ce point, je me tourne maintenant vers Philon
d’Alexandrie.

1. Philon d’Alexandrie

Philon est un juif hellénophone de I’Alexandrie du 1€ siécle avant notre
¢ére, instruit, comme il nous le dit avec fierté, dans la philosophie de
son temps —une fusion de positions platoniciennes, aristotéliciennes et
stoiciennes.

Au travers de ses nombreux écrits, Philon se montre trés intéressé par
les noms et la nomination de Dieu. Platon s’était intéressé aux origines du
langage et a la nomination, méme a la nomination de Dieu — il la considérait
comme une tache difficile, mais pas impossible. Pour Philon, en revanche,
nommer Dieu est une affaire bien plus urgente, et je suggére que cette
urgence est liée a son judaisme.

Lorsqu’il réfléchit aux difficultés de la connaissance de Dieu et de
sa nomination, Philon écrit tout en étant conscient de la littérature
philosophique hellénistique. Il anticipe les difficultés qui se présentent
lorsqu’on tente d’en appliquer les préceptes a la nomination du Dieu
d’Israél. Il est particuliérement conscient des implications de I’enseignement
juif sur le Dieu Créateur.

Ni Platon ni Aristote n’ont un Dieu créateur. Le démiurge de Platon
moule une matiére préexistante et le Dieu d’Aristote suit tranquillement le
mouvement de I’'univers, sans tenir compte de ses détails. Le Dieu d’Aristote
n’est pas un Dieu personnel. De plus, il ne posseéde, pour ainsi dire, pas
de liberté face a I'univers. Le systéme d’Aristote ne permet pas d’avoir
d’univers sans Dieu, mais pas non plus de Dieu sans univers. Ce n’est pas
le cas des Ecritures telles qu’elles sont lues par Philon et par les théologiens
de I’Eglise primitive. Celles-ci suggérent un Dieu qui crée a partir de rien



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 361

et sans étre soumis a aucune condition — en pleine liberté. La théologie de
la création dont était nourri Philon et les juifs de cette période (y compris
ceux qui ont écrit le Nouveau Testament chrétien) ne vient pas seulement,
ni principalement, du livre de la Genése, mais d’Esaie et des Psaumes, ou
le role de Dieu comme créateur de toutes choses est constamment invoqué
dans le flux de la description de ses actes d’amour a I’égard d’Israél, de sa
souveraineté sur les vents, les vagues et le grondement des montagnes.

L’affirmation qu’il n’y a qu’un seul Dieu, YHWH, qui a tout créé et
qui est le seul a devoir étre célébré, traverse les Ecritures et se retrouve
particulierement dans les Psaumes et les Prophétes - surtout lors de
I’évocation du pouvoir salvateur et rédempteur de Dieu.

Notre secours, c’est le nom du Seigneur
L’auteur des cieux et de la terre '°.

(Ps 124,8)

Je suis bien tel : c’est moi le premier
C’est moi aussi le dernier.

Oui, c’est ma main qui a fondé la terre,
Ma droite qui a étendu les cieux ;

Es 48,12b-13a

Seul Dieu crée. Il crée et soutient, ou maintient dans I’étre, tout ce qui est. Ce
sont les points pivots des enseignements juifs, chrétiens et musulmans sur la
creatio ex nihilo. Dieu crée la matiére, le temps et ’'espace, car le temps est
une fonction de I'espace, comme les anciens 'avaient constaté — bien avant
la physique moderne. La doctrine de la creatio ex nihilo voit le jour dans
le judaisme du Second Temple et passe dans le christianisme ancien ou, a
partir du 1v¢ siécle — apres s’étre faite sa place — elle fait partie des bases
de I'orthodoxie. Il ne me semble pas qu’elle soit directement énoncée dans
les Ecritures, mais il ne s’agit pas non plus d’un «ajout » de la philosophie
grecque. Bien au contraire, la creatio ex nihilo n’est absolument pas un
enseignement de la philosophie hellénistique, si I'on se référe par 1a aux
sources classiques. Ainsi que le montre David Sedley dans son Creationism
and its Critics in Antiquity, « ’hypothése que méme un créateur divin doit,
comme tout artisan, faire usage de matériaux préexistants n’a apparemment
jamais été mise en question par les anciens Grecs» .

10" La version frangaise du texte biblique est tirée de la TOB.

""" David SepLey, Creationism and its Critics in Antiquity, Berkeley-Londres,
University of California Press, 2009, p. xvii. Sedley mentionne la creatio ex nihilo de
maniére a la distinguer de ce dont 1l traite dans son livre, a savoir le créationnisme.
Il y présente une option qui, de fait, était répandue, mais aussi contestée, parmi
les anciens philosophes. 1l la définit comme «la theése selon laquelle la structure et
le contenu du monde peuvent étre expliqué de maniére adéquate uniquement par
le postulat minimal d’une intelligence conceptrice, d’un dieu créateur. » L’excellent



362 JANET SOSKICE

Philon croit que Dieu a créé le monde a partir du non-étre, de méme
que le temps lui-méme. C’est précisément parce qu’il se situe lui-méme en
milieu grec qu’il a besoin de distinguer sa position juive de la philosophie
commune. Il rejette catégoriquement I'idée aristotélicienne de I’éternité de
I'univers; il juge cette idée incompatible avec la notion de providence. Le
cosmos dépend entiérement de Dieu, et Dieu ne dépend en aucune maniére
du cosmos.

De plus, Philon voit bien que la transcendance radicale du Dieu créateur
ne se contente pas de qualifier Dieu, mais qu’elle handicape ce que I’on peut
dire de Dieu. Tout notre langage humain est forgé pour parler des créatures
et est nécessairement limité lorsqu’on essaie de parler de Celui qui est le
Créateur de I'espace et du temps. Comme Maimonide I'indiquera plus tard
(et sans référence apparente aux écrits de Philon), dire « Dieu existe » ne
peut vouloir dire « Dieu existe» de la méme maniére que pour les choses
en général. Tout en étant complétement autre, Dieu maintient « tout ce
qui est» dans I’étre. C’est un point important pour Philon, pas seulement
pour sa doctrine de Dieu, mais aussi pour ses réflexions sur la nomination
de Dieu.

On constate déja chez Philon la formulation de ce qui sera le pivot de
tous les débats et les méditations ultérieurs sur les noms et la nomination
de Dieu au sein des trois grandes religions du monothéisme radical : dans
la mesure ou Dieu ne peut étre, au sens strict, de la méme maniére que
ce qui est de I'ordre des choses créées, on ne peut le classer ou l'insérer
dans une catégorie qui correspondrait a notre condition de créature. D’un
autre coté, également en vertu de sa foi juive, Philon sait que Dieu ne peut
étre complétement laissé au royaume de I’abstraction. Nous devons étre
capable de nommer Dieu, dans la mesure ou pour I’hébreu « prier » signifie
«invoquer le nom du Seigneur ».

C’est ici que Moise et le buisson ardent deviennent importants. Nous ne
pouvons de nous-mémes nommer Dieu, mais Dieu, comme le croit Philon,
nous a donné des noms par lesquels I'invoquer. A chaque fois que, dans ses
commentaires, se posent des questions sur la connaissance ou la nomination
de Dieu, Philon se tourne vers les théophanies de ’Exode : Moise face au
buisson ardent, Moise demandant a voir la face (ou la gloire) de Dieu en
Exode 33 - cette requéte €tant, bien évidemment, refusée.

ouvrage de Paul BLowers, Drama of the Divine Economy, New Y ork-Oxford, Oxford
University Press, 2012, fait un bon usage du travail de Sedley et présente un excellent
guide pour la théologie antique de la création. Le créationnisme était courant parmi
les philosophes grecques, mais la notion d’une divinité radicalement transcendante
leur était étrangére. S’il existait des précédents paiens a cette transcendance divine
radicale, c’était plutdt di au langage des Ecritures, qui alimentait la pensée de
Philon. Jean Daniélou voyait juste lorsqu’il considérait Philon comme le premier
théoricien de la transcendance divine radicale.



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 363

Personne, pas méme Abraham ou Moise, n’a pu voir Dieu avec les yeux
de son corps ; de méme, comme le dit Philon, personne n’a pu complétement
appréhender Dieu par la pensée.

Cependant, ne va pas imaginer que I'Etre [td 6v], celui qui est en vérité, puisse étre

pergu par un homme. Nous n’avons en nous aucun moyen de nousle représenter

jamais, ni sensation - il n’est pas sensible -, ni intelligence 2.

D’aprés Philon, Moise, «qui a poursuivi en tout et partout ses investiga-
tions, cherchait a voir distinctement celui qui est seul bon [...]» '*. Lorsque
cette quéte le poussa au désespoir, il trouva refuge dans la priére : « Fais-moi
connaitre ton chemin, et je te connaitrai» (Ex 33,13). Cette demande ne fut
pas accordée,

car ¢’est un don qu’on estime tout a fait suffisant pour la meilleure des races
mortelles que la science a la fois des corps et des objets qui viennent aprés I'Etre.
Il est dit en effet: « Tu verras ce qui est derriére moi, quant a ma face, elle ne
sera pas offerte a tes yeux » (Ex 33,23), en ce sens que si tous les corps et aussi les
objets qui viennent apres ’Etre [10 6v] tombent sous la perception, méme s’ils ne
sont pas tous actuellement pergus, Lui seul ne se préte pas a étre vu '4.

Il ne s’agit pas simplement de I'incognoscibilité de choses immatérielles et
invisibles, comme les anges - tous les philosophes grecques s’entendraient
sur le fait que les dieux ne peuvent étre vus de cette maniére. Mais, pour
Philon, c’est par sa nature méme que le Dieu d’Israél, lui-seul, ne peut étre
nomme.
Il était donc conséquent que I’on ne pit pas méme assigner de nom propre [Gvopa
koplov] a Celui qui est en vérité. Ne vois-tu pas qu’au Prophéte désireux de savoir
ce qu’il faut répondre a ceux qui s’enquiérent de Son nom, Dieu dit: «Je suis
celui qui est » (Ex 3,14), ce qui équivaut a : ma nature est d’étre, non d’étre dit '5.

Le propre de cet argument est d’affirmer que Dieu ne peut pas étre nommé
a partir de noms, ou de substantifs, généraux. On ne peut, suivant la
description qu’Aristote donne de la nomination, classer Dieu par genre ou
par espéce du fait que Dieu est au-dela de I'un comme de I'autre. De méme,
suivant le Cratyle de Platon, aucun nom n’est, au sens strict, approprié a la
nature de Dieu. Des noms d’humains ou de lieux peuvent, par leur nature,
«correspondre » a I'essence de ce dont ils sont le nom, mais cela ne peut
pas étre le cas dans la situation spécifique de la nomination de Dieu. Aucun
nom ne peut représenter la nature de Dieu; aucun nom n’est adéquat '°.

12 PHILON D'ALEXANDRIE, D¢ mutatione nominum, éd. Roger Arnaldez, Paris,
Cerf, 1964 ((Euvres de Philon d’Alexandrie» 18), § 7.

13 Ibid.

14 Ibid., § 8-10.

'S Ihid., § 11.

' Voir John M. DiLLoN. The Middle Platonists, Londres, Duckworth, 1977,
p. 181, ainsi que PLaTON, Cratyle, 430A-431E. Selon Dillon, a I’époque de Philon
on considérait généralement que les mots sont attachés aux choses par nature et non
par convention.



364 JANET SOSKICE

C’est cela que Philon tient pour étre le sens de la réponse que Dieu donne a
Moise «Je suis Celui qui est ».

Au milieu de cet hellénisme apparent, il nous faut nous rappeler qu’il est
motivé par la compréhension qu’il a du Dieu de ses Ecritures. La remarque
qui suit fait partie des plus belles chez Philon — un sentiment juif renforcé
par les catégories de la grammaire antique :

«Je suis celui qui est» (Ex 3,14), ce qui équivaut a: ma nature est d’étre, non
d’étre dit. Mais pour que le genre humain ne soit pas, pour sa part, privé de tout
moyen de nommer le Souverain Bien, il leur donne, en tant qu’ll est Celui qui
est, de se servir improprement du nom que voici : « Le Seigneur Dieu» des trois
natures, I'enseignement, la perfection, I'entrainement, dont les symboles inscrits
dans la Loi sont Abraham, Isaac et Jacob!’.

Au milieu d’un discours métaphysique apparait cet illogisme de la grace
— Dieu est innommable, mais il donne a Moise un nom en sorte que
I’humanité ne soit pas abandonnée. Il est intéressant de noter que le nom,
dont Philon pense qu’il a ét¢ donné a Moise pour étre utilis¢é comme nom
propre, est « le Seigneur, le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob». Philon
pense (la critique textuelle le mettrait en tort) qu’il s’agit du nom donné
pour toutes les générations. Aujourd’hui, les hébraisants considérent qu’en
Ex 3,15 C’est le tétragramme qui est donné « pour toutes les générations » ;
mais Philon ne semble pas étre conscient du tétragramme qui se trouve
derriére le texte grec de sa Septante. Ailleurs, en revanche, Philon identifie,
tout comme Thomas d’Aquin, le « Celui qui Est» (ho 6n) comme le nom
approprié a Dieu'®. Il n’y a aucune raison, bien-siir, pour qu’il n’y ait qu’un
seul nom «autorisé » qui puisse servir. Du point de vue de Philon, aucun
d’entre eux n’est adéquat. Lors de I'épisode du buisson ardent, Dieu dit a
Moise ego eimi ho én, ce que Philon glose par « ma nature est d’étre, non
d’étre dit» .

Pour résumer, si les Ecritures juives poussent Philon en direction de
’affirmation de I'innommabilité de Dieu (parce que Dieu, en tant que
créateur, ne peut étre classé parmi les créatures), ces mémes Ecritures
résolvent le probléme qui apparait alors, a savoir: comment, s’il différe
radicalement par rapport a tout ce qui est créé, Dieu peut-il étre nommé?
Cette question a plus d’urgence pour Philon qu’elle n’en a pour les
philosophes. Son créateur est «autre» d’une maniére plus vraie que,
disons, le Dieu d’Aristote, et pourtant, guidé par ses Ecritures, Philon
veut dire que l'on peut «parler de» Dieu (c’est-a-dire le « nommer »),
que I’on peut le nommer dans le but de s’adresser a lui. Dieu doit étre
« nommé » si nous voulons étre capables de I'invoquer. En raison de notre

17 PHILON, de mut., §§ 11-12.

18 Ibid., 11, §§ 12-13.

19 Le tétragramme YHWH n’a techniquement pas de signification. Il ressemble
au verbe «étre » de I’hébreu et est alors glosé par «Je suis celui qui est et qui sera».



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 365

besoin, mais également a cause de notre incapacité, certains noms nous
ont été «octroyés » par Dieu. En termes philosophiques, Philon voit Dieu
comme celui qui donne a Moise une ou plusieurs désignations nettes par
lesquelles il peut étre nommé - se référant a des expressions comme « le
Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob », lesquelles désignent Dieu non par
une propriété essentielle, mais par ce que Dieu a fait, ou par ce que Dieu est
pour nous (il commente ainsi ’honneur spécial qui a été accordé par Dieu
a Abraham, Isaac et Jacob). Des noms, méme les plus abstraits, comme
«Celui qui Est» ou «Celui qui existe», sont ancrés, pour Philon, dans
"autorévélation de Dieu a Moise.

Philon relie constamment la révélation du nom — « Celui qui Est» - a
Moise, au récit de la création de la Genese, I'idée étant qu’en vérité c’est
Dieu qui est et que toute réalité provient de Dieu et a son étre en Dieu.
Ce n’est pas la une simple idiosyncrasie qui vient du fait de travailler avec
la langue grecque. On remarque la méme connexion dans les gloses sur le
«ehyeh esher ehyeh » d’Ex 3,15 dans les Targoums écrits en araméen :

Targoum du Pseudo-Jonathan (14): « Celui qui parla et le monde fut,
parla et toutes choses furent. »

Targoum Neofiti 1,14 : « Celui qui parla et le monde fut, dés le commen-
cement, et (Celui) qui doit lui dire: Sois! et il sera. »

Targoum Neofiti | (glose marginale) : « moi j’existais avant que le monde
ne fut créé ; et moi j’ai existé depuis la création du monde ; moi je suis celui
qui fut a votre aide dans I'exil des Egyptiens et moi je suis celui qui doit
venir a votre aide pour toutes les générations. » %

2. Thomas d’Aquin

Il me faut maintenant retourner, sautant quelques siécles, a Thomas
d’Aquin. Thomas est tombé relativement tot dans sa carriére sur un certain
nombre d’anciens débats théologiques sur les noms et leur catégorisation.
[l commentait alors les Sentences de Pierre Lombard, qui discute les clas-
sifications des noms données par Ambroise de Milan et Augustin. Thomas
connaissait également les classifications proposées par Jean Damascéne et le
Pseudo-Denys. Lorsqu’il était assistant aupres d’Albert le Grand, il reprit,
dans des notes de lecture, le commentaire de ce dernier sur les Noms Divins
de Denys.

Bonaventure, contemporain de Thomas, consacre deux chapitres, au
milieu de son Itinéraire de I'esprit vers Dieu, a deux noms privilégiés pour
Dieu et, ce faisant, nous donne un apergu de I'intérét que présentaient les

0 Targum du Pentateuque. 11 Exode, éd. Roger Le Déaut, Paris, Cerf, 1979,
p- 30-31. Je suis reconnaissant envers mon collégue, le professeur Graham Davies,
pour ces références.



366 JANET SOSKICE

Noms a ses contemporains. Il nous dit que Jean Damascéne, «a la suite
de Moise», affirme que «Celui qui Est» est le premier nom de Dieu, et
que « bon », selon Denys I’Aréopagite « a la suite de Christ », est le premier
nom de Dieu. Il est important de préciser que tant « Etre » que « Bon », alors
méme qu’ils peuvent nous apparaitre comme des attributs philosophiques,
¢étaient pour Bonaventure et Thomas, et déja pour Denys, des noms de Dieu
tirés des Ecritures : « Celui qui Est » vient de I’Exode, alors que « Bon » vient
de Mc 10,18 et Lc 18,192, En outre ces noms étaient d’un ordre supérieur,
car a la différence des titres de louange comme «rocher », « forteresse » ou
«berger », il s’agissait d’auto-descriptions divines — des noms que Dieu se
donne a lui-méme.

Que «Celui qui est» soit le nom le plus adéquat est depuis longtemps
soutenu tant par les Péres latins que par les Péres grecs??. Cela est
notamment li¢ a I'idée que Dieu est I« Etre en soi ». Comme nous I’avons
vu, ce lien avait déja été établi au 1° siécle par Philon, qui comprenait I’ego
eimi ho én de la Septante comme équivalent a dire que Dieu est I« Etre en
soi». Alors assistant d’Albert le Grand, Thomas découvrit des discussions
sur le caractere privilégié de « Celui qui Est » comme nom pour Dieu, tant
chez Pierre Lombard lui-méme que dans le commentaire qu’Albert faisait
des Sentences. 11 a aussi découvert chez le Lombard une perspective juive
~ celle de Maimonide dans son Guide des égarés, selon qui « Etre» ou «Je
suis qui je suis» est le nom le plus adéquat??.

Mais il nous faut selon moi encore ajouter ce que Thomas a retenu de
Maimonide, en renforgant son attachement a la notion de creatio ex nihilo.
Présente deés le début, cette doctrine gagne en importance dans ses deux
Sommes et surtout dans la Somme théologique. Dans cette ceuvre —sa
derniére —, la doctrine de la création, ou plus exactement de la creatio
ex nihilo, soustend la description que Thomas donne des conditions de
notre connaissance de Dieu et des conditions de notre discours sur Dieu.
C’est le fondement de ses fameuses — et fameusement bréves — cinq voies
pour la compréhension de la libre volonté et de la grace®*. Elle forme le
soubassement de toute sa doctrine de Dieu. Nous pouvons voir comment
sa doctrine de la création colore sa présentation de la « doctrine sacrée »,
lorsqu’il affirme que «c’est de Dieu principalement qu’elle s’occupe, et
lorsqu’elle parle des créatures, elle les envisage selon qu’elles se rapportent a
Dieu, soit comme a leur principe, soit comme a leur fin»*°. Nous pourrions

21 Ou Jésus demande : « Pourquoi m’appelles-tu bon? Nul n’est bon que Dieu
seul. »

22 Voir THOMAS D'AQUIN, Summa theologiae, 1a, q. 13, a. 11.

2 Voir Armand MAURER, « St. Thomas on the Sacred Name “Tetragramma-
ton”», in IpEM, Being and Knowing. Studies in St. Thomas and Later Medieval
Philosophers, Toronto, Pontifical Institute of Medieval Studes, 1998, p. 59.

2 Voir Denys TURNER, Thomas Aquinas. A Portrait, New Haven, Yale Univer-
sity Press, 2013, p. 157.

35 THoMas D'AQUIN, Summa theologiae, la q. 1, a. 3.



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 367

y voir la structure de I'exitus/reditus, mais il s’agit ici manifestement, du
début a la fin, de la doctrine chrétienne de la création, laquelle sert de
principe directeur et de motif de base pour la Somme.

Au moment ou il commence a écrire la Somme théologique, Thomas
a étudié de plus prés le Guide des égarés et voit en Maimonide un allié
important et un soutien pour la centralit¢ de la creatio ex nihilo. Si
Maimonide insiste d’une part sur le fait qu’il s’agit 1a de la doctrine que
les trois grandes traditions du judaisme, du christianisme et de I'islam ont
en commun, il met particulierement I’accent sur le fait que ce n’est pas
une doctrine tirée des philosophes — méme pas d’Aristote, qu’il affectionne
pourtant particulierement. Pour Maimonide, la creatio ex nihilo est un
rempart dressé autours de la Loi de Moise. Il la voit comme une sorte de
remparts en faveur des mémes doctrines que celles que I'on trouve chez
Thomas: la souveraineté de Dieu, la liberté humaine et divine, les miracles.

La premiére opinion, embrassée par tous ceux qui admettent la Loi de Moise,
notre maitre, est (celle-ci) : Que I'univers, dans sa totalité, je veux dire tout étre
hormis Dieu, ¢’est Dieu qui I'a produit du néant pur et absolu; qu’il n’avait
existé (d’abord) que Dieu seul et rien en dehors de lui [...]; il a produit tous ces
étres, tels qu'ils sont, par sa libre volonté et non pas de quelque chose [...]%°.

Le systéme de Maimonide s’est rendu fameux par son austérité, au point ou
Thomas remarqua avec préoccupation que notre langage concernant Dieu
ne peut étre qu’équivoque — dire de Dieu qu’il est « sage » signifie qu’il est
la source de la sagesse, de méme lorsque I’on dit de lui qu’il est « bon ».
Durant la méme période ou il se plongeait dans les écrits de Maimonide,
Thomas fit sa propre lecture minutieuse des Noms divins du Pseudo-Denys,
et nous devrions nous demander pourquoi, alors qu’il avait déja examiné
cette ceuvre lorsqu’il était 'assistant d’Albert, il retourna plus tard en faire
sa propre étude scrupuleuse - soit lors de son séjour a Orvieto, lorsqu'’il
terminait sa Somme contre les Gentils, soit a Rome, quand il commenga la
prima pars de la Somme théologique. Torrell suggére prudemment que le
commentaire témoigne de I'influence grandissante du néo-platonisme dans
la pensée de Thomas, mais ce n’est pas tout a fait évident. De fait, Thomas
se distancie des éléments néo-platonisants les plus explicites chez Denys. Il
y a une autre réponse possible : en raison de la centralité grandissante de la
creatio ex nihilo dans sa théologie de la maturité, ainsi que par sa plongée
dans les écrits des philosophes musulmans et de Maimonide, Thomas mena
toute la question du «langage religieux » (les noms divins) a un point de
crise. Torrell lui-méme suggére que Thomas apprit son apophatisme auprés
de Maimonide, et que cela provient de 'importance qu’il accordait a la
transcendance divine. En méme temps, I'idée selon laquelle, pour ce qui
concerne Dieu, nos négations sont plus pertinentes que nos affirmations,

26 MAIMONIDE, Le Guide des égarés, 11,13 (premiére théorie), trad. S. Munk,
Lagrasse, Verdier, 2012.



368 JANET SOSKICE

était articulée fréquemment par Augustin et un grand nombre de Péres
latins et grecs. Torrell note que la Somme théologique, la Somme contre les
Gentils et les écrits sur les Sentences de Pierre Lombard sont préfacés par des
«déclarations apophatiques ». Thomas ne fait que poursuivre cette tache
d’une maniére plus analytique. Pour Thomas, «ce n’est pas rien savoir de
Dieu que de savoir ce qu’il n’est pas»?’.

Thomas, préparant la Somme, se retrouve avec deux sources différentes
et respectées qui convergent vers le méme théme — I'impossibilité de dire
ou de connaitre quoi que ce soit au sujet de Dieu. Et s’il trouvait
I'«apophatisme» de Maimonide trop austére, il y avait chez le Pseudo-
Denys de quoi lui faire se dresser les cheveux sur la téte. Il cite souvent
Denys, mais pas toujours en I'approuvant. Il peut difficilement s’écarter
d’une autorité SI révérée, mais ses explications tendent a qualifier ce que
dit Denys de telle maniére a presque en inverser le sens. Parfois, il n’arrive a
contenir son désaccord qu’avec difficulté. Discutant de la simplicité divine,
il pose la question de savoir si Dieu peut entrer en composition avec d’autres
choses (lIa, q. 3, a. 8). Commengant sans animosité, il semble le confirmer :
«Denys a dit: “La D¢ité est I'étre de toutes choses, étre au-dessus de
I'étre”. »28

La réponse qu’il donne ici présente I'un des rares endroits dans ses
écrits ou I’on sent que Thomas se met en colére. De terribles erreurs ont
¢té commises par rapport a ce point, incluant «celle de David de Dinant,
qui stupidement faisait de Dieu la matiére premiére ». Thomas poursuit en
clarifiant le propos de Denys: «si I'on dit que Dieu est I’étre de toutes
choses, ce ne peut étre que selon la causalité efficiente et la causalité
exemplaire, non comme faisant partie de leur essence ».

A vrai dire, Denys n’aurait certainement pas embrassé la « thése vrai-
ment stupide de David de Dinant», mais méme ses défenseurs admettent
qu’il manque souvent de rigueur. Nous serions encore plus généreux en
disant que I'intention de son écrit n’était pas strictement philosophique,
mais doxologique. Mais c’est du néo-platonisme de Proclus dont il tire sa
pensée, or celui-ci présente de sérieuses incompatibilités avec I'orthodoxie
chrétienne — celles-ci ne sont pas toujours complétement digérées chez
Denys. Dans le néo-platonisme proclusien, I’'Un, absolument transcendent,
émane des « ennéades », ou unités, auxquelles les noms divins s’appliquent.
Un tel systeme rétablit délibérément ce que ni Platon ni Plotin n’ont fait,
4 savoir un nouveau polythéisme?. Denys tenta de nuancer I’héritage
proclusien, rejetant I'idée que les noms s’appliquent a des étres exaltés et
insistant sur le fait que I’étre ne provient que de Dieu, faisant des noms

27" Jean-Pierre TORRELL, Saint Thomas d’ Aquin. Sa personne et son auvre, Paris,
Cerf, 2012, p. 132.

2 Summa theologiae, la, q. 3, a. 8, citant Denys, La hiérarchie céleste.

2 Andrew Louth, Denys the Areopagite, Londres, Continuum, 1989, p. 84-86.



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 369

les attributs du Dieu unique; mais il y a encore suffisamment de pensée
proclusienne dans son platonisme pour donner des raisons de s’en inquiéter.

Cela étant, Thomas privilégiait explicitement le nom révélé a Moise. 1l
nous en donne trois raisons : 1. a cause de sa signification (dans la mesure ou
il ne signifie par une forme particuliére, mais plutdt I’existence en tant que
telle); 2. en vertu de son universalité ou indétermination (puisque, citant
Damascene, « notre esprit ne peut, en cette vie, connaitre I’essence de Dieu
telle qu’elle est en soi [...] »); 3. en raison du temps du verbe, «car ce nom
signifie au présent, et cela convient souverainement a Dieu, dont I'étre ne
connait ni passé ni avenir, ainsi que le remarque S. Augustin»*°.

Thomas cite Augustin mais reste en méme temps fidéle a Maimonide,
lorsque celui-ci, commentant le « je suis qui je suis » dans son Guide (1,63),
explique que ce nom est donné «afin d’établir pour eux [les Israélites]
I’existence de Dieu», vu qu’en hébreu c’est un nom dérivé du verbe «étre »
(hayah). Maimonide pense que les Ecritures expriment clairement que
«*“Dieu existe, mais non par l'existence” [...], qu’il y a quelque chose
dont I’existence est nécessaire, qui n’a jamais €été non-existant et qui ne
le sera jamais [...]» (1,63). Et il ajoute, aprés quelques réflexions sur le
tétragramme, que cette existence absolue implique qu’il sera pour toujours
(1,63). C’est la nature éternelle du Dieu de Moise — non pas un élément
de métaphysique brute, mais «celui qui est, qui €tait et qui sera toujours »
rencontré par Moise et le peuple d’Israél au Sinai.

Cela nous raméne a la creatio ex nihilo - laquelle n’a bien entendu rien a
voir avec le commencement du temps ou I’origine de 'univers, mais plutot
avec la reconnaissance que tout «ce qui est » vient de Dieu et posséde son
étre en relation a Dieu. Thomas préfére le nom «celui qui est» (en latin:
qui est), non pas dans I'idée de nous orienter cognitivement, mais parce que
c’est un nom tiré des Ecritures — une auto-nomination divine, sanctifiée par
un usage humain ultérieur — qui indique Dieu comme la source et la cause
de tout ce qui est — ou, pour le dire comme Thomas, comme «le principe
et la fin des choses, spécialement de la créature raisonnable [...]»*'. On
ne peut pas saisir I’essence divine, mais uniquement indiquer Dieu comme
'origine de toutes choses. Nous pouvons connaitre que Dieu est I'étre en
soi, tout comme nous connaissons que Dieu est Créateur, sans prétendre
comprendre ce que cela peut signifier. Nous connaissons Dieu comme la
source et le fondement de tout ce qui est: il parle et cela advient (Judith
et les Psaumes). Pour cette raison, Thomas pense que «celui qui est » est
un nom plus fondamental que « bon», ou plutdt: tandis que « bon» peut
étre fondamental dans la mesure ou I’'on y comprend Dieu comme cause,
«etre» (esse) est présupposé dans le fait d’étre une cause. « Bon» est aussi

0 Summa theologiae, la, q. 13, a. 11, cit. de trin. V,2 (attribution douteuse a
Augustin).
3V Ibid., Prologue avant la, q. 2.



370 JANET SOSKICE

sujet au type de confusion entre le Créateur et la créature que Thomas rejeta
avec indignation, par exemple chez David de Dinant. Toutes choses sont
effectivement bonnes, mais elles le sont en tant que créatures, non comme
des morceaux du divin lui-méme**.

Pour en revenir aux critiques modernes des « noms classiques », Thomas,
en privilégiant le nom «celui qui est», restant fidéle & Maimonide et a la
creatio ex nihilo, ne renonce-t-il pas a toute référence au Christ? Ce point
de départ n’est-il pas la confirmation supplémentaire que la christologie
de la Somme n’est qu’une dimension secondaire, un appendice 4 une su-
perstructure de type monothéiste et philosophique, la métaphysique ayant
supplantée les Ecriture?** Une réponse compléte se doit de considérer
Thomas non pas comme un disciple d’Aristote, mais comme magister in
sacra pagina. Augustin avait, parmi d’autres, déja identifié le « JE SUIS »
qui s’adresse a Moise comme étant le Christ. Il semble d’ailleurs probable
que l'auteur de I'évangile selon Jean ait fait la méme chose, tant dans le
Prologue - qui fait écho au récit de Moise — que dans les logions en «JE
SUIS » attribués a Jésus tout du long de I’évangile (par exemple: «avant
qu’Abraham fat, je suis»; Jn 8,50). Cette invocation du nom «JE SUIS »
par Jean nous raméne au deutéro-Esaie ou, dans une étonnante séquence
d’auto-nomination divine, YHWH déclare que lui seul est Dieu (Es 45,18):

Cependant ainsi parle le SEIGNEUR, le créateur des cieux
lui, le Dieu qui a formé et fait la terre, qui I'a rendue ferme,
qui ne I’a pas créée vide, mais formée pour qu’on y habite.
C’est moi le SEIGNEUR, il n’y en a pas d’autre.

Cela nous raméne également aux épitres, spécialement les lettres pauli-
niennes qui font allusions au Christ comme la Parole par laquelle toutes
choses furent faites:

il n’y a pour nous qu’un seul Dieu, le Pére, de qui tout vient et vers qui nous
allons, et un seul Seigneur, Jésus Christ, par qui tout existe et par qui nous
sommes. (1 Co 8,6).

L’exemple peut-étre le plus marquant de I'identification de Jésus avec le « JE
SUIS » de I’Exode se trouve dans un livre trés enraciné dans le judaisme, le
livre le moins compris du Nouveau Testament : ’Apocalypse **.

32 Thomas donne une description bien plus positive du sens de notre discours,
a partir de la creatio ex nihilo et de la théologie de la participation que cette
doctrine implique. Voir Rudi A. TE VELDE, Participation and Substantiality in
Thomas Aquinas, Leiden [etc.], Brill, 1995.

3 Le sed contra de la, q. 2, a. 3 ou Thomas cite le « JE SUIS QUI JE SUIS»
d’Ex 3,14 ouvre sa discussion sur les «cing voies » et, plus largement, sa doctrine de
Dieu.

3 Je m’appuie ici sur I'ouvrage de Richard BAUCKHAM, La théologie de
I’Apocalypse, Paris, Cerf, 2006.



POURQUOI DES NOMS NE SONT PAS DES ATTRIBUTS 371

Le livre de I’Apocalypse s’ouvre sur une théophanie (Ap 1,8):

Je suis ’Alpha et I'Oméga, dit le Seigneur Dieu,
Celui qui est, qui €tait et qui vient, le Souverain.

Dans I’éclatante séquence d’auto-désignation divine qui suit, tant Dieu que
Christ sont clairement nommés « I’Alpha et 'Omega » et «le Premier et
le Dernier ». Ces noms sont eux-mémes des gloses interprétatives du nom
YHWH, dont I'unique interprétation vétérotestamentaire est donnée en
Ex 3 - ou s’é¢tend une séquence de jeux de mots sur le tétragramme (qui
a ’apparence de I’hébreu « Etre ») qui nous donne eyeh esher eyeh : « Je suis

et je serai» et « Celui qui est »*.

Conclusion

Pour Thomas et ses contemporains, imbibés d’une lecture traditionnelle
des Ecritures, le « JE SUIS QUI JE SUIS » est déja le Christ tel qu’il est
attesté par Paul et le livre de I’Apocalypse: celui qui était, qui est et qui
vient. Christ est, du début a la fin, le Dieu qui se trouve derriére le texte de
Thomas, comme on peut le voir dans le sed contra de la, q. 3, a. 3, ou il
indique « [qu’il] est dit de Dieu qu’il est la vie, et non pas seulement qu’il
est vivant [...]: “Je suis la voie, la vérité et la vie” », une auto-nomination
christique tirée de Jn 14,6. Cela signifie que Christ est le Dieu dont la
présence — en tant qu’« étre en soi » et source de I’étre — est déployée dans ces
premiéres questions de la Somme, a 'apparence strictement philosophique.
C’est ce que je répondrais au cardinal Kasper, s’il m’était demandé de le
faire.

S Ibid., p. 41.






	Pourquoi des noms ne sont pas des attributs

