
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 4

Artikel: Noms divins et hommes divins dans la gnose shî'ite imâmite (VIIIe/XIVe
- XIe/XVIIe siècles)

Autor: Terrier, Mathieu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150(2019), P. 335-356

NOMS DIVINS ET HOMMES DIVINS
DANS LA GNOSE SHÎTTE IMÂMITE

(VIII7XIVe-XIe/XVIIe SIÈCLES)

Mathieu Terrier

Résumé

Dans le Coran, Dieu l'unique sefait connaître par une multiplicité de noms
exprimant ses attributs. Plus que les attributs, ce sont les noms divins qui ont
inspiré la pensée théologique et philosophique en Islam, notamment chez le

soufi Ibn 'Arabi (m. 1240) et, à sa suite, en milieu shî'ite imâmite. L'article
analyse ainsi la doctrine, à la fois traditionnelle et originale, élaborée par des

gnostiques shVites entre le xtv" et le xvif siècles vm-xf s / anno Hegirae).
Partant d'un système complexe de classification et de hiérarchisation, ils
développent l'idée d'une théophanie des noms divins pour rendre compte de

ce monde, de l'au-delà et de l'homme, avant de rejoindre l'imâmologie shî'ite

par l'idée de l'Homme parfait comme manifestation du Nom suprême.

Si l'islam a pour premier article de foi l'unicité de Dieu (tawhïd), il
connait Dieu sous une pluralité de noms. Plus que les attributs divins
(sijat), discutés par les théologiens du kalâm (la théologie dialectique)1, ce

sont les noms de Dieu (asma allâh) qui ont suscité les spéculations et la

vénération des musulmans. Cette importance se fonde sur le Livre sacré, le

Coran, qui ne parle pas d'attributs mais bien de noms. En d'innombrables
lieux. Dieu y est désigné - ou selon la croyance, se désigne - par une
série d'adjectifs substantivés pris pour synonymes d'Allah, comme «le
Bienveillant» (al-rahmân), «le Bienfaisant» (al-rahim) ou «l'Omniscient»
(al-'alïm) ; et à quatre reprises (vu, 180; xvn, 110; xx, 8; lix, 24), il est
dit posséder en propre «les plus beaux Noms» (al-asma al-husnâ). Ni le

nombre ni l'identité de ces noms ne sont fixés dans le Coran. Un hadït
prophétique plus tardif affirme qu'ils sont quatre-vingt-dix-neuf et que
celui qui les énumère entrera au paradis. D'où l'existence de plusieurs
listes, plus ou moins tributaires du Coran et s'accordant tout juste sur une

cinquantaine de noms2.

1 Mohyddin Yahia, « Noms divins», in : Mohammad Ali Amir-Moezzi (dir.),
Dictionnaire du Coran, Paris, Robert Laffont, 2007, p. 602-607; Louis Gardet
et George Anawati, Introduction à la théologie musulmane, Paris, Vrin, 1948,
rééd. 2013, p. 48 et 58 + Index p. 477, s. v. « Attributs divins ».

2 Sur ces listes remontant pour les plus anciennes à fin ne/début ixe siècle, voir
Daniel Gimaret, Les noms divins en islam, Paris, Cerf, 1988, p. 51-83.



336 MATHIEU TERRIER

Les questions liées aux significations et fonctions des noms divins ont été

traitées par des théologiens sunnites ash'arites comme Abu Hamid al-Gazäll
(m. 505/1111) et Fahr al-Dïn al-Râzï (m. 606/1209)3. Mais c'est avec le

mystique soufi Ibn 'Arab! (m. 638/1240) et son école que ce thème manifesta
toute sa fécondité philosophique et théologique. Cet article s'intéressera
à son développement original chez des penseurs shî'ites duodécimains du
monde iranien entre le vme/xive et le xi7xvne siècles : Sayyid Haydar ÄmulT

(m. après 787/1385-86)4 ; al-Häfiz Rajab al-BursT(m. après 813/1410-11)5 ;

Ibn Abï Jumhür al-Ahsä'T (m. après 904/1499)6 ; Mullâ Sadrâ (m. 1050/
1640-1 )7 ; Muhsin al-Fayd al-KâSânï (m. 1090/1679)8. Ces penseurs
reconnaissaient comme maîtres de vérité douze imâms impeccables et infaillibles
{ma sümün), à commencer par 'AU b. AbïTâlib (m. 40/661 cousin et gendre
du prophète Muhammad, mais s'inspiraient aussi, à différents degrés, de la

philosophie d'Avicenne (m. 339/950), de la «sagesse illuminative» (hikma
isräqiyya) de Suhrawardï (m. 587/1191) et de la théosophie d'ibn 'Arabl.
Suivant un usage désormais reconnu, nous les rassemblerons sous
l'étiquette de «gnose shï'ite» ('irjan sï'T)9. Ces «gnostiques» n'appartenaient
pas à une même école et connurent des destins contrastés, avant et après
l'instauration du shî'isme comme religion d'État en Iran au début du
xe/xvie siècle. La continuité et la cohérence de leur pensée n'en sont que plus
remarquables et apparaissent tout particulièrement sur le thème des noms
divins.

Les pages suivantes tâcheront de dégager les grandes lignes d'une pensée

commune qui, partant de données théologiques largement admises, aboutit

3 Ibid., p. 25-30; Ar-Râzî, Traité sur les Noms divins, trad. Maurice Gloton,
Paris, AI-Bouraq, 2009.

4 Sur lui, voir Henry Corbin, En islam iranien, tome 3, Paris, Gallimard,
1972, p. 148-213; Mathieu Terrier, «Sayyid Haydar al-Amulï», in: Henrik
Lagerlund (éd.), Encyclopedia of Medieval Philosophy, Dordrecht, Springer, 2018 ;

cf. https ://doi.org/l0.1007/978-94-024-1151 -5_585-l.
5 Sur lui et son oeuvre étudiée ici, voir Rajab Borsi, Les Orients des lumières,

trad. Henry Corbin, intro. Pierre Lory, Lagrasse, Verdier, 1996; Mathieu Terrier,
« BursT, Al-Häfiz Rajab al-», Encyclopedia of Medieval Philosophy, op. cit., 2018;
cf. https ://doi.org/l0.1007/978-94-024-1151 -5_586-1.

6 Sur lui, voir Sabine Schmidtke, Theologie, Philosophie und Mystik im zwöl-
ferschiitischen Islam des 9.115. Jahrhunderts, Leiden, Brill, 2000; Mathieu Terrier,
« Ibn Abï Jumhür al-Ahsä'T», Encyclopedia of Medieval Philosophy, op. cit., 2018;
cf. https ://doi.org/l0.1007/978-94-024-1151 -5_588-1.

7 Sur lui, voir Henry Corbin, En islam iranien, IV, Paris, Gallimard, 1972,

p. 54-122 ; Sajjad Rizvi, Mullâ Sadrâ ShJrâzï. His Life and Works and the Sources

for Safavid Philosophy, Oxford, Oxford University Press, 2007 ; Christian Jambet,
Lafin de toute chose, Paris, Albin Michel, 2017, et cinq de ses précédents ouvrages.

8 Sur lui, voir Mathieu Terrier, « Anthropogonie et eschatologie dans l'œuvre
de Muhsin Fayd Kâshânï», in Mohammad Ali Amir-Moezzi (dir.), L'ésotérisme
shi'ite, ses racines et ses prolongements, Turnhout, Brepols, 2016, p. 743-780.

9 H. Corbin, En islam iranien, III, op. cit., p. 149-153 et IV, op. cit., p. 68-84.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 337

à une doctrine originale, fruit d'une hybridation entre le shî'isme imâmite,
le soufisme et la philosophie hellénistique (falsafa), trois courants fréquemment

tenus pour hétérodoxes, voire hérétiques en islam. Nous verrons
d'abord quelles taxinomies des noms divins adoptent ces gnostiques; puis
comment ils conçoivent toute réalité comme une théophanie des noms;
enfin, quelle est la place particulière de certains hommes dans ce système.

1. Les noms divins et leurs divisions

1.1. Définition des noms divins

Une définition générale des noms divins nous est donnée par Fayd
KâSânï :

Le nom est l'Essence [divine] prise sous la considération d'un attribut déterminé
et d'une épiphanie particulière. [Ainsi], le Bienveillant (al-rahmân) est l'Essence

possédant la Bienveillance (rahma), le Dominateur (al-qahhâr) est l'Essence

possédant la Domination (qahr). On interrogea Abu 1-Hasan al-Ridâ [le huitième
imâm, m. 203/818] : « Qu'est-ce que le nom ?» Il répondit : « un attribut de l'être
décrit» (fifa li-nuiwsûf). Le nom est donc, à l'instar de l'attribut, identique à

l'entité du nommé, pris comme réalité essentielle, et autre que le nommé, pris
comme concept. Les noms épelés sont donc des noms de Noms10.

Le nom est l'essence même sous une certaine expression et appréhension
possible. Il n'exprime pas seulement une attribution, mais aussi une
autorévélation de Dieu ou théophanie (tajalïi), suivant la conception d'Ibn
'Arabï. Pris comme tel, le nom est réellement identique à l'essence qu'il
nomme ; pris comme concept, il est séparé d'elle et n'a qu'une existence

mentale; quant au nom épelé, il n'est qu'une manifestation sensible de

cette première épiphanie suprasensible. Le dit de l'imâm shî'ite ici allégué,
l'une des rares traditions imâmites au sujet des noms divins11, semble
choisi pour autoriser le passage de la notion théologique d'attribut à la

notion théosophique de nom. La gnose shî'ite va s'émanciper de la tradition
imâmite, empruntant à un système de pensée qui lui est étranger, pour y
revenir finalement.

10 Al-Fayd al-Kâ§ânï, Qurrat al-'uyün, éd. s. n., Qum, Al-Lajna al-'ilmiyya
fi maktaba Pärsä, 1387 h. s. (hégire solaire)/2008, p. 491. Source de la tradition:
Muhammad b. Ya'qub al-Kulaynl (m. 328/940), Ufülal-Kâfî, Beyrouth, Mu'assa-
sat al-a'lamï li-l-ma(bû'ât, 1426/2005, p. 66. Toutes les traductions sont nôtres.

11 La compilation canonique d'al-Kulaynl ne contient que trois brefs chapitres
à ce sujet, p. 66-71.



338 MATHIEU TERRIER

1.2. Noms d'essence, d'attributs et d'opérations

Les attributs et noms divins ont été tôt partagés par les théologiens
musulmans en deux classes: ceux qui désignent Dieu dans son essence

ou son en-soi (al-dät), de toute éternité, sans avoir d'opposé, et ceux
qui désignent Dieu par ses actes {afàl), dépendent sémantiquement de sa

création et contiennent des antagonismes. Nos gnostiques shî'ites optent
systématiquement pour une tripartition en noms d'essence (asmâ' dâtiyya),
noms d'attributs (çifâtiyya) et noms d'opérations (afâliyya), correspondant

à trois niveaux d'abscondité ou de manifestation de Dieu12. Haydar
ÄmulT représente cette structure théologique dans un diagramme13 : trois
cercles concentriques inscrits dans un carré, chaque cercle correspondant à

une série de noms divins, un mode de communication divine et un « monde »

composant l'univers métaphysique14. La figure compte quatre-vingt-neuf
noms, d'une liste empruntée à Ibn 'Arab!15.

Au centre, «l'Essence divine absolument une» {al-dät al-ahadiyya),
indéterminée, inqualifiable et indicible; c'est le Deus absconditus.

Le premier cercle est consacré aux noms de l'Essence divine, «
spécifiques de la Présence une, essentielle et absolue». Ces noms ne sont pas
l'en-soi divin lui-même mais sa manifestation essentielle et primordiale.
Le monde désigné par eux est le Jabarût, le monde tout transcendant
de la Toute-Puissance divine. Le mode de communication divine
correspondant est la révélation (wahy) descendue sur les prophètes et envoyés,
à l'origine du Coran et des autres Livres révélés. Sur sa circonférence
sont distribués trente noms : Dieu (alläh), le Vivant (al-hayy), le Seigneur
(al-rabb), le Roi (al-malik), le Saint (al-quddûs), le Sauf (ul-saläm), le Fidèle
(al-mu'min), le Loyal (al-muhaymin), le Tout-Puissant {al-'azïz), le Contraignant

(al-jabbâr), l'Orgueilleux (al-mutakabbir), le Très-Haut (al-'ali),
l'Immense (al-'azim), le Manifeste (al-zâbir), le Caché (al-bätin), le Premier
{al-awwal), le Dernier (al-âhir), le Très-Grand (al-kabïr), le Majestueux
(al-jalïl), le Glorieux (al-majïd), le Vrai {al-haqq), l'Évident (al-bayyin),
le Riche (al-wäjid), le Magnifique (al-mäjid), l'Impénétrable {al-samad),
le Transcendant (al-muta'älT), l'Autarcique (al-gunï), la Lumière (al-nîir),
l'Ombrageant (al-wârif)16, le Vigilant (al-raqïb).

12 D. Gimaret, Noms divins, op. cit., p. 242 ; Mohammad Ali Amir-Moezzi,
Le Guide divin duns le shî'isme originel, Lagrasse, Verdier, 1992-2007, p. 115 ; Yahia,
« Noms divins», p. 604.

13 Sur son « art diagrammatique », voir Henry Corbin, Temple et contemplation,
Paris, Entrelacs, 2007, p. 87-169.

14 Haydar ÄmulT, TafsJr al-Muhlf al-a'zam wa l-bahr al-hidum fi ta'wil
kitàb Alläh al-'azïz al-muhkam, éd. Muhsin al-MûsawT al-TabrîzT, 7 vols., Qum,
Al-Ma'had al-laqafï wa l-buhut nûr 'alâ 1-nûr, 1414/1373 h.s./l994-95,1, p. 337-340.

15 Ibid., I, p. 337-338.
16 Ce nom, absent des listes classiques, pourrait être à corriger en al-wâril,

« l'Héritier » ; il forme toutefois un antagoniste pertinent avec « la Lumière ».



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 339

Le deuxième cercle est consacré aux noms d'attributs, « spécifiques de la
Présence unifiante des Noms du monde intermédiaire (al-barzahiyya)»17.
Le monde désigné par ces noms est le Malakût, le monde angélique,
situé entre l'essence divine et les étants naturels. Le mode de communication

divine correspondant est l'inspiration (ilhâm) propre aux amis
de Dieu (awliya) et aux légataires [des prophètes] (awçiya) - deux
désignations des imâms shî'ites -, d'où viennent le Hadït saint (t/udsï) et
les traditions imâmites de même nature. Cette attribution aux imâms,
en sus du Prophète, d'une parole de Dieu comme le Hadït dit qudsï,
est propre à un ésotérisme shî'ite tenu pour hérétique par les sunnites
et répudié comme «exagération» (guluww) en milieu shî'ite même18. Ce
cercle comprend vingt-deux noms : le Reconnaissant (al-saktïr), le

Dominateur (al-qahhâr), le Dominant (al-qâhir), le Très-Puissant (al-muqtadir),
le Fort (ial-qawï), le Puissant (al-qâdir), le Bienveillant (al-rahmân), le

Bienfaisant (al-rahïm), le Noble (cd-kurïm), le Miséricordieux (al-gajfâr),
le Magnanime (al-gafûr), l'Aimant (al-wadûd), le Compatissant (al-ra'ùf
le Clément (al-halïm), le Patient (al-sabûr), le Bon (al-burr), l'Omniscient
(ial-'ulim), l'Avisé (al-habïr), le Sage (al-hakïm), le Témoin (al-sahïd),
l'Oyant (al-samï'), le Voyant (al-basïr).

Le troisième cercle est celui des noms d'actions ou d'opérations (aj'àl)
«spécifiques de la Présence seigneuriale absolue et agente». Le monde
désigné par eux est le Mulk, le monde du royaume divin, le macrocosme.
Le mode de communication divine correspondant est le dévoilement (kasf)
advenant aux légataires et aux savants parmi leurs successeurs, ainsi que le

Hadït prophétique et son équivalent dans les traditions imâmites. En plus
de réaffirmer l'égalité des paroles prophétiques et imâmites, l'auteur semble
ici intégrer les écrits des gnostiques (urafâ', 'ärifüri) eux-mêmes comme
étant les vrais savants succédant aux imâms. Ce cercle comprend trente-sept
noms: l'Instaurateur (al-mubdi'), l'Intendant (ul-wakil), le Résurrecteur
(al-baii), l'Exauçant (al-mujïb), le Large (al-wâsi'), le Comptable (al-hasïb),
le Nourricier (al-muqït), le Préservateur (al-haßz), le Créateur (al-hâlii/), le

Façonneur (al-bârï), l'Innovateur (al-badV), le Formateur (al-musawwir),
le Donateur (al-wahhâb), le Provident (al-râziq), le Victorial (al-fattâh),
le Rétenteur (al-qâbid), le Dispensateur (al-bâsit), l'Abaissant (al-hâfid),
l'Elevant (al-râfi'), le Grandissant (ul-muizz), l'Avilissant (al-niudill), le

Juge (ul-hukam), le Juste (al-'adl), le Grâcieux ou le Subtil (ablatif),
Celui qui ramène (al-mu ïd), Celui qui fait vivre (al-muhyï), Celui qui
fait mourir (al-munnt), le Guide (al-hâdî), le Bien-Guidant (al-rasïd), le

Protecteur (al-wâlï), le Pardonnant (al-lawwâb), le Vengeur (al-muntaqim),

17 La notion de barzah, « barrière » ou « isthme » dans le Coran, prit le sens de

l'interrègne entre ce monde et l'au-delà dans la philosophie islamique. Voir Morgan
Guiraud, « Barzakh », Dictionnaire du Coran, op. cit., p. 114-119.

18 Voir M. A. Amir-Moezzi, Guide divin, op. cit., p. 313-317.



340 MATHIEU TERRIER

le Rassembleur (al-jàmï), le Pourvoyant (al-mugnï), le Refusant (al-mäni'),
le Dommageable (al-dârr), le Profitable (al-nâfi').

Enfin, aux quatre angles du carré comprenant les trois cercles se trouve
un nom. Ces quatre noms divins embrassant tous les autres sont les

noms d'essence: le Caché, le Manifeste, le Dernier, le Premier, tirés du
verset lvii, 3 : « // est le Premier et le Dernier, l'Apparent et le Caché. De toute
chose II est omniscient. »19 À leur instar, de nombreux noms d'attributs et

d'opérations fonctionnent par paires de qualificatifs antagonistes. Il faut
concevoir en Dieu une coïncidence des opposés, ces attributs ne devenant
antinomiques que dans la création, là où se pluralise l'essence unique en
lieux de manifestation multiples.

1.3. Noms de Beauté et noms de Majesté

Une autre division, courante chez les soufis, partage les noms divins en

noms de Beauté (jamâliyya) et noms de Majesté (jalâliyya). La proximité
morphologique des deux vocables jamâl et jalâl pointe déjà l'idée d'une
uni-dualité de Dieu : absolument un, il se qualifie d'attributs contradictoires
dont la Beauté et la Majesté - parfois la Grâce (luff) et la Domination
(c/ahr) - sont les archétypes. Haydar Âmulï introduit ainsi cette distinction :

« Les Noms se ramènent aussi, du point de vue de la familiarité et de la

crainte révérencielle, en Noms de Beauté comme "le Grâcieux" et Noms de

Majesté comme "le Dominant". Tous les lieux de manifestation des Noms
sont placés sous ces deux catégories. »20

Cette notion de « lieu de manifestation » (mazhar, pl. mazâhir) est une
clé du système : les étants des mondes spirituels et matériels doivent leur
existence et leur quiddité aux noms divins s'exprimant en eux, comme il en

va des «noms de Noms» épelés par les croyants. L'ambivalence des noms
de Dieu, typifiée par la distinction entre noms de Beauté et noms de Majesté,
permet ainsi de rendre compte de la diversité morale des créatures. Ibn Abl
Jumhûr écrit :

Tous les mondes, élevés et abaissés, sont les lieux de manifestation des Noms,
attributs et actes de Dieu. Les Noms sont partagés en Noms de Beauté et Noms
de Majesté, désignés respectivement comme «Noms de Grâce » (al-luffiyya) et
« Noms de Domination » (al-qahriyya). Certains êtres du monde sont des lieux
manifestant Ses Noms de Beauté, comme les Intellects, les Ames immatérielles,
les corps célestes et les anges célestes. D'autres sont des lieux manifestant Ses

Noms de Majesté, comme les âmes malfaisantes parmi les djinns, les hommes,
les satans, les nemrods et leurs semblables, mais aussi le monde sensible et tout ce

19 Nos citations du Coran sont empruntées aux traductions de Régis Blachére

ou de Denise Masson.
20 Haydar Âmulï, Jâmi' al-asrâr wa manha' al-anwâr éd. Henry Corbin et

Osman Yahya dans La philosophie shi'ite, Téhéran, Département d'iranologie de

l'Institut franco-iranien de recherche; Paris, A. Maisonneuve, 1968, rééd. 1989,

p. 134.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 341

qui incline naturellement vers lui comme les animaux, les bêtes fauves, les bêtes
de somme et les rapaces21.

Nous reviendrons sur cette conception des mondes comme théophanie des

noms et la place singulière qu'elle réserve à l'homme.

1.4. Les sept imâms des noms et le Nom suprême

Une troisième taxinomie est verticale, hiérarchique, gouvernementale.
C'est encore Ibn 'Arab! qui plaça, au sommet du système des noms divins,
sept chefs ou «imâms» (a'imma) également appelés «mères» (ummahât)
des noms, et au sommet de ces sept, un « Imâm des imâms »22. L'expression
ne pouvait être reçue de manière anodine par nos penseurs, l'imâm en
islam shî'ite étant, bien plus qu'un chef politique, un «guide divin» et un
homme théophanique22. Àmulï introduit ainsi ce thème : «Tu sais que ces

Noms universels et les Noms [divins] dans l'absolu sont multiples. Or toute
multiplicité est susceptible de voir advenir en elle une dispute II lui faut donc
un arbitre (hâkim) juste, équitable, doté de discernement et contraignant,
pour arbitrer entre ces Noms avec équité et justice. Un tel arbitre s'appelle
un imâm. Les imâms des Noms sont alors au nombre de sept, en vertu des

sept attributs [essentiels de Dieu] »24.

Les «imâms des Noms» sont des noms d'essence ou d'attributs ne

possédant pas d'opposé dont Dieu puisse être qualifié. ÄniulT les énumère :

«le Vivant, l'Omniscient, le Voulant (al-murid), l'Oyant, le Voyant, le

Parlant (al-mutakallim), qui sont les principes de tous les Noms; et
l'imâm des imâms des Noms, Allah, l'imâm suprême ou le Nom suprême
rassemblant la totalité des Noms. »25

Al-BursT, lui, fait sienne la liste d'Ibn 'Arab! : « le Vivant, qui est l'imâm
des imâms [ou l'imâm des Noms] ; l'Omniscient, le Voulant, le Puissant, le

Parlant, le Prodigue (al-jawâd), l'Équitable (al-muqsif). »26

21 Ibn Abl Jumhûr al-Ahsâ'ï, Mujli mir'ât iil-munjlfl l-kalâm wa l-hikmatayn
wu l-tafuwwuf, éd. Rida Yahyapûr Fârmad, 5 vols., Beyrouth, JanTiyya Ibn Abl
Jumhûr al-Ahsâ'T li-ihyâ'al-turât, 1434/2013, I, p. 156.

22 Muhyï al-Dln Ibn 'ArabT, al-Futûhât al-mukkiyyu, éd. 'Utmân Yahya,
14 vols., Le Caire, Al-Hay'a al-miçriyya al-'âmma li-1-kitäb, 1972-1994, II,
p. 125-129.

23 Voir Henry Corbin, Face de Dieu, Jace de l'homme, Paris, Flammarion,
1983, rééd., 2008, p. 245-313; Mohammad Ali Amir-Moezzi, Lu Religion discrète.
Croyances et pratiques spirituelles dans l'islam shi'ite, Paris, Vrin, 2006, p. 209-228.

24 Haydar ÂmulT, Na$$ al-nusùs, éd. Muhsin BTdârfar, 3 vols, Qum, IntiSârât-e
BTdâr, 1394 h.s./2015-16. II, p. 899.

25 ÂmulT, Jâmi', op. cit., p. 133-134.
26 Al-Hâfiz Rajab al-Bursï, Masâriq anwâr al-yaqïn fi haqâ'iq asrâr amir

al-mu'minîn, éd. 'Abd al-ôaffar ASraf al-Mâzandarânï, Qum, Al-Maktaba
al-Haydariyya, 1384 h.s./2005-06, p. 66.



342 MATHIEU TERRIER

La croyance selon laquelle Dieu posséderait un « Nom suprême » (al-ism
al-a'zam) est largement partagée en milieu shî'ite comme sunnite. Bien

que selon certaines traditions imâmites, il relève du Mystère divin et
soit connu des seuls imâms27, nos penseurs acceptent, du moins dans

un premier temps, de l'identifier à Alläh. Le nom Allah a par ailleurs
suscité d'innombrables spéculations relevant de la «science des lettres»
{'ihn al-hurüf), une discipline ésotérique d'origine shî'ite adoptée par les

cercles philosophiques et mystiques28. BursT, expert en la matière, écrit :

C'est par ces lettres [a/if, lâm, lâm, ha, formant Allâh] qu'est descendu le Coran.
Elles sont les traducteurs de l'Essence du Seigneur [...]. Le Coran a un aspect
exotérique {?âhir) et un aspect ésotérique (häfin). Ses significations se ramènent
à quatre parties, quatre lettres à partir desquelles se manifeste tout le reste de

la Parole. Ces lettres sont a, I, I, h. Le a et le / composent pour Lui l'article
de définition [al-] ; quand ces deux lettres sont apposées aux choses, elles les

définissent comme étant de Lui et à Lui. Si on enlève [à Allâh] le a, il reste [/,
/, h, vocalisé] li-llâh29, «à Dieu», et «à Dieu appartient toute chose». Si on lui
enlève un /, il reste [a, I, h, vocalisé] ilâh, « Divinité», et « Il est la Divinité de

toutes choses»30. Si on lui enlève le a et un /, il reste [/, h, vocalisé] lahu, «à
Lui », et « A Lui est toute chose ». Si on lui enlève le a et les deux /, il reste [h,
vocalisé] huwu, « Lui », et « Il est Lui seul, il ne Lui est pas d'associé»31.

Plus loin, l'auteur explique : « Le mot huwa est composé de deux lettres, h

et w, et le h est l'origine du w. Il y a donc une seule lettre montrant l'Un
Vrai, exalté soit-Il. »32 Ainsi le nom Allâh est-il déjà, à chaque étape de

sa génération, un nom divin33. Il est à noter que le simple huwa, «Lui»,
est particulièrement affectionné par les soufis dans le rituel et la technique
d'extase du dikr, «répétition [du nom divin]»34.

Mullâ Çadrâ définit le Nom suprême par sa vertu totalisante et en étend
d'abord le titre à deux autres noms d'essence qu'Allah-, le Vivant et le

Subsistant {al-hayy al-qayyûm), auxquels l'associe le verset n, 255 {«Allâh
- nulle divinité excepté Lui - est le Vivant, le Subsistant») :

Il est certain que le Nom suprême doit avoir une signification embrassant
synthétiquement la totalité des significations des Noms divins. De même, son
lieu de manifestation doit être une réalité embrassant l'ensemble des réalités
des choses possibles qui sont les lieux de manifestation des Noms. Or parmi les

27 D. Gimaret, Noms divins, op. cit.,p. 85-91 ; M. A. Amir-Moezzi, Guide divin,
op. cit., p. 230-232.

28 Voir à ce sujet Pierre Lory, La science des lettres en Islam, Paris, Dervy, 2004.
29 Le / n'est qu'une vocalisation sans valeur graphique.
30 Al-ilâh, «la Divinité», est tenu pour un nom divin distinct de Allâh qui en

est la forme synthétique.
31 BursT, MaSâriq, op. cit., p. 71-72.
32 Ihid, p. 73.
33 L'argument est repris par RÂzî, Noms divins, op. cit., p. 183.
34 Voir George Anawati et Louis Gardet, Mystique musulmane. Aspects et

tendances, expériences et techniques, Paris, Vrin, 1986, p. 200.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎTTE IMÂMITE 343

Noms, aucun n'est propre à une telle puissance de rassemblement nominal sinon
le Nom Allait [...], ainsi que«le Vivant, le Subsistant ». [...]
Nous disons que «le Vivant, le Subsistant» comprend l'ensemble des attributs
de perfection (al-sifât al-kamâliyya) et des épithètes de divinité. Son Nom «le
Vivant» comprend l'ensemble des Noms d'Essence; il montre la nécessité de

l'existence et de l'existentiation ; il a pour concomitants la Volonté, la Puissance,

l'Ouïe, la Vision, la Parole. Quant au « Subsistant», il exprime emphatiquement
la Subsistance perpétuant les étants dans leur complétude en nombre, durée et

intensité, et comprend l'ensemble des Noms d'opérations comme la Créativité,
la Pourvoyance, la Noblesse, la Prodigalité, la Grâce, la Bienveillance, la

Compassion [...] et autres attributs d'action. Quand le Créateur se révèle à

un serviteur par ces deux attributs, ce serviteur découvre, dans l'attribut du
« Vivant », les significations de l'ensemble de Ses Noms et Attributs de Beauté,
et dans l'autorévélation de Son Nom «le Subsistant », les significations de
Ses Noms et Attributs de Majesté [...]. Ces deux Noms sont donc le Nom
suprême pour celui à qui 11 se révèle [par eux]. Qui les évoque par la langue
de la contemplation directe, non par la seule langue de l'explication rationnelle,
évoque Dieu par Son Nom suprême qui exauce toute prière et satisfait toute
demande15.

Il se vérifie ici que le Nom suprême n'est appréhendable qu'à une intelligence

supra-rationnelle, ce qu'affirme la tradition imâmite en l'attribuant
aux seuls imâms. Finalement, comme l'admettent certains soufis, tout nom
peut devenir le Nom suprême au terme de la purification mystique :

De même, celui qui invoque [Dieu], quand il s'absente de son en-soi, dans son
absence de son en-soi et son anéantissement dans l'immensité de l'Unité absolue
de Dieu, invoque Dieu par n'importe quel Nom et celui-ci est le Nom suprême.
C'est pourquoi Abu Yazïd, interrogé sur le Nom suprême, répondit : « Il n'a pas
de limite définie, mais vide la demeure de ton cœur pour Son unité absolue ; alors
tout nom est le Nom suprême»36.

1.5. Les trois Noms de la bismillâh

La formule rituelle «au nom de Dieu, le Bienveillant, le Bienfaisant»
(bi-smi Liait al-rahmân al-rahim), appelée bismillâh, premier verset de

la première sourate du Coran, «l'Ouvrante» (al-Jatiha), associe à Allait
deux noms de la même racine r.h.m. Âmulï ordonne à ces trois noms
d'autres tripartitions du Réel, lequel est foncièrement unique et identique à

l'existence de Dieu :

Le niveau de l'Existence absolue et de l'Essence pure et simple est spécifié par
le Nom Alläh] le niveau de l'existence relative unique et possible se divise en

un niveau manifeste et un niveau caché, respectivement spécifiés par les deux
Noms al-rahmân et al-rahim. Autrement dit, le niveau du Premier nécessaire

35 $adr al-Dïn al-Sïrâzï (Mullä $adrâ), Asrâr al-àyât, éd. Muhammad HwâgavT,

Beyrouth, Dâr al-çafwa, 1413/1993, p. 43-44.
36 Ibid., p. 44. Abu Yazïd Bastâmï (m. 261/875) est un soufi revendiqué par les

gnostiques shî'ites. L'argument est rapporté par RÂzi, Noms divins, op. cit., p. 178.



344 MATHIEU TERRIER

et de l'Éternel par essence est spécifié par le Nom Allah ; le niveau du possible
advenu se divise en deux niveaux, celui de la substance et celui de l'accident,
ou celui de l'Impératif divin (amr) et celui de la Création (halq), respectivement
spécifiés par les deux Noms [al-rahmân et al-rahïm]. Si tu veux, tu peux dire qu'il
s'agit des niveaux de l'Essence, de l'Alliance divine (walâya) et de la Prophétie
(nuhuwwa) ; de l'Essence, de la lieutenance majeure et de la lieutenance mineure ;

de l'Essence, du macranthrope (al-insân al-kahïr) et du micranthrope (al-insân
al-?agïr). Tout cela est juste, établi selon l'ordre indiqué par «au Nom de Dieu
le Bienveillant, le Bienfaisant»37.

La première triade est fondée sur la structure duelle de l'exotérique (zäliir)
et de l'ésotérique (bâtin), axiale dans la pensée shî'ite38. La deuxième
triade articule les notions aristotéliciennes du nécessaire et du possible,
de la substance et de l'accident, assimilée à la distinction d'Ibn 'Arab!
entre le monde archétypal de l'Impératif divin et le monde de la Création.
Les deux analogies suivantes proviennent encore de la doctrine shî'ite
originelle : l'Alliance divine qui constitue l'imâm et la mission du prophète,
consubstantielles tout au long de l'histoire sainte, la première étant la

dimension ésotérique de la seconde; la lieutenance majeure de Dieu par
le «prophète parfait» et sa lieutenance mineure par «l'imâm parfait»39.
La dernière triade convoque une doctrine philosophique et hermétique,
tôt adoptée en milieu shî'ite et soufi : l'équivalence entre l'homme comme
microcosme et le monde comme macranthrope, que nous retrouverons
bientôt.

Ibn Abl Jumhur, quant à lui, propose de voir dans les trois noms de la

bismil/âh la synthèse des deux divisions classiques :

Le Nom Allâh est le signe de Son Essence qui est le rassemblement de tous les

Noms. Al-rahmân est le signe de Ses attributs qui sont les plus éminents des

attributs très-hauts (al-fifât al-'aliyya) et de Ses Noms d'attributs. Al-rahïm
est le signe de Ses opérations décisives et de Ses Noms d'opérations. [...] Il est

possible que le Nom al-rahmân corresponde aux Noms de Majesté, al-rahïm aux
Noms de Beauté, et Allâh à leur rassemblement40.

Ainsi les divisions et hiérarchisations des noms divins se croisent-elles
et se combinent-elles pour esquisser un (auto-)portrait de Dieu. Voyons
maintenant les conséquences cosmologiques et anthropologiques de cette

onomastique divine.

37 Amulï, Muhïf, up. cit., VI, p. 53.
38 Mohammad Ali Amir-Moezzi et Christian Jambet, Qu'est-ce que le

shtisme?, Paris, Fayard, 2004, p. 31-35.
39 Amulï, Muhïf, op. cit., VI, p. 54, cité infra.
40 Ibn Abï Jumhur, Mujlï, op. cit., I, p. 155 et 159.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 345

2. La théophanie des noms

2.1. Le grand momie

Dans la théosophie d'Ibn 'Arabï, Dieu crée le monde par l'intermédiaire
de ses noms, passant de son en-soi absolument un (al-dât al-ahadiyya) à

la pluralité infinie de ses épiphanies41. Fayd KääänT introduit cette idée en
citant le mystique sunnite JâmT (m. 898/1492) :

La Présence du Vrai, dans Son Essence, est indépendante du monde et des
êtres mondains. Quant aux Noms divins en nombre infini, chacun d'eux exige
d'avoir un lieu de manifestation afin que son effet s'y manifeste et que le

nommé, l'Essence du Très-Haut, s'y révèle dans toute Sa splendeur au regard
attestant l'unité. Par exemple, le Bienfaisant, le Provident, le Dominant, [...]
peuvent respectivement se manifester dans le bienfaisant et le bénéficiaire, dans
le provident et le pourvu, dans le dominant et le dominé, de sorte qu'en dehors
du bienfaisant et du bénéficiaire, aucune Bienfaisance ne se manifeste, et qu'il en
soit de même de la Providence, de la Domination et de tous les autres Noms. Par
suite, la raison de la manifestation du Vrai dans la totalité des étants particuliers
est l'exigence des Noms du Vrai42.

ÂmulT voit dans la théophanie des noms la clé d'une correspondance
entre le macrocosme, appelé « livre des horizons», le microcosme humain,
appelé «livre des âmes», et le Livre révélé: «Le monde est [l'ensemble]
des lieux de manifestation et d'apparition des Noms divins, je veux dire
la correspondance des Noms avec les horizons, la correspondance des

horizons avec les âmes, la correspondance des deux avec le Coran, la

correspondance des sept Noms avec les sept astres, des sept astres avec les

sept climats et les sept peuples attachés à chacun de ces climats. »43 Ainsi,
les sept sphères sont les lieux de manifestation respectifs de sept noms qui,
à une exception près, sont autres que les « imâms des noms»: Saturne est
le lieu de manifestation du « Provident », Jupiter celui de « l'Omniscient »,
Mars celui du « Dominant», le Soleil celui de «la Lumière», Vénus celui
du « Formateur» (al-musawwir), Mercure celui du « Façonneur», la Lune
celui du «Créateur»44.

Burs! subsume quant à lui les sphères du macrocosme aux sept imâms
des noms, expliquant tout l'ordre des causes naturelles et de leurs effets par

41 Souâd Ayada, L'islam des thèophunies, Paris, CNRS Éditions, 2010,

p. 105-127.
42 Fayd K-âSânï, Kalimât maknûna, éd. 'AU 'AlTzâdeh, Qum, IntiSärät-i âyat-i

iàrâq, 1390 h.s./2011-12, p. 127 ; 'Abd al-Rahmân Jämi, Naqdal-nusûs, éd. William
Chittick, Téhéran, Mu'assasat pajûhaSi hikmat wa falsafah-i Iran, 1380 h.s./2001-2,

p. 275.
43 Amulï, Muhit, op. cit., 1, p. 335. La source de cette analogie est le verset

xli, 53 : « Nous leur ferons voir Nos signes dans l'univers [litt, dans les horizons]
et en eux-mêmes [litt, dans leurs âmes] ».

44 Âmulï, Naçs, op. cit., I, p. 432.



346 MATHIEU TERRIER

la théophanie des noms. Son système de correspondance, analogue à celui
de ÂmulT, ne le recoupe cependant qu'en trois points :

Ces principes [les sept imâms des Noms] ont sept lieux de manifestation astraux
appelés les sept luminaires (nayrât). Chacun est au service de l'un de ces Noms :

le lieu où se révèle la Vie est le Soleil ; celui où se révèle la Science est Jupiter;
celui où se révèle la Puissance est Mars ; celui où se révèle la Volonté est Vénus;
celui où se révèle la Parole est la Lune; celui où se révèle l'Équité est Mercure;
celui où se révèle la Prodigalité est Saturne. Les Noms sont les producteurs des

effets sur les mondes qui leur sont subordonnés, mais par l'intermédiaire de ces

lieux de manifestation, ainsi que l'exige la sagesse éternelle de l'enchaînement
des causes aux effets. C'est ce qu'indique la parole du Très-Haut : « [Il a décrété
les sept cieux en deux jours] et, à chaque ciel. Il fixa son état par révélation. »

(XLl, 12)45.

Dans une perspective plus platonicienne, Mullä Sadrä écrit quant à lui :

A ce sujet, il est un avertissement dans ce qu'ont professé les piliers des sages
anciens, soutenant que toute espèce d'étants a une substance luminescente
intellectuelle qui est son universel, sa réalité essentielle achevée et son icône
dressée auprès de Dieu. [Ces substances] sont les premiers lieux de manifestation
des Noms divins. Les formes des espèces extérieures sont les seconds lieux de

manifestation, ce sont des lieux manifestant des lieux de manifestation46.

L'univers apparaît donc comme une série de théophanies en cascade, depuis
Dieu jusqu'aux individus particuliers en passant par la nécessaire médiation
des noms divins.

2.2. La vie dernière

Tout comme l'origine du monde et de cette vie (al-dunyâ), le retour
de la création à Dieu, soit la « grande Résurrection » (al-qiyäma al-kubrâ)
et la «vie dernière» (al-âhira), est une manifestation de noms divins.
Ceci implique une nouvelle division entre noms de l'origine, ayant une
fonction ordonnatrice cosmologique, et noms du retour, ayant une fonction
rétributive eschatologique. ÂmulT, se réclamant de l'autorité des soufis,
écrit :

Selon les hommes de la voie spirituelle, le Retour à Dieu est le retour de lieux
manifestant des Noms à des lieux manifestant d'autres Noms. Le Retour et la
Résurrection signifient la manifestation du Vrai sous les formes des Noms «le
Caché» et «le Dernier», quand l'ici-bas et l'Origine signifient sa manifestation
sous la forme des Noms « le Manifeste» et «le Premier». [...] Les Noms divins
ayant des cycles, des phases, des effets et des décrets, il est possible que les lieux
de manifestation de certains Noms soient inférieurs et dominés par d'autres [...].
Ainsi, la manifestation de la résurrection vient de l'infériorité des Noms attachés

au monde d'ici-bas et de la supériorité des Noms attachés à la vie dernière47.

45 BursT, Musâriq, op. cit., p. 66.
46 Mullä Çadrâ, Asrâr, op. cit., p. 42.
47 Amulï, Muhit, op. cit., III, p. 292 et 301.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 347

L'auteur précise plus loin cette nouvelle classification :

Sache que la Résurrection, à la vérification, a pour sens de manifester le Vrai
sous la forme des deux Noms « le Caché» et « le Dernier», avec d'autres Noms
comme « Celui qui ramène », « Celui qui manifeste » (ul-mubdï), « le Juste », « le

Vrai», «Celui qui efface» (al-màhï), «Celui qui fait mourir», «le Singulier»
(ul-fard), « l'Impair » (al-witr), « l'Impénétrable », « le Dominant », « l'Unique »,
et leurs semblables. De même, le monde d'ici-bas a pour signification la
manifestation du Vrai sous la forme des deux Noms «le Premier» et «le
Manifeste», avec d'autres Noms comme «l'Instaurateur», «l'Existentiateur»
(al-mûjid), « le Créateur », « le Provident », et leurs semblables. La sagesse de
cela, c'est l'acquittement des droits de chaque Nom48.

D'où une réinterprétation des Noms al-rahmän et al-ruhïm dans leurs deux
contextes d'apparition :

Les deux Noms al-rahmân et al-ruhïm ne sont pas identiques dans la formule « au
Nom de Dieu » et dans « l'Ouvrante » (al-fâtiha). Dans la bismillâh, ils signifient
l'ouverture et l'Origine [...]. Dans la Fâtiha, ils signifient la fin et le Retour, le

renversement du Manifeste dans le Caché, du Royaume (mulk) dans le Monde
angélique (malukût) [...]. Tout comme l'origine de l'Être est dans l'apparition des
deux lieux manifestant les Noms[«/-r«Amô/iet al-rahim] que sont l'Intellect ('<«//)
et l'Âme (naß), sa fin sera dans le retour depuis ces deux lieux que sont l'Intellect
et l'Âme, le Prophète parfait et l'Ami parfait (al-walï al-kâmil), aussi appelés le

lieutenant majeur et le lieutenant mineur, le macranthrope et le micranthrope
[...]. Suivant cette mesure, al-rahmân et al-ruhïm ont dans la bismillâh le sens
de l'Origine et de l'ouverture par l'intermédiaire de leurs lieux de manifestation
spirituels que sont l'Intellect et l'Âme, la théophanie primordiale (al-tajallï
at-awwal) et le Souffle de la Bienveillance (al-nafus ul-ruhniànl), et dans la Fâtiha
le sens de la fin et du Retour par l'intermédiaire de leurs lieux de manifestation
formels que sont le Prophète et l'Allié de Dieu [l'imâm]49.

Là encore, notre penseur met en correspondance des couples de notions
issus de sources différentes: l'Intellect et l'Âme, de la doctrine plotinienne
de l'émanation; la «théophanie primordiale» et le «Souffle de la
Bienveillance», de la théosophie d'Ibn 'Arab!50 ; le Prophète et l'Allié de Dieu,
de la doctrine shî'ite. Si les deux premières sources semblent suffisantes

pour rendre compte de l'origine, la prophétologie et l'imâmologie shî'ites
apparaissent nécessaires pour penser le retour en termes eschatologiques.

48 Ibid., VI, p. 103-104.
49 Ibid., VI, p. 53-55. Idée reprise par Mullâ $adrâ, Asrâr, op. cit., p. 43.
50 Sur ces deux notions, voir S. Ayada, L'islam des théophanies, op. cit., p. 83-89

et 105-106.



348 MATHIEU TERRIER

2.3. Le petit homme

Comme vu précédemment, les noms divins se manifestent à la fois
dans le Coran, le monde monde conçu comme macranthrope (insân
kcibir) et l'homme individuel appelé «micranthrope» (al-insân al-sagïr)
ou «microcosme» (al-'âlam al-sagïr). Âmulïexplique les correspondances
entre ces plans par la théophanie des trois noms de la bismil/âh :

Le macranthrope, du point de vue de son ésotérique et de son esprit, est le lieu de
manifestation du Nom Allah ; du point de vue de son exotérique et de son corps,
il est le lieu de manifestation du Nom « le Bienveillant » ; et du point de vue de son
âme, il est le lieu de manifestation du Nom «le Bienfaisant». Par conséquent,
le rang de cet esprit ou de ce calife, pris dans son individualité concrète, dans le

grand monde, est semblable au rang du cœur dans le petit homme. Je veux dire
ceci : tout comme l'esprit du macranthrope est le lieu de manifestation du Nom
Allâhei son corps celui du Nom «le Bienveillant» [...], l'esprit du micranthrope,
qui est la vie de son cœur formel, est le lieu manifestant le Nom Allâlt selon Sa

parole : « Ne me comprend ni Ma terre ni Mon ciel, mais Me comprend le cœur
de Mon serviteur fidèle» [hadït qudsï], et la forme de son cœur, qui est le corps
de cet esprit, est le lieu manifestant le Nom «le Bienveillant». Comme le dit le

Prophète : « Le cœur du fidèle est entre deux des doigts du Bienveillant »5I.

Âmulï applique aussi à cette anatomie de l'esprit humain, centrée sur le

coeur, la deuxième division des noms divins :

L'esprit de l'homme possède ses lieux de manifestation corporels : l'intellect est
le lieu de manifestation de Ses Noms de Grâce (al-lutfiyya), l'âme est le lieu
de manifestation de Ses Noms de Domination (al-qahriyya). De même, chaque
organe de l'homme est le lieu de manifestation d'un de Ses Noms et d'une de Ses

puissances, à la différence du cœur, qui est le lieu de manifestation de la totalité
de Ses Noms, attributs et perfections52.

Au sein de l'univers créé, l'homme est donc un lieu de manifestation
synthétique des noms divins, tout spécialement du point de vue de leur
division en noms de Beauté et noms de Majesté. Nos auteurs développent
cette idée à travers l'exégèse du verset h, 31 : « [Dieu] apprit à Adam les

noms de tous les êtres»5*. Âmulï écrit :

Tous les lieux de manifestation des Noms sont placés sous ces deux catégories
[des Noms de Majesté et de Beauté], Certains ne manifestent qu'un Nom,
d'autres en manifestent plusieurs; d'autres encore manifestent les Noms en
totalité. Je veux dire que toute créature ou tout étant, à part l'homme, possède

un lot de certains Noms du Très-Haut sans la totalité, car la totalité des Noms

51 Âmulï, Jâmï, up. cit., p. 557-558.
52 Ibid. p. 137.
53 « Il apprit à Adam les noms de tous les êtres, puis II les présenta aux anges en

disant : "Faites-moi connaître leurs noms, si vous êtes véridiques. "[...] Quand Adam
en eut instruit les anges, le Seigneur dit : "Ne vous ai-Je pas avertis Je connais le

mystère des deux et de lu terre ; je connais ce que vous montrez et ce que vous tenez

secret. " » (il, 31-33).



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 349

n'est manifestée que par l'homme. Ainsi les anges reçurent-ils un lot des Noms
« le Glorifiant » (al-subbûh) et « le Saint », qui sont certains de Ses noms, comme
ils disent : « nous célébrons tes louanges en Te glorifiant et [...] nous proclamons
Tu sainteté» (il, 30) [...]. Aux satans échut le lot des Noms « le Contraignant»
et «l'Orgueilleux», qui sont certains Noms du Très-Haut, comme le dit leur
chef [Iblis] : « Je suis meilleur que lui [Adam] : Tu m'as créé de feu, et Tu l'as
créé d'argile » (xxxvin, 76), une parole exigée par l'orgueil. De même, tout étant
décrété dans l'être possède une particularité qu'il ne partage avec nul autre. Ceci
est dû à la seule exigence du Nom qui a la prédominance sur lui, comme le dit le

Très-Haut : « Notre Seigneur est Celui qui a donné à chaque chose sa forme et qui
l'a ensuite dirigée » (xx, 50). L'homme, au contraire, est le lieu de manifestation
de tous les Noms de Beauté et de Majesté, en vertu de Sa parole : « Il apprit à
Adam les noms de tous les êtres», et de la parole du Prophète [...]: « Dieu créa
Adam selon sa forme». Or il est avéré qu'être selon Sa forme, c'est rassembler
tous Ses Noms et attributs. C'est pourquoi l'homme tantôt obéit [à Dieu] et
tantôt Lui désobéit, d'après Sa parole : « ils ont mêlé une bonne action à une
autre mauvaise » (îx, 102). [...] Sur la façon dont [les hommes] ont été composés
et instruits des Noms en puissance, le Très-Haut nous informa par Sa parole:
« celui que J'ai créé de Mes [deux] mains » (xxxvm, 75) veut dire [...] que Je les

ai créés de tous Mes Noms et les ai façonnés par toutes les grâces contenues dans
les Noms de Beauté et de Majesté, ainsi que l'exprime « Mes [deux] mains » [...].
C'est pourquoi [les hommes] sont les plus nobles et les plus éminents des étants,
car tous les autres ont été créés d'une seule de Ses mains, alors qu'eux ont été
créés de [Ses] deux mains54.

L'idée qu'Adam, l'homme primordial, est supérieur aux anges par sa faculté
de rassemblement épiphanique des noms divins, ainsi que l'interprétation
de la forme grammaticale duelle de « Mes [deux] mains » dans le verset xxxvin,

75 (« Dieu dit : "Ô Iblis Qui t'a empêché de te prosterner devant celui que
J'ai créé de Mes mains?" »), proviennent encore d'Ibn 'Arab!55. Mais son
articulation systématique à la dialectique des noms de Beauté et de Majesté
est l'œuvre de nos penseurs shî'ites. Mullâ Çadrâ développe cette idée :

La raison pour laquelle l'homme fut le seul à se voir apprendre les Noms
à l'exclusion des anges et des autres êtres, c'est que la réalité essentielle de
l'homme est un lieu de manifestation rassemblant les lieux de manifestation
de tous les Noms, à la différence des autres étants. Chacun d'eux est le lieu
manifestant certains Noms, comme les anges [manifestent] « le Glorifiant », « le

Saint», « le Sauf» et d'autres proches; les satans «Celui qui égare» (al-mudill),
«l'Orgueilleux», «l'Irrésistible», «le Contraignant», et d'autres analogues;
les animaux «l'Oyant», «le Voyant», «le Vivant», «le Puissant» et d'autres
semblables; le feu «le Dominant», l'air «le Subtil», l'eau «le Profitable»,
la terre «le Patient», les poisons «le Dommageable», le monde d'ici-bas «le
Premier», la vie dernière «le Dernier», etc. Si l'homme n'était pas tel que se

trouvent en lui les lieux de manifestation de tous les Noms et Attributs, il n'aurait

54 Amulï, Jâmi', p. 134-136.
55 Ibn 'Arabî, Fusûs al-hikam, éd. Abu l-'Alâ 'Afïfî, Beyrouth, Dâr al-kitâb

al-'arabl, 1423/2002, p. 55.



350 MATHIEU TERRIER

pas part à la science des Noms et à la connaissance des choses comme c'est
le cas56.

Fayd KâSânï fait de cette dualité même la supériorité de l'homme sur toute
autre créature :

Chaque espèce [d'anges] est le lieu de manifestation d'un seul des Noms
divins. Adam les dépassa alors par sa connaissance parfaite et son pouvoir
de manifestation total. Le sens de la parole du Très-Haut: «[Ô Adam],
fais-leur connaître les noms de ces êtres!» (n, 33), est: avise-les des réalités
essentielles cachées d'eux et des connaissances configurées pour eux, afin qu'ils
reconnaissent ton pouvoir de rassemblement (jàmi'iyya) de [ces réalités et

connaissances] et la capacité de Dieu à rassembler les attributs opposés, les

noms contradictoires et leurs lieux de manifestation, avec ce qu'il y a en eux
de contradiction, dans une seule et même créature57.

Seul l'homme peut rendre compte, par ce qu'il manifeste des noms
divins, de la coïncidence des attributs en Dieu. Ibn Abï Jumhûr insiste

sur le dualisme inhérent à cette anthropologie : « L'homme se voit qualifié
tantôt par les attributs de Beauté, tantôt par ceux de Majesté, selon la

prépondérance des uns ou des autres. Quand les Noms de Beauté dominent
en acte, l'homme est un allié de Dieu, un prophète, un envoyé, un légataire
[un imâm] ou un fidèle de l'unité divine. Quand les Noms de Majesté
dominent en acte, l'homme est un satan, un pharaon, un nemrod ou un de

leurs semblables»58. La doctrine de la théophanie des noms permet ainsi de
rendre compte du mal moral en l'homme; mais c'est à penser les hommes
de Dieu que nos penseurs vont maintenant nous conduire.

3. Les hommes divins et leurs noms

3.1. Les prophètes

Au sein de l'univers manifestant l'ensemble des noms divins de façon
détaillée, l'homme est un lieu de manifestation synthétique. De même,

au sein de l'humanité, certains hommes sont des lieux de manifestation
suréminents des noms divins.

Pour ÄmulT, «[l'homme] en qui ces Noms se manifestent en acte dans
leur totalité ou leur majorité, est plus parfait qu'un autre. Il ne peut
être qu'un prophète, un allié de Dieu, un légataire d'un prophète ou un
gnostique accompli ('ârifkâmil) parmi ceux qui suivent les légataires» Le

prophète occupe ici le premier rang, ce qui demeure conforme au dogme de

l'islam majoritaire; l'imâm est désigné par les deux expressions médianes,

56 Mullâ Çadrâ, Asrâr, op. cit., p. 42.
57 KâSânï, Qurrat, op. cit., p. 496.
58 Ibn Abï Jumhûr, Mujlï, op. cit., I, p. 156-157.
59 Amulï, Jämi', op. cit., p. 136.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 351

la première signifiant son lien exclusif avec Dieu, la seconde sa dépendance
à l'égard du prophète ; enfin, la mention du « gnostique accompli » exprime
la conviction commune à nos penseurs d'être les vrais successeurs et

représentants de l'imâm occulté (le douzième imâm en 329/941). Ailleurs,
ÄmulT écrit : « Les prophètes, les envoyés, les imâms, les saints alliés de

Dieu, sont les lieux manifestant les plus beaux Noms divins universels. Le
reste des hommes sont les lieux manifestant les plus beaux Noms divins
particuliers, w60

Pour ÄmulT, sept grands prophètes législateurs de l'Histoire sainte sont
les lieux de manifestation des sept «imâms des Noms»: Adam est le lieu
de manifestation du « Vivant», Noé celui du «Voulant», Abraham celui
du « Puissant », David celui de « l'Oyant », Moïse celui du « Parlant », Jésus

celui du «Voyant» et Muhammad celui de «l'Omniscient». La structure
du monde sensible ou «formel» (sûri), ordonnée par les sphères des sept
planètes passant par les douze signes du Zodiaque, correspond à la structure
du monde intelligible ou spirituel (nui'nawT), ordonnée par sept prophètes
ayant chacun douze imâms61.

Dans le système analogue de Bursï, chaque «imâm des Noms» est

accompagné par d'autres noms d'essence :

Les prophètes sont des lieux de manifestation des Noms de Dieu. Celui qui,
parmi eux, est le lieu de manifestation d'un Nom universel, sa Loi est universelle.
Or tous les Noms reviennent au Nom rassembleur qui est Alläh. [De même,]
tous les prophètes et envoyés reviennent aux sept noms que sont Adam, Idris,
Abraham, Joseph, Moïse, Aaron et Jésus [...]; et tous les sept se ramènent à

l'unique nom rassembleur qui est Muhammad. Adam est le lieu manifestant le

Nom «l'Enonçant» (al-nâfiq) ; «le Créateur» a en lui une influence parfaite;
son substrat est la sphère de la Lune [...]. Idris est le lieu manifestant le Nom
« le Vivant » ; sa sphère est celle du Soleil qui est le lieu de manifestation de la vie
animale et végétale [...]. Abraham est le lieu manifestant le Nom « le Prodigue » ;

Alläh a en lui une influence parfaite; sa sphère est celle de Saturne [...]. Joseph
est le lieu manifestant le Nom « le Voulant » ; « le Beau » (al-jamïl) a en lui une
influence immense ; sa sphère est celle de Vénus. Moïse est le lieu manifestant
le Nom «le Puissant»; «le Fort» et «le Terrible» (al-sadîd) ont en lui une
influence immense; sa sphère est celle de Mars. Aaron est le lieu manifestant
le Nom «le Savant»; «Celui qui ordonne» (al-âmir) et «Celui qui interdit»
(al-nâhî) [ont en lui une influence immense] ; sa sphère est celle de Jupiter. Jésus

est le lieu manifestant le Nom «l'Equitable»; «le Sage» a en lui une influence
grâce à laquelle il rendit la vue aux aveugles et ressuscita les morts; sa sphère
est celle de Mercure. [Quant] à Muhammad, l'ensemble de ces sphères, de ces
Noms et de ces nombres lui appartient; il est le lieu manifestant le Nom «le
Rassembleur » ; sa sphère est « à deux portées d'arc ou moins » (Coran, lui, 9). Il
est le rassembleur des secrets, le lieu de manifestation des Lumières, la somme
des paroles, l'univers des univers...62

60 ÄmulT, Naff, op. cit., I, p. 519.
61 Ibid., l,p. 432-433.
62 Bursï, MaSâric/, op. cit., p. 66-67.



352 MATHIEU TERRIER

Si la mise en correspondance des noms divins, des prophètes et des sphères
célestes est partagée, les systèmes divergent dans le détail. La présence
d'Aaron chez BursT s'explique par l'analogie faite en milieu shî'ite entre lui
et l'imâm 'Ali. BursT sort aussi Muhammad de la liste des sept prophètes

pour mieux reconnaître sa prééminence, tandis que ÂmulT l'inclut pour
mieux justifier l'existence de douze imâms par prophète, correspondant aux
douze signes du Zodiaque. Se vérifie encore, sous les analogies de structure,
la plasticité de la réflexion sur les noms divins dans la gnose shî'ite.

3.2. L'Homme parfait

Tout comme la multiplicité des noms divins est gouvernée par des

imâms, eux-mêmes subordonnés à «l'imâm des imâms» des noms, la

multiplicité des hommes est ou doit être gouvernée par des prophètes et
leurs imâms. Au sommet de cette élite, l'être manifestant le Nom suprême
ou la totalité des Noms divins est appelé «l'Homme parfait» (al-insân
al-kämil)63. Comme le résume ÂmulT, «le Nom suprême est le Nom
Alläh. Il est le Nom qui rassemble tous les Noms avec toutes les réalités
et connaissances qui leur sont subordonnées. Le lieu de manifestation
d'Al/âli est l'Homme parfait et la Réalité muhammadienne (al-haqlqa
al-muhammadiyya).»64 Cette dernière notion, comme la première, est

encore empruntée à la théosophie d'Ibn 'ArabT, où elle désigne à la fois le

principe de la création, la réalité unique sous-jacente au monde manifesté
et l'archétype de l'Homme divin. Assumant le même héritage, BursT écrit :

Sache que chacun des Noms divins a dans le monde une forme ésotérique
qui s'appelle la forme essentielle ('ayniyya), et a aussi un seigneur (rahh) qui
lui est un vassal. La Réalité muhammadienne est la forme du Nom divin «le
Rassembleur» qui est l'origine de la persévérance dans l'être de toutes choses.

C'est cette Réalité dont les formes régissent le monde par le seigneur manifeste

qui est en elle et qui est le Seigneur des seigneurs, car c'est elle qui se manifeste
dans ces lieux de manifestation et, par sa forme manifeste qui est le lieu de
manifestation du Nom suprême, correspondant aux formes du monde, règne
sur la dimension cachée du monde, car lui [ce seigneur] est le détenteur du Nom
suprême et c'est à lui que revient la Seigneurie absolue. [...] Muhammad est donc
le secret de l'être et de l'étant, de façon manifeste et de façon cachée65.

65 Sur cette notion entre ésotérisme shî'ite, philosophie et soufisme, voir Pierre

Lory et Mathieu Terrier, «al-Insân al-kâmil: l'Homme parfait dans la culture
arabe classique », in : Houari Touati (éd.), Encyclopédie de l'Inimanisme méditerranéen,

Leiden [etc.], Brill, 2017, URL: http ://encyclopedie-humanisme.com/?Al-
insan-al-kamil-248.

64 ÂmulT, Nass, op. cit., II, p. 904. Idem Mullâ §adrâ, Asrâr, op. cit., p. 43.
65 BursT, Masäriq, op. cit., p. 69-70.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÀMITE 353

Mais nos penseurs shî'ites suggèrent aussi la co-extension du concept
d'Homme parfait au prophète et à l'imâm. Âmulï écrit :

[Dieu] n'a pas de lieu de manifestation plus éminent que ces deux lieux de

manifestation spécifiques aux deux Noms évoqués [ul-rahmân et al-rahîm], dans
la forme et dans l'esprit. Dans l'esprit, tu sais qu'ils sont l'Intellect et l'Âme;
dans la forme, ils sont [le Prophète] et l'Allié de Dieu. Par eux adviendront
la clôture et la fin comme sont advenues par eux l'ouverture et l'origine, afin

que leur existence dans le monde de la Sainteté soit la cause de la Bienfaisance
universelle et de la Providence pure [...]. La clôture et la fin seront avec l'Homme
parfait comme l'origine fut à partir de lui66.

Mullâ Çadrâ identifie l'Homme parfait au lieutenant de Dieu sur Terre,
le calife véritable, lequel se manifeste successivement dans le prophète et
l'imâm historiques :

Comme le décret de la Divinité rassemblant l'ensemble des perfections,
comprenant les plus beaux Noms et les attributs sublimes de Dieu, exigeait
l'extension du royaume de l'Existentiation et de la Bienfaisance, le déploiement de
l'étendard de la Puissance et de la Sagesse Dieu décida de prendre pour
lieutenant un être qui Le représenterait dans la libre disposition, la souveraineté,
l'existentiation et la conservation [...]. Il lui décerna la robe d'honneur de tous
[S]es Noms et attributs [...]. En vertu du décret de manifestation exotérique et
ésotérique de Ses Noms, II établit pour lui une réalité essentielle cachée et une
forme manifeste [...]. Sa réalité essentielle cachée est l'Esprit suprême dont l'Âme
universelle est le ministre et l'interprète [...]. Sa forme manifeste est la forme du
monde [...] ou le macranthrope67.

Dans cette perspective, ce n'est plus le petit homme qui est le reflet du
macrocosme, mais l'Homme parfait qui est l'archétype du macranthrope.
Cette idée est reprise par KâSânï :

La raison de la manifestation du Vrai dans la totalité des étants particuliers est

l'exigence des Noms du Vrai. Tous les Noms sont sous l'égide du Nom Allah
qui rassemble et enveloppe la totalité des Noms. Il exige, lui aussi, un lieu de
manifestation universel qui ait, du point de vue de la capacité de rassemblement,
une correspondance avec le Nom «le Rassembleur», afin d'être le lieutenant de
Dieu dans la transmission de l'Effusion et des perfections provenant du Nom
Allah sur ce qui n'est pas Lui. Ce lieu de manifestation rassemblant [tous les

autres lieux], c'est l'Homme parfait, lui qui est le trésor des lumières divines, le
coffret des effusions infinies, ou mieux encore, le trésor de toute existence et la
clé de tous ses coffres68. [...]
Les hommes de connaissance spirituelle disent que l'Homme parfait est comme
l'esprit du monde ; le monde est comme son corps. Tout comme l'esprit gouverne
le corps et en dispose librement, avec ce qu'il possède de puissances spirituelles
et corporelles, l'Homme parfait gouverne le monde et en dispose librement au

moyen des Noms divins que [Dieu] a établis en lui, qu'il lui a enseignés et qu'il

66 ÂmulT, Muhif, up. cit.,VI, p. 60.
67 Mullâ $adrâ, A.srär, up. cit., p. 108-109.
68 KâSânï, Kalimät, up. cit., p. 127 ; JâmT, Naqcl, up. cit., p. 275. Kääänl substitue

« l'Homme parfait » à « l'esprit de Muhammad ».



354 MATHIEU TERRIER

a ordonnés dans sa nature foncière; [ces Noms] sont comme les facultés de

l'esprit69.

Cette idée d'une souveraineté absolue, quoique invisible de l'Homme
parfait sur le monde, est une doctrine partagée par tous les grands courants
ésotériques de l'islam. Nos penseurs vont maintenant lui donner une

marque proprement shî'ite.

3.3. L'Imûm 'Ail

Le premier imâm 'AIT b. Abl Tâlib est, selon la croyance ésotérique
des shî'ites, bien plus que l'héritier légataire du prophète Muhammad : un
homme théophanique, manifestation humaine des perfections divines70. Or
son «prénom», qui pourrait avoir été à l'origine un surnom laudatif, est
aussi, précédé de l'article défini al-, un nom divin, « le Très-Haut» {al-'ail).
Une tradition imâmite atteste que les noms des cinq premiers impeccables

- Muhammad, 'All, Fâtima, al-Hasan et al-Husayn - ont été tirés par Dieu
de ses noms71. KâSânï cite ce hadlt qudsl : «Ô Adam, voici Muhammad,
et Je suis le Loueur et le Loué {al-hamld al-mahmûd) dans Mon activité
essentielle; aussi ai-Je tiré pour lui un nom de Mon Nom. Voici 'Ali, et
Je suis le Très-Haut, l'Immense; aussi ai-Je tiré pour lui un nom de Mon
Nom. »72

Bursï va jusqu'à soutenir que al-'all est le Nom suprême de Dieu et
attribue à la réalité essentielle de l'imâm le caractère théophanique de son

nom :

'All est le Nom suprême par lequel les êtres engendrés sont agis, le gouverneur
disposant librement de tous les êtres engendrés et de tous les existants. Il est le

Premier et le Dernier, le Caché et l'Apparent ; le Premier par les lumières et le

Dernier par les cycles, le Caché par les secrets et l'Apparent par les traces73.

Le Prophète déclara: «Celui qui veut contempler Raphaël (Isrâfll) dans sa

hauteur, Michael dans son rang, Gabriel dans sa grandeur, Adam dans sa

gravité, Noé dans sa patience et sa supplication, Abraham dans sa libéralité,
Moïse dans son courage, Jésus dans sa bienveillance, Muhammad dans sa
noblesse et son rang, qu'il regarde donc 'AU b. Abï Tâlib». Ceci est une
indication et un symbole de ce qu'il est le Nom suprême s'écoulant en toutes
choses, que toute chose créée par Dieu a 'AIT pour patron et signification, car il
est le Verbe de l'Être nécessaire, la lumière illuminatrice dans le ciel de l'existence
et de l'existant74.

69 KâSânï, Kalimât, op. cit., p. 131. Voir aussi Mullâ Sadrâ, Asrâr,op. cit., p. 108.
70 Voir références supra, n. 23.
71 Mohammad Ali Amir-Moezzi, Guide divin, op. cit., p. 78.
72 Kââânï, Qurrat, op. cit., p. 492, d'après Saraf al-Dïn al-Najafï (ive /xe siècle),

Ta'wll al-âyât al-zàhira fl fada il al-'itra al-tâhira, Qum, Mu'assasat al-na§r
al-islâmî, 1409/1988-89, p. 51.

73 Bursî, Masâriq, op. cit., p. 129.
74 Ibid., p. 196-197. Ce hadlt apparaît sous différentes versions dans les

compilations shî'ites.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHÎ'ITE IMÂMITE 355

'Ali «le Très-Haut» [...] est le verbe par lequel les choses ont été parfaites, les

éternités éternisées ; il est le Nom qui est l'esprit de toute chose75.

A la demande d'éclaircissement d'un ignorant, il répond :

Ne sais-tu pas que l'Alliance divine (al-walâya) est l'origine et la fin? Elle fut
la première prescription posée par le Très-Haut, la première robe de perfection
qu'endossa le Prophète avant celles de la prophétie et de la mission législatrice
[...]. Ne sais-tu pas qu'à considérer les Noms et les Attributs, nous ne trouvons
pas de Nom plus éminent que ces trois: le Nom de l'Essence, le Nom des

Attributs, et le Nom qui est le secret de l'Essence et l'esprit des Attributs.
[Celui-ci] est le verbe qui parcourt la totalité des existants; il est le secret de
l'Essence comme des Attributs; c'est par lui que les êtres engendrés sont agis.
Le Nom de l'Essence est Allâh ; il est le Nom sanctifié, nom propre de l'Essence
de l'Un Vrai. Le Nom des Attributs est «l'Un, l'Unique» (al-ahadal-wâhid), et
c'est Muhammad. Le Nom qui est l'esprit des Attributs et le secret de l'Essence
est 'Ali ; il est la Lumière des lumières. Chacun de ces trois Noms est le Nom
suprême. Le Nom de la Majesté est le Nom sanctifié et vénéré [Allâh]. Le Nom
Muhammad est l'exotérique du Nom suprême, car l'Unique est la forme de l'être,
la source de l'étant et l'exotérique du dénombré. Le Nom 'AU est l'exotérique de

l'ésotérique et l'ésotérique de l'exotérique; il est donc le Nom suprême dans la
Réalité essentielle en ce qu'il rassemble le secret de la Seigneurie divine, le secret
de la Prophétie, le secret de l'Alliance divine, le secret du Décret et de l'empire,
le secret du monde de la Toute-Puissance et de la Suprématie divine, le secret
du Libre Agir divin. Ceci est indiqué par la parole de Dieu : « L'exemple le plus
sublime (al-mitl al-a'lâ) lui appartient dans les eieux et sur la terre » (xxx, 27), et
c'est 'Alï, le salut soitsur lui76. [...] La preuve de la véracité de ces spéculations et
le sens ésotérique [du verset] se trouvent dans la parole rapportée [...] du Prince
des fidèles ['Alï] : « Par mon Nom sont advenus tous les êtres engendrés; en mon
Nom ont prié tous les prophètes. Je suis la Tablette, je suis le Calame, je suis le
Trône, je suis le Piédestal, je suis les sept cieux, je suis les plus beaux Noms et les

Verbes les plus hauts. »77

La dernière citation est extraite d'un prône « théo-imâmosophique» attribué

à l'imâm 'Alï, dans lequel celui-ci se désigne par de nombreux noms
prophétiques et termes coraniques, y compris ceux par lesquels Dieu se

désigne lui-même78. Ainsi trouve-t-on un peu plus loin ; « Je suis le Premier,
je suis le Dernier, je suis le Manifeste, je suis le Caché.»79 Rien de tel
n'a jamais été attribué au Prophète ou dit de lui dans le sunnisme; mais
l'on pense à la «locution théopathique» (Hath) attribuée au soufi Mansûr
al-Hallâj (exécuté en 309/922), «Je suis le Vrai» (ttnâ l-hat/i/)80. Une telle

75 Ibid. p. 204.
76 Ibid., p. 296-297.
77 Ibid., p. 301.
78 Sur ces prônes, voir Mohammad Ali Amir-Moezzi, Religion discrète, op. cit.,

p. 89-108.
79 Bursï, MaSâriq, op. cit., p. 315.
80 Louis Massignon, La passion de Husayn ibn Mansûr Hallâj, 4 vols., Paris,

Gallimard, 1975, Index s. v. shatli, shuthîyât.



356 MATHIEU TERRIER

affirmation de la divinité de l'Imâm est au cœur de ce que les docteurs de la

Loi sunnites tiennent pour « l'hérésie shî'ite » comme de ce que les savants
shî'ites exotéristes condamnent sous le nom d'« exagération » (guluww);
aussi ces derniers rejettent-ils ces prônes comme forgés, tandis que les

gnostiques shî'ites sont unanimes à les tenir pour authentiques81.

Conclusion

Loin de s'être éteinte après le vie/xne siècle avec le déclin de la falsafa
(la philosophie hellénistique) et du kaläm, la pensée philosophique et

théologique en Islam s'est renouvelée jusqu'à l'époque moderne, par le fait
de gnostiques shî'ites empruntant à la fois à l'ésotérisme originel de leur
religion, à la philosophie hellénistique et à la mystique soufie. Le thème
traditionnel des noms divins fut l'un des principaux lieux de rencontre et
de fécondation réciproque de ces courants de pensée et l'un des principaux
motifs de cette reviviscence. La méditation sur ces noms, leurs différentes
taxinomies, leurs implications cosmiques, eschatologiques et anthropologiques,

a conduit ces gnostiques à reprendre à nouveaux frais la réflexion
sur l'Homme parfait, divin ou divinisé, une figure également présente dans
le shî'isme, le soufisme et la philosophie, en l'identifiant finalement avec
le premier imâm 'Ali comme homonyme et lieu de manifestation de Dieu.
Telle n'est pas la moindre audace inspirée par ce thème à la philosophie
et à la théologie en Islam : avoir pensé la déiformité de l'homme à travers
l'onomastique divine.

81 Voir Amulï, Jâmi', op. cit., p. 364-365; BursT, MuSâriq, op. cit., p. 303-321 ;

KâSânT, Kalimât, op. cit., p. 197-201.


	Noms divins et hommes divins dans la gnose shî'ite imâmite (VIIIe/XIVe - XIe/XVIIe siècles)

