Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 4

Artikel: Noms divins et hommes divins dans la gnose shi'ite imamite (Vllle/XIVe
- Xle/XVlle siécles)

Autor: Terrier, Mathieu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2019), P. 335-356

NOMS DIVINS ET HOMMES DIVINS
DANS LA GNOSE SHI'ITE IMAMITE

(VIII¢/XIVe-XI¢/XVII¢ SIECLES)

MATHIEU TERRIER

Résume

Dans le Coran, Dieu I'unique se fait connaitre par une multiplicité de noms
exprimant ses attributs. Plus que les attributs, ce sont les noms divins qui ont
inspiré la pensée théologique et philosophique en Islam, notamment chez le
soufi Ibn ‘Arabi (m.1240) et, a sa suite, en milieu shi'ite imdmite. L'article
analyse ainsi la doctrine, a la fois traditionnelle et originale, élaborée par des
gnostiques shi'ites entre le xiv* et le xvil siécles (viu-xI s | anno Hegirae ).
Partant d'un systéme complexe de classification et de hiérarchisation, ils
développent lidée d'une théophanie des noms divins pour rendre compte de
ce monde, de I'au-dela et de I'homme, avant de rejoindre 'imamologie shi‘ite
par l'idée de I' Homme parfait comme manifestation du Nom supréme.

Si I'islam a pour premier article de foi 'unicit¢ de Dieu (tawhid), il
connait Dieu sous une pluralit¢ de noms. Plus que les attributs divins
(sifar), discutés par les théologiens du kalam (la théologie dialectique)', ce
sont les noms de Dieu (asma’ allah) qui ont suscité les spéculations et la
vénération des musulmans. Cette importance se fonde sur le Livre sacré, le
Coran, qui ne parle pas d’attributs mais bien de noms. En d’innombrables
lieux, Dieu y est désigné —ou selon la croyance, se désigne — par une
série d’adjectifs substantivés pris pour synonymes d’A//ah, comme «le
Bienveillant » (al-rahman), «le Bienfaisant » (al-rahim) ou « I’Omniscient »
(al-‘alim) ; et a quatre reprises (vi, 180; xvii, 110; xx, 8; Lix, 24), il est
dit posséder en propre «les plus beaux Noms» (al-asma’ al-husna). Ni le
nombre ni I'identité de ces noms ne sont fixés dans le Coran. Un hadit
prophétique plus tardif affirme qu’ils sont quatre-vingt-dix-neuf et que
celui qui les énumeére entrera au paradis. D’ou I'existence de plusieurs
listes, plus ou moins tributaires du Coran et s’accordant tout juste sur une
cinquantaine de noms?.

' Mohyddin YAHIA, « Noms divins », in : Mohammad Ali AMIR-MoEzzi (dir.),
Dictionnaire du Coran, Paris, Robert Laffont, 2007, p. 602-607; Louis GARDET
et George ANAWATI, Introduction a la théologie musulmane, Paris, Vrin, 1948,
rééd. 2013, p. 48 et 58 + Index p. 477, s. v. « Attributs divins ».

2 Sur ces listes remontant pour les plus anciennes a fin n¢/début 1x¢ siécle, voir
Daniel GIMARET, Les noms divins en islam, Paris, Cerf, 1988, p. 51-83.



336 MATHIEU TERRIER

Les questions liées aux significations et fonctions des noms divins ont été
traitées par des théologiens sunnites ash‘arites comme Abu Hamid al-Gazalt
(m. 505/1111) et Fahr al-Din al-Razi (m. 606/1209)°. Mais c’est avec le
mystique soufi Ibn ‘Arabi (m. 638/1240) et son école que ce théme manifesta
toute sa fécondité philosophique et théologique. Cet article s’intéressera
a son développement original chez des penseurs shi‘ites duodécimains du
monde iranien entre le vin/xive et le xi°/xvii€ siécles : Sayyid Haydar Amuli
(m. aprés 787/1385-86)*; al-Hafiz Rajab al-Burs (m. aprés 813/1410-11)° ;
Ibn Abi Jumhiir al-Ahsa’T (m. aprés 904/1499)® ; Mulla Sadra (m. 1050/
1640-1)" ; Muhsin al-Fayd al-Kasant (m. 1090/1679)%. Ces penseurs recon-
naissaient comme maitres de vérité douze imams impeccables et infaillibles
(ma‘saimiin), a commencer par ‘Alib. Abi Talib (m. 40/661), cousin et gendre
du prophéte Muhammad, mais s’inspiraient aussi, a différents degrés, de la
philosophie d’Avicenne (m. 339/950), de la «sagesse illuminative » (hikma
israqiyya) de Suhrawardt (m. 587/1191) et de la théosophie d’Ibn ‘Arabr.
Suivant un usage désormais reconnu, nous les rassemblerons sous I’éti-
quette de « gnose shi‘ite» (‘irfan $i‘7)°. Ces « gnostiques» n’appartenaient
pas a une méme école et connurent des destins contrastés, avant et aprés
I'instauration du shi‘isme comme religion d’Etat en Iran au début du
x¢/xvi€ siécle. La continuité et la cohérence de leur pensée n’en sont que plus
remarquables et apparaissent tout particuliérement sur le théme des noms
divins.

Les pages suivantes tacheront de dégager les grandes lignes d’une pensée
commune qui, partant de données théologiques largement admises, aboutit

3 Ibid., p. 25-30; AR-RAzi, Traité sur les Noms divins, trad. Maurice Gloton,
Paris, Al-Bouraq, 2009.

4 Sur lui, voir Henry CORBIN, En islam iranien, tome 3, Paris, Gallimard,
1972, p. 148-213; Mathieu Terrier, «Sayyid Haydar al-Amuli», in: Henrik
LAGERLUND (éd.), Encyclopedia of Medieval Philosophy, Dordrecht, Springer, 2018 ;
¢f. https ://doi.org/10.1007/978-94-024-1151-5_585-1.

5 Sur lui et son ceuvre étudiée ici, voir Rajab Borsi, Les Orients des lumiéres,
trad. Henry Corbin, intro. Pierre Lory, Lagrasse, Verdier, 1996 ; Mathieu TERRIER,
« Bursi, Al-Hafiz Rajab al-», Encyclopedia of Medieval Philosophy, op. cit., 2018 ;
¢f. https ://doi.org/10.1007/978-94-024-1151-5_586-1.

¢ Sur lui, voir Sabine SCHMIDTKE, Theologie, Philosophie und Mystik im zwdl-
Sferschiitischen Islam des 9./15. Jahrhunderts, Leiden, Brill, 2000 ; Mathieu TERRIER,
«Ibn Abi Jumhir al-Ahs@’t», Encyclopedia of Medieval Philosophy, op. cit., 2018 ;
¢f. https ://doi.org/10.1007/978-94-024-1151-5_588-1.

7 Sur lui, voir Henry CorBIN, En islam iranien, 1V, Paris, Gallimard, 1972,
p. 54-122; Sajjad Rizvi, Mulla Sadra Shirazi. His Life and Works and the Sources
for Safavid Philosophy, Oxford, Oxford University Press, 2007 ; Christian JAMBET,
La fin de toute chose, Paris, Albin Michel, 2017, et cinq de ses précédents ouvrages.

8 Sur lui, voir Mathieu TERRIER, « Anthropogonie et eschatologie dans I'ceuvre
de Muhsin Fayd Kashani», in Mohammad Ali AMIR-MoEzz1 (dir.), L'ésotérisme
shi‘ite, ses racines et ses prolongements, Turnhout, Brepols, 2016, p. 743-780.

9 H. CorBIN, En islam iranien, 111, op. cit., p. 149-153 et IV, op. cit., p. 68-84.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 337

a une doctrine originale, fruit d’'une hybridation entre le shi‘isme imamite,
le soufisme et la philosophie hellénistique (falsafa), trois courants fréquem-
ment tenus pour hétérodoxes, voire hérétiques en islam. Nous verrons
d’abord quelles taxinomies des noms divins adoptent ces gnostiques : puis
comment ils congoivent toute réalit¢ comme une théophanie des noms;
enfin, quelle est la place particuliére de certains hommes dans ce systéme.

1. Les noms divins et leurs divisions

1.1. Définition des noms divins

Une définition générale des noms divins nous est donnée par Fayd
Kasani:

Le nom est I’Essence [divine] prise sous la considération d’un attribut déterminé
et d’une épiphanie particuliére. [Ainsi], le Bienveillant («/-rahman) est I'Essence
possédant la Bienveillance (rahma), le Dominateur (al-quhhar) est '’Essence
possédant la Domination (¢ahr). On interrogea Abu I-Hasan al-Rida [le huitiéme
imam, m. 203/818]: « Qu’est-ce que le nom ? » Il répondit : « un attribut de I'étre
décrit» (sifa li-mawsif). Le nom est donc, a I'instar de I'attribut, identique a
I’entité du nommé, pris comme réalité essentielle, et autre que le nommé, pris
comme concept. Les noms épelés sont donc des noms de Noms '°.

Le nom est I’essence méme sous une certaine expression et appréhension
possible. Il n’exprime pas seulement une attribution, mais aussi une
autorévélation de Dieu ou théophanie (tajallr), suivant la conception d’Ibn
‘Arabi. Pris comme tel, le nom est réellement identique a I’essence qu’il
nomme ; pris comme concept, il est séparé d’elle et n’a qu’une existence
mentale; quant au nom épelé, il n’est qu’une manifestation sensible de
cette premiére épiphanie suprasensible. Le dit de I'imam shi‘ite ici allégué,
I'une des rares traditions imamites au sujet des noms divins'', semble
choisi pour autoriser le passage de la notion théologique d’attribut a la
notion théosophique de nom. La gnose shi‘ite va s’émanciper de la tradition
imamite, empruntant a un systéeme de pensée qui lui est étranger, pour y
revenir finalement.

10" Al-Fayd al-Kasani, Qurrat al-‘uyin, éd. s. n., Qum, Al-Lajna al-‘ilmiyya
fi maktaba Parsa, 1387 h. s. (hégire solaire)/2008, p. 491. Source de la tradition:
Muhammad b. Ya‘'qub al-Kulayni (m. 328/940), Usal al-Kaf'i, Beyrouth, Mu’assa-
sat al-a‘lamt li-l-matba‘at, 1426/2005, p. 66. Toutes les traductions sont notres.

' La compilation canonique d’al-Kulayni ne contient que trois brefs chapitres
a ce sujet, p. 66-71.



338 MATHIEU TERRIER

1.2. Noms d’essence, d’attributs et d’opérations

Les attributs et noms divins ont été tot partagés par les théologiens
musulmans en deux classes: ceux qui désignent Dieu dans son essence
ou son en-soi (al-dat), de toute éternité, sans avoir d’opposé, et ceux
qui désignent Dieu par ses actes (af'al), dépendent sémantiquement de sa
création et contiennent des antagonismes. Nos gnostiques shi‘ites optent
systématiquement pour une tripartition en noms d’essence (asma’ datiyya),
noms d’attributs (sifatiyya) et noms d’opérations (af'aliyya), correspon-
dant a trois niveaux d’abscondité ou de manifestation de Dieu'?. Haydar
AmulT représente cette structure théologique dans un diagramme'? : trois
cercles concentriques inscrits dans un carré, chaque cercle correspondant a
une série de noms divins, un mode de communication divine et un « monde »
composant I'univers métaphysique'*. La figure compte quatre-vingt-neuf
noms, d’une liste empruntée a Ibn ‘Arabi'>.

Au centre, «|’Essence divine absolument une» (al-dat al-ahadiyya),
indéterminée, inqualifiable et indicible ; C’est le Deus absconditus.

Le premier cercle est consacré aux noms de I’Essence divine, «spéci-
fiques de la Présence une, essentielle et absolue». Ces noms ne sont pas
I’en-soi divin lui-méme mais sa manifestation essentielle et primordiale.
Le monde désigné par eux est le Jabarit, le monde tout transcendant
de la Toute-Puissance divine. Le mode de communication divine corres-
pondant est la révélation (wahy) descendue sur les prophétes et envoyés,
a lorigine du Coran et des autres Livres révélés. Sur sa circonférence
sont distribués trente noms: Dieu (allah), le Vivant (al-hayy), le Seigneur
(al-rabb), le Roi (al-malik), le Saint (al-quddiis), e Sauf (al-salam), le Fid¢le
(al-mu’min), le Loyal (al-muhaymin), le Tout-Puissant (a/-‘aziz), le Contrai-
gnant (al-jabbar), 1'Orgueilleux (al-mutakabbir), le Trés-Haut (al-‘al7), 'Im-
mense (al-‘azim), le Manifeste (al-zahir), le Caché (al-batin), le Premier
(al-awwal), le Dernier (al-ahir), le Trés-Grand (al-kabir), le Majestueux
(al-jalil), le Glorieux (al-majid), le Vrai (al-haqq), I’Evident (al-bayyin),
le Riche (al-wajid), le Magnifique (al-majid), 'Ilmpénétrable (al-samad),
le Transcendant (al-muta‘alr), ’Autarcique (al-gant), la Lumiére (al-niir),
I’Ombrageant (al-warif)'%, le Vigilant (al-raqib).

12 D. GIMARET, Noms divins, op. cit., p. 242; Mohammad Ali AMIR-MoEZzzI,
Le Guide divin dans le shi‘isme originel, Lagrasse, Verdier, 1992-2007, p. 115; Y AHIA,
«Noms divins », p. 604.

13 Surson «art diagrammatique », voir Henry Corbin, Temple et contemplation,
Paris, Entrelacs, 2007, p. 87-169.

14 Haydar Amuli, Tafsir al-Muhit al-a‘’zam wa [-bahr al-hidam [T ta'wil
kitab Allah al-‘aziz al-muhkam, éd. Muhsin al-Miusawi al-Tabrizi, 7 vols., Qum,
Al-Ma‘had al-taqafi wa I-buhat nar ‘ala I-nar, 1414/1373 h.s./1994-95, 1, p. 337-340.

5 Ibid , 1, p. 337-338.

16 Ce nom, absent des listes classiques, pourrait étre a corriger en al-warit,
«I’Héritier » ; il forme toutefois un antagoniste pertinent avec « la Lumiére ».



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 339

Le deuxiéme cercle est consacré aux noms d’attributs, « spécifiques de la
Présence unifiante des Noms du monde intermédiaire (a/-barzahiyya)»'’.
Le monde désigné par ces noms est le Malakit, le monde angélique,
situé¢ entre I’essence divine et les étants naturels. Le mode de commu-
nication divine correspondant est I'inspiration (i/ham) propre aux amis
de Dieu (awliya’) et aux légataires [des prophétes] (awsiya’) — deux dé-
signations des imams shi‘ites —, d’ou viennent le Hadit saint (qudst) et
les traditions imamites de méme nature. Cette attribution aux imams,
en sus du Propheéte, d’'une parole de Dieu comme le Hadit dit qudsi,
est propre a un ésotérisme shi‘ite tenu pour hérétique par les sunnites
et répudié comme «exagération» (guluww) en milieu shi‘ite méme'$. Ce
cercle comprend vingt-deux noms: le Reconnaissant (a/-sakar), le Domi-
nateur (al-qahhar), le Dominant (al-gahir), le Trés-Puissant (al-mugtadir),
le Fort (al-gawr), le Puissant (al-qadir), le Bienveillant (al-rahman), le
Bienfaisant (a/l-rahim), le Noble («l-karim), le Miséricordieux (al-gaffar),
le Magnanime (al-gafr), I’Aimant (al-wadid), le Compatissant (a/-ra’iif),
le Clément (al-halim), le Patient (al-sabiir), le Bon (al-barr), ’Omniscient
(al-‘alim), 'Avisé (al-habir), le Sage (al-hakim), le Témoin (al-Sahid),
I’Oyant (al-sami*), le Voyant (al-basir).

Le troisiéme cercle est celui des noms d’actions ou d’opérations (af'al)
«spécifiques de la Présence seigneuriale absolue et agente». Le monde
désigné par eux est le Mulk, le monde du royaume divin, le macrocosme.
Le mode de communication divine correspondant est le dévoilement (kasf)
advenant aux légataires et aux savants parmi leurs successeurs, ainsi que le
Hadit prophétique et son équivalent dans les traditions imamites. En plus
de réaffirmer I’égalité des paroles prophétiques et imamites, 'auteur semble
ici intégrer les écrits des gnostiques (‘urafa’, ‘arifiin) eux-mémes comme
¢tant les vrais savants succédant aux imams. Ce cercle comprend trente-sept
noms: I'Instaurateur (a/-mubdi’), I'Intendant (al-wakil), le Résurrecteur
(al-ba‘it), "Exaugant (al-mujib), le Large (al-wasi‘), le Comptable (a/-hustb),
le Nourricier (al-muqit), le Préservateur (al-hafiz), le Créateur (al-halig), le
Fagonneur (a/l-bart), I'Innovateur (al-badi*), le Formateur (a/l-musawwir),
le Donateur (al-wahhab), le Provident (al-razig), le Victorial (al-fattah),
le Rétenteur (al-qabid), le Dispensateur (al-basir), I’Abaissant (al-hafid),
I’Elevant (al-rafi’), le Grandissant (a/-mu‘izz), I’Avilissant (al-mudill), le
Juge (al-hakam), le Juste (al-‘adl), le Gracieux ou le Subtil (al-larif),
Celui qui rameéne (al-mu‘id), Celui qui fait vivre (al-muhyr), Celui qui
fait mourir (al-mumir), le Guide (al-hadr), le Bien-Guidant (al-rasid), le
Protecteur (a/-walt), le Pardonnant (a/-tawwab), le Vengeur (al-muntagim),

'7" La notion de harzah, « barriére » ou «isthme » dans le Coran, prit le sens de
I'interrégne entre ce monde et 'au-dela dans la philosophie islamique. Voir Morgan
GUIRAUD, « Barzakh », Dictionnaire du Coran, op. cit., p. 114-119,

'8 Voir M. A. AMIR-MoEzz1, Guide divin, op. cit., p. 313-317.



340 MATHIEU TERRIER

le Rassembleur (a/l-jami*), le Pourvoyant (al-mugnr), le Refusant (a/-mani®),
le Dommageable (al-darr), le Profitable (al-nafi‘).

Enfin, aux quatre angles du carré comprenant les trois cercles se trouve
un nom. Ces quatre noms divins embrassant tous les autres sont les
noms d’essence: le Caché, le Manifeste, le Dernier, le Premier, tirés du
verset LVII, 3: « Il est le Premier et le Dernier, I' Apparent et le Caché. De toute
chose I est omniscient. »"® A leur instar, de nombreux noms d’attributs et
d’opérations fonctionnent par paires de qualificatifs antagonistes. Il faut
concevoir en Dieu une coincidence des opposés, ces attributs ne devenant
antinomiques que dans la création, 1a ou se pluralise I’essence unique en
lieux de manifestation multiples.

1.3. Noms de Beauté et noms de Majesté

Une autre division, courante chez les soufis, partage les noms divins en
noms de Beauté (jamaliyya) et noms de Majesté (jalaliyya). La proximité
morphologique des deux vocables jamal et jalal pointe déja I'idée d’une
uni-dualité de Dieu : absolument un, il se qualifie d’attributs contradictoires
dont la Beauté et la Majesté — parfois la Grace (luff) et la Domination
(qahr) — sont les archétypes. Haydar Amult introduit ainsi cette distinction :
« Les Noms se raménent aussi, du point de vue de la familiarité et de la
crainte révérencielle, en Noms de Beauté comme “le Gracieux” et Noms de
Majesté comme “le Dominant”. Tous les lieux de manifestation des Noms
sont placés sous ces deux catégories. » 2

Cette notion de «lieu de manifestation» (mazhar, pl. mazahir) est une
clé du systéme : les étants des mondes spirituels et matériels doivent leur
existence et leur quiddité aux noms divins s’exprimant en eux, comme il en
va des « noms de Noms » épelés par les croyants. L’ambivalence des noms
de Dieu, typifiée par la distinction entre noms de Beauté et noms de Majesté,
permet ainsi de rendre compte de la diversité morale des créatures. Ibn Abi
Jumbhiir écrit :

Tous les mondes, élevés et abaissés, sont les lieux de manifestation des Noms,
attributs et actes de Dieu. Les Noms sont partagés en Noms de Beauté et Noms
de Majesté, désignés respectivement comme « Noms de Grace » (al-lutfiyya) et
«Noms de Domination » (a/-qahriyya). Certains étres du monde sont des lieux
manifestant Ses Noms de Beauté, comme les Intellects, les Ames immatérielles,
les corps célestes et les anges célestes. D’autres sont des lieux manifestant Ses
Noms de Majesté, comme les ames malfaisantes parmi les djinns, les hommes,
les satans, les nemrods et leurs semblables, mais aussi le monde sensible et tout ce

19 Nos citations du Coran sont empruntées aux traductions de Régis Blachére
ou de Denise Masson.

20 Haydar Amuli, Jami‘ al-asrar wa manba’ al-anwar éd. Henry Corbin et
Osman Yahya dans La philosophie shi‘ite, Téhéran, Département d’iranologie de
I'Institut franco-iranien de recherche; Paris, A. Maisonneuve, 1968, rééd. 1989,
p. 134.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 341

qui incline naturellement vers lui comme les animaux, les bétes fauves, les bétes
de somme et les rapaces?'.

Nous reviendrons sur cette conception des mondes comme théophanie des
noms et la place singuliére qu’elle réserve a ’homme.

1.4. Les sept imdams des noms et le Nom supréme

Une troisiéme taxinomie est verticale, hiérarchique, gouvernementale.
C’est encore Ibn ‘Arabt qui plaga, au sommet du systéme des noms divins,
sept chefs ou «imams» (a'imma) également appelés « meres » (ummahat)
des noms, et au sommet de ces sept, un « Imam des imams »>?. L’expression
ne pouvait étre reque de maniére anodine par nos penseurs, I'imam en
islam shi‘ite étant, bien plus qu’un chef politique, un «guide divin» et un
homme théophanique?*. Amulf introduit ainsi ce théme : « Tu sais que ces
Noms universels et les Noms [divins] dans I’absolu sont multiples. Or toute
multiplicité est susceptible de voir advenir en elle une dispute Il lui faut donc
un arbitre (hakim) juste, équitable, doté de discernement et contraignant,
pour arbitrer entre ces Noms avec équité et justice. Un tel arbitre s’appelle
un imam. Les imams des Noms sont alors au nombre de sept, en vertu des
sept attributs [essentiels de Dieu] »%*.

Les «imams des Noms» sont des noms d’essence ou d’attributs ne
possédant pas d’opposé dont Dieu puisse étre qualifié. Amuli les énumére :
«le Vivant, I'Omniscient, le Voulant (a/-murid), I'Oyant, le Voyant, le
Parlant (al-mutakallim), qui sont les principes de tous les Noms; et
’Imam des imams des Noms, A//ah, 'lmam supréme ou le Nom supréme
rassemblant la totalité des Noms. »»

Al-BursT, lui, fait sienne la liste d’Ibn ‘Arabi : « le Vivant, qui est I'imam
des imams [ou I'imam des Noms]; I'Omniscient, le Voulant, le Puissant, le
Parlant, le Prodigue (al-jawad), I'Equitable (al-mugsit). »*°

21 Ibn Abi Jumhiir al-Ahsa’t, Mujli mir'at al-munji fi l-kalam wa I-hikmatayn
wa l-tasawwuf, éd. Rida Yahyapur Farmad, 5 vols., Beyrouth, Jam‘iyya Ibn Abi
Jumhiir al-Ahsa’1 li-ihya’ al-turat, 1434/2013, I, p. 156.

22 Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi, al-Futihat al-makkiyya, éd. ‘Utman Yahya,
14 vols., Le Caire, Al-Hay’a al-misriyya al-‘amma h-l-kitab, 1972-1994, II,
p. 125-129.

23 Voir Henry CorsiN, Fuce de Dieu, fuce de I'homme, Paris, Flammarion,
1983, rééd., 2008, p. 245-313 ; Mohammad Ali AMIR-MoEzz1, La Religion discréte.
Croyances et pratiques spirituelles dans I'islam shi‘ite, Paris, Vrin, 2006, p. 209-228.

% Haydar Amuli, Nass al-nusiis, éd. Muhsin Bidarfar, 3 vols, Qum, Inti§arat-e
Bidar, 1394 h.s./2015-16, 11, p. 899.

2 Amuli, Jami', op. cit., p. 133-134.

6 Al-Hafiz Rajab al-Bursi, Masariq anwar al-yaqin [i haqd'iq asrar amir
al-mu'minin, éd. ‘Abd al-Gaffar Asraf al-Mazandarani, Qum, Al-Maktaba
al-Haydariyya, 1384 h.s./2005-06, p. 66.



342 MATHIEU TERRIER

La croyance selon laquelle Dieu posséderait un « Nom supréme » (al-ism
al-a‘zam) est largement partagée en milieu shi‘ite comme sunnite. Bien
que selon certaines traditions imamites, il releve du Mystére divin et
soit connu des seuls imams?’, nos penseurs acceptent, du moins dans
un premier temps, de I'identifier a Allah. Le nom Allah a par ailleurs
suscité d’innombrables spéculations relevant de la «science des lettres »
(‘ilm al-huraf’), une discipline ésotérique d’origine shi‘ite adoptée par les
cercles philosophiques et mystiques?®. Bursi, expert en la matiére, écrit :

C’est par ces lettres [alif, [am, lam, ha’, formant Allah] qu’est descendu le Coran.
Elles sont les traducteurs de ’Essence du Seigneur [...]. Le Coran a un aspect
exotérique (zahir) et un aspect ésotérique (hatin). Ses significations se rameénent
a quatre parties, quatre lettres a partir desquelles se manifeste tout le reste de
la Parole. Ces lettres sont a, /, I, h. Le « et le / composent pour Lui article
de définition [a/-]; quand ces deux lettres sont apposées aux choses, elles les
définissent comme étant de Lui et a Lui. Si on enléve [a Allah] le a, il reste [/,
I, h, vocalisé] li-llah?®, « i Dieu », et « 2 Dieu appartient toute chose ». Si on lui
enléve un /, il reste [a, /, h, vocalisé] ilah, « Divinité», et « Il est la Divinité de
toutes choses» 3. Si on lui enléve le a et un /, il reste [/, h, vocalisé] lahu, «a
Lui», et «A Lui est toute chose». Si on lui enléve le « et les deux /, il reste [A,

vocalisé] huwa, « Lui», et « Il est Lui seul, il ne Lui est pas d’associé» 3.

Plus loin, I'auteur explique: « Le mot huwa est composé de deux lettres, /
et w, et le i est 'origine du w. Il y a donc une seule lettre montrant ’'Un
Vrai, exalté soit-Il. »*? Ainsi le nom Allah est-il déja, a chaque étape de
sa génération, un nom divin*. Il est A noter que le simple /uwa, « Lui»,
est particuliérement affectionné par les soufis dans le rituel et la technique
d’extase du dikr, «répétition [du nom divin]»**.

Mulla Sadra définit le Nom supréme par sa vertu totalisante et en étend
d’abord le titre a deux autres noms d’essence qu’A/lah: le Vivant et le
Subsistant (al-hayy al-qayyiam), auxquels I’associe le verset 11, 255 (« Allah
— nulle divinité excepté Lui — est le Vivant, le Subsistant »):

Il est certain que le Nom supréme doit avoir une signification embrassant
synthétiquement la totalité des significations des Noms divins. De méme, son
lieu de manifestation doit étre une réalité embrassant I’ensemble des réalités
des choses possibles qui sont les lieux de manifestation des Noms. Or parmi les

27 D. GIMARET, Noms divins, op. cit., p. 85-91 ; M. A. AMIR-Mokzz1, Guide divin,
op. cit., p. 230-232.

2 Voir a ce sujet Pierre Lory, La science des lettres en Islam, Paris, Dervy, 2004.

2 Lein’est qu'une vocalisation sans valeur graphique.

30 Al-ilah, «la Divinité », est tenu pour un nom divin distinct de A/lah qui en
est la forme synthétique.

3 Bursi, Masarig, op. cit., p. T1-72.

2 Ibid., p. 73.

33 L’argument est repris par RAzi, Noms divins, op. cit., p. 183.

3 Voir George ANAWATI et Louis GARDET, Mystique musulmane. Aspects et
tendances, expériences et techniques, Paris, Vrin, 1986, p. 200.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 343

Noms, aucun n’est propre a une telle puissance de rassemblement nominal sinon
le Nom Allah [...], ainsi que «le Vivant, le Subsistant». [...]

Nous disons que «le Vivant, le Subsistant» comprend I’ensemble des attributs
de perfection (ul-sifat ul-kamaliyya) et des épithétes de divinité. Son Nom «le
Vivant» comprend I'’ensemble des Noms d’Essence ; il montre la nécessité de
I’existence et de I'existentiation ; il a pour concomitants la Volonté, la Puissance,
I’Ouie, la Vision, la Parole. Quant au « Subsistant », il exprime emphatiquement
la Subsistance perpétuant les étants dans leur complétude en nombre, durée et
intensité, et comprend 'ensemble des Noms d’opérations comme la Créativité,
la Pourvoyance, la Noblesse, la Prodigalité, la Grace, la Bienveillance, la
Compassion [...] et autres attributs d’action. Quand le Créateur se révéle a
un serviteur par ces deux attributs, ce serviteur découvre, dans I'attribut du
« Vivant », les significations de ’ensemble de Ses Noms et Attributs de Beauté,
et dans I'autorévélation de Son Nom «le Subsistant », les significations de
Ses Noms et Attributs de Majesté [...]. Ces deux Noms sont donc le Nom
supréme pour celui a qui 1l se révele [par eux]. Qui les évoque par la langue
de la contemplation directe, non par la seule langue de I'explication rationnelle,
évoque Dieu par Son Nom supréme qui exauce toute priére et satisfait toute
demande¥.

Il se vérifie ici que le Nom supréme n’est appréhendable qu’a une intelli-
gence supra-rationnelle, ce qu’affirme la tradition imamite en I'attribuant
aux seuls imams. Finalement, comme I’admettent certains soufis, tout nom
peut devenir le Nom supréme au terme de la purification mystique :

De méme, celui qui invoque [Dieu], quand il s’absente de son en-soi, dans son
absence de son en-soi et son anéantissement dans I'immensité de I’Unité absolue
de Dieu, invoque Dieu par n'importe quel Nom et celui-ci est le Nom supréme.
C’est pourquoi Abii Yazid, interrogé sur le Nom supréme, répondit : « Il n’a pas
de limite définie, mais vide la demeure de ton cceur pour Son unité absolue ; alors
tout nom est le Nom supréme » .

1.5. Les trois Noms de la bismillah

La formule rituelle «au nom de Dieu, le Bienveillant, le Bienfaisant »
(bi-smi Llah al-rahman al-rahim), appelée bismillah, premier verset de
la premiére sourate du Coran, «I’Ouvrante» (al-fatiha), associe a Allah
deux noms de la méme racine r.h.m. Amull ordonne a ces trois noms
d’autres tripartitions du Réel, lequel est fonciérement unique et identique a
I’existence de Dieu:

Le niveau de I’Existence absolue et de ’Essence pure et simple est spécifié¢ par
le Nom Allah; le niveau de I'existence relative unique et possible se divise en
un niveau manifeste et un niveau caché, respectivement spécifiés par les deux
Noms al-rahman et al-rahim. Autrement dit, le niveau du Premier nécessaire

35 Sadr al-Din al-Sirazi (Mulla Sadra), Asrar al-ayat, éd. Muhammad Hwagavi,
Beyrouth, Dar al-safwa, 1413/1993, p. 43-44.

3 Ibid., p. 44. Abi Yazid Bastami (m. 261/875) est un soufi revendiqué par les
gnostiques shi‘ites. L’argument est rapporté par RAzi, Noms divins, op. cit., p. 178.



344 MATHIEU TERRIER

et de I'Eternel par essence est spécifié par le Nom Allah; le niveau du possible
advenu se divise en deux niveaux, celui de la substance et celui de I'accident,
ou celui de 'lmpératif divin (amr) et celui de la Création (halg), respectivement
spécifiés par les deux Noms [a/-rahman et al-rahim]. Si tu veux, tu peux dire qu’il
s’agit des niveaux de I’Essence, de I’Alliance divine (walaya) et de la Prophétie
(nubuwwa) ; de I’Essence, de la lieutenance majeure et de la lieutenance mineure ;
de I’Essence, du macranthrope (a/-insan al-kabir) et du micranthrope (al-insan
al-sagir). Tout cela est juste, établi selon I'ordre indiqué par «au Nom de Dieu
le Bienveillant, le Bienfaisant »37.

La premiére triade est fondée sur la structure duelle de I’exotérique (zahir)
et de I’ésotérique (batin), axiale dans la pensée shi‘ite®®. La deuxiéme
triade articule les notions aristotéliciennes du nécessaire et du possible,
de la substance et de I’accident, assimilée a la distinction d’Ibn ‘Arabi
entre le monde archétypal de I'Ilmpératif divin et le monde de la Création.
Les deux analogies suivantes proviennent encore de la doctrine shi‘ite
originelle : I’Alliance divine qui constitue I'imam et la mission du propheéte,
consubstantielles tout au long de I’histoire sainte, la premiére étant la
dimension ésotérique de la seconde; la lieutenance majeure de Dieu par
le « prophéte parfait» et sa lieutenance mineure par « 'imam parfait»*.
La derniére triade convoque une doctrine philosophique et hermétique,
tot adoptée en milieu shi‘ite et soufi: I’équivalence entre ’homme comme
microcosme et le monde comme macranthrope, que nous retrouverons
bientot.

Ibn Abi Jumbhiir, quant a lui, propose de voir dans les trois noms de la
bismillah 1a synthése des deux divisions classiques:

Le Nom Allah est le signe de Son Essence qui est le rassemblement de tous les
Noms. Al-rahman est le signe de Ses attributs qui sont les plus éminents des
attributs trés-hauts («/-sifat al-‘aliyya) et de Ses Noms d’attributs. A/l-rahim
est le signe de Ses opérations décisives et de Ses Noms d’opérations. [...] Il est
possible que le Nom a/-rahman corresponde aux Noms de Majesté, al-rahim aux
Noms de Beauté, et A/lah a leur rassemblement ¥,

Ainsi les divisions et hiérarchisations des noms divins se croisent-elles
et se combinent-elles pour esquisser un (auto-)portrait de Dieu. Voyons
maintenant les conséquences cosmologiques et anthropologiques de cette
onomastique divine.

3 Amuli, Muhit, op. cit., V1, p. 53.

¥ Mohammad Ali AMIR-Mogzzi et Christian JAMBET, Qu'est-ce que le
shi‘isme ?, Paris, Fayard, 2004, p. 31-35.

¥ Amult, Muhiy, op. cit., V1, p. 54, cité infra.

9 Ibn AbT Jumhir, Mujli, op. cit., 1, p. 155 et 159.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI'ITE IMAMITE 345
2. La théophanie des noms

2.1. Le grand monde

Dans la théosophie d’Ibn ‘Arabi, Dieu crée le monde par I'intermédiaire
de ses noms, passant de son en-soi absolument un (al-dat al-ahadiyya) a
la pluralité infinie de ses épiphanies®'. Fayd Kagant introduit cette idée en
citant le mystique sunnite Jami (m. 898/1492):

La Présence du Vrai, dans Son Essence, est indépendante du monde et des
étres mondains. Quant aux Noms divins en nombre infini, chacun d’eux exige
d’avoir un lieu de manifestation afin que son effet s’y manifeste et que le
nommé, I'Essence du Tres-Haut, s’y révéle dans toute Sa splendeur au regard
attestant I'unité. Par exemple, le Bienfaisant, le Provident, le Dominant, [...]
peuvent respectivement se manifester dans le bienfaisant et le bénéficiaire, dans
le provident et le pourvu, dans le dominant et le dominé, de sorte qu’en dehors
du bienfaisant et du bénéficiaire, aucune Bienfaisance ne se manifeste, et qu’il en
soit de méme de la Providence, de la Domination et de tous les autres Noms. Par
suite, la raison de la manifestation du Vrai dans la totalité des étants particuliers
est I'exigence des Noms du Vrai®2,

Amult voit dans la théophanie des noms la clé d’une correspondance
entre le macrocosme, appelé «livre des horizons », le microcosme humain,
appelé «livre des ames», et le Livre révélé: « Le monde est [I’ensemble]
des lieux de manifestation et d’apparition des Noms divins, je veux dire
la correspondance des Noms avec les horizons, la correspondance des
horizons avec les ames, la correspondance des deux avec le Coran, la
correspondance des sept Noms avec les sept astres, des sept astres avec les
sept climats et les sept peuples attachés a chacun de ces climats. »* Ainsi,
les sept spheres sont les lieux de manifestation respectifs de sept noms qui,
a une exception pres, sont autres que les « imams des noms » : Saturne est
le lieu de manifestation du « Provident», Jupiter celui de « ’'Omniscient »,
Mars celui du « Dominant », le Soleil celui de «la Lumiére», Vénus celui
du « Formateur » («/-musawwir), Mercure celui du « Fagonneur », la Lune
celui du « Créateur »*.

BursT subsume quant a lui les sphéres du macrocosme aux sept imams
des noms, expliquant tout I'ordre des causes naturelles et de leurs effets par

41 Souad AvYADA, L'islam des théophanies, Paris, CNRS Editions, 2010,
p. 105-127.

2 Fayd Kasani, Kalimat makniina, éd. ‘Ali *Alizadeh, Qum, Intiarat-i ayat-i
185raq, 1390 h.s./2011-12, p. 127; *Abd al-Rahman JAmi, Nagd al-nusis, éd. William
Chittick, Téhéran, Mu’assasat pajihasi hikmat wa falsafah-i Iran, 1380 h.s./2001-2,
p. 275.

B Amuli, Muhit, op. cit., 1, p. 335. La source de cette analogie est le ver-
set XL1, 53 : « Nous leur ferons voir Nos signes dans l'univers [litt. dans les horizons]
et en eux-mémes [litt. dans leurs dmes | ».

¥ Amuli, Nass, op. cit., 1, p. 432.



346 MATHIEU TERRIER

la théophanie des noms. Son systéme de correspondance, analogue a celui
de Amuli, ne le recoupe cependant qu’en trois points:

Ces principes [les sept imams des Noms] ont sept lieux de manifestation astraux
appelés les sept luminaires (nayrdt). Chacun est au service de I'un de ces Noms:
le lieu ou se révele la Vie est le Soleil ; celui ou se révéle la Science est Jupiter;
celui ou se révele la Puissance est Mars ; celui oul se révéle la Volonté est Vénus;
celui ou se révele la Parole est la Lune ; celui ou se révéle I’Equité est Mercure;
celui ou se révele la Prodigalité est Saturne. Les Noms sont les producteurs des
effets sur les mondes qui leur sont subordonnés, mais par I'intermédiaire de ces
lieux de manifestation, ainsi que I’exige la sagesse éternelle de I'enchainement
des causes aux effets. C’est ce qu’indique la parole du Trés-Haut : « [ 1] a décrété
les sept cieux en deux jours] et, a chaque ciel, Il fixa son état par révélation. »
(xL1, 12)%5.

Dans une perspective plus platonicienne, Mulla Sadra écrit quant a lui:

A ce sujet, il est un avertissement dans ce qu’ont professé les piliers des sages
anciens, soutenant que toute espéce d’étants a une substance luminescente
intellectuelle qui est son universel, sa réalité essentielle achevée et son icone
dressée aupres de Dieu. [Ces substances] sont les premiers lieux de manifestation
des Noms divins. Les formes des espéces extérieures sont les seconds lieux de
manifestation, ce sont des lieux manifestant des lieux de manifestation 4.

L’univers apparait donc comme une série de théophanies en cascade, depuis
Dieu jusqu’aux individus particuliers en passant par la nécessaire médiation
des noms divins.

2.2. Lavie derniére

Tout comme I'origine du monde et de cette vie (a/-dunya), le retour
de la création a Dieu, soit la « grande Résurrection » (al-giyama al-kubra)
et la «vie derniére» (al-ahira), est une manifestation de noms divins.
Ceci implique une nouvelle division entre noms de I'origine, ayant une
fonction ordonnatrice cosmologique, et noms du retour, ayant une fonction
rétributive eschatologique. Amuli, se réclamant de I'autorité des soufis,
écrit :

Selon les hommes de la voie spirituelle, le Retour a Dieu est le retour de lieux

manifestant des Noms a des lieux manifestant d’autres Noms. Le Retour et la

Résurrection signifient la manifestation du Vrai sous les formes des Noms «le

Caché » et «le Dernier », quand I'ici-bas et I’Origine signifient sa manifestation

sous la forme des Noms « le Manifeste » et « le Premier ». [...] Les Noms divins

ayant des cycles, des phases, des effets et des décrets, il est possible que les lieux
de manifestation de certains Noms soient inférieurs et dominés par d’autres [...].

Ainsi, la manifestation de la résurrection vient de I'infériorité des Noms attachés

au monde d’ici-bas et de la supériorité des Noms attachés a la vie derniére .

4 Bursi, Masarig, op. cit., p. 66.
46 Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 42.
47 Amuli, Muhit, op. cit., 111, p. 292 et 301.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 347

L’auteur précise plus loin cette nouvelle classification :

Sache que la Résurrection, a la vérification, a pour sens de manifester le Vrai
sous la forme des deux Noms « le Caché » et «le Dernier », avec d’autres Noms
comme « Celui qui rameéne », « Celui qui manifeste » (a/-mubdi), «le Juste », « le
Vrai», « Celui qui efface» (al-mahi), « Celui qui fait mourir», «le Singulier »
(al-fard), « ' lmpair » (al-witr), « 'Impénétrable », « le Dominant », «'Unique »,
et leurs semblables. De méme, le monde d’ici-bas a pour signification la
manifestation du Vrai sous la forme des deux Noms «le Premier» et «le
Manifeste », avec d’autres Noms comme «’Instaurateur », « ’Existentiateur »
(ul-majid), «le Créateur», «le Provident», et leurs semblables. La sagesse de
cela, ¢’est I'acquittement des droits de chaque Nom *8,

D’ou une réinterprétation des Noms a/l-rahman et al-rahim dans leurs deux
contextes d’apparition :

Les deux Noms a/-rahman et al-rahim ne sont pas identiques dans la formule « au
Nom de Dieu » et dans « I’'Ouvrante » (a/-f atiha). Dans la bismillah, ils signifient
'ouverture et I'Origine [...]. Dans la Fatiha, ils signifient la fin et le Retour, le
renversement du Manifeste dans le Caché, du Royaume (mulk) dans le Monde
angélique (malakiir) [...]. Toutcomme 'origine de I'Etre est dans I'apparition des
deux lieux manifestant les Noms [a/-rahman et al-rahim] que sont I’ Intellect (‘aqg/)
et I'’Ame (nafy), sa fin sera dans le retour depuis ces deux lieux que sont I'Intellect
et I’Ame, le Prophéte parfait et I’Ami parfait (al-walf al-kamil), aussi appelés le
lieutenant majeur et le lieutenant mineur, le macranthrope et le micranthrope
[...]- Suivant cette mesure, al-rahman et al-rahim ont dans la bismillah le sens
de I'Origine et de I'ouverture par I'intermédiaire de leurs lieux de manifestation
spirituels que sont I'Intellect et ’Ame, la théophanie primordiale (a/l-tajalli
al-awwal) et le Souffle de la Bienveillance («/-nafas al-rahmant), et dans la Fatiha
le sens de la fin et du Retour par I'intermédiaire de leurs lieux de manifestation
formels que sont le Prophéte et I’Allié de Dieu [I'imam]*°.

La encore, notre penseur met en correspondance des couples de notions
issus de sources différentes : I'Intellect et '’Ame, de la doctrine plotinienne
de I'’émanation; la «théophanie primordiale» et le « Souffle de la Bien-
veillance », de la théosophie d’Ibn ‘Arabi*® ; le Prophéte et I’Allié de Dieu,
de la doctrine shi‘ite. Si les deux premieres sources semblent suffisantes
pour rendre compte de I'origine, la prophétologie et I'imamologie shi‘ites
apparaissent nécessaires pour penser le retour en termes eschatologiques.

¥ Ibid., V1, p. 103-104.

¥ Ibid., V1, p. 53-55. Idée reprise par Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 43.

0" Sur ces deux notions, voir S. AYADA, L'islam des théophanies, op. cit., p. 83-89
et 105-106.



348 MATHIEU TERRIER

2.3. Le petit homme

Comme vu précédemment, les noms divins se manifestent a la fois
dans le Coran, le monde monde congu comme macranthrope (insan
kabir) et ’homme individuel appelé « micranthrope» (al-insan al-sagir)
ou « microcosme » (al-‘alam al-sagir). Amult explique les correspondances
entre ces plans par la théophanie des trois noms de la bismillah :

Le macranthrope, du point de vue de son ésotérique et de son esprit, est le lieu de
manifestation du Nom A//ah ; du point de vue de son exotérique et de son corps,
il est le lieu de manifestation du Nom «le Bienveillant » ; et du point de vue de son
ame, il est le lieu de manifestation du Nom «le Bienfaisant». Par conséquent,
le rang de cet esprit ou de ce calife, pris dans son individualité concréte, dans le
grand monde, est semblable au rang du cceur dans le petit homme. Je veux dire
ceci: tout comme I'esprit du macranthrope est le lieu de manifestation du Nom
Allah et son corps celui du Nom «le Bienveillant » [...], ’esprit du micranthrope,
qui est la vie de son cceur formel, est le lieu manifestant le Nom A/lah selon Sa
parole : « Ne me comprend ni Ma terre ni Mon ciel, mais Me comprend le cceur
de Mon serviteur fidéle » [hadit qudst), et la forme de son cceur, qui est le corps
de cet esprit, est le lieu manifestant le Nom «le Bienveillant ». Comme le dit le
Prophéte : « Le cceur du fidéle est entre deux des doigts du Bienveillant » 3.

Amult applique aussi a cette anatomie de I’esprit humain, centrée sur le
ceeur, la deuxiéme division des noms divins:

L’esprit de ’homme posséde ses lieux de manifestation corporels: I'intellect est
le lieu de manifestation de Ses Noms de Grace (a/-lutfiyya), 'ame est le lieu
de manifestation de Ses Noms de Domination («/-qahriyya). De méme, chaque
organe de I’lhomme est le lieu de manifestation d’un de Ses Noms et d’une de Ses
puissances, a la différence du cceur, qui est le lieu de manifestation de la totalité
de Ses Noms, attributs et perfections 52,

Au sein de l'univers créé, 'homme est donc un lieu de manifestation
synthétique des noms divins, tout spécialement du point de vue de leur
division en noms de Beauté et noms de Majesté. Nos auteurs développent
cette idée a travers I'exégese du verset 11, 31: « [Dieu] apprit a Adam les
noms de tous les étres»>*. AmulT écrit :

Tous les lieux de manifestation des Noms sont placés sous ces deux catégories
[des Noms de Majesté et de Beauté]. Certains ne manifestent qu'un Nom,
d’autres en manifestent plusieurs; d’autres encore manifestent les Noms en
totalité. Je veux dire que toute créature ou tout étant, a part ’homme, posséde
un lot de certains Noms du Trés-Haut sans la totalité, car la totalité des Noms

U Amuli, Jami', op. cit., p. 557-558.

52 Ibid., p. 137.

33« Il apprit a Adam les noms de tous les étres, puis Il les présenta aux anges en
disant : " Faites-moi connaitre leurs noms, si vous étes véridiques.” [...] Quand Adam
en eut instruit les anges, le Seigneur dit: “Ne vous ai-Je pas avertis? Je connais le
mystére des cieux et de la terre; je connais ce que vous montrez et ce que vous tenez
secret.” » (1, 31-33).



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI'ITE IMAMITE 349

n’est manifestée que par 'homme. Ainsi les anges regurent-ils un lot des Noms
«le Glorifiant » (al-subbiih) et « le Saint », qui sont certains de Ses noms, comme
ils disent : «nous célébrons tes louanges en Te glorifiant et [ ... ] nous proclamons
Ta sainteté» (n, 30) [...]. Aux satans échut le lot des Noms « le Contraignant »
et «I’Orgueilleux », qui sont certains Noms du Trés-Haut, comme le dit leur
chef [Iblis]: «Je suis meilleur que lui [Adam]: Tu m'as créé de feu, et Tu l'as
créé d'argile » (xxxvii, 76), une parole exigée par 'orgueil. De méme, tout étant
décrété dans I'étre posséde une particularité qu’il ne partage avec nul autre. Ceci
est dii a la seule exigence du Nom qui a la prédominance sur lui, comme le dit le
Treés-Haut : « Notre Seigneur est Celui qui a donné a chaque chose sa forme et qui
I'a ensuite dirigée » (xx, 50). L’homme, au contraire, est le lieu de manifestation
de tous les Noms de Beauté et de Majesté, en vertu de Sa parole : « Il apprit a
Adam les noms de tous les étres», et de la parole du Prophéte [...]: « Dieu créa
Adam selon sa forme». Or il est avéré qu’étre selon Sa forme, c’est rassembler
tous Ses Noms et attributs. C’est pourquoi I'homme tantot obéit [a Dieu] et
tantot Lui désobéit, d’aprés Sa parole: «ils ont mélé une bonne action a une
autre mauvaise » (1x, 102). [...] Sur la fagon dont [les hommes] ont été composés
et instruits des Noms en puissance, le Trés-Haut nous informa par Sa parole:
«celui que J'ai créé de Mes [deux | mains» (xxxvi, 75) veut dire [...] que Je les
aicréés de tous Mes Noms et les ai fagonnés par toutes les graces contenues dans
les Noms de Beauté et de Majesté, ainsi que I'exprime « Mes [deux | mains » |...).
C’est pourquoi [les hommes] sont les plus nobles et les plus éminents des étants,
car tous les autres ont été créés d’une seule de Ses mains, alors qu’eux ont été
créés de [Ses] deux mains>*.

L’idée qu’Adam, ’homme primordial, est supérieur aux anges par sa faculté
de rassemblement épiphanique des noms divins, ainsi que I'interprétation
de la forme grammaticale duelle de « Mes [deux ] mains » dans le verset xxx-
v, 75 (« Dieu dit : “O Iblis ! Qui t'a empéché de te prosterner devant celui que
J'ai créé de Mes mains?” »), proviennent encore d’Ibn ‘Arabi>. Mais son
articulation systématique a la dialectique des noms de Beauté et de Majesté
est 'ceuvre de nos penseurs shi‘ites. Mulla Sadra développe cette idée :

La raison pour laquelle 'homme fut le seul a se voir apprendre les Noms
a I'exclusion des anges et des autres étres, c’est que la réalité essentielle de
’lhomme est un lieu de manifestation rassemblant les lieux de manifestation
de tous les Noms, a la différence des autres étants. Chacun d’eux est le lieu
manifestant certains Noms, comme les anges [manifestent] « le Glorifiant », « le
Saint », «le Sauf» et d’autres proches; les satans « Celui qui égare » (al-mudill),
«I'Orgueilleux », «I'Irrésistible », «le Contraignant», et d’autres analogues;
les animaux «I'Oyant», «le Voyant», «le Vivant», «le Puissant» et d’autres
semblables; le feu «le Dominant», I'air «le Subtil», I'eau «le Profitable »,
la terre «le Patient », les poisons «le Dommageable », le monde d’ici-bas «le
Premier», la vie derniére «le Dernier », etc. Si 'homme n’était pas tel que se
trouvent en lui les lieux de manifestation de tous les Noms et Attributs, il n’aurait

% Amuli, Jami', p. 134-136.
5 Ibn ‘Arabi, Fusis al-hikam, éd. Abu 1-‘Ala ‘Afifi, Beyrouth, Dar al-kitab
al-‘arabi, 1423/2002, p. 55.



350 MATHIEU TERRIER

pas part a la science des Noms et a la connaissance des choses comme c’est
le cas®.

Fayd Kasani fait de cette dualité méme la supériorité de I’homme sur toute
autre créature :

Chaque espéce [d’anges] est le lieu de manifestation d’un seul des Noms
divins. Adam les dépassa alors par sa connaissance parfaite et son pouvoir
de manifestation total. Le sens de la parole du Trés-Haut: « /O Adam],
Sais-leur connaitre les noms de ces étres!» (11, 33), est: avise-les des réalités
essentielles cachées d’eux et des connaissances configurées pour eux, afin qu’ils
reconnaissent ton pouvoir de rassemblement (jami‘iyya) de [ces réalités et
connaissances] et la capacité de Dieu a rassembler les attributs opposés, les
noms contradictoires et leurs lieux de manifestation, avec ce qu’il y a en eux
de contradiction, dans une seule et méme créature 57,

Seul 'homme peut rendre compte, par ce qu’il manifeste des noms
divins, de la coincidence des attributs en Dieu. Ibn AbT Jumhir insiste
sur le dualisme inhérent a cette anthropologie : « L’homme se voit qualifié
tantot par les attributs de Beauté, tantot par ceux de Majesté, selon la
prépondérance des uns ou des autres. Quand les Noms de Beauté dominent
en acte, ’homme est un allié de Dieu, un prophéte, un envoyé, un légataire
[un imam] ou un fidéle de I'unité divine. Quand les Noms de Majesté
dominent en acte, 'homme est un satan, un pharaon, un nemrod ou un de
leurs semblables » *®. La doctrine de la théophanie des noms permet ainsi de
rendre compte du mal moral en ’homme ; mais c’est a penser les hommes
de Dieu que nos penseurs vont maintenant nous conduire.

3. Les hommes divins et leurs noms

3.1. Les prophétes

Au sein de I'univers manifestant I’ensemble des noms divins de fagon
détaillée, ’homme est un lieu de manifestation synthétique. De méme,
au sein de I'humanité, certains hommes sont des lieux de manifestation
suréminents des noms divins.

Pour Amuli, «[’homme] en qui ces Noms se manifestent en acte dans
leur totalit¢ ou leur majorité, est plus parfait qu’un autre. Il ne peut
étre qu’un prophéte, un alli¢ de Dieu, un légataire d’un prophéte ou un
gnostique accompli (‘arif kamil) parmi ceux qui suivent les légataires »*°. Le
prophéte occupe ici le premier rang, ce qui demeure conforme au dogme de
I'islam majoritaire ; 'imam est désigné par les deux expressions médianes,

6 Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 42.

31 Kasani, Qurrat, op. cit., p. 496.

8 Ibn Abi Jumhiir, Mujlt, op. cit., 1, p. 156-157.
Amuli, Jami', op. cit., p. 136.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 351

la premiére signifiant son lien exclusif avec Dieu, la seconde sa dépendance
a I’égard du propheéte ; enfin, la mention du « gnostique accompli » exprime
la conviction commune a nos penseurs d’étre les vrais successeurs et
représentants de I'Imam occulté (le douziéme imam en 329/941). Ailleurs,
Amult écrit : « Les prophétes, les envoyés, les imams, les saints alliés de
Dieu, sont les lieux manifestant les plus beaux Noms divins universels. Le
reste des hommes sont les lieux manifestant les plus beaux Noms divins
particuliers. » %

Pour Amulr, sept grands prophétes législateurs de I’Histoire sainte sont
les lieux de manifestation des sept « imams des Noms» : Adam est le lieu
de manifestation du « Vivant », Noé celui du « Voulant», Abraham celui
du «Puissant », David celui de «I’Oyant », Moise celui du « Parlant », Jésus
celui du « Voyant» et Muhammad celui de « ’'Omniscient». La structure
du monde sensible ou «formel» (siri), ordonnée par les sphéres des sept
planétes passant par les douze signes du Zodiaque, correspond a la structure
du monde intelligible ou spirituel (ma‘nawr), ordonnée par sept prophétes
ayant chacun douze imams®'.

Dans le systéme analogue de Bursi, chaque «imam des Noms» est
accompagné par d’autres noms d’essence :

Les prophétes sont des lieux de manifestation des Noms de Dieu. Celui qui,
parmieux, est le lieu de manifestation d’un Nom universel, sa Loi est universelle.
Or tous les Noms reviennent au Nom rassembleur qui est A//ah. [De méme,)
tous les prophétes et envoyés reviennent aux sept noms que sont Adam, Idris,
Abraham, Joseph, Moise, Aaron et Jésus [...]; et tous les sept se raménent a
'unique nom rassembleur qui est Muhammad. Adam est le lieu manifestant le
Nom «I’Enongant » (al-ndtiq); «le Créateur» a en lui une influence parfaite;
son substrat est la sphére de la Lune [...]. Idris est le lieu manifestant le Nom
«le Vivant » ; sa sphére est celle du Soleil qui est le lieu de manifestation de la vie
animale et végétale[...]. Abraham est le lieu manifestant le Nom « le Prodigue » ;
Allah a en lui une influence parfaite ; sa sphere est celle de Saturne [...]. Joseph
est le lieu manifestant le Nom «le Voulant » ; «le Beau » (al-jamil) a en lui une
influence immense ; sa sphere est celle de Vénus. Moise est le lieu manifestant
le Nom «le Puissant»; «le Fort» et «le Terrible » («/-Sudid) ont en lui une
influence immense ; sa sphere est celle de Mars. Aaron est le lieu manifestant
le Nom «le Savant»; «Celui qui ordonne» (al-amir) et « Celui qui interdit »
(al-naht) [ont en lui une influence immense] ; sa sphére est celle de Jupiter. Jésus
est le lieu manifestant le Nom «I’Equitable» ; «le Sage » a en lui une influence
grace a laquelle il rendit la vue aux aveugles et ressuscita les morts; sa sphére
est celle de Mercure. [Quant] a Muhammad, I'ensemble de ces sphéres, de ces
Noms et de ces nombres lui appartient ; il est le lieu manifestant le Nom «le
Rassembleur » ; sa sphére est « a deux portées d'arc ou moins » (Coran, L, 9). 11
est le rassembleur des secrets, le lieu de manifestation des Lumiéres, la somme
des paroles, I'univers des univers. .. %2

80 Amuli, Nass, op. cit., 1, p. 519.
U Ibid., 1, p. 432-433.
62 Bursi, Masariq, op. cit., p. 66-67.



352 MATHIEU TERRIER

Si la mise en correspondance des noms divins, des prophétes et des sphéres
célestes est partagée, les systémes divergent dans le détail. La présence
d’Aaron chez Bursi s’explique par I’analogie faite en milieu shi‘ite entre lui
et 'imam ‘Ali. Bursi sort aussi Muhammad de la liste des sept prophétes
pour miecux reconnaitre sa prééminence, tandis que Amulf Iinclut pour
mieux justifier I'existence de douze imams par prophéte, correspondant aux
douze signes du Zodiaque. Se vérifie encore, sous les analogies de structure,
la plasticité de la réflexion sur les noms divins dans la gnose shi‘ite.

3.2. L’Homme parfait

Tout comme la multiplicit¢ des noms divins est gouvernée par des
imams, eux-mémes subordonnés a «I’Imam des imams» des noms, la
multiplicité des hommes est ou doit étre gouvernée par des prophétes et
leurs imams. Au sommet de cette €élite, I'étre manifestant le Nom supréme
ou la totalit¢ des Noms divins est appelé «’'Homme parfait» (al-insan
al-k&mil)“. Comme le résume Amuli, «le Nom supréme est le Nom
Allah. 11 est le Nom qui rassemble tous les Noms avec toutes les réalités
et connaissances qui leur sont subordonnées. Le lieu de manifestation
d’Allah est ’'Homme parfait et la Réalit¢ muhammadienne (al-haqiqa
al-muhammadiyya). »* Cette derniére notion, comme la premiére, est
encore empruntée a la théosophie d’Ibn ‘Arabi, ou elle désigne a la fois le
principe de la création, la réalité unique sous-jacente au monde manifesté
et ’archétype de ’'Homme divin. Assumant le méme héritage, Bursf écrit :

Sache que chacun des Noms divins a dans le monde une forme ésotérique
qui s’appelle la forme essentielle (‘ayniyya), et a aussi un seigneur (rabb) qui
lui est un vassal. La Réalité muhammadienne est la forme du Nom divin «le
Rassembleur » qui est I'origine de la persévérance dans I'étre de toutes choses.
C’est cette Réalité dont les formes régissent le monde par le seigneur manifeste
qui est en elle et qui est le Seigneur des seigneurs, car c’est elle qui se manifeste
dans ces lieux de manifestation et, par sa forme manifeste qui est le lieu de
manifestation du Nom supréme, correspondant aux formes du monde, régne
sur la dimension cachée du monde, car lui [ce seigneur] est le détenteur du Nom
supréme et c’est a lui que revient la Seigneurie absolue. [...] Muhammad est donc
le secret de I’étre et de I'étant, de fagon manifeste et de fagon cachée ®°.

3 Sur cette notion entre ésotérisme shi‘ite, philosophie et soufisme, voir Pierre
Lory et Mathieu TERRIER, «al-Insdn al-kdamil : ’Homme parfait dans la culture
arabe classique », in: Houari Touati (éd.), Encyclopédie de I'humanisme méditer-
ranéen, Leiden [etc.], Brill, 2017, URL : http ://encyclopedie-humanisme.com/?Al-
insan-al-kamil-248.

6 Amuli, Nass, op. cit., 11, p. 904. Idem Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 43.

5 Bursi, Masarig, op. cit., p. 69-70.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘ITE IMAMITE 353

Mais nos penseurs shi‘ites suggérent aussi la co-extension du concept
d’Homme parfait au prophéte et a I'imam. Amulf écrit :

[Dieu] n’a pas de lieu de manifestation plus éminent que ces deux lieux de
manifestation spécifiques aux deux Noms évoqués [al-rahman et al-rahim], dans
la forme et dans P'esprit. Dans I’esprit, tu sais qu’ils sont I'Intellect et I’Ame;
dans la forme, ils sont [le Prophete] et I’Allié de Dieu. Par eux adviendront
la cloture et la fin comme sont advenues par eux I'ouverture et I'origine, afin
que leur existence dans le monde de la Sainteté soit la cause de la Bienfaisance
universelle et de la Providence pure[...]. La cloture et la fin seront avec 'Homme
parfait comme I'origine fut a partir de lui®°.

Mulla Sadra identifie 'Homme parfait au lieutenant de Dieu sur Terre,
le calife véritable, lequel se manifeste successivement dans le prophéte et
I’imam historiques:

Comme le décret de la Divinité rassemblant ’ensemble des perfections, com-
prenant les plus beaux Noms et les attributs sublimes de Dieu, exigeait I'ex-
tension du royaume de I’Existentiation et de la Bienfaisance, le déploiement de
I’étendard de la Puissance et de la Sagesse (...), Dieu décida de prendre pour
lieutenant un étre qui Le représenterait dans la libre disposition, la souveraineté,
I'existentiation et la conservation [...]. Il lui décerna la robe d’honneur de tous
[S]les Noms et attributs [...]. En vertu du décret de manifestation exotérique et
¢ésotérique de Ses Noms, Il établit pour lui une réalité essentielle cachée et une
forme manifeste[...]. Sa réalité essentielle cachée est I'Esprit supréme dont I'Ame
universelle est le ministre et 'interpreéte [...]. Sa forme manifeste est la forme du
monde [...] ou le macranthrope®’.

Dans cette perspective, ce n’est plus le petit homme qui est le reflet du
macrocosme, mais '’Homme parfait qui est I'archétype du macranthrope.
Cette idée est reprise par Kasani:

La raison de la manifestation du Vrai dans la totalité des étants particuliers est
I’exigence des Noms du Vrai. Tous les Noms sont sous I'égide du Nom Allah
qui rassemble et enveloppe la totalité des Noms. Il exige, lui aussi, un lieu de
manifestation universel qui ait, du point de vue de la capacité de rassemblement,
une correspondance avec le Nom «le Rassembleur », afin d’étre le lieutenant de
Dieu dans la transmission de I’Effusion et des perfections provenant du Nom
Allah sur ce qui n’est pas Lui. Ce lieu de manifestation rassemblant [tous les
autres lieux], c’est 'Homme parfait, lui qui est le trésor des lumiéres divines, le
coffret des effusions infinies, ou mieux encore, le trésor de toute existence et la
clé de tous ses coffres 8. [...]

Les hommes de connaissance spirituelle disent que ’'Homme parfait est comme
I'esprit du monde ; le monde est comme son corps. Tout comme I’esprit gouverne
le corps et en dispose librement, avec ce qu’il posséde de puissances spirituelles
et corporelles, 'Homme parfait gouverne le monde et en dispose librement au
moyen des Noms divins que [Dieu] a établis en lui, qu’ll lui a enseignés et qu’ll

% Amuli, Muhit, op. cit.,V1, p. 60.

67 Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 108-109.

68 Kasani, Kalimat, op. cit., p. 127 ; Jami, Nagd, op. cit., p. 275. Kasani substitue
«’Homme parfait » a « ’esprit de Muhammad ».



354 MATHIEU TERRIER

a ordonnés dans sa nature fonciére; [ces Noms] sont comme les facultés de
esprit®.

Cette idée d’une souveraineté absolue, quoique invisible de 'Homme
parfait sur le monde, est une doctrine partagée par tous les grands courants
ésotériques de I'islam. Nos penseurs vont maintenant lui donner une
marque proprement shi‘ite.

3.3. L'Imdam ‘Al

Le premier imam °‘AlT b. Abi Talib est, selon la croyance ésotérique
des shi‘ites, bien plus que I’héritier légataire du prophéte Muhammad : un
homme théophanique, manifestation humaine des perfections divines ’°. Or
son « prénom», qui pourrait avoir été a 'origine un surnom laudatif, est
aussi, précédé de I'article défini a/-, un nom divin, «le Trés-Haut» (al-‘ali).
Une tradition imamite atteste que les noms des cinq premiers impeccables
— Muhammad, ‘Ali, Fatima, al-Hasan et al-Husayn — ont été tirés par Dieu
de ses noms’!. KasanT cite ce hadit qudsT «O Adam, voici Muhammad,
et Je suis le Loueur et le Loué (al~-hamid al-mahmiid) dans Mon activité
essentielle; aussi ai-Je tiré pour lui un nom de Mon Nom. Voici ‘Al et
Je suis le Trés-Haut, I'lmmense ; aussi ai-Je tiré pour lui un nom de Mon
Nom.»?

Bursi va jusqu’a soutenir que a/-‘ali est le Nom supréme de Dieu et
attribue a la réalité essentielle de I'imam le caractére théophanique de son
nom:

‘Al7 est le Nom supréme par lequel les étres engendrés sont agis, le gouverneur
disposant librement de tous les étres engendrés et de tous les existants. Il est le
Premier et le Dernier, le Caché et I’Apparent; le Premier par les lumiéres et le
Dernier par les cycles, le Caché par les secrets et I'Apparent par les traces .

Le Prophéte déclara: « Celui qui veut contempler Raphaél (Israfil) dans sa
hauteur, Michael dans son rang, Gabriel dans sa grandeur, Adam dans sa
gravité, Noé dans sa patience et sa supplication, Abraham dans sa libéralité,
Moise dans son courage, Jésus dans sa bienveillance, Muhammad dans sa
noblesse et son rang, qu’il regarde donc ‘Ali b. Abi Talib». Ceci est une
indication et un symbole de ce qu’il est le Nom supréme s’écoulant en toutes
choses, que toute chose créée par Dieu a ‘Alf pour patron et signification, car il
est le Verbe de I'Etre nécessaire, la lumiére illuminatrice dans le ciel de I'existence
et de I’existant 4.

69 Kasani, Kalimat, op. cit.,p. 131. Voir aussi Mulla Sadra, Asrar, op. cit., p. 108.

0 Voir références supra, n. 23.

I Mohammad Ali AMIR-MoEzz1, Guide divin, op. cit., p. 78.

72 Kasani, Qurrat, op. cit., p. 492, d’aprés Saraf al-Din al-NajafT (1v¢ /x¢ siécle),
Ta'wil al-ayat al-zahira [T fada'il al-‘itra al-tahira, Qum, Mu’assasat al-nasr
al-islami, 1409/1988-89, p. 51.

3 Bursi, Masariq, op. cit., p. 129.

" Ibid., p. 196-197. Ce hadit apparait sous différentes versions dans les
compilations shi‘ites.



NOMS ET HOMMES DIVINS DANS LA GNOSE SHI‘'ITE IMAMITE 355

‘Ali «le Trés-Haut» [...] est le verbe par lequel les choses ont été parfaites, les
éternités éternisées ; il est le Nom qui est ’esprit de toute chose 7>,

A la demande d’éclaircissement d’un ignorant, il répond:

Ne sais-tu pas que I’Alliance divine (al-walaya) est 'origine et la fin? Elle fut
la premiére prescription posée par le Trés-Haut, la premiére robe de perfection
qu’endossa le Prophete avant celles de la prophétie et de la mission législatrice
[...]. Ne sais-tu pas qu’a considérer les Noms et les Attributs, nous ne trouvons
pas de Nom plus éminent que ces trois: le Nom de I’Essence, le Nom des
Attributs, et le Nom qui est le secret de I'Essence et I'esprit des Attributs.
[Celui-ci] est le verbe qui parcourt la totalité des existants; il est le secret de
I’Essence comme des Attributs; c’est par lui que les étres engendrés sont agis.
Le Nom de I'Essence est A/lah ; il est le Nom sanctifié, nom propre de I'Essence
de I'Un Vrai. Le Nom des Attributs est «I'Un, I'Unique » (al-ahad al-wahid), et
c’est Muhammad. Le Nom qui est I'esprit des Attributs et le secret de I'Essence
est ‘Ali; il est la Lumiére des lumiéres. Chacun de ces trois Noms est le Nom
supréme. Le Nom de la Majesté est le Nom sanctifié et vénéré [4//ah). Le Nom
Muhammad est I'exotérique du Nom supréme, car I’'Unique est la forme de I'étre,
la source de I'étant et I'exotérique du dénombré. Le Nom “A/7 est 'exotérique de
I’ésotérique et I’ésotérique de I'exotérique; il est donc le Nom supréme dans la
Réalité essentielle en ce qu’il rassemble le secret de la Seigneurie divine, le secret
de la Prophétie, le secret de I'Alliance divine, le secret du Décret et de I’empire,
le secret du monde de la Toute-Puissance et de la Suprématie divine, le secret
du Libre Agir divin. Ceci est indiqué par la parole de Dieu: « L'exemple le plus
sublime (al-mitl al-a’la) lui appartient dans les cieux et sur la terre» (xxx, 27), et
c’est ‘Alf, le salut soit sur lui’¢. [...] La preuve de la véracité de ces spéculations et
le sens ésotérique [du verset] se trouvent dans la parole rapportée [...] du Prince
des fideles ['AlT]) : « Par mon Nom sont advenus tous les étres engendrés ; en mon
Nom ont prié tous les prophetes. Je suis la Tablette, je suis le Calame, je suis le
Trone, je suis le Piédestal, je suis les sept cieux, je suis les plus beaux Noms et les
Verbes les plus hauts. » 77

La derniére citation est extraite d’un prone « théo-imamosophique » attri-
bué a I'imam “Alf, dans lequel celui-ci se désigne par de nombreux noms
prophétiques et termes coraniques, y compris ceux par lesquels Dieu se
désigne lui-méme’®. Ainsi trouve-t-on un peu plus loin : « Je suis le Premier,
je suis le Dernier, je suis le Manifeste, je suis le Caché.»’ Rien de tel
n’a jamais été attribué au Prophéte ou dit de lui dans le sunnisme ; mais
I'on pense a la «locution théopathique » (3arh) attribuée au soufi Mansar
al-Hallaj (exécuté en 309/922), «Je suis le Vrai» (ana I-hagq)®. Une telle

7S Ibid., p. 204.

7 Ibid., p. 296-297.

7 Ibid., p. 301.

78 Sur ces prones, voir Mohammad Ali AMIR-MoEzz1, Religion discréte, op. cit.,
p. 89-108.

9 Bursi, Masarig, op. cit., p. 315.

80 Louis MAsSIGNON, La passion de Husayn ibn Mansir Halldj, 4 vols., Paris,
Gallimard, 1975, Index s. v. shath, shathiyat.



356 MATHIEU TERRIER

affirmation de la divinité de 'Imam est au cceur de ce que les docteurs de la
Loi sunnites tiennent pour « I’hérésie shi‘ite » comme de ce que les savants
shi‘ites exotéristes condamnent sous le nom d’«exagération» (guluww);
aussi ces derniers rejettent-ils ces prones comme forgés, tandis que les

gnostiques shi‘ites sont unanimes a les tenir pour authentiques®'.

Conclusion

Loin de s’étre éteinte aprés le vi°/xn® siécle avec le déclin de la falsafa
(la philosophie hellénistique) et du kalam, la pensée philosophique et
théologique en Islam s’est renouvelée jusqu’a I'époque moderne, par le fait
de gnostiques shi‘ites empruntant a la fois a I’ésotérisme originel de leur
religion, a la philosophie hellénistique et a la mystique soufie. Le théme
traditionnel des noms divins fut I'un des principaux lieux de rencontre et
de fécondation réciproque de ces courants de pensée et I'un des principaux
motifs de cette reviviscence. La méditation sur ces noms, leurs différentes
taxinomies, leurs implications cosmiques, eschatologiques et anthropolo-
giques, a conduit ces gnostiques a reprendre a nouveaux frais la réflexion
sur ’'Homme parfait, divin ou divinisé, une figure également présente dans
le shi‘isme, le soufisme et la philosophie, en I'identifiant finalement avec
le premier imam ‘AlT comme homonyme et lieu de manifestation de Dieu.
Telle n’est pas la moindre audace inspirée par ce théme a la philosophie
et a la théologie en Islam : avoir pensé la déiformité de ’homme a travers
’onomastique divine.

81 Voir Amuli, Jami’, op. cit., p. 364-365 ; Bursi, Masariq, op. cit., p. 303-321 ;
Kasani, Kalimat, op. cit., p. 197-201.



	Noms divins et hommes divins dans la gnose shî'ite imâmite (VIIIe/XIVe - XIe/XVIIe siècles)

