Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Des lendemains qui chutent : reconnaitre et aprés?
Autor: Freudiger, Marc-André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 287-297

DES LENDEMAINS QUI CHUTENT
Reconnaitre et apres ?

MARC-ANDRE FREUDIGER

Résumé

Que se passe-t-il une fois qu'un mouvement d'idées, confronté a une crise,
s'est réorganisé et, dans les catégories de la logique de la communication de
I'école de Palo Alto, a opéré un « changement 2 » ? La perspective de la crise
est-elle dépassée ? Deux avatars issus de la théologie de la Réforme donnent
a penser que ce n'est pas le cas. Les lendemains peuvent chuter. La possibilité
que les nouveaux développements de pensée se révélent en contradiction avec
les principes de départ ne disparait nullement. Pour comprendre ce phénoméne
d'«aveuglement », il peut étre utile d'évoquer les perspectives, irréductibles
mais s impliqguant mutuellement, avec lesquelles la pensée doit composer et de
comprendre son fonctionnement a l'aide du modéle « figure-fond ».

1. Qu’advient-il en aval de la reconnaissance ?

Confrontée a une crise, la pensée peut y répondre par un mouvement
typique de reconnaissance. Dans ce cas, admettant son échec ou la
contradiction dans laquelle elle s’est mise, elle revient a la source qui fondait
sa quéte et reprend cette quéte sur la base d’une nouvelle compréhension.

La Réforme peut étre considérée comme un mouvement typique de
reconnaissance : dans ses 95 theses sur les indulgences, Luther en appelait
a la vraie contrition en opposant la profusion des indulgences a la vérité de
la contrition'. Par suite, il faisait de la contrition un mouvement s’étendant
a toute la vie des fidéles et il donnait a la rémission un nouveau fondement
rendant toutes les indulgences insignifiantes: « N'importe quel chrétien,
vraiment repentant, a pleine rémission de la peine et de la faute, elle lui est

' Cf. «Controverse sur la vertu des indulgences»: « Thése XXXIX: Il est
extrémement difficile, méme aux plus savants théologiens, d’exalter en méme
temps auprés du peuple la profusion des indulgences et la vérité de la contrition.
Thése XL : La sincérité de la contrition recherche et aime les peines, mais la profusion
des indulgences les fait négliger et hair; du moins en donne-t-elle 1'occasion. »
M. LUTHER, (Euvres, t. 1, Gallimard, 1999, Bibliothéque de la Pléiade, p. 138.



288 MARC-ANDRE FREUDIGER

due méme sans lettres d’indulgences » (thése XXX VI)2. Au cceur de la crise
occasionnée par la part importante laissée a ’homme dans le processus du
salut et I'insécurité qu’elle produisait, la Réforme choisissant d’en revenir
a la source que constitue I’Ecriture, a redécouvert I’Evangile paulinien de
la justification par la seule grace de Dieu et elle a reconstruit sa théologie a
partir de lui. Elle en est venue ainsi a poser les principes de la sola scriptura
(par opposition a I'autorité magistérielle), de la sola gratia (par opposition
a une reconnaissance de mérites humains) et de la sola fide (par opposition
aux ceuvres de la loi).

I1 est possible de rapprocher le mouvement typique de reconnaissance
des réflexions de Paul Watzlawick et de I’Ecole de Palo Alto sur le
changement?. Rappelons qu’ils distinguent deux sortes de changements :
un changement qu’ils nomment changement 1 et qui consiste & modifier la
mesure prise tout en restant dans le méme systéme : par ex. un médicament
n’agissant pas assez, je renforce la dose («toujours plus de la méme
chose»); et un changement qu’ils nomment changement 2 et qui consiste
a opérer un changement qui fait sortir du systéme: par ex. au lieu de
résister symétriquement, je laisse aussi ma tunique a qui veut prendre mon
manteau.

En premiére approximation, on peut considérer que le mouvement
typique de reconnaissance correspond a I'effectuation d’un changement 2
la conscience renonce a apporter des changements a I'intérieur de son
systéme pour remonter a un fondement qui change le systéme.

Par suite, on peut se poser la question: qu’advient-il en aval, aprés
Ieffectuation d’un changement 2?7 La situation qui I’a occasionnée est-elle
dépassée ? Un retour en arriére est-il possible ? Le mouvement typique de re-
connaissance se meut-il désormais dans un cadre ou ne ’attendent plus que
des changements 1?7 Ou demeure-t-il sous la menace d’un renouvellement
de la crise ?

Un regard a partir de la Réforme sur deux avatars de la théologie qui
en est issue peut &tre éclairant a ce propos.

2. La Réforme ou le retour a la justification par grice

En réaction a la sclérose de la théologie scolastique et aux errements
ecclésiastiques, la Réforme se référe a la justification par la seule grace de
Dieu (sola gratia) et récuse toute part active de ’homme dans le processus
du salut, ne lui laissant que la réceptivité de la foi et le choix entre cette foi
dépouillée et I'incrédulité.

2 Ibid., p. 138.
3 Cf. P. WatzLawicK, J. WEAKLAND, R. FiscH, Changements, paradoxes et
psychothérapie, Paris, Seuil, 1975.



DES LENDEMAINS QUI CHUTENT 289

Elle déclare que c’est cette dépendance de Dieu sans participation active
qui libére et apaise vraiment la conscience. Martin Luther affirme :

Méme si je vivais et ceuvrais éternellement, ma conscience ne serait jamais stire
et certaine de tout ce qu'elle devrait faire pour satisfaire Dieu. Quelle que soit,
en effet, 'euvre accomplie, il resterait un scrupule: cela plairait-il & Dieu, ou
bien exigerait-il quelque chose au-dela, comme le prouve I'expérience de tous les
faiseurs de justice? Et moi aussi, 4 mon grand malheur, j’ai bien assez appris
cela pendant tant d’années! Mais maintenant, puisque Dieu a enlevé mon salut
pour le mettre hors de mon arbitrage, et qu’il I’a recueilli dans le sien, puisqu’il
a promis de me sauver non par mon ceuvre ou ma course mais par sa grace et sa
miséricorde, je suis sur et certain qu’il est fidéle et ne me mentira pas, et en outre
qu’il est puissant et grand, si bien qu’aucun des démons, aucune des adversités
ne pourront le briser ou m’arracher a lui*.

Dans cette logique, a la grace inconditionnelle de Dieu correspond une foi
nue qui 'accueille en renongant a toute prestation et a toute prétention
(solu fide).

3. L’avatar de la certitudo salutis’®

Pour assecoir la justification par la seule grice de Dieu, Calvin a
développé une conception de la prédestination par Dieu, et méme d’une
double prédestination : puisque seul Dieu a une part active dans le processus
du salut, il convient de penser que c’est lui seul qui détermine les sauvés et
les réprouvés. Jean Calvin écrit :

Nous appellons Prédestination le conseil éternel de Dieu, par lequel il a
déterminé ce qu’il vouloit faire d’'un chacun homme. Car il ne les crée pas tous
en pareille condition, mais ordonne les uns a vie éternelle, les autres a éternelle
damnation®.

En 1643, au sein du mouvement calviniste, la Confession de foi de
Westminster, établie par le Parlement anglais, a précisé:

3. Par le décret de Dieu, pour la manifestation de sa gloire, certains hommes et
certains anges sont prédestinés a la vie éternelle ; et d’autres préordonnés a la
mort éternelle.

4. Ces anges et ces hommes, ainsi prédestinés et préordonnés, sont précisément
immuablement inscrits dans le décret ; et leur nombre est si certain et fixé qu’il
ne peut étre ni augmenté, ni diminug.

4 Martin LUTHER, Du serf-arbitre, Paris, Gallimard, 2001, p. 448-449.

5 Cf. a ce propos : Max WEBER, L éthique protestante et 'esprit du capitalisme
(1904-1905), Paris, Agora, 1985; Max WEBER, « Aprés L’éthique protestunte et
Lesprit du capitalisme », \n Sociologie des religions, Paris, Gallimard, 1996 ; Pierre
PARroz, La reconnaissance, Genéve, Labor et Fides, 2011, p. 186-194.

6 Jean CALVIN, Institution de la religion chrestienne, 111,xxi,5, éd. Jean-Daniel
Benoit, Paris, Vrin, 1960, p. 411.



290 MARC-ANDRE FREUDIGER

5. Avant que ne soit posé le fondement du monde, Dieu a choisi en Christ, selon
son dessein éternel et immuable, et selon le conseil secret et le bon plaisir de sa
volonté, les étres humains prédestinés a la vie et a la gloire éternelle. Il I'a fait
par sa seule et pure grace, par amour, et non par une considération préalable de
leur foi, ou de leurs bonnes actions, ou de leur persévérance, ou de quelque autre
condition ou cause que ce soit ; le tout a la louange de sa grace glorieuse.

7. Quand au reste du genre humain, il a plu a Dieu de ne pas le choisir, selon
I'insondable décision de sa propre volonté par laquelle il accorde ou refuse sa
miséricorde comme il lui plait, a la gloire de son pouvoir souverain sur ses
créatures. Ceux-la, Dieu les a destinés au déshonneur et a la colére que mérite
leur péché, a la louange de sa justice glorieuse .

Pour Luther, I’absence de toute participation active dans le processus du
salut devait servir a calmer I'inquiétude et assurer la conscience. Mais
dans le cadre de la représentation théologique de la double prédestination,
I'inquiétude est trés vite revenue et s’est posée la question suivante : « Certes
Dieu nous justifie par sa seule grace et sans aucune contribution de notre
part, mais si notre salut et notre perdition dépendent de son seul décret et
si tout est déja décidé, comment savoir si nous faisons partie des sauvés ou
des réprouvés ?»
De¢s lors, le besoin de certitude s’est & nouveau fait sentir et cette quéte
a suivi une nouvelle pente. Elle avait été, en partie, préparée par Calvin
lui-méme :
Pourtant quand nous excluons la fiance des ceuvres, nous ne voulons autre chose
dire; sinon que ’ame Chrestienne ne doit point regarder au mérite des ceuvres,
comme a un refuge de salut, mais du tout se reposer en la promesse gratuite
de justice. Cependant nous ne luy défendons pas qu’elle ne se soustienne et
conferme par tous signes qu’elle a de la bénédiction de Dieu ; car si tous les dons
que Dieu nous a faits, quand nous les réduisons en mémoire, sont comme rayons
de la clarté de son visage pour nous illuminer a contempler la souveraine lumiére

de sa bonté, par plus forte raison les bonnes ceuvres qu’il nous a données doyvent
servir a cela, lesquelles démonstrent I’Esprit d’adoption nous avoir esté donné?.

La recherche d’une certitude de salut a donc cherché les signes d’une
bénédiction de Dieu et suivi la pente de la contemplation de soi et de
la situation dans laquelle on baigne. Et elle a vu, pour la conscience,
une confirmation de son élection d’une part dans la manifestation d’une
rectitude morale, et d’autre part dans la réussite de ses engagements. Mon
honnéteté et la bonne marche de mes affaires devenaient la garantie de ma
prédestination au salut. Comme Max Weber ’écrit :

On a vu apparaitre un entrepreneur doté d’une bonne conscience sans faille,
persuadé que ce n’est pas sans intention que la providence lui montrait le chemin
du gain, mais afin qu’il ’emprunte pour la gloire de Dieu ; persuadé que ce Dieu

7 Confession de foi de Westminster (1646), in http://leboncombat.fr/wp-content/
uploads/2013/09/Confession-de-Foi-de-Westminster.pdf
8 Jean CALVIN, Institution de la religion chrestienne, 111,xiv,18, éd. Benoit, p. 262.



DES LENDEMAINS QUI CHUTENT 291

le bénissait dans la progression de ses gains et de ses biens, et surtout que le
succes dans sa profession (si celui-ci avait été acquis par des moyens légaux)
lui permettait de mesurer sa valeur non seulement devant les hommes, mais
devant Dieu; persuadé enfin que Dieu avait ses raisons quand il le choisissait
lui pour connaitre I’ascension économique et qu'il lui en fournissait les moyens,
a 'opposé d’autres personnes qu’il avait destinées — pour des raisons qui étaient
bonnes mais insondables — 4 la pauvreté et a la peine du labeur”?.

Dans cette perspective, au bout de la pente, le salut restait fondé sur le
seul agir de Dieu et ne devait rien a la participation humaine, mais la
certitude du salut se retrouvait amarrée a I’agir humain et a ses résultats.
La participation humaine qu’on avait mise a la porte était revenue par la
fenétre. Selon Pierre Paroz: « La foi a la Prédestination a si bien détruit
la formule “faire son salut par ses ceuvres” qu’elle I’a remplacée par une
formule pour ainsi dire équivalente : ““s’assurer par ses ceuvres qu’on est au
bénéfice de la grace”. » '

Autrement dit, de par son développement méme, le mouvement typique
de reconnaissance illustré par la Réforme a dévié et chuté : 1l s’est retrouveé
en contradiction avec lui-méme et voué a la nécessité de remettre ’ouvrage

sur le métier.

4. L’avatar de ’objectivation de la révélation de Dieu

L’inquiétude générée par la représentation d’une double prédestination
a suscité une quéte de certitude qui s’est imaginée pouvoir objectiver
’élection divine en des indices repérables dans le comportement humain
et ce qui lui advient.

Cette prétention a pouvoir objectiver I’agir divin se laisse retrouver dans
un autre contexte historique.

En réaction aux pratiques ecclésiastiques qui avaient cours, la Réforme
était revenue a ce qui constituait pour elle la source de la révélation de Dieu,
I’Ecriture et, face a I"autorité de I'Eglise, elle avait fait jouer 'autorité de
I’Ecriture (solu scriptura).

Par la suite, pour affermir cette autorité et éviter le recours a un
magistére pour son interprétation, 'orthodoxie protestante a suivi une
pente qui tendait a identifier I’Ecriture a la parole de Dieu: la parole de

Dieu n’était plus a chercher dans I'Ecriture, elle était I’Ecriture elle-méme !,

? Max WEBER, « Aprés L 'éthique protestante et l'esprit du capitalisme », op. cit.,
p. 156.

10 pierre Paroz, op. cit., p. 194.

' « Der heilige Geist ist zugleich der Urheber (autor) wie der Ausleger (expli-
cator) der Schrift. [...] Der Urheber («utor) aller heiligen Biicher ist ein einziger,
nicht mehrere und verschiedene : nimlich Gott selbst. Es macht nichts aus, dass er
durch verschiedene Organe oder Menschen und in verschiedener Art der Sprache



292 MARC-ANDRE FREUDIGER

triplement inspirée par Dieu (inspiration de son contenu, de ses auteurs, de
ses mots). De cette maniére, I’Ecriture n’avait plus besoin d’un magistére
pour l'interpréter, elle pouvait étre prise a la lettre.

Dés lors, I’Ecriture objectivait la révélation de Dieu dans son texte et
devenait une sorte d’aérolithe sacré au sein de la littérature universelle.
Et I'exigence de tenir pour vrai ce qu’elle disait primait sur I’exigence de
compréhension.

Mais pour Iidentification de I’Ecriture 4 la parole de Dieu, le fait que
I’Ecriture soit née dans I’histoire et que ses témoignages soient pluriels
ne pouvait qu’étre problématique : ce qu’on donnait pour parole de Dieu
pouvait tout autant étre considéré comme paroles humaines! La pente
aboutissait ainsi 4 une contradiction qui ébranlait le crédit qu’on entendait
donner a ’autorité de I’Ecriture ou tout au moins a son bétonnage.

La théologie libérale du xix°siécle a tenté de sortir de cette crise en
reconnaissant Ihistoricité des Ecritures et en renongant a les identifier a
la révélation de Dieu. Elle a voulu trouver cette derniére dans I’histoire
elle-méme, en remontant aux faits derriére le témoignage des Ecritures. Ce
faisant, elle s’imaginait, elle aussi, pouvoir objectiver la révélation de Dieu,
mais cette fois grace a une investigation historique. Or toute investigation
historique ne peut que demeurer sujette a caution et tributaire de ses
présupposés. Par ailleurs, il y a un abime entre les vérités historiques,
contingentes, et les vérités de foi'2.

Or, tant I'orthodoxie que la théologie libérale avaient négligé que Dieu
se dérobait a toute saisie objective et que ’objectivité ne pouvait servir de
fondement a la foi. C’est le mérite de Rudolf Bultmann, dans ses réflexions
sur I'interprétation existentiale et la démythologisation, de I’avoir rappelé:

En effet, la démythologisation radicale est le paralléle de I’enseignement
paulinien et luthérien de la justification par la seule foi, sans les ceuvres de la loi.
Ou plutét, elle n’est que son extension logique au domaine de la connaissance.
Car si la doctrine de la justification détruit toute fausse sécurité et toute fausse

und des Lehrens gesprochen hat. Vielmehr, es trigt sogar zum grosseren Gewissheit
bei : weil nimlich, wiewohl Gott manchmal und auf mancherlei Weise und durch
mancherlei Menschen zum menschlichen Geschlecht gesprochen hat, dennoch alle
diese Reden oder Kundmachungen aufs beste miteinander zusammenstimmen. »
Matthias FLacius ILLyRicus, « Clavis scripturae sacrae » (1567), in Emanuel HirscH,
Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik, Berlin, W. de Gruyter, 1964, p. 314.

12 Cf. Gotthold Ephraim LEssiNG : « Des vérités historiques contingentes ne
peuvent jamais devenir la preuve de vérités rationnelles nécessaires...[...] A partir
d’une vérité historique, sauter dans une tout autre classe de vérités et exiger qu’en
conséquence de cela, j’adopte telle ou telle conception métaphysique et morale, si ce
n’est pas la une metabasis eis allo genos, alors je ne sais pas ce qu’Aristote a entendu
par cette formule. C’est 1a pour moi le vilain large fossé que je ne puis franchir,
aussi souvent que jaie tenté de faire le saut. » « Uber den Beweis des Geistes und der
Kraft» (1777), in Werke und Briefe, t. 8, éd. Arno Schilson, p. 115-117; Francfort,
Deutscher-Klassiker Verlag, 1989, p. 437-445.



DES LENDEMAINS QUI CHUTENT 293

exigence de sécurité humaine, cette sécurité peut prendre appui aussi bien sur nos
bonnes actions que sur un constat de la connaissance. L’homme qui veut croire
a Dieu comme a son Dieu, doit savoir qu’il n’a rien en main a partir de quoi il
puisse croire ; qu’il est en I'air et qu’il ne peut obtenir aucune preuve de la vérité
de la parole qui I’'apostrophe. Car le principe et 'objet de la foi sont identiques.
Ne trouve assurance que celui qui perd toute assurance ; qui, pour parler avec
Luther, est prét a pénétrer dans les ténébres intérieures. De méme que la foi en
Dieu en tant qu’elle est foi a la justification se refuse a délimiter certaines actions
comme sanctifiantes, ainsi la foi en tant qu’elle est foi au créateur, se refuse a
délimiter des zones de sainteté dans les événements du monde '*.

Bultmann a mis ainsi en évidence que la volonté d’objectiver Dieu ou sa
révélation équivaut a vouloir donner un appui a la foi dans I'objectivité et
que les dérives de la foi peuvent donc se produire autant dans le champ de la
connaissance que dans celui de I’agir et des ceuvres. La propension humaine
a s’assurer de Dieu peut se manifester aussi bien par rapport a une donnée
du savoir ou a un résultat de la recherche historique que par rapport a une
tache méritoire a accomplir.

En s’imaginant pouvoir objectiver Dieu soit dans un texte, soit dans
I’histoire, I'orthodoxie protestante et la théologie libérale du xix° siécle ont
dérivé : par ces développements, le mouvement typique de reconnaissance
illustré par la Réforme s’est mis en contradiction avec lui-méme et a chuté.
La nécessité de reprendre la réflexion devenait inévitable.

5. Un mouvement toujours i refaire...

Les deux avatars historiques issue de la théologie de la Réforme évoqués
ci-dessus, qui ont abouti, d’une part, a vouloir s’assurer par ses ceuvres
qu’on est prédestiné au salut et, d’autre part, a vouloir saisir la révélation
dans l'objectivité d’un savoir, donnent a penser que ce qui attend le
mouvement typique de reconnaissance, apreés sa confrontation a une crise,
son retour a un fondement et la refondation de sa pensée, ce n’est pas un
cheminement parfaitement aplani, qui aurait laissé les obstacles derriére lui.
Le mouvement typique de reconnaissance n’est en rien protégé contre les
dérives : il lui est toujours possible de se retrouver en contradiction avec
lui-méme dans ses nouvelles élaborations, et donc 4 nouveau en crise. A cet
égard, les deux déviances évoquées permettent quelques réflexions.

Dans 'un et I'autre cas, le syst¢éme de pensée qui, a la Réforme, avait
été refondé sur de nouveaux principes (solua gratia, sola fide, sola scriptura,
etc) a donné lieu a de nouveaux développements qui se voulaient fidéles a
ces principes, mais qui ont abouti a les contredire.

13 Rudolf BULTMANN, « Sur la démythisation » (1952), in R. BULTMANN, L'in-
terprétation du Nouveau Testament, Paris, Aubier-Montaigne, 1955, p. 217-218
(trad. modifiée).



294 MARC-ANDRE FREUDIGER

Par suite, ces nouvelles situations de crise ont obligé la théologie issue de
la Réforme a refaire & nouveau le mouvement typique de reconnaissance.
En 'occurrence, celui-ci a consisté a remonter aux principes du systéme
(sola gratia, sola fide, sola scriptura) pour corriger, non pas tout le
systéme, mais le développement fallacieux auquel le systétme a donnée
lieu (I’assurance de notre élection par nos ceuvres, I’objectivation de la
révélation de Dieu dans I’Ecriture et dans I’histoire). Ce faisant, les
principes du systéme ont subsisté, ils n’ont pas été remplacés par d’autres,
mais ils ont assurément été réinterprétés en fonction du nouveau contexte
de crise: la sola gratiu et la sola fide ont été renforcées dans leur fonction
herméneutique et, eu égard a la déviance de I’objectivation de la révélation,
leurs liens mutuels et leur articulation avec la sola scriptura ont été repensés.

Le changement que se devait d’effectuer le mouvement typique de
reconnaissance par rapport a chacune des deux déviances a donc consisté :
1) a redéfinir la compréhension et le role des principes dans le systéme ; 2) a
corriger le développement fallacieux a partir des principes en repensant la
problématique a nouveau frais.

Ay regarder de prés, on peut se demander si un tel changement se laisse
vraiment classer dans les catégories de changements telles que définies par
Watzlawick. Car dans la mesure ou les principes du syst¢éme demeurent les
mémes et que c’est un développement du systéme qui est modifié, il semble
qu’on ait affaire a un changement 1. Mais dans la mesure ou les principes
sont réinterprétés et leur role reprécisés dans le systéme, on se rapproche
d’un changement 2.

Au reste, on peut se demander aussi si la méme ambiguité ne se retrouve
pas dans le mouvement typique de reconnaissance opéré par la Réforme:
car la prise au sérieux de la grace de Dieu et la question de son équilibrage
avec la participation humaine existaient déja dans la théologie du Moyen-
Age. Alors la Réforme, changement 2 ou changement 1?

S’ajoute, de plus, la question du fondement auquel remonte le mouve-
ment typique de reconnaissance. Il peut se situer a différents niveaux : le
niveau auquel la Réforme est remontée fut celui des Ecritures; et & partir
des Ecritures, elle a retenu le principe de la sola gratia. Mais dans le cas
de figure des deux avatars, 1l n’était pas nécessaire de trouver de nouveaux
principes : le mouvement pouvait se contenter de ne remonter qu’au sola
gratia, son caractere de principe n’étant pas expressément mis en cause. Il
importe dés lors de prendre en compte et de faire intervenir dans la réflexion
une hiérarchie des fondements.

On peut ainsi estimer que si les catégories de Watzlawick sont adéquates
pour appréhender des interactions de communication et les décrire, elles
sont mal adaptées a I’explicitation des modifications et des changements
dans la considération des doctrines. La distinction entre changement 1 et
changement 2 permet de saisir des modifications de points de vue entre des
interlocuteurs et des instances, dans le jeu rhétorique qui s’instaure entre



DES LENDEMAINS QUI CHUTENT 295

eux; en revanche, lorsqu’il s’agit, a I'interne, de corriger des développe-

ments de pensée pour en assurer la cohérence, elle perd de son tranchant.

Cela étant, il faut admettre qu’en dépit des rectifications, les fourvoie-
ments demeurent susceptibles de se reproduire sous de nouvelles formes ;
le mouvement typique de reconnaissance est voué a se réopérer toujours
a nouveau face a de nouvelles crises, dans de nouveaux contextes d’idées ;
selon les cas, sa réaction peut donc consister :

— a remonter a un fondement originel, si c’est a ce niveau originel qu’il
faut remonter pour traiter le probléme ou la contradiction du systéme et
générer un nouveau systéme;

— a remonter a un fondement de niveau moindre, s’il s’agit de corriger
des développements incohérents du systéme ou de réorganiser son
fonctionnement.

Pour rendre compte de I'«aveuglement » qui peut conduire les tenants
d’un systéme doctrinal a se mettre en contradiction avec ses principes quand
ils se lancent dans de nouveaux développements, on peut imaginer que le
fonctionnement de leur pensée se fait selon un modéle figure-fond'*. Quand
ils se concentrent sur le développement qu’ils élaborent, ils font passer les
autres aspects de la doctrine a I’arriére-fond et les perdent de vue. Et les
ayant perdues de vue, ils ne voient pas non plus la contradiction dans
laquelle ils se sont mis.

6. ... sous une constante menace de contradiction

Vu a grande échelle et sans entrer dans les distinctions entre théologie
luthérienne et théologie réformée, le systéme de pensée issu de la Réforme
est caractérisé par les trois principes sola gratia, sola fide, sola scriptura,
mais ces trois principes ont donné lieu dans I'histoire a de multiples
développements en des directions diverses et le tout dessine une tradition
d’idées qui ne s’harmonisent pas forcément toutes les unes avec les autres.
Pour cette raison, le systéme de pensée issu de la Réforme recouvre dans les
faits un systéme flou et flottant, qui a toujours besoin d’étre reprécisé.

Il appartient donc au mouvement typique de reconnaissance qui,
suite 2 un échec, entend reprendre sa quéte sur la base d’une nouvelle
compréhension, de retenir dans cette tradition d’idées celles sur lesquelles il
entend s’appuyer et qu’il se propose de développer. Par la-méme certaines

14 L’importance de la structure figure-fond dans la perception a été mise en
évidence par I'école de la « Gestalt » au début du xx¢ siecle, sur la base, notamment,
des travaux d’Edgar Rubin. «Si un champ apparait en tant que figure, la forme
du champ a un grand degré de clarté; en revanche la forme a un degré minime de
clarté si le champ est saisi en tant que fond. » Edgar RuBin. Visuell wahrgenommene
Figuren. Studien in psychologischer Analyse, Copenhague, Gyldendalske Boghandel,
1921, p. 99.



296 MARC-ANDRE FREUDIGER

idées seront mises & ’avant-plan et d’autres resteront a I’écart, hors de
considération.

Au reste, par devers les idées théologiques, il est aussi des perspectives
philosophiques irréductibles qui ne se laissent pas considérer d’un méme
mouvement de pensée et qui, néanmoins, sont liées entre elles et ont des
retombées I'une sur 'autre. C’est le cas, notamment, des perspectives de
la destinée, de la vérité et du sens'>. Ainsi, par exemple, quand j’essaie de
reconstituer le cours des événements qui dessinent ma vie, je laisse a I’arriére
fond la question des préjugés que j’introduis dans mon interrogation,
de méme que celle de ce qui donne valeur au vécu. Et pourtant les
problématiques de la vérité et du sens que j’ai laissées hors de considération,
dans I’angle mort, ne vont pas manquer d’interférer dans celle que je
considére. Et elles peuvent me mettre en situation d’incohérence.

On peut rendre compte de la déviance de la certitudo salutis comme
de celle de I'objectivation de la révélation de Dieu a I’'aide de ce modéle
figure-fond.

6.1. La déviance de la « certitudo salutis »

Ici, la pensée s’est proposée de prendre au sérieux la souveraineté
de Dieu impliquée par la sola gratia et de la développer logiquement
dans le cadre de la perspective de la destinée humaine. Par respect de la
souveraineté de Dieu, elle en est venue a poser la double prédestination. Ce
faisant, la perspective de la vérité est restée dans I’angle-mort, de sorte que
la pensée ne s’est pas rendu compte qu’elle s’adonnait a des extrapolations
auxquelles elle n’était pas autorisée et qui invalidaient ’assurance de la
sola fide. Ainsi dans la perspective du sens, la retombée a été manifeste:
I’incertitude sur la décision de Dieu a notre endroit a remplacé la certitude
du salut par grace offert a tous, générant une immense angoisse. Dés lors,
quittant la perspective de la destinée, la pensée est entrée dans la perspective
du sens pour répondre a ’angoisse générée. Et dans cette perspective, elle
a posé la valeur de I’honnéteté et de la prospérité. Mais ce faisant, elle n’a
pas vu que sous I’angle mort des perspectives de la vérité et de la destinée,
elle se mettait en contradiction avec la sola fide et 1a sola gratia.

6.2. La déviance de I'objectivation de la révélation de Dieu

Ici, admettant la sola scriptura, 1a pensée libérale a reconnu la dimension
humaine de I’Ecriture et, plutdt que dans sa lettre, elle s’est proposée
de chercher la marque de Dieu a ’origine historique des réalités dont
elle témoigne. Elle a donc inscrit ses recherches dans la perspective de la
destinée: elle a porté sa considération sur des événements, sur des forces
historiques et sur les figures qui les porte, et elle en est venue a dégager

15 Cf. Pierre-André Stucki, « Critique de I’athéisme », Revue neuchdteloise n® 73
(hiver 1975-1976), p. 4-7.



DES LENDEMAINS QUI CHUTENT 297

des lignes et des mouvements censés y attester la présence de Dieu. Mais
ce faisant, elle a identifié les perspectives du sens et de la destinée et elle a
perverti son travail historique'®; et comme la perspective de la vérité est
restée dans I’angle-mort, la pensée ne s’est pas rendu compte que, sur la
base de ses préjugés, elle s’adonnait a une vaine spéculation sur Dieu qui la
mettait en contradiction avec la solu fide et en échec sur le plan historique.

La nécessité d’approcher la réalité selon des perspectives irréductibles
mais s’impliquant les unes les autres empéche la pensée d’avoir une vue
totalisante de I’ensemble de la réalité. Et son fonctionnement selon le
modele figure-fond illustré ci-dessus ne peut que la rendre vulnérable aux
incohérences.

Conclusion

De ce constat, il résulte que, dans son élaboration doctrinale, la pensée
ne pourra contrer le surgissement de contradictions qu’en acceptant d’exa-
miner sa position selon chacune des perspectives qui interférent (destinée,
sens, vérité, etc). Ne pouvant atteindre a une vision totalisante, si elle tient a
la cohérence, elle est vouée a entrer dans un mouvement dialectique entre les
perspectives. Et dans la mesure ou chaque affirmation, chaque rectification
peut toujours a nouveau €tre soumise dialectiquement a un autre point de
vue, 'examen ne peut jamais s’arréter sur un terme ultime. Ainsi se laisse
comprendre qu’un mouvement typique de reconnaissance, qui a réagi a
une crise, ne soit pas protégé contre d’autres crises a venir et qu’il puisse
rechuter.

Autrement dit, le mouvement typique de reconnaissance qu’illustre la
Réforme ne saurait se réduire a une caractéristique de son origine. Il est bien
plutdt une caractéristique de tous ses développements et de son histoire, car
il est voué a constamment se répéter et se renouveler au fur et a mesure que
la théologie issue de la Réforme se voit confrontée a de nouvelles situations,
de nouveaux défis de pensée, de nouvelles chutes. A ce titre, a I’encontre
de toute prétention a I'infaillibilité ou a I'inerrance, il pourrait constituer,
comme 'ecclésia semper reformandu, une revendication emblématique du
protestantisme (luthérien ou réformé); respectueuse de la solu gratia et de
la solu fide, et & leur service !

16 «Es ist geradezu ein Verhingnis der modernen Theologie, dass sie alles
mit Geschichte vermischt vortragt und zuletzt noch auf die Virtuositit stolz ist,
mit der sie ihre einenen Gedanken in der Vergangenheit wiederfindet. Darum
bedeutet es etwas, dass sie in der Leben-Jesu-Forschung, mag sie sich noch so lange
striuben une immer neue Auswege suchen, zuletzt durch die wahre Geschichte
an der gemachten, auf die sie unsere Religion griinden will, irre werden muss,
und von den Tatsachen, die nach W. Wredes schonem Wort selber manchmal
am radikalsten sind, Gberwiltigt werden wird. » Albert SCHWEIZER. Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung, Tibingen, Mohr Siebeck, 1906/1984, p. 622.






	Des lendemains qui chutent : reconnaître et après?

