Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: William Penn, figure tutélaire de l'industrialisme et du management
scientifique?

Autor: Rappin, Baptiste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813422

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 267-285

WILLIAM PENN,

FIGURE TUTELAIRE DE L’INDUSTRIALISME
ET DU MANAGEMENT SCIENTIFIQUE?

BApPTISTE RAPPIN

Résumé

L'on croit, de prime abord, que la société industrielle procéde d'un
désenchantement et d’'une rationalisation de 'activité humaine. Ceci est exact,
mais pas encore vrai. En effet, 'examen des textes du pére de U'industrialisme,
Claude-Henri de Saint-Simon, et du fondateur du management scientifique,
Frederick Winslow Taylor, met en évidence le réle prépondérant de William
Penn et de la religion des Quakers dans la formation de ce projet. De telle sorte
que la société industrielle, elle aussi, reléve d'un mouvement de sécularisation
qui donne ses assises a l'utopie de lu coopération efficace qu’elle promeut.

Introduction: Les théologies de I’industrie

Bien des auteurs, et non des moindres (de Jacques Ellul a Martin
Heidegger en passant par Giinther Anders et Raymond Aron, une liste bien
str loin d’étre exhaustive), mettent en exergue I'influence décisive, pour ne
pas dire le statut ontologique, de la technique a I’heure de la modernité.
Partageant avec eux cette analyse, notre attestation se porte toutefois
présentement sur un aspect bien particulier de la société industrielle, a
savoir : sa nature religieuse.

En effet, les auteurs ne sont pas rares a souligner que la rationalisation
des sociétés humaines, leur désenchantement pour reprendre ici I’'expression
wébérienne, ne constituent que la couche superficielle d’une lame de fond
plus profonde. Ainsi David Noble retrace-t-il la genése de «la religion de la
technologie » et met en exergue, entre autres, ses racines conceptuelles dans
le joachimisme ' ; c’est 1a un écho de la magistrale étude de Henri de Lubac
qui fait figurer Saint-Simon dans la postérité de Joachim de Flore?. De
son cOté, Pierre Legendre accentue le role de la réforme grégorienne et de
'autonomisation des sphéres temporelles et spirituelles dans son analyse

! David NosLg, The Religion of Technology. The Divinity of Man and the Spirit
of Invention, Londres, Penguin Books, 1999.

2 Henride Lusac, Lu postérité spirituelle de Joachim de Flore. De Joachim a nos
Jours. Euvres complétes XXVII-XX VI, Paris, Cerf, 2014.



268 BAPTISTE RAPPIN

- des «espaces industriels»*; Pierre Musso s’en est inspiré en fournissant
récemment une étude complete de la généalogie de I’entreprise qu’il a
intitulée La religion industrielle®.

Nous inscrivons notre présente réflexion dans les pas de ces auteurs.
Etudiant le projet industrialiste formulé chez Saint-Simon, nous relevons
alors la référence a un personnage religieux a qui le philosophe voue une
haute admiration: William Penn. N’y aurait-il pas 1a une clef herméneu-
tique qui permette de descendre jusqu’aux fondements de la religion indus-
trielle, et peut-&tre méme de sa déclinaison opérationnelle, le management
scientifique ?

1. Le projet industrialiste

Débutons en lisant Saint-Simon décrire le type d’homme, I'industriel
donc, qui peuple, habite et donne vie a la société qu’il appelle ardemment
de ses veeux :

Un industriel est un homme qui travaille a produire, ou a mettre a la portée des
différents membres de la société, un ou plusieurs moyens matériels de satisfaire
leurs besoins ou leurs golits physiques. Ainsi, un cultivateur qui séme du blé,
qui éléve des volailles, des bestiaux, est un industriel ; un charron, un maréchal,
un serrurier, un menuisier, sont des industriels; un fabricant de souliers, de
chapeaux, de toiles, de draps, de cachemires, est également un industriel ; un
négociant, un roulier, un marin employé sur des vaisseaux marchands, sont des
industriels>.

Ce tableau esquissé par notre auteur se révéle bien précieux: il nous
permet en effet d’éviter ’assimilation par trop hative entre I'industrie et
I'usine. Car, habitués a la classification des économistes de la comptabilité
nationale qui, dans le cadre de la distinction des secteurs d’activité,
définissent le secteur secondaire comme celui de la transformation d’une
matiére issue du secteur primaire, nous assimilons sans plus de précaution
I'industrie a la manufacture et a la construction. Mais 1’on voit bien que
Saint-Simon entend d’abord le terme en son sens courant : il y voit le travail
bien fait, 'ingéniosité et les compétences mobilisées en vue de produire un
résultat, I’efficacité dans la maniére d’accomplir une tache. C’est la raison
pour laquelle le paysan, I’artisan, le marchand et méme le savant se trouvent
regroupés dans une méme catégorie : celle d’industriel.

3 Pierre LEGENDRE, L’empire de la vérité. Introduction aux espaces dogmatiques
industriels, Paris, Fayard, 2001,

4 Pierre Musso, La Religion industriclle. Monastére, manufacture, usine: une
généalogie de I'entreprise, Paris, Fayard, 2017.

3 Claude-Henri de SAINT-SIMON, Catéchisme des industriels, dans GEuvres com-
plétes 1V, Paris, P.U.F., 2013, p. 2876.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 269

En d’autres termes, sera appelé «industriel » tout homme utile; plus
généralement, «la société est I'ensemble des hommes livrés a des travaux
utiles »®. Saint-Simon inscrit explicitement ses pas dans ceux de I'utilita-
risme, notant au passage «l’excellent ouvrage de Jérémie Bentham sur
la réforme parlementaire»’, et fait de I'intérét le moteur de I’action de
I’homme : «’homme industrieux, comme tel, n’est véritablement soumis
qu’a une seule loi, celle de son intérét»3. Et I'utilité, tout comme chez le
philosophe britannique, se décline sur les deux plans de I'objectivité et de
la subjectivité: il s’agit d’un coté d’étre efficace, de produire, de I'autre de
contribuer au bien-étre et a I'agrément. Plus encore, la finalité de I'utilité ne
saurait se cantonner a la sphére individuelle, car elle concerne la prospérité
et le bonheur général : « Le régime industriel [doit] avoir pour objet unique
et direct I'amélioration du sort de tous [...]»°. L’industrialisme, en somme,
aspire a la maximisation du bien-étre collectif.

Reste qu’au-dela de cette indéniable dimension anthropologique, qui
appelle comme ses corollaires une réflexion sur la formation de ’homme
utile ainsi que sur I'apprentissage de I'organisation optimale du travail - ce
dont se chargera le mangement scientifique —, I'industrie correspond a un
projet politique dont la vocation est d’accomplir la Révolution frangaise,
et méme I’analyse critique de la tradition entamée depuis Luther '°. Saint-
Simon observe et formule le paradoxe de son temps: «[...] la société
présente aujourd’hui ce phénomene extraordinaire: une nation qui est
essentiellement industrielle, mais dont le gouvernement est essentiellement
féodal»'!. La finalité de I'industrialisme consiste a achever la transforma-
tion de la société théologique et féodale en une société positive, et a doter
cette derniére de structures ordonnées qui assurent la paisibilité nécessaire
a l’exercice du travail. La crise se prolongera tant que cette transition
n’est pas effectuée et méme pleinement effective. D’un coté, il faut louer
la tendance générale au progres, car les philosophes médiévaux prouvérent
leur supériorité sur les sages de I’Antiquité, de méme que les libres penseurs
dépassent leurs prédécesseurs; en outre, il convient plus particuliérement
d’insister sur I'effort critique des philosophes modernes qui mirent en
évidence les lacunes et les carences de I’Ancien Régime. D’un autre coté,
il est grand temps de prolonger la transformation au-dela de la critique et
de planifier, avec précision et rigueur, I'organisation de la nouvelle société ;
mais la Révolution industrielle a échoué en cela: pourquoi? Parce si les
scientifiques se sont bien substitués aux théologiens dans I’ordre du pouvoir

¢ Claude-Henri de SAINT-SIMON, L'industrie, dans Euvres complétes 11, Paris,
P.U.F., 2013, p. 1468.

T Ibid., p. 1565.

8 Ibid., p. 1468.

2 Ibid., p. 1690.

0" Ihid., p. 1578.

" Claude-Henri de Saint-SimoNn, Catéchisme des industriels, op. cit., p. 2891.



270 BAPTISTE RAPPIN

spirituel, les légistes ont de leur coté barré la route aux industriels dans
I’ordre du pouvoir temporel. Si bien que la société post-révolutionnaire se
trouve a mi-chemin du systéme féodal et du systéme industriel, et qu’elle ne
laisse pas de souffrir de ce tiraillement.

Pourtant, assure le Premier extrait de L’Organisateur dans une com-
paraison c€lébre, si la France venait a perdre ses trois mille savants et
industriels, des physiciens aux magons en passant par les médecins sans
omettre les banquiers, elle en sortirait bien amoindrie, et méme totalement
paralysée, alors que ’absence des ministres, des conseillers, des cardinaux,
bref de trente mille « métaphysiciens » ou « légistes », n’entraverait en rien
le fonctionnement du pays. Par leur activité, les industriels irriguent le pays
de leur production et de I’argent qui en (dé)coule ; par leur oisiveté courti-
sane, les officiels constituent le principal obstacle 4 I’avénement définitif et
complet de la société industrielle.

Mais a quoi ressemblerait une révolution industrialiste aboutie ? Quel
serait le visage d’une société qui aurait définitivement quitté le giron
théologico-féodal ? Quelques éléments définitoires sont ici incontournables
pour saisir I'ampleur du projet de Saint-Simon :

Les personnes qui ont lu avec quelque attention les premiéres pages du volume
précédent savent pourquoi, dans notre langage, la société, la société industrielle,
Uindustrie, sont des mots exactement synonymes. Ils conviennent sans doute avec
nous que tout homme qui produit utilement pour la société est, par cela seul,
membre de la société ; que tout homme qui ne produit rien est, pour cela seul,
hors de la société et ennemi de la société ; que tout ce qui géne la production est
mauvais ; que tout ce qui la favorise est bon. Enfin, que les rapports industriels
sont les seuls rapports positifs et appréciables, les seuls sur lesquels I'on puisse
s’accorder, sur lesquels il est nécessaire de s’entendre '2.

Dans la société industrielle, il n’y a de place que pour I’activité industrielle,
que pour I'activité industrieuse. Dans la société industrielle, aucune activité
improductive ne saurait subsister : fort logiquement, ’ensemble du champ
social se trouve soumis au jugement du tribunal de lutilité, si bien
qu’industrie et société viennent a se confondre et a devenir synonymes
'une de I’autre. Observateur avisé de son temps, Heidegger ne manquait
pas de déceler, dans I'un de ses commentaires serrés de la cybernétique,
que «société veut dire : société industrielle » ">, Nous avons bien ici affaire
a un monisme exclusiviste du travail productif — « ’industrie est une»,
affirme ainsi sans ambages Saint-Simon en ouverture du quatriéme tome
de L’industrie —, qui colonise ’ensemble des pans de la société et du monde.

Mais a quel projet politique répond, au fond, I'industrialisme ? Saint-
Simon répond : « Le systéme industriel est fondé sur le principe de I’égalité

12 Claude-Henri de SAINT-SIMON, L'industrie, op. cit., p. 1537.

13 Martin HEIDEGGER, « La provenance de Iart et la destination de la pensée »,
trad. Jean-Louis CHRETIEN et Michéle REIFENRATH, in : Michel Haar (dir.), Martin
Heidegger, Paris, Editions de I'Herne, 1983, p. 89.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L’'INDUSTRIALISME? 271

parfaite. Il s’oppose a I’établissement de tous les droits de naissance et
méme a toute espéce de privilege» 4. S’il convient bien sir de féliciter
la Révolution frangaise d’avoir établi I’égalité de droit, il faut tout de
méme promouvoir avec le systéme industriel I’égalité sociale réelle qui
révoquera de fagon effective, et non pas seulement en théorie et au nom
de beaux principes, les stratifications statutaires et matérielles de I’Ancien
Régime. C’est ainsi que, dans le Nouveau Christianisme qui met en scéne le
dialogue d’un novateur et d’un conservateur, le second, au bout du compte
convaincu par le discours du premier, peut affirmer que «toute la société
doit travailler a 'amélioration de I’existence morale et physique de la classe
la plus pauvre [et que] la société doit s’organiser de la maniére la plus
convenable pour lui faire atteindre ce grand but» '°.

La réalisation d’un tel programme, mirement congu, doit permettre
’avénement d’une société fondée sur la coopération : pourquoi les individus
refuseraient-ils de travailler ensemble s’ils sont considérés comme des égaux
et, plus encore, s’ils sont des égaux? Nul obstacle, de possession ou de
naissance, ne semble s’y opposer. On comprend alors que Marx pourra
classer la pensée saint-simonienne parmi les systémes utopiques: c’est que
Saint-Simon ne prend pas la peine de penser les conséquences concretes,
c’est-a-dire les nouveaux rapports de force, qui surgiront de I'industrialisme
et caractériseront la société moderne. Il n’y voit en effet qu’émancipation
et généralisation de la coopération.

Si’armée fut une étape utile dans I'advenir de la société industrielle, elle
doit néanmoins désormais étre dépassée pour établir un nouveau mode de
rapport du peuple a ses dirigeants: non plus celui de la soumission, tissé de
commandement, d’obéissance et de sanction, mais celui de la coordination,
tressé d’aide, de participation et d’harmonie : « Cette différence fera ressor-
tir une des oppositions les plus importantes et les plus heureuses entre I’an-
cien et le nouveau systéme » '°. De quoi s’agit-il au juste ? D’une opposition
termes a termes (soulignés par Saint-Simon lui-méme) qui laisse apercevoir
le contraste tranché et irréversible entre ’époque féodalo-militaire et ’age
industriel :

Dans I'ancien systéme, le peuple était enrégimenté par rapport a ses chefs. Dans

le nouveau, il est combiné avec eux. De la part des chefs militaires, il y avait

commandement. De la part des chefs industriels, il n’y a plus que direction. Dans
le premier cas, le peuple était sujer. Dans le second, il est sociétaire!’.

Outre, sur le plan des fondements et des principes, le passage d’une légiti-
mité divine a la garantie scientifique, 'industrialisme se caractérise aussi par

14 Claude-Henri de SaINT-SiMoN, Catéchisme des industriels, op. cit., p. 2905.

15 Claude-Henri de SAINT-SiMON, Nouveau Christianisme. Dialogues entre un
conservateur et un novateur, dans Guvres completes 1V, Pans, P.U.F., 2013, p. 3216.

16" Claude-Henri de SAINT-SIMON, L'organisateur, dans Euvres Complétes 111,
Paris, P.U.F., 2013, p. 2187.

'7" Ibid.



272 BAPTISTE RAPPIN

une modification radicale des relations sociales ; ces derniéres, abandonnant
tout rapport de force, délaissant toute conflictualité, émergeront de la
coopération et viseront I’association :

Mais dans une coopération ou tous apportent une capacité et une mise, il y a
véritablement association, et il n’existe d’autre inégalité que celle des capacités
et des mises, qui sont ’une et I’autre nécessaires (c’est-a-dire inévitables), et qu’il
serait absurde, ridicule et funeste de faire disparaitre '8,

Cette derniére citation fait apparaitre le lieu exact de 'utopie saint-
simonienne : I'industrialisme soutient que la communion dans le travail
efface les différences sociales au nom d’une utilité jugée plus haute ou,
mieux encore, au nom de 'utilité jugée comme horizon de réconciliation
des intéréts. Aussi, quelle que soit sa compétence, quelle que soit sa
participation financiére, quel que soit son apport, technique, pécuniaire
voire matériel, chaque travailleur concourt a part égale, par sa bonne
volonté et son dévouement a la cause commune, au projet productif
collectif. Aussi le socialisme de Saint-Simon ne reléve-t-il point d’un
programme d’égalisation des conditions matérielles, mais bien plutot d’un
projet d’égalité de participation a la prospérité générale en fonction de ce
que chacun, a la mesure de ses ressources, peut y apporter.

2. «Le célébre Penn»

Toutefois, Il nous faut a ce stade noter, et y insister, un fait absolument
capital que Pierre Musso nomme « ’'américanisme » 1 de Saint-Simon : ce
dernier, en effet, a combattu aux cotés de Lafayette pendant la Guerre
d’Indépendance et est revenu du Nouveau Monde avec la conviction du
«jeunisme » et de l'indispensable cure de jouvence nécessaire a ce vieux
continent qu’est devenue I’Europe. Il écrit ainsi dans sa Premiére Lettre
a un Américain :

Il me serait impossible de vous exprimer I'effet qu’ont produit sur moi, pendant

les premiéres années de votre existence nationale, les nouvelles que vos vaisseaux,

délivrés d’entraves et décorés de leur nouveau pavillon, ont successivement

apportées dans notre Europe, devenue vieille, et qui avait un si grand besoin
d’étre rajeunie 0.

Face a 'usure et a la vétusté de la France, Saint-Simon observe sous ses
yeux la fraicheur d’un continent dont la Révolution doit servir de modéle. Il

18 Ibid., p. 2187-2188.

19 Pierre Musso, La religion du monde industriel. Analyse de la pensée de Saint-
Simon, La Tour-d’Aigues, Editions de I’Aube, 2006, p. 154 sq ; voir également
du méme auteur: Saint Simon, I'industrialisme contre I'Etat, La Tour-d’Aigues,
Editions de I'Aube, 2010, p. 27 sq.

20 Claude-Henri de SAINT-SIMON, L'industrie, op. cit., p. 1471,



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 273

y jalouse, dans sa Deuxiéme Lettre, d’une part la tolérance qui aménage une
place pour chaque religion, d’autre part I’égalitarisme qui abolit les corps
privilégiés, ensuite la séparation entre la propriété et ’'exercice du pouvoir;
il apprécie enfin plus particuliérement

que le caractére de I'un de ses premiers fondateurs des colonies anglaises dans
le Nouveau Monde, le célebre Penn, était le caractére dominant de la nation
américaine ; que cette nation se montrait en général essentiellement pacifique,
industrieuse et économe?'.

Tel est bien, effectivement, le modéle industrialiste que nous avons décrit
plus haut et dont nous apprenons a présent qu’il provient d’une inspiration
américaine ; force est alors de s’interroger : qui sont les premiers fondateurs
des Etats-Unis? Et qui est ce «célébre Penn» a qui il convient, selon la
citation précédente, d’accorder toute I'importance nécessaire dans notre
entreprise herméneutique ?

Ouvrons ici une incontournable parenthése historique. La conséquence
de la Réforme protestante en Angleterre fut la création, en 1563, d’une
Eglise d’Etat, dite anglicane, qui se voulait comme un intermédiaire et un
compromis entre I’Eglise catholique romaine et les Eglises protestantes du
continent. Tel fut le produit de Henri VIII, roi humaniste influencé par
Erasme, dont I'objectif était de se substituer au pape dans la direction de
I’Eglise d’Angleterre ; il avait pu, pour cela, s’appuyer sur I'impopularité
croissante de 'immixtion d’une autorité étrangére dans son pays. Mais
I’Europe, en ces xvi®et xviI® siecles, connut une vague de soubresauts, de
tumultes et d’agitations qui ébranlent les autorités tant spirituelles que
temporelles: en témoignent sur le continent, la révolte des paysans liée a
I’anabaptisme et a la prédication de Miinzer, mais également les Menno-
nites, branche pacifique des Anabaptistes, qui, aux Pays-Bas, en Allemagne
et dans I’Est de la France, suivaient une forme de culte trés dépouillée, et
le mouvement amish dont le chef de file, Jacob Amman, préconisait en
terres alsaciennes un retour a la vie simple. Si ces mouvements prenaient
de I'ampleur sur le continent, I’Angleterre ne fut pas moins épargnée si
I’on se rapporte aux huit révolutions religieuses qu’elle connut entre 1530
et 1641 ainsi qu’a la décapitation du roi Charles I*' en 1649. Pendant
le régne du presbytérien Oliver Cromwell qui s’ensuit et s’étend de 1649
a 1658, « baptistes, congrégationnistes, indépendants, “creusers”, niveleurs,
chercheurs, rejettent les dogmes et ’autorité de I’Eglise anglicane » 22, mais
aussi le réformisme écossais qui domine alors le Parlement. C’est dans ce
contexte que se forment divers mouvements, inquiets du retrait voire de
I’absence de Dieu, et qui deviendront les Quakers; les historiens avancent
que leur nom est di a Georges Fox, un de leur dirigeant, qui avait enjoint

2 fpid., p. 1480.
22 Jeanne-Henriette Louts, La Société religicuse des Amis ( Quakers), Turnhout,
Brepols, 2005, p. 10.



274 BAPTISTE RAPPIN

au tribunal de trembler (to0 quake) devant le nom du Seigneur, & moins qu’il
ne provienne des tremblements qui s’emparent d’eux lorsqu’ils se trouvent
en pleine inspiration. Tout comme les anabaptistes rhénans combattaient
aussi bien le catholicisme que le protestantisme, les Amis se réclament
d’une Eglise primitive, originelle et authentique qui rejette toute autorité
institutionnelle politique et spirituelle.

Mais le point important est le suivant: loin de se limiter aux apports
de la premiére vague d’émigration, celle du Mayflower de 1620 qui voyait
débarquer, dans ce qui allait devenir la Nouvelle Angleterre, prés de Boston
dans le Massachusetts, des puritains calvinistes fuyant les persécutions
catholiques, la population américaine compta trés vite dans ses rangs
nombre de ces Quakers puisque I’on estime, selon Jean-Frangois Gautier,
a prés de 25 000 le nombre d’Amis ayant traversé I'Océan avant 16552,
Parmi les figures marquantes de ce mouvement, il faut justement compter
William Penn, auquel se référe Saint-Simon. Penn, s’il connut & plusieurs
reprises la prison pour son activisme et son ardeur révolutionnaire, visita
les Pays-Bas et I’Allemagne en compagnie de Fox, et réalisa ainsi que
de nombreuses confessions chrétiennes en plusieurs endroits se trouvent
persécutées. Profitant d’'une dette du roi envers son pére le chevalier Penn
vice-amiral d’Angleterre, véritable cadeau du ciel car il regut rien de moins
gu’un territoire du Nouveau Monde qu’il allait baptiser « Sylvanie » (quand
le roi insista pour que le nom de son créancier y figure, ce devint alors
la Pennsylvanie), Penn recruta en Europe les colons qui ensemble vivront
la « Sainte Expérience » fondée sur la tolérance politique et religieuse, le
pacifisme et ’honnéte travail. La Pennsylvanie devint alors la terre d’accueil
des réfugiés politico-religieux qui fuyaient I’Europe de la persécution, y
compris les huguenots frangais aprés la révocation de I’édit de Nantes
en 1685. On peut également suivre, avec Jean-Frangois Gautier, la destinée
des opposants au protestantisme de Cromwell : tant John Lilburne, chef
de file des Niveleurs (Levellers) favorables a 1’égalité des droits, que
Gerrard Winstanley, meneur des Bécheurs (Diggers) qui radicalisent les
propos et les actions des Niveleurs, finissent par se rallier au mouvement
quaker. Ce dernier, en somme, se compose d’un concentré de messianisme
révolutionnaire et attire a lui une grande partie de la subversion politique
et religieuse. La Société religieuse des Amis, nom officiel de la religion des
Quakers, forme ainsi I’arriére-fond culturel et historique a partir duquel il
convient de prendre en vue I’expansion de ’évangélisme aux Etats-Unis,
développement favorisé, bien sir, par ’aventure de la conquéte de I’Ouest.

Il est donc tout sauf innocent que Saint-Simon chante les vertus de
I’Amérique et se réféere directement a William Penn. Il aura certainement
entendu parler de lui lors de son séjour en Amérique, mais aura encore

33 Jean-Francois GAUTIER, Le sens de Uhistoire. Une histoire du messianisme en
politique, Paris, Ellipses, 2013, p. 143.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 275

plus surement lu les lignes €élogieuses que Voltaire consacre aux Quakers
et au fondateur de la Pennsylvanie dans ses quatre premiéres Lettres
philosophiques. Ces propos, forgés a partir de rencontres londoniennes, sont
en effet vite devenus le point de départ incontournable des discussions
autour de la Société des Amis; car le philosophe des Lumiéres «crut
trouver dans les manifestations des quakers I’expression méme de la religion
véritable, simple et primitive a laquelle aspirent les déistes de ’époque » >4,
Dans sa Premiére Lettre, dés 'entame, Voltaire introduit son propos en
jugeant que «la doctrine et I’histoire d’un peuple si extraordinaire méritent
la curiosité d’un homme raisonnable » % ; il poursuit en relatant le dialogue
qu’il tint avec un vieillard qui ne connaissait pas la maladie car «il n’avait
jamais connu les passions ni I'intempérance »>®. Lors de cet entretien sont
passés en revue les grands traits de la religion des Quakers: le refus du
baptéme qui serait un relent de « cérémonie judaique » >’ et peu conforme a
la vie du Christ qui, il fut baptisé, s’abstint, lui, de baptiser ; le rejet de tous
les sacrements car ces derniers ne sont que le fruit de I'invention humaine et
ne figurent pas dans I’Evangile ; le tutoiement généralisé car le vouvoiement
génére « cet indigne commerce de mensonges et de flatteries » %, La Seconde
Lettre poursuit I'énumération des caractéristiques : les Amis organisent leur
culte sans prétres car la Révélation est immédiate et ne saurait en aucun
cas étre médiatisée, que ce soit par un homme ou par une institution. On
apprend encore dans la Troisiéme Lettre que Jésus fut le premier Quaker
et que sa religion fut corrompue aprés sa mort, mais aussi que Georges
Fox fut a I'origine du nouvel essor des Quakers et Robert Barclay - nous y
reviendrons — le théologien de cette religion. Quant a la Quatrieme Lettre,
elle est entiérement consacrée a «'illustre Guillaume Penn» (notons que
Saint-Simon, proche du texte voltairien, utilise 'expression similaire de
«célebre Penn»), «qui établit la puissance des quakers en Amérique et
qui les aurait rendus respectables en Europe, si les hommes pouvaient
respecter la vertu sous des apparences ridicules»® - Voltaire se référant
ici & P'accoutrement des Quakers. Plus loin: « Guillaume Penn pouvait
se vanter d’avoir apporté sur terre I’dge d’or dont on parle tant, et qui
n’a vraisemblablement existé qu’en Pennsylvanie»*. Voltaire ne saurait
dresser portrait plus idyllique, il ne pouvait mieux élever la religion des
Quakers au rang d’une utopie qui, exception philosophique et historique, se
réalisa pendant un laps de temps en Pennsylvanie. Il fit des Amis un exemple

24 Denis LACORNE, De lu religion en Amérique. Essai d’histoire politique, Paris,
Gallimard, 2007, p. 18.

35 VOLTAIRE, Lettres philosophiques, Paris, GF Flammarion, 1964, p. 20.

2 Ibid.

7 Ibid.,p. 21.

B Ibid., p. 23.

2 Ibid., p. 36.

0 Ibid., p. 38.



276 BAPTISTE RAPPIN

a suivre, un modéle dont une extension se réalisera dans I'industrialisme
saint-simonien.

Mais quels sont, plus précisément, les fondements de cette religion?
Ils furent consignés par Robert Barclay, né en 1648 et co-fondateur avec
William Penn de I’Etat du New Jersey, dans une Apologie de la véritable
théologie chrétienne publiée en 1676 ; cet ouvrage présente en effet les quinze
théses de la religion des Amis que nous exposons briévement. La seconde
thése, « touchant la Révélation Immédiate », énonce le cceur de la doctrine :

Puisque personne ne connait le Pére ni le Fils, et celui a qui le Fils le révéle, et
puisque la Révélation du Fils est dans I'Esprit et par ’Esprit ; par conséquent,
le témoignage de I'Esprit est le seul par qui la véritable connaissance de Dieu a
été, est, et peut étre uniquement révélée !,

On reconnait tout d’abord la doctrine joachimite selon laquelle I’Esprit
constitue la Vérité et 'ultime étape de la religion chrétienne. Elle n’est pas
chez les Quakers inscrite dans une perspective évolutionniste mais présentée
comme donnée essentielle de la véritable théologie. De ce point de vue, les
Amis professent un égalitarisme fraternel et spirituel en ce sens que tout étre
humain, indépendamment de son sexe, de son age, de sa classe, de sa culture
voire de sa race, peut accéder a cette Révélation immédiate que les Quakers
nomment « Lumiére intérieure », « Esprit du Christ» ou encore « Etincelle
Divine». Cela signifie également que les Quakers rapportent toute la
religion a I'intériorité : il n’est en effet besoin d’aucune extériorité, d’aucune
médiation, si I’essentiel se découvre et se vit en chacun. Il en découle non
seulement un rejet des institutions (autorité, sacrements, écritures) — car, tel
est le contenu de la thése XI, « tout véritable culte et tout service agréable
a Dieu, est offert par son esprit, qui le meut intérieurement, qui le méne
immédiatement, qui n’est limité, ni par des lieux, ni par des temps, ni
par des personnes»*’ —, mais en outre une promotion de la simplicité
qui s’oppose au désir de richesse matérielle. Voici donc le paradoxe:
en raison de leur condamnation de la croissance infinie et du culte de
I’argent, en raison de leur aversion pour le gaspillage (telle est la premiére
préoccupation de Taylor, rappelons-nous, dés I’ouverture des Principes du
management scientifique) et la gabegie, en raison de leur opposition a toute
forme de conflit, les Quakers d’une part développent I’esprit d’économie et
d’efficacité, et d’autre part militent pour la paix et 1a non-violence dans le
monde, cause qui vaudra a deux de leurs associations, la premiére anglaise
(Friends Service Council), 1a seconde américaine (American Friends Service
Committee), le prix Nobel en 1947.

3 Robert BARcLAY, Apologie de la véritable théologie chrétienne ainsi qu'elle est
soutenue et préchée par le peuple appelé par mépris les Trembleurs, Londres, Imprimé
et se vend par T. Sowle dans la Court appelée du Cerf-Blanc, 1702, p. 2.

2 Ibid., p. 10.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 277
3. L’influence de la religion Quaker sur Pindustrialisme

Il convient a présent de revenir a la pensée de l'industrialisme et
du management. Tout d’abord parce que I’admiration de Saint-Simon
pour Penn, la religion des Amis et les Etats-Unis explique a quel point
son ambition et son systéme relévent pleinement du messianisme: le
passage de I’¢re féodalo-militaire a I'dge industriel, la critique de la
métaphysique et du droit, le souci de la paix et de la coopération, I’horizon
de l'efficacité forment en effet un héritage direct et une sécularisation de
la théologie révolutionnaire qui agita I’'Europe aux xvi°et xvii€ siécles et
constitua un élément incontournable de I'identité américaine : « Le nouveau
christianisme se composera de parties a peu prés semblables a celles qui
composent les diverses associations hérétiques qui existent en Europe et
en Amérique »**, c’est-a-dire d’une morale — partie considérée comme la
plus importante —, d’un culte et d’'un dogme. Et Saint-Simon d’énoncer
le principe du retour a un christianisme primitif corrompu par 'histoire,
maxime déja énoncée en caractéres italiques dans le Systéme industriel .
« Tous les hommes doivent se regarder comme des fréres; ils doivent s'aimer
et se secourir les uns les autres»™*, avant d’étre reprise, toujours avec une
écriture italique, dans le Nouveau Christianisme :

Dans le nouveau christianisme, toute la morale sera directement déduite de
ce principe: Les hommes doivent se conduire en fréres a I'égard les uns des
autres, et ce principe, qui appartient au christianisme primitif, éprouvera une
transfiguration d’aprés laquelle il sera présenté comme devant étre aujourd’hui
le but de tous les travaux religieux 3.

Il s’ensuit alors une condamnation virulente de toutes les formes de
médiation ; et Saint-Simon de déclarer hérétiques les catholiques, les jésuites
«ainsi que leurs doctrines machiavéliques»*®, la théologie, le pape et les
cardinaux, mais également, méme si le point de vue est ici plus nuancé et
moins vindicatif, les protestants et plus particuliérement Luther.

Mais quelle sera alors la nouvelle peau du christianisme, son ultime
phase dans laquelle le message du Christ enfin viendra s’accomplir ? « Ce
principe régénéré [la fraternité] sera présenté de la maniére suivante: La
religion doit diriger la société vers le grand but de I'amélioration la plus
rapide du sort de la classe la plus pauvre»®’. En voici une nouvelle

33 C.-H. de SAINT-SIMON, Nouveau christianisme. Dialogues entre un conserva-
teur et un novateur, op. cit., p. 3188.

¥ C.-H. de SaINT-SiMON, Du systéme industriel, dans GEuvres complétes HI,
Paris, P.U.F., 2013, p. 2503.

¥ C.-H. de SAINT-SIMON, Nouveau christianisme, op. cit., p. 3189.

3% Ibid., p. 3190.

3 Ibid., p. 3189,



278 BAPTISTE RAPPIN

formulation, qui se lit aprés le réquisitoire prononcé contre les Eglises
catholique et protestante :

Il est évident que le principe de morale Tous les hommes doivent se conduire en

fréres a l'égard les uns des autres, donné par Dieu a son Eglise, renferme toutes
les idées que vous comprenez dans ce précepte: Toute la société doit travailler
a l'amélioration de l'existence morale et physique de la classe la plus pauvre; la
société doit s’organiser de la maniére la plus convenable pour lui faire atteindre ce
grand but .

Voici donc le fin mot de I'histoire: Saint-Simon nous dit explicitement
qu’il ne faut pas séparer, dans I'interprétation de son systéme de pensée,
I'industrialisme de la religion ; car, précisément, I'industrialisme est le visage
du nouveau christianisme, du christianisme définitif : « le systéme industriel
et scientifique, ou le christianisme définitif et complet, ce qui est la méme
chose» ¥, écrit ainsi sans équivoque Saint-Simon dans le Systéme Industriel
quelques lignes aprés avoir évoqué «I’obligation de coopérer au bien-
gtre les uns des autres»* que Dieu a imposée aux hommes. Il énonce
encore : « Dieu impose aujourd’hui a tous les chrétiens I'obligation sacrée
de concourir de tous leurs moyens a constituer le systéme industriel et
scientifique, qui n’est que la mise en activité du principe divin»*!.

L’industrialisme, qui transpose sur le plan immanent de la science
la structure temporelle du joachimisme et les contenus messianiques des
hérésies de la modernité naissante, se présente par voie de conséquence
comme un projet d’éradication des médiations, dans son versant négatif
et destructeur, et de communion fraternelle dans ’accroissement de I'utilité
générale, dans son versant positif et constructif. Pierre Musso, quant a lui,
le résume ainsi:

Le nouveau christianisme a ainsi toutes les caractéristiques d’une «religion
révolutionnaire », au sens donné par Albert Mathiez : en I'occurrence, I'attente
messianique du Paradis terrestre annoncé, la régénération morale par I'amé-
lioration du sort de la classe la plus pauvre, un culte de la transformation
prométhéenne du monde, par le travail et une foi dans I’association universelle
et le progrés de la civilisation 42,

8 Ibid., p. 3216.

3 C.-H. de SAINT-SIMON, Du systéme industriel, op. cit., p. 2573.

9 Ibid., p. 2572.

4l Ibid. 2573

42 Pierre Musso, La religion du monde industriel. Analyse de la pensée de Saint-
Simon, op. cit., p. 278.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 279
4. Le management scientifique comme poursuite de 'industrialisme

En ce sens, on peut dire que Saint-Simon se trouva a I'origine du
socialisme, avec Robert Owen qui fut son contemporain et créa le mot
en 1835, et inspira également une longue lignée de penseurs qui feront
de la coopération le leitmotiv de leur systéme philosophique: Charles
Fourier, Joseph Proudhon, Louis Blanc, Etienne Cabet. Mais un héritage
inattendu — inattendu car tu, mais fort logique en soi —, non socialiste au
sens strict, se trouve tout simplement du coté du management scientifique,
qui, tous comptes faits, se montre bien plus fidéle au projet saint-simonien
que les noms précédemment cités. Pierre Musso, tandis qu’il envisage la
postérité de Saint-Simon, montre a quel point la doctrine de Henri Fayol fut
influencée par I'ceuvre de ce dernier ; et il est vrai que I'ingénieur frangais fait
de « ’'union du personnel » et de « I’harmonie »** le quatorziéme et dernier
principe de I'administration. Mais si le philosophe cite au passage Taylor*,
force est de constater qu’il ne lui accorde pas la méme attention : comblons
a présent ce silence.

Car s’il est en effet un slogan qui résume parfaitement I’esprit des Prin-
cipes du Management Scientifique, 1l s’agit bien du suivant: « Harmony,
not discord. Cooperation, not individualism. »* En tant qu’utopie, le
taylorisme s’oppose tout d’abord vivement a toutes formes de discorde,
de mésentente, de lutte; il ne peut faire sienne la lecture du monde qui
érige 'antagonisme et la négativité en moteurs de I'histoire, notamment
dans la pensée de Marx au sein de laquelle la lutte des classes oppose
inlassablement les oppresseurs et les opprimés jusqu’a ce que les seconds
triomphent définitivement des premiers. Dans ce cadre, le bonheur des uns
s’obtient nécessairement au détriment des autres; et il procéde plus du
combat, c’est-a-dire de la pulsion féodale, que de I'application d’un plan
scientifiquement congu qui serait plus conforme a I’esprit industriel. Sans
conteste : «le management scientifique signifiera, pour les employés et les
travailleurs qui ’adoptent [...], la suppression de presque toutes les causes
de conflit et de désaccord entre eux » *. Pour quelles raisons ? La premiére
que Taylor avance n’est autre que I'augmentation des rémunérations car,
grace a elle, les revendications salariales ne se justifieront plus et n’auront
donc plus cours ; mais surtout, « davantage que toutes les autres causes, la
coopération proche, intime, le contact personnel constant entre les deux

43 Henri FavoL, Administration industrielle et générale, Paris, H. Dunod et
E. Pinat Editeurs, 1917, p. 53.

4 Pierre Musso, Suint-Simon, Uindustrialisme contre I'Etat, op. cit., p. 185.

45 Frederick Winslow TayLor, The Principles of Scientific Management (1911),
Mineola, New York, Dover Publications, 1998, p. 74.

4 Ihid., p. 75: «scientific management will mean, for the employers and the
workmen who adopt it [...] the elimination of almost all causes for dispute and
disagreement between them. »



280 BAPTISTE RAPPIN

groupes, tendront a atténuer les frictions et la discorde»*’. Sourd ici un
aspect méconnu et pourtant essentiel de la doctrine taylorienne : on la prend
pour un rationalisme froid, on la décrit encore comme un mécanicisme sans
ame, mais on omet de préciser que la réussite d’une telle machinerie repose
sur un « management de proximité », expression certes anachronique mais
qui rend si bien compte du role clef de ces contremaitres dont la mission
ne consiste pas a surveiller les ouvrier, mais a les guider et a les aider : «ces
hommes [...] sont les maitres par excellence qui, a tout moment, sont la
dans I'atelier pour aider et diriger les employés» *®. Contre toute espéce de
conflit, Taylor joue la carte de I'intimité, de la présence proche, du contact.

De plus, le management scientifique s’oppose aussi intensément a
Pindividualisme, c’est-a-dire a toute doctrine qui prend l'individu, ses
choix, ses préférences, ses intéréts, comme fondements de I’agir. En cela,
le taylorisme combat d’une part le régne de la bourgeoisie, qui prend
la forme de I’accumulation et de la confiscation du capital au profit
de quelques-uns, et d’autre part I’économie néo-classique et sa figure
abstraite de ’homo @conomicus. Mais 11 prend également ses distances
avec la philosophie politique moderne qui, avec Machiavel et Hobbes,
développe une anthropologie du désir individuel qui ne peut que mener a
de dangereuses impasses: le conflit perpétuel des intéréts, ’obsession du
pouvoir, la société pensée comme un contrat, la création d’'un monstre (le
Léviathan) au pouvoir absolu. C’est ainsi qu’il faut comprendre le slogan
« Harmony, not discord. Cooperation, not individualism »: la science
établit que les intéréts des employeurs et des travailleurs convergent, toute
discorde est infondée en droit car elle ne s’appuie sur aucune revendication
légitime. Et, de ce point de vue, Taylor s’engouffre dans la troisiéme
voie que Saint-Simon avait ouverte, et qui définit spécifiquement le projet
industrialiste : la coopération. Ce positionnement du management a égale
et lointaine distance de I'individualisme et du collectivisme ne saurait en
aucun cas relever de I’accessoire ou de I’anecdotique, mais constitue bien
au contraire un puissant leitmotiv de I’histoire du management. Prenons le
temps d’un seul exemple : Chester Barnard, qui compte parmi les auteurs
classiques du management, partage le souci de Taylor: «Je ne plaide pas
pour I'individualisme, contre le collectivisme. La mise en valeur extréme
de I'individu dans le débat doctrinaire contre divers aspects de I'intérét et
de 'action collectifs me parait encore moins réaliste que la mise en valeur,

4T [bid.: «more than all other causes, the close, intimate cooperation, the
constant personal contact between the two sides, will tend to diminish friction and
discontent. »

48 [Ibid., p. 64-65: « these men [...] are the expert teachers, who are at all times
in the shop, helping and directing the workmen. »



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 281

a I'opposé, de 'organisation et du collectivisme»*®. C’est la raison pour
laquelle le président de la Fondation Rockefeller peut ajouter qu’«il ne
s’essaye ni a une théorie économique ni a une théorie sociale»’. Tout
comme Taylor, Barnard oppose la défense des intéréts, qu’ils prennent
la forme de la revendication individuelle ou de la négociation collective
(bargaining) 4 «1a volonté de collaborer »°' et a « 'attitude coopérative » 2.
Alors que les premiers supposent des rapports de force, une défense des
positions occupées et une attention soutenue a la tactique déployée, les
secondes générent I’absence de friction et un intérét grandissant pour le
travail lui-méme. Et cela n’est pas sans conséquences pour la direction
de 'organisation: dans le premier cas, le management néglige les projets
au profit de la négociation, congoit le travail comme un simple moyen
de livrer un produit au marché, adopte une posture de froideur et de
distance, et enfin cultive le secret et 'opacité ; dans le second, le management
se soucie de I'amélioration des conditions de I'activité, met en valeur le
travail et préte attention aux travailleurs. Au fond, Barnard reformule de
fagon plus technique et opératoire la dichotomie que Saint-Simon avait
introduite entre I'époque féodalo-militaire, qui est caractérisée par la lutte
et le pouvoir, et I’age industriel, qui repose sur l'utopie de la paix et de la
coopération.

5. L’amitié ou P’influence des Amis sur la doctrine taylorienne

L’influence de William Penn et de la religion des Quakers se ressent-elle
¢galement sur Taylor et la conception du management scientifique ? Cette
influence apparait tout d’abord comme un facteur déterminant de sa vie
personnelle : Frederick naquit en effet en 1856 dans une famille Quaker a
Philadelphie en Pennsylvanie, une ville fondée par William Penn en 1682,
et plus particulierement dans le quartier nommé Germantown en raison
de l'installation d’immigrants allemands en 1683. 1l fut le fils de Franklin
Taylor, avocat réputé, et d’Emily Winslow qui appartenait quant a elle a
la famille Delano qui fournit ultérieurement un Président aux Etats-Unis.
Dans la droite lignée de la Société des Amis (nom officiel des Quakers),
Emily Winslow militait en faveur des droits des femmes et combattait
fermement I’esclavage ; aussi inspira-t-elle a son fils, alors qu’il travaillait a

4 Chester BARNARD, The Functions of the Executive, Cambridge, Harvard
University Press, 1968, p. 5: « 1 am not making a plea for “individualism” as opposed
to “collectivism™. The extreme emphasis upon the individual in doctrinaire argument
against various aspects of collective interest and action seems to me even less realistic
than the reverse emphasis upon organization and collectivism. »

0 Ihid., p. 16.

U Ihid., p. 9.

2 Jhid., p. 21.



282 BAPTISTE RAPPIN

la Midvale Steel Company, le recrutement de populations afro-américaines
qu’il intégra a chaque équipe de travail afin de briser les logiques ethniques
en place.

Comme en témoigne cette derniére mesure, la religion quaker exerga sur
Taylor une influence qui dépassa le seul cadre privé. Et pour notre part nous
irons jusqu’a énoncer la theése selon laquelle le management scientifique
constitue, ni plus ni moins, qu'une sécularisation et une application
industrielle de la «véritable religion chrétienne». Il semble bien que cela
soit la seule possibilité de rendre compte de la présence de '« amitié » dans
le texte des Principes du management scientifique : I'ingénieur, dont on aurait
pu croire qu’il se contente de la description et de la prescription de froids
mécanismes, fait en effet référence a la «coopération amicale» (friendly
cooperation®®) et méme a la «coopération intime et amicale» (intimate
friendly cooperation*) entre managers et ouvriers. Il précise sa pensée,
et explicite le rapport du management scientifique a I’amitié de la fagon
suivante :

L’essentie]l du présent article montrera que pour travailler selon des lois
scientifiques, le management doit assumer et effectuer le gros du travail
qui, a présent, est pris en charge par les hommes; presque chaque acte de
’ouvrier devrait étre précédé par un ou plusieurs acte(s) préparatoire(s) qui lui
permettra ou permettront d’accomplir son travail d’une meilleure maniére et
plus rapidement. Et chaque personne devrait recevoir un enseignement et I’aide
la plus amicale de la part de ceux qui le dirigent, au lieu d’étre, d’un coté, guidée
et forcée par ses patrons, ou, a I'autre bout, livrée a lui-méme >,

Certes, le management scientifique est une rationalisation du travail ; mais
cet accroissement d’efficacité doit étre considéré comme un accomplisse-
ment du travailleur qui, grace aux lois scientifiques, réalise le potentiel
qui sommeille en lui. Et ce développement, indissociablement personnel
et professionnel, doit s’accompagner d’une aide amicale quotidienne qui
¢loigne le management de deux écueils : d’une part ’autoritarisme arbitraire
et subjectif du petit chef, d’autre part I'abandon a lui-méme de I’ouvrier.
Taylor énonce déja les résultats de la fameuse étude menée par Kurt Lewin

33 Frederick Winslow TAYLOR, op. cit., p. 10.

4 Ibid., p. 68.

55 Ibid., p. 10 : « the body of this paper will make it clear that, to work according
to scientific laws, the management must take over and perform much of the work
which is now left to the men ; almost every act of the workman should be preceded
by one or more prepatory acts of the management which enable him to do his work
better and quicker than otherwise. And each man should daily be taught by and
receive the most friendly help from those who are over him, instead of being, at the
one extreme, driven or coerced by his bosses, and at the other left to his own unaided
devices. »




WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 283

et ses collégues sur le leadership®®: le leader le plus efficace n’est pas
celui qui dirige, ni celui qui laisse faire, mais celui qui adopte une posture
d’accompagnement que les auteurs qualifient de « démocratique ».

Le lien entre management scientifique et amitié ne peut toutefois pas se
résumer a une articulation technique et horizontale ; la seconde, en effet,
fonde le premier, et apparait nettement comme sa condition de possibilité :
« This close, intimate, personal cooperation between the management and
the men is of the essence of modern scientific or task management» >’
affirme Taylor de maniére absolument radicale. Pas de management, c’est-
a-dire de performance, sans coopération amicale et harmonie dans les liens
organisationnels.

Mais poussons encore plus loin 'interprétation. Loin de limiter I'in-
fluence de la religion des Amis au projet théorique du management, Taylor
semble également s’emparer de ses pratiques religieuses qu’il décline dans
le cadre de I'usine. Ainsi de la « réunion d’affaires » : comme tout groupe,
les Quakers, notamment lorsqu’ils gouvernaient 1’Etat de Pennsylvanie,
¢taient amenés a prendre des décisions; ils se réunissaient selon un ordre
du jour puis procédaient a la délibération. Lisons Edward Burrough décrire
une telle réunion:

Etant réunis dans I'ordre, vous n’avez pas a passer votre temps en discours
inutiles, superflus et stériles. Conduisez-vous dans la sagesse de Dieu ; non pas
a la fagon du monde, par discussions échauffées, en cherchant a parler plus et a
dépasser I'un ou I'autre en paroles comme s’il s’agissait d’une controverse entre
parti et parti d’hommes ou de deux cotés en lutte violente pour la domination.
Ne décidez pas les affaires par le vote du plus grand nombre. 1l faut tout mener
dans la sagesse, 'amour et la fraternité de Dieu, et dans le Saint-Esprit de vérité
et de justice ; écoutez, et déterminez chaque affaire que vous avez a traiter avec
amour, recul, douceur et chére unité ; — j’insiste, comme un seul parti, tout pour
la vérité du Christ, et pour I'exécution du travail du Seigneur, et s’aidant 'un
"autre selon la capacité que Dieu a donnée ; et a déterminer les choses par une
concorde générale et mutuelle, en trouvant I'accord ensemble comme un seul
homme dans I’esprit de vérité et d’équité, et par son autorité 8,

On comprend mieux, a la suite de cette citation, que la décision collective
soit absente des réflexions des Quakers: c’est que I’acte de choix ne résulte
point d’un processus de délibération qui confronte les points de vue.
L’espace public, au sein duquel peut se former un jugement intersubjectif,
est absorbé, avalé, par la Lumiere intérieure qui émane de Dieu et du
Saint-Esprit. Qui oserait remettre en cause la Vérité ? Quel étre fini possede
la Puissance d’amender I’étincelle de I'infinité voire de s’y opposer? Tel

% Kurt LEwin, Ronald LippiTt et Ralph K. WHITE, « Patterns of Aggressive Be-
havior in Experimentally Created “Social Climates” », Journal of Social Psychology
10 (1939), p. 269-308.

ST Ihid.

58 Cité dans Edouard DoMMEN, Les Quakers, Paris, Cerf, 1990, p. 45.



284 BAPTISTE RAPPIN

est le raisonnement de Taylor: la science et son objectivité font office de
Révélation, et c’est la raison pour laquelle elles se trouvent soustraites a
la discussion, a la contestation, a 'antagonisme. On ne s’étonnera donc
plus de I’absence de réle des corps intermédiaires et des syndicats dans le
management scientifique : leur présence n’est plus nécessaire, la négociation
et la revendication n’ont plus lieu d’étre, et ’effort doit désormais porter sur
la pédagogie, c’est-a-dire sur I’explication du systéme et de ses vertus qui,
une fois présentés, susciteront ’adhésion.

Ce second aspect reléve pleinement de la « mission ». Produit extérieur,
tangible et visible, la science est pourtant d’abord une révélation intérieure :
elle est 'objet de I’'ardeur de la foi. Cette disposition renvoie a ce que les
Amis nomment « concern », a savoir I'irrésistible appel regu de Dieu qui,
une fois validé par le groupe au cours d’une réunion d’affaires, doit étre
propagé : d’ou I’engagement des Quakers pour la paix et les ceuvres humani-
taires. De méme, il faut voir dans le management scientifique I’expression de
la vocation missionnaire de Taylor qui se sent comme un devoir de propager
la Nouvelle Parole, la Nouvelle Alliance, le Nouveau Christianisme, qui
apporteront paix et concorde, amitié€ et coopération, économie et efficacité.
Syncrétisme de rationalisme et de piété, le management scientifique ceuvre
pour le Salut.

Conclusion: de nouvelles perspectives pour penser la sécularisation ?

Jean-Claude Monod opére une distinction précieuse entre la sécularisa-
tion-retrait et la sécularisation-transfert>®. Sous le premier aspect, la sécu-
larisation désigne le recul de la religion comme institution de régulation so-
ciale voire politique, et correspond a I'empire grandissant de la rationalité,
ce que Weber nommait précisément « désenchantement du monde ». Sous
le second angle, la modernité serait le fruit du « transfert du contenu, des
schémes et des modéles élaborés dans le champ religieux » ©. Carl Schmitt,
qui énonce que «tous les concepts prégnants de la théorie moderne de
I’Etat sont des concepts théologiques sécularisés » ', ainsi que Karl Lowith
qui affirme que, «ainsi comprise, toute la philosophie de I’histoire devient
totalement dépendante de la théologie » %2, constituent trés certainement les
deux grands penseurs de la sécularisation dans cette seconde acception.

% Jean-Claude MoNoD, La querelle de la sécularisation de Hegel a Blumenberg,
Paris, Vrin, 2012, p. 23.

% Loc. cit.

61" Carl Scumrtt, Théologie politique, trad. Jean-Louis Schlegel, Paris, Galli-
mard, 1988, p. 46.

62 Karl LowiTH, Histoire et salut. Les présupposés théologiques de Ihistoire,
trad. Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et Jean-Frangois Kervégan,
Paris, Gallimard, 2002, p. 21.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTELAIRE DE L’'INDUSTRIALISME? 285

De ce point de vue, si bien Nietzsche, qui évoque les «substituts de
la religion»%, que Simone Weil, qui souligne avec force la «religion
des forces productives » partagée par la grande industrie et Marx®, ou
encore Raymond Aron, qui décrypte I'hitlérisme comme une «religion
politique »® et regroupe de surcroit nazisme et communisme sous I’éti-
quette de « religions séculiéres » *®, sont tous trois bien fondés & manier ces
expressions. Mais alors : ne conviendrait-il pas, a ’heure ol le management
fait son entrée dans les administrations et les ministéres, de déplacer le
regard de la théologie politique vers une théologie (post-)industrielle ?

% Friedrich N1ETZCHE, Humain, trop humain, § 27, trad. A.-M. Desrousseaux et
H. Albert, Paris, Livre de poche, 1995, p. 57.

64 Simone WEIL, Réflexions sur les causes de la liberté et de I'oppression sociale,
dans (Euvres, Paris, Gallimard, 1999, p. 282.

65 Raymond Aron, L'Homme contre les tyrans, dans Penser la liberté, penser la
démocratie, op. cit., p. 163 et 365.

% Raymond ARoN, «L’avenir des religions séculiéres», dans Chroniques de
guerre. La France libre, 1940-1945, Paris, Gallimard, 1990.






	William Penn, figure tutélaire de l'industrialisme et du management scientifique?

