
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: William Penn, figure tutélaire de l'industrialisme et du management
scientifique?

Autor: Rappin, Baptiste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 267-285

WILLIAM PENN,
FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME

ET DU MANAGEMENT SCIENTIFIQUE?

Baptiste Rappin

Résumé

L'on croit, de prime abord, que la société industrielle procède d'un
désenchantement et d'une rationalisation de l'activité humaine. Ceci est exact,
mais pas encore vrai. En effet, l'examen des textes du père de l'industrialisme,
Claude-Henri de Saint-Simon, et du fondateur du management scientifique,
Frederick Winslow Taylor, met en évidence le rôle prépondérant de William
Penn et de la religion des Quakers dans laformation de ce projet. De telle sorte

que la société industrielle, elle aussi, relève d'un mouvement de sécularisation

qui donne ses assises à l'utopie de la coopération efficace qu'elle promeut.

Introduction : Les théologies de l'industrie

Bien des auteurs, et non des moindres (de Jacques Ellul à Martin
Heidegger en passant par Günther Anders et Raymond Aron, une liste bien
sûr loin detre exhaustive), mettent en exergue l'influence décisive, pour ne

pas dire le statut ontologique, de la technique à l'heure de la modernité.
Partageant avec eux cette analyse, notre attestation se porte toutefois
présentement sur un aspect bien particulier de la société industrielle, à

savoir : sa nature religieuse.
En effet, les auteurs ne sont pas rares à souligner que la rationalisation

des sociétés humaines, leur désenchantement pour reprendre ici l'expression
wébérienne, ne constituent que la couche superficielle d'une lame de fond
plus profonde. Ainsi David Noble retrace-t-il la genèse de « la religion de la

technologie » et met en exergue, entre autres, ses racines conceptuelles dans
le joachimisme '

; c'est là un écho de la magistrale étude de Henri de Lubac
qui fait figurer Saint-Simon dans la postérité de Joachim de Flore2. De
son côté, Pierre Legendre accentue le rôle de la réforme grégorienne et de

l'autonomisation des sphères temporelles et spirituelles dans son analyse

' David Noble, The Religion of Technology. The Divinity of Man and the Spirit
of Invention, Londres, Penguin Books, 1999.

2 Henri de Lubac, La postérité spirituelle de Joachim de Flore. De Joachim à nos
jours. Œuvres complètes XXVI1-XXVIII, Paris, Cerf, 2014.



268 BAPTISTE RAPPIN

des «espaces industriels»3; Pierre Musso s'en est inspiré en fournissant
récemment une étude complète de la généalogie de l'entreprise qu'il a

intitulée La religion industrielle*.
Nous inscrivons notre présente réflexion dans les pas de ces auteurs.

Étudiant le projet industrialiste formulé chez Saint-Simon, nous relevons
alors la référence à un personnage religieux à qui le philosophe voue une
haute admiration : William Penn. N'y aurait-il pas là une clef herméneutique

qui permette de descendre jusqu'aux fondements de la religion
industrielle, et peut-être même de sa déclinaison opérationnelle, le management
scientifique?

1. Le projet industrialiste

Débutons en lisant Saint-Simon décrire le type d'homme, l'industriel
donc, qui peuple, habite et donne vie à la société qu'il appelle ardemment
de ses vœux :

Un industriel est un homme qui travaille à produire, ou à mettre à la portée des

différents membres de la société, un ou plusieurs moyens matériels de satisfaire
leurs besoins ou leurs goûts physiques. Ainsi, un cultivateur qui sème du blé,
qui élève des volailles, des bestiaux, est un industriel ; un charron, un maréchal,
un serrurier, un menuisier, sont des industriels; un fabricant de souliers, de

chapeaux, de toiles, de draps, de cachemires, est également un industriel ; un
négociant, un roulier, un marin employé sur des vaisseaux marchands, sont des
industriels5.

Ce tableau esquissé par notre auteur se révèle bien précieux : il nous

permet en effet d'éviter l'assimilation par trop hâtive entre l'industrie et
l'usine. Car, habitués à la classification des économistes de la comptabilité
nationale qui, dans le cadre de la distinction des secteurs d'activité,
définissent le secteur secondaire comme celui de la transformation d'une
matière issue du secteur primaire, nous assimilons sans plus de précaution
l'industrie à la manufacture et à la construction. Mais l'on voit bien que
Saint-Simon entend d'abord le terme en son sens courant : il y voit le travail
bien fait, l'ingéniosité et les compétences mobilisées en vue de produire un
résultat, l'efficacité dans la manière d'accomplir une tâche. C'est la raison

pour laquelle le paysan, l'artisan, le marchand et même le savant se trouvent
regroupés dans une même catégorie : celle d'industriel.

3 Pierre Legendre, L'empire de la vérité. Introduction aux espaces dogmatiques
industriels, Paris, Fayard, 2001.

4 Pierre Musso, Lu Religion industrielle. Monastère, manufacture, usine: une
généalogie de l'entreprise, Paris, Fayard, 2017.

5 Claude-Henri de Saint-Simon, Catéchisme des industriels, dans Œuvres
complètes IV, Paris, P.U.F., 2013, p. 2876.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 269

En d'autres termes, sera appelé «industriel» tout homme utile; plus
généralement, « la société est l'ensemble des hommes livrés à des travaux
utiles»6. Saint-Simon inscrit explicitement ses pas dans ceux de l'utilitarisme,

notant au passage «l'excellent ouvrage de Jérémic Bentham sur
la réforme parlementaire»7, et fait de l'intérêt le moteur de l'action de

l'homme: «l'homme industrieux, comme tel, n'est véritablement soumis
qu'à une seule loi, celle de son intérêt»8. Et l'utilité, tout comme chez le

philosophe britannique, se décline sur les deux plans de l'objectivité et de
la subjectivité : il s'agit d'un côté d'être efficace, de produire, de l'autre de

contribuer au bien-être et à l'agrément. Plus encore, la finalité de l'utilité ne
saurait se cantonner à la sphère individuelle, car elle concerne la prospérité
et le bonheur général : « Le régime industriel [doit] avoir pour objet unique
et direct l'amélioration du sort de tous [,..]»9. L'industrialisme, en somme,
aspire à la maximisation du bien-être collectif.

Reste qu'au-delà de cette indéniable dimension anthropologique, qui
appelle comme ses corollaires une réflexion sur la formation de l'homme
utile ainsi que sur l'apprentissage de l'organisation optimale du travail - ce
dont se chargera le mangement scientifique -, l'industrie correspond à un
projet politique dont la vocation est d'accomplir la Révolution française,
et même l'analyse critique de la tradition entamée depuis Luther10. Saint-
Simon observe et formule le paradoxe de son temps: «[...] la société

présente aujourd'hui ce phénomène extraordinaire: une nation qui est
essentiellement industrielle, mais dont le gouvernement est essentiellement
féodal»". La finalité de l'industrialisme consiste à achever la transformation

de la société théologique et féodale en une société positive, et à doter
cette dernière de structures ordonnées qui assurent la paisibilité nécessaire
à l'exercice du travail. La crise se prolongera tant que cette transition
n'est pas effectuée et même pleinement effective. D'un côté, il faut louer
la tendance générale au progrès, car les philosophes médiévaux prouvèrent
leur supériorité sur les sages de l'Antiquité, de même que les libres penseurs
dépassent leurs prédécesseurs ; en outre, il convient plus particulièrement
d'insister sur l'effort critique des philosophes modernes qui mirent en
évidence les lacunes et les carences de l'Ancien Régime. D'un autre côté,
il est grand temps de prolonger la transformation au-delà de la critique et
de planifier, avec précision et rigueur, l'organisation de la nouvelle société ;

mais la Révolution industrielle a échoué en cela: pourquoi? Parce si les

scientifiques se sont bien substitués aux théologiens dans l'ordre du pouvoir

6 Claude-Henri de Saint-Simon, L'industrie, dans Œuvres complètes IL Paris,
P.U.F., 2013, p. 1468.

7 Ibid., p. 1565.
8 Ibid., p. 1468.
9 Ibid., p. 1690.
10 Ibid., p. 1578.
11 Claude-Henri de Saint-Simon, Catéchisme des industriels, op. cit., p. 2891.



270 BAPTISTE RAPPIN

spirituel, les légistes ont de leur côté barré la route aux industriels dans

l'ordre du pouvoir temporel. Si bien que la société post-révolutionnaire se

trouve à mi-chemin du système féodal et du système industriel, et qu'elle ne
laisse pas de souffrir de ce tiraillement.

Pourtant, assure le Premier extrait de L'Organisateur dans une
comparaison célèbre, si la France venait à perdre ses trois mille savants et
industriels, des physiciens aux maçons en passant par les médecins sans
omettre les banquiers, elle en sortirait bien amoindrie, et même totalement
paralysée, alors que l'absence des ministres, des conseillers, des cardinaux,
bref de trente mille «métaphysiciens» ou «légistes», n'entraverait en rien
le fonctionnement du pays. Par leur activité, les industriels irriguent le pays
de leur production et de l'argent qui en (dé)coule ; par leur oisiveté courtisane,

les officiels constituent le principal obstacle à l'avènement définitif et

complet de la société industrielle.
Mais à quoi ressemblerait une révolution industrialiste aboutie? Quel

serait le visage d'une société qui aurait définitivement quitté le giron
théologico-féodal Quelques éléments définitoires sont ici incontournables

pour saisir l'ampleur du projet de Saint-Simon :

Les personnes qui ont lu avec quelque attention les premières pages du volume
précédent savent pourquoi, dans notre langage, la société, la société industrielle,
l'industrie, sont des mots exactement synonymes. Ils conviennent sans doute avec
nous que tout homme qui produit utilement pour la société est, par cela seul,
membre de la société; que tout homme qui ne produit rien est, pour cela seul,
hors de la société et ennemi de la société ; que tout ce qui gêne la production est
mauvais ; que tout ce qui la favorise est bon. Enfin, que les rapports industriels
sont les seuls rapports positifs et appréciables, les seuls sur lesquels l'on puisse
s'accorder, sur lesquels il est nécessaire de s'entendre12.

Dans la société industrielle, il n'y a de place que pour l'activité industrielle,
que pour l'activité industrieuse. Dans la société industrielle, aucune activité
improductive ne saurait subsister: fort logiquement, l'ensemble du champ
social se trouve soumis au jugement du tribunal de l'utilité, si bien
qu'industrie et société viennent à se confondre et à devenir synonymes
l'une de l'autre. Observateur avisé de son temps, Heidegger ne manquait
pas de déceler, dans l'un de ses commentaires serrés de la cybernétique,
que « société veut dire : société industrielle »13. Nous avons bien ici affaire
à un monisme exclusiviste du travail productif -«l'industrie est une»,
affirme ainsi sans ambages Saint-Simon en ouverture du quatrième tome
de L'industrie -, qui colonise l'ensemble des pans de la société et du monde.

Mais à quel projet politique répond, au fond, l'industrialisme? Saint-
Simon répond : « Le système industriel est fondé sur le principe de l'égalité

12 Claude-Henri de Saint-Simon, L'industrie, op. cit., p. 1537.
13 Martin Heidegger, « La provenance de l'art et la destination de la pensée»,

trad. Jean-Louis Chrétien et Michèle Reifenrath, in : Michel Haar (dir.), Martin
Heidegger, Paris, Éditions de l'Herne, 1983, p. 89.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 271

parfaite. Il s'oppose à l'établissement de tous les droits de naissance et
même à toute espèce de privilège»14. S'il convient bien sûr de féliciter
la Révolution française d'avoir établi l'égalité de droit, il faut tout de

même promouvoir avec le système industriel l'égalité sociale réelle qui
révoquera de façon effective, et non pas seulement en théorie et au nom
de beaux principes, les stratifications statutaires et matérielles de l'Ancien
Régime. C'est ainsi que, dans le Nouveau Christianisme qui met en scène le

dialogue d'un novateur et d'un conservateur, le second, au bout du compte
convaincu par le discours du premier, peut affirmer que «toute la société
doit travailler à l'amélioration de l'existence morale et physique de la classe
la plus pauvre [et que] la société doit s'organiser de la manière la plus
convenable pour lui faire atteindre ce grand but »15.

La réalisation d'un tel programme, mûrement conçu, doit permettre
l'avènement d'une société fondée sur la coopération : pourquoi les individus
refuseraient-ils de travailler ensemble s'ils sont considérés comme des égaux
et, plus encore, s'ils sont des égaux? Nul obstacle, de possession ou de
naissance, ne semble s'y opposer. On comprend alors que Marx pourra
classer la pensée saint-simonienne parmi les systèmes utopiques : c'est que
Saint-Simon ne prend pas la peine de penser les conséquences concrètes,
c'est-à-dire les nouveaux rapports de force, qui surgiront de l'industrialisme
et caractériseront la société moderne. Il n'y voit en effet qu'émancipation
et généralisation de la coopération.

Si l'armée fut une étape utile dans Tadvenir de la société industrielle, elle
doit néanmoins désormais être dépassée pour établir un nouveau mode de

rapport du peuple à ses dirigeants : non plus celui de la soumission, tissé de
commandement, d'obéissance et de sanction, mais celui de la coordination,
tressé d'aide, de participation et d'harmonie : «Cette différence fera ressortir

une des oppositions les plus importantes et les plus heureuses entre l'ancien

et le nouveau système » '6. De quoi s'agit-il au juste? D'une opposition
termes à termes (soulignés par Saint-Simon lui-même) qui laisse apercevoir
le contraste tranché et irréversible entre l'époque féodalo-militaire et l'âge
industriel :

Dans l'ancien système, le peuple était enrégimenté par rapport à ses chefs. Dans
le nouveau, il est combiné avec eux. De la part des chefs militaires, il y avait
commandement. De la part des chefs industriels, il n'y a plus que direction. Dans
le premier cas, le peuple était sujet. Dans le second, il est sociétaire17.

Outre, sur le plan des fondements et des principes, le passage d'une légitimité

divine à la garantie scientifique, l'industrialisme se caractérise aussi par

14 Claude-Henri de Saint-Simon, Catéchisme des industriels, op. cit., p. 2905.
15 Claude-Henri de Saint-Simon, Nouveau Christianisme. Dialogues entre un

conservateur et un novateur, dans Œuvres complètes IV, Paris, P.U.F., 2013, p. 3216.
16 Claude-Henri de Saint-Simon, L'organisateur, dans Œuvres Complètes Iii,

Paris, P.U.F., 2013, p. 2187.
17 Ib id.



272 BAPTISTE RAPPIN

une modification radicale des relations sociales ; ces dernières, abandonnant
tout rapport de force, délaissant toute conflictualité, émergeront de la

coopération et viseront l'association :

Mais dans une coopération où tous apportent une capacité et une mise, il y a

véritablement association, et il n'existe d'autre inégalité que celle des capacités
et des mises, qui sont l'une et l'autre nécessaires (c'est-à-dire inévitables), et qu'il
serait absurde, ridicule et funeste de faire disparaîtrel8.

Cette dernière citation fait apparaître le lieu exact de l'utopie saint-
simonienne: l'industrialisme soutient que la communion dans le travail
efface les différences sociales au nom d'une utilité jugée plus haute ou,
mieux encore, au nom de l'utilité jugée comme horizon de réconciliation
des intérêts. Aussi, quelle que soit sa compétence, quelle que soit sa

participation financière, quel que soit son apport, technique, pécuniaire
voire matériel, chaque travailleur concourt à part égale, par sa bonne
volonté et son dévouement à la cause commune, au projet productif
collectif. Aussi le socialisme de Saint-Simon ne relève-t-il point d'un
programme d'égalisation des conditions matérielles, mais bien plutôt d'un
projet d'égalité de participation à la prospérité générale en fonction de ce

que chacun, à la mesure de ses ressources, peut y apporter.

2. « Le célèbre Penn »

Toutefois, Il nous faut à ce stade noter, et y insister, un fait absolument
capital que Pierre Musso nomme «l'américanisme»19 de Saint-Simon: ce

dernier, en effet, a combattu aux côtés de Lafayette pendant la Guerre
d'Indépendance et est revenu du Nouveau Monde avec la conviction du
«jeunisme» et de l'indispensable cure de jouvence nécessaire à ce vieux
continent qu'est devenue l'Europe. Il écrit ainsi dans sa Première Lettre
à un Américain :

Il me serait impossible de vous exprimer l'effet qu'ont produit sur moi, pendant
les premières années de votre existence nationale, les nouvelles que vos vaisseaux,
délivrés d'entraves et décorés de leur nouveau pavillon, ont successivement

apportées dans notre Europe, devenue vieille, et qui avait un si grand besoin
d'être rajeunie20.

Face à l'usure et à la vétusté de la France, Saint-Simon observe sous ses

yeux la fraîcheur d'un continent dont la Révolution doit servir de modèle. Il

18 Ibid., p. 2187-2188.
19 Pierre Musso, La religion du monde industriel. Analyse de la pensée de Saint-

Simon, La Tour-d'Aiguës, Éditions de l'Aube, 2006, p. 154 sq ; voir également
du même auteur: Saint Simon, l'industrialisme contre l'État, La Tour-d'Aiguës,
Éditions de l'Aube, 2010, p. 27 sq.

20 Claude-Henri de Saint-Simon, L'industrie, op. cit., p. 1471.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 273

y jalouse, dans sa Deuxième Lettre, d'une part la tolérance qui aménage une
place pour chaque religion, d'autre part l'égalitarisme qui abolit les corps
privilégiés, ensuite la séparation entre la propriété et l'exercice du pouvoir;
il apprécie enfin plus particulièrement

que le caractère de l'un de ses premiers fondateurs des colonies anglaises dans
le Nouveau Monde, le célèbre Penn, était le caractère dominant de la nation
américaine; que cette nation se montrait en général essentiellement pacifique,
industrieuse et économe21.

Tel est bien, effectivement, le modèle industrialiste que nous avons décrit
plus haut et dont nous apprenons à présent qu'il provient d'une inspiration
américaine ; force est alors de s'interroger : qui sont les premiers fondateurs
des Etats-Unis? Et qui est ce «célèbre Penn» à qui il convient, selon la

citation précédente, d'accorder toute l'importance nécessaire dans notre
entreprise herméneutique?

Ouvrons ici une incontournable parenthèse historique. La conséquence
de la Réforme protestante en Angleterre fut la création, en 1563, d'une
Eglise d'Etat, dite anglicane, qui se voulait comme un intermédiaire et un
compromis entre l'Eglise catholique romaine et les Eglises protestantes du
continent. Tel fut le produit de Henri VIII, roi humaniste influencé par
Érasme, dont l'objectif était de se substituer au pape dans la direction de
l'Église d'Angleterre; il avait pu, pour cela, s'appuyer sur l'impopularité
croissante de l'immixtion d'une autorité étrangère dans son pays. Mais
l'Europe, en ces xvieet xvue siècles, connut une vague de soubresauts, de

tumultes et d'agitations qui ébranlent les autorités tant spirituelles que
temporelles : en témoignent sur le continent, la révolte des paysans liée à

l'anabaptisme et à la prédication de Münzer, mais également les Menno-
nites, branche pacifique des Anabaptistes, qui, aux Pays-Bas, en Allemagne
et dans l'Est de la France, suivaient une forme de culte très dépouillée, et
le mouvement amish dont le chef de file, Jacob Amman, préconisait en
terres alsaciennes un retour à la vie simple. Si ces mouvements prenaient
de l'ampleur sur le continent, l'Angleterre ne fut pas moins épargnée si

l'on se rapporte aux huit révolutions religieuses qu'elle connut entre 1530

et 1641 ainsi qu'à la décapitation du roi Charles Ier en 1649. Pendant
le règne du presbytérien Oliver Cromwell qui s'ensuit et s'étend de 1649

à 1658, « baptistes, congrégationnistes, indépendants, "creusers", niveleurs,
chercheurs, rejettent les dogmes et l'autorité de l'Église anglicane »22, mais
aussi le réformisme écossais qui domine alors le Parlement. C'est dans ce

contexte que se forment divers mouvements, inquiets du retrait voire de
l'absence de Dieu, et qui deviendront les Quakers; les historiens avancent
que leur nom est dû à Georges Fox, un de leur dirigeant, qui avait enjoint

21 Ibid., p. 1480.
22 Jeanne-Henriette Louis, Lu Société religieuse de* Amis Quakers), Turnhout,

Brepols, 2005, p. 10.



274 BAPTISTE RAPPIN

au tribunal de trembler (to quake) devant le nom du Seigneur, à moins qu'il
ne provienne des tremblements qui s'emparent d'eux lorsqu'ils se trouvent
en pleine inspiration. Tout comme les anabaptistes rhénans combattaient
aussi bien le catholicisme que le protestantisme, les Amis se réclament
d'une Église primitive, originelle et authentique qui rejette toute autorité
institutionnelle politique et spirituelle.

Mais le point important est le suivant: loin de se limiter aux apports
de la première vague d'émigration, celle du Mayßower de 1620 qui voyait
débarquer, dans ce qui allait devenir la Nouvelle Angleterre, près de Boston
dans le Massachusetts, des puritains calvinistes fuyant les persécutions
catholiques, la population américaine compta très vite dans ses rangs
nombre de ces Quakers puisque l'on estime, selon Jean-François Gautier,
à près de 25 000 le nombre d'Amis ayant traversé l'Océan avant 165 5 23.

Parmi les figures marquantes de ce mouvement, il faut justement compter
William Penn, auquel se réfère Saint-Simon. Penn, s'il connut à plusieurs
reprises la prison pour son activisme et son ardeur révolutionnaire, visita
les Pays-Bas et l'Allemagne en compagnie de Fox, et réalisa ainsi que
de nombreuses confessions chrétiennes en plusieurs endroits se trouvent
persécutées. Profitant d'une dette du roi envers son père le chevalier Penn
vice-amiral d'Angleterre, véritable cadeau du ciel car il reçut rien de moins
qu'un territoire du Nouveau Monde qu'il allait baptiser « Sylvanie » (quand
le roi insista pour que le nom de son créancier y figure, ce devint alors
la Pennsylvanie), Penn recruta en Europe les colons qui ensemble vivront
la «Sainte Expérience» fondée sur la tolérance politique et religieuse, le

pacifisme et l'honnête travail. La Pennsylvanie devint alors la terre d'accueil
des réfugiés politico-religieux qui fuyaient l'Europe de la persécution, y
compris les huguenots français après la révocation de l'édit de Nantes
en 1685. On peut également suivre, avec Jean-François Gautier, la destinée
des opposants au protestantisme de Cromwell : tant John Lilburne, chef
de file des Niveleurs (Levellers) favorables à l'égalité des droits, que
Gerrard Winstanley, meneur des Bêcheurs (Diggers) qui radicalisent les

propos et les actions des Niveleurs, finissent par se rallier au mouvement
quaker. Ce dernier, en somme, se compose d'un concentré de messianisme
révolutionnaire et attire à lui une grande partie de la subversion politique
et religieuse. La Société religieuse des Amis, nom officiel de la religion des

Quakers, forme ainsi l'arrière-fond culturel et historique à partir duquel il
convient de prendre en vue l'expansion de l'évangélisme aux États-Unis,
développement favorisé, bien sûr, par l'aventure de la conquête de l'Ouest.

II est donc tout sauf innocent que Saint-Simon chante les vertus de

l'Amérique et se réfère directement à William Penn. Il aura certainement
entendu parler de lui lors de son séjour en Amérique, mais aura encore

21 Jean-François Gautier, Le sens de l'histoire. Une histoire du messianisme en

politique, Paris, Ellipses, 2013, p. 143.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 275

plus sûrement lu les lignes élogieuses que Voltaire consacre aux Quakers
et au fondateur de la Pennsylvanie dans ses quatre premières Lettres
philosophii/iies. Ces propos, forgés à partir de rencontres londoniennes, sont
en effet vite devenus le point de départ incontournable des discussions

autour de la Société des Amis; car le philosophe des Lumières «crut
trouver dans les manifestations des quakers l'expression même de la religion
véritable, simple et primitive à laquelle aspirent les déistes de l'époque»24.
Dans sa Première Lettre, dès l'entame. Voltaire introduit son propos en
jugeant que « la doctrine et l'histoire d'un peuple si extraordinaire méritent
la curiosité d'un homme raisonnable»25 ; il poursuit en relatant le dialogue
qu'il tint avec un vieillard qui ne connaissait pas la maladie car «il n'avait
jamais connu les passions ni l'intempérance»26. Lors de cet entretien sont
passés en revue les grands traits de la religion des Quakers: le refus du
baptême qui serait un relent de «cérémonie judaïque»27 et peu conforme à

la vie du Christ qui, s'il fut baptisé, s'abstint, lui, de baptiser ; le rejet de tous
les sacrements car ces derniers ne sont que le fruit de l'invention humaine et
ne figurent pas dans l'Évangile ; le tutoiement généralisé car le vouvoiement
génère «cet indigne commerce de mensonges et de flatteries »28. La Seconde

Lettre poursuit l'énumération des caractéristiques : les Amis organisent leur
culte sans prêtres car la Révélation est immédiate et ne saurait en aucun
cas être médiatisée, que ce soit par un homme ou par une institution. On
apprend encore dans la Troisième Lettre que Jésus fut le premier Quaker
et que sa religion fut corrompue après sa mort, mais aussi que Georges
Fox fut à l'origine du nouvel essor des Quakers et Robert Barclay - nous y
reviendrons - le théologien de cette religion. Quant à la Quatrième Lettre,
elle est entièrement consacrée à «l'illustre Guillaume Penn» (notons que
Saint-Simon, proche du texte voltairien, utilise l'expression similaire de

«célèbre Penn»), «qui établit la puissance des quakers en Amérique et
qui les aurait rendus respectables en Europe, si les hommes pouvaient
respecter la vertu sous des apparences ridicules»29 - Voltaire se référant
ici à l'accoutrement des Quakers. Plus loin: «Guillaume Penn pouvait
se vanter d'avoir apporté sur terre l'âge d'or dont on parle tant, et qui
n'a vraisemblablement existé qu'en Pennsylvanie»30. Voltaire ne saurait
dresser portrait plus idyllique, il ne pouvait mieux élever la religion des

Quakers au rang d'une utopie qui, exception philosophique et historique, se

réalisa pendant un laps de temps en Pennsylvanie. Il fit des Amis un exemple

24 Denis Lacorne, De la religion en Amérique. Essai d'histoire politique, Paris,
Gallimard, 2007, p. 18.

25 Voltaire, Lettres philosophiques, Paris, GF Flammarion, 1964, p. 20.
26 ibid.
27 Ibid., p. 21.
28 Ibid., p. 23.
29 Ibid., p. 36.
30 Ibid., p. 38.



276 BAPTISTE RAPPIN

à suivre, un modèle dont une extension se réalisera dans l'industrialisme
saint-simonien.

Mais quels sont, plus précisément, les fondements de cette religion?
Ils furent consignés par Robert Barclay, né en 1648 et co-fondateur avec
William Penn de l'Etat du New Jersey, dans une Apologie de la véritable
théologie chrétienne publiée en 1676 ; cet ouvrage présente en effet les quinze
thèses de la religion des Amis que nous exposons brièvement. La seconde

thèse, « touchant la Révélation Immédiate », énonce le cœur de la doctrine :

Puisque personne ne connaît le Père ni le Fils, et celui à qui le Fils le révèle, et
puisque la Révélation du Fils est dans l'Esprit et par l'Esprit; par conséquent,
le témoignage de l'Esprit est le seul par qui la véritable connaissance de Dieu a

été, est, et peut être uniquement révélée31.

On reconnaît tout d'abord la doctrine joachimite selon laquelle l'Esprit
constitue la Vérité et l'ultime étape de la religion chrétienne. Elle n'est pas
chez les Quakers inscrite dans une perspective évolutionniste mais présentée
comme donnée essentielle de la véritable théologie. De ce point de vue, les

Amis professent un égalitarisme fraternel et spirituel en ce sens que tout être
humain, indépendamment de son sexe, de son âge, de sa classe, de sa culture
voire de sa race, peut accéder à cette Révélation immédiate que les Quakers
nomment « Lumière intérieure », « Esprit du Christ » ou encore « Étincelle
Divine». Cela signifie également que les Quakers rapportent toute la

religion à l'intériorité : il n'est en effet besoin d'aucune extériorité, d'aucune
médiation, si l'essentiel se découvre et se vit en chacun. Il en découle non
seulement un rejet des institutions (autorité, sacrements, écritures) - car, tel
est le contenu de la thèse XI, « tout véritable culte et tout service agréable
à Dieu, est offert par son esprit, qui le meut intérieurement, qui le mène

immédiatement, qui n'est limité, ni par des lieux, ni par des temps, ni

par des personnes»32 -, mais en outre une promotion de la simplicité
qui s'oppose au désir de richesse matérielle. Voici donc le paradoxe;
en raison de leur condamnation de la croissance infinie et du culte de

l'argent, en raison de leur aversion pour le gaspillage (telle est la première
préoccupation de Taylor, rappelons-nous, dès l'ouverture des Principes du

management scientifique) et la gabegie, en raison de leur opposition à toute
forme de conflit, les Quakers d'une part développent l'esprit d'économie et
d'efficacité, et d'autre part militent pour la paix et la non-violence dans le

monde, cause qui vaudra à deux de leurs associations, la première anglaise
(Friends Service Council), la seconde américaine (American Friends Service

Committee), le prix Nobel en 1947.

31 Robert Barclay, Apologie de lu véritable théologie chrétienne ainsi qu'elle est
soutenue et prêchée par le peuple appelé par mépris les Trembleurs, Londres, Imprimé
et se vend par T. Sowie dans la Court appelée du Cerf-Blanc, 1702, p. 2.

32 Ibid., p. 10.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 277

3. L'influence de la religion Quaker sur l'industrialisme

Il convient à présent de revenir à la pensée de l'industrialisme et
du management. Tout d'abord parce que l'admiration de Saint-Simon

pour Penn, la religion des Amis et les États-Unis explique à quel point
son ambition et son système relèvent pleinement du messianisme: le

passage de l'ère féodalo-militaire à l'âge industriel, la critique de la

métaphysique et du droit, le souci de la paix et de la coopération, l'horizon
de l'efficacité forment en effet un héritage direct et une sécularisation de
la théologie révolutionnaire qui agita l'Europe aux xvie et xvne siècles et
constitua un élément incontournable de l'identité américaine : « Le nouveau
christianisme se composera de parties à peu près semblables à celles qui
composent les diverses associations hérétiques qui existent en Europe et

en Amérique»33, c'est-à-dire d'une morale - partie considérée comme la

plus importante -, d'un culte et d'un dogme. Et Saint-Simon d'énoncer
le principe du retour à un christianisme primitif corrompu par l'histoire,
maxime déjà énoncée en caractères italiques dans le Système industriel :

« Tous les hommes doivent se regarder comme des frères; ils doivent s'aimer
et se secourir les uns les autres»34, avant d'être reprise, toujours avec une
écriture italique, dans le Nouveau Christianisme :

Dans le nouveau christianisme, toute la morale sera directement déduite de

ce principe : Les hommes doivent se conduire en frères à l'égard les uns des

autres, et ce principe, qui appartient au christianisme primitif, éprouvera une
transfiguration d'après laquelle il sera présenté comme devant être aujourd'hui
le but de tous les travaux religieux'5.

Il s'ensuit alors une condamnation virulente de toutes les formes de

médiation ; et Saint-Simon de déclarer hérétiques les catholiques, les jésuites
«ainsi que leurs doctrines machiavéliques»36, la théologie, le pape et les

cardinaux, mais également, même si le point de vue est ici plus nuancé et
moins vindicatif, les protestants et plus particulièrement Luther.

Mais quelle sera alors la nouvelle peau du christianisme, son ultime
phase dans laquelle le message du Christ enfin viendra s'accomplir? «Ce
principe régénéré [la fraternité] sera présenté de la manière suivante: La
religion doit diriger la société vers le grand but de l'amélioration la plus
rapide du sort de la classe la plus pauvre»37. En voici une nouvelle

C.-H. de Saint-Simon, Nouveau christianisme. Dialogues entre un conservateur

et un novateur, op. cit., p. 3188.
34 C.-H. de Saint-Simon, Du système industriel, dans Œuvres complètes IH,

Paris, P.U.F., 2013, p. 2503.
35 C.-H. de Saint-Simon, Nouveau christianisme, op. cit., p. 3189.
36 Ibid., p. 3190.
37 Ibid., p. 3189.



278 BAPTISTE RAPPIN

formulation, qui se lit après le réquisitoire prononcé contre les Églises

catholique et protestante :

Il est évident que le principe de morale Tous les hommes doivent se conduire en

frères à l'égard les uns des autres, donné par Dieu à son Eglise, renferme toutes
les idées que vous comprenez dans ce précepte: Toute la société doit travailler
à l'amélioration de l'existence morale et physique de la classe la plus pauvre; la
société doit s'organiser de la manière la plus convenable pour luifaire atteindre ce

grand but38.

Voici donc le fin mot de l'histoire: Saint-Simon nous dit explicitement
qu'il ne faut pas séparer, dans l'interprétation de son système de pensée,
l'industrialisme de la religion ; car, précisément, l'industrialisme est le visage
du nouveau christianisme, du christianisme définitif : « le système industriel
et scientifique, ou le christianisme définitif et complet, ce qui est la même
chose »39, écrit ainsi sans équivoque Saint-Simon dans le Système Industriel
quelques lignes après avoir évoqué «l'obligation de coopérer au bien-
être les uns des autres»40 que Dieu a imposée aux hommes. Il énonce

encore : « Dieu impose aujourd'hui à tous les chrétiens l'obligation sacrée

de concourir de tous leurs moyens à constituer le système industriel et

scientifique, qui n'est que la mise en activité du principe divin »41.

L'industrialisme, qui transpose sur le plan immanent de la science

la structure temporelle du joachimisme et les contenus messianiques des

hérésies de la modernité naissante, se présente par voie de conséquence
comme un projet d'éradication des médiations, dans son versant négatif
et destructeur, et de communion fraternelle dans l'accroissement de l'utilité
générale, dans son versant positif et constructif. Pierre Musso, quant à lui,
le résume ainsi :

Le nouveau christianisme a ainsi toutes les caractéristiques d'une « religion
révolutionnaire», au sens donné par Albert Mathiez: en l'occurrence, l'attente
messianique du Paradis terrestre annoncé, la régénération morale par
l'amélioration du sort de la classe la plus pauvre, un culte de la transformation
prométhéenne du monde, par le travail et une foi dans l'association universelle
et le progrès de la civilisation42.

38 Ibid., p. 3216.
39 C.-H. de Saint-Simon, Du système industriel, op. cit., p. 2573.
40 Ibid., p. 2572.
41 Ibid., p. 2573.
42 Pierre Musso, Lu religion du monde industriel. Analyse de la pensée de Saint-

Simon, op. cit., p. 278.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 279

4. Le management scientifique comme poursuite de l'industrialisme

En ce sens, on peut dire que Saint-Simon se trouva à l'origine du
socialisme, avec Robert Owen qui fut son contemporain et créa le mot
en 1835, et inspira également une longue lignée de penseurs qui feront
de la coopération le leitmotiv de leur système philosophique: Charles
Fourier, Joseph Proudhon, Louis Blanc, Etienne Cabet. Mais un héritage
inattendu - inattendu car tu, mais fort logique en soi -, non socialiste au
sens strict, se trouve tout simplement du coté du management scientifique,
qui, tous comptes faits, se montre bien plus fidèle au projet saint-simonien

que les noms précédemment cités. Pierre Musso, tandis qu'il envisage la

postérité de Saint-Simon, montre à quel point la doctrine de Henri Fayol fut
influencée par l'œuvre de ce dernier ; et il est vrai que l'ingénieur français fait
de « l'union du personnel » et de « l'harmonie »43 le quatorzième et dernier
principe de l'administration. Mais si le philosophe cite au passage Taylor44,
force est de constater qu'il ne lui accorde pas la même attention : comblons
à présent ce silence.

Car s'il est en effet un slogan qui résume parfaitement l'esprit des Principes

du Management Scientifique, il s'agit bien du suivant: «Harmony,
not discord. Cooperation, not individualism. »45 En tant qu'utopie, le

taylorisme s'oppose tout d'abord vivement à toutes formes de discorde,
de mésentente, de lutte; il ne peut faire sienne la lecture du monde qui
érige l'antagonisme et la négativité en moteurs de l'histoire, notamment
dans la pensée de Marx au sein de laquelle la lutte des classes oppose
inlassablement les oppresseurs et les opprimés jusqu'à ce que les seconds

triomphent définitivement des premiers. Dans ce cadre, le bonheur des uns
s'obtient nécessairement au détriment des autres; et il procède plus du
combat, c'est-à-dire de la pulsion féodale, que de l'application d'un plan
scientifiquement conçu qui serait plus conforme à l'esprit industriel. Sans

conteste : « le management scientifique signifiera, pour les employés et les

travailleurs qui l'adoptent [...], la suppression de presque toutes les causes
de conflit et de désaccord entre eux »46. Pour quelles raisons? La première
que Taylor avance n'est autre que l'augmentation des rémunérations car,
grâce à elle, les revendications salariales ne se justifieront plus et n'auront
donc plus cours; mais surtout, «davantage que toutes les autres causes, la

coopération proche, intime, le contact personnel constant entre les deux

43 Henri Fayol, Administration industrielle et générale, Paris, H. Dunod et
E. Pinat Éditeurs, 1917, p. 53.

44 Pierre Musso, Saint-Simon, l'industrialisme contre l'État, op. cit., p. 185.
45 Frederick Winslow Taylor, The Principles of Scientific Management (1911),

Mineola, New York, Dover Publications, 1998, p. 74.
46 Ibid., p. 75: «scientific management will mean, for the employers and the

workmen who adopt it [...] the elimination of almost all causes for dispute and
disagreement between them. »



280 BAPTISTE RAPPIN

groupes, tendront à atténuer les frictions et la discorde»47. Sourd ici un
aspect méconnu et pourtant essentiel de la doctrine taylorienne : on la prend
pour un rationalisme froid, on la décrit encore comme un mécanicisme sans
âme, mais on omet de préciser que la réussite d'une telle machinerie repose
sur un «management de proximité», expression certes anachronique mais

qui rend si bien compte du rôle clef de ces contremaîtres dont la mission
ne consiste pas à surveiller les ouvrier, mais à les guider et à les aider : « ces

hommes [...] sont les maîtres par excellence qui, à tout moment, sont là

dans l'atelier pour aider et diriger les employés»48. Contre toute espèce de

conflit, Taylor joue la carte de l'intimité, de la présence proche, du contact.
De plus, le management scientifique s'oppose aussi intensément à

l'individualisme, c'est-à-dire à toute doctrine qui prend l'individu, ses

choix, ses préférences, ses intérêts, comme fondements de l'agir. En cela,
le taylorisme combat d'une part le règne de la bourgeoisie, qui prend
la forme de l'accumulation et de la confiscation du capital au profit
de quelques-uns, et d'autre part l'économie néo-classique et sa figure
abstraite de Vhomo œconomicus. Mais il prend également ses distances

avec la philosophie politique moderne qui, avec Machiavel et Hobbes,
développe une anthropologie du désir individuel qui ne peut que mener à

de dangereuses impasses : le conflit perpétuel des intérêts, l'obsession du

pouvoir, la société pensée comme un contrat, la création d'un monstre (le
Léviathan) au pouvoir absolu. C'est ainsi qu'il faut comprendre le slogan
« Harmony, not discord. Cooperation, not individualism » : la science

établit que les intérêts des employeurs et des travailleurs convergent, toute
discorde est infondée en droit car elle ne s'appuie sur aucune revendication
légitime. Et, de ce point de vue, Taylor s'engouffre dans la troisième
voie que Saint-Simon avait ouverte, et qui définit spécifiquement le projet
industrialiste : la coopération. Ce positionnement du management à égale
et lointaine distance de l'individualisme et du collectivisme ne saurait en

aucun cas relever de l'accessoire ou de l'anecdotique, mais constitue bien
au contraire un puissant leitmotiv de l'histoire du management. Prenons le

temps d'un seul exemple : Chester Barnard, qui compte parmi les auteurs
classiques du management, partage le souci de Taylor: «Je ne plaide pas

pour l'individualisme, contre le collectivisme. La mise en valeur extrême
de l'individu dans le débat doctrinaire contre divers aspects de l'intérêt et
de l'action collectifs me paraît encore moins réaliste que la mise en valeur,

47 Ibid.: «more than all other causes, the close, intimate cooperation, the
constant personal contact between the two sides, will tend to diminish friction and
discontent. »

48 Ibid., p. 64-65 : « these men [...] are the expert teachers, who are at all times
in the shop, helping and directing the workmen. »



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 281

à l'opposé, de l'organisation et du collectivisme»49. C'est la raison pour
laquelle le président de la Fondation Rockefeller peut ajouter qu'« il ne

s'essaye ni à une théorie économique ni à une théorie sociale»50. Tout
comme Taylor, Barnard oppose la défense des intérêts, qu'ils prennent
la forme de la revendication individuelle ou de la négociation collective
(bargaining) à « la volonté de collaborer»51 et à « l'attitude coopérative »52.

Alors que les premiers supposent des rapports de force, une défense des

positions occupées et une attention soutenue à la tactique déployée, les

secondes génèrent l'absence de friction et un intérêt grandissant pour le

travail lui-même. Et cela n'est pas sans conséquences pour la direction
de l'organisation : dans le premier cas, le management néglige les projets
au profit de la négociation, conçoit le travail comme un simple moyen
de livrer un produit au marché, adopte une posture de froideur et de

distance, et enfin cultive le secret et l'opacité ; dans le second, le management
se soucie de l'amélioration des conditions de l'activité, met en valeur le

travail et prête attention aux travailleurs. Au fond, Barnard reformule de

façon plus technique et opératoire la dichotomie que Saint-Simon avait
introduite entre l'époque féodalo-militaire, qui est caractérisée par la lutte
et le pouvoir, et l'âge industriel, qui repose sur l'utopie de la paix et de la

coopération.

5. L'amitié ou l'influence des Amis sur la doctrine taylorienne

L'influence de William Penn et de la religion des Quakers se ressent-elle

également sur Taylor et la conception du management scientifique? Cette
influence apparaît tout d'abord comme un facteur déterminant de sa vie

personnelle: Frederick naquit en effet en 1856 dans une famille Quaker à

Philadelphie en Pennsylvanie, une ville fondée par William Penn en 1682,

et plus particulièrement dans le quartier nommé Germantown en raison
de l'installation d'immigrants allemands en 1683. 11 fut le fils de Franklin
Taylor, avocat réputé, et d'Emily Winslow qui appartenait quant à elle à

la famille Delano qui fournit ultérieurement un Président aux États-Unis.
Dans la droite lignée de la Société des Amis (nom officiel des Quakers),
Emily Winslow militait en faveur des droits des femmes et combattait
fermement l'esclavage ; aussi inspira-t-elle à son fils, alors qu'il travaillait à

49 Chester Barnard, The Functions of the Executive, Cambridge, Harvard
University Press, 1968, p. 5 : « I am not making a plea for "individualism" as opposed
to "collectivism". The extreme emphasis upon the individual in doctrinaire argument
against various aspects ofcollective interest and action seems to me even less realistic
than the reverse emphasis upon organization and collectivism. »

50 IhUI., p. 16.
51 Ibid., p. 9.
52 Ibid., p. 21.



282 BAPTISTE RAPPIN

la Miclvale Steel Company, le recrutement de populations afro-américaines
qu'il intégra à chaque équipe de travail afin de briser les logiques ethniques
en place.

Comme en témoigne cette dernière mesure, la religion quaker exerça sur
Taylor une influence qui dépassa le seul cadre privé. Et pour notre part nous
irons jusqu'à énoncer la thèse selon laquelle le management scientifique
constitue, ni plus ni moins, qu'une sécularisation et une application
industrielle de la «véritable religion chrétienne». Il semble bien que cela

soit la seule possibilité de rendre compte de la présence de 1'«amitié» dans
le texte des Principes clu management scientifique : l'ingénieur, dont on aurait

pu croire qu'il se contente de la description et de la prescription de froids
mécanismes, fait en effet référence à la «coopération amicale» (friendly
cooperation53) et même à la «coopération intime et amicale» (intimate
friendly cooperation54) entre managers et ouvriers. Il précise sa pensée,

et explicite le rapport du management scientifique à l'amitié de la façon
suivante:

L'essentiel du présent article montrera que pour travailler selon des lois
scientifiques, le management doit assumer et effectuer le gros du travail
qui, à présent, est pris en charge par les hommes; presque chaque acte de
l'ouvrier devrait être précédé par un ou plusieurs acte(s) préparatoire(s) qui lui
permettra ou permettront d'accomplir son travail d'une meilleure manière et

plus rapidement. Et chaque personne devrait recevoir un enseignement et l'aide
la plus amicale de la part de ceux qui le dirigent, au lieu d'être, d'un côté, guidée
et forcée par ses patrons, ou, à l'autre bout, livrée à lui-même55.

Certes, le management scientifique est une rationalisation du travail ; mais
cet accroissement d'efficacité doit être considéré comme un accomplissement

du travailleur qui, grâce aux lois scientifiques, réalise le potentiel
qui sommeille en lui. Et ce développement, indissociablement personnel
et professionnel, doit s'accompagner d'une aide amicale quotidienne qui
éloigne le management de deux écueils : d'une part l'autoritarisme arbitraire
et subjectif du petit chef, d'autre part l'abandon à lui-même de l'ouvrier.
Taylor énonce déjà les résultats de la fameuse étude menée par Kurt Lewin

53 Frederick Winslow Taylor, op. cit., p. 10.
54 Ibid., p. 68.
55 Ibid., p. 10 : « the body of this paper will make it clear that, to work according

to scientific laws, the management must take over and perform much of the work
which is now left to the men ; almost every act of the workman should be preceded
by one or more prepatory acts of the management which enable him to do his work
better and quicker than otherwise. And each man should daily be taught by and
receive the most friendly help from those who are over him, instead of being, at the

one extreme, driven or coerced by his bosses, and at the other left to his own unaided
devices. »



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 283

et ses collègues sur le leadership56: le leader le plus efficace n'est pas
celui qui dirige, ni celui qui laisse faire, mais celui qui adopte une posture
d'accompagnement que les auteurs qualifient de « démocratique ».

Le lien entre management scientifique et amitié ne peut toutefois pas se

résumer à une articulation technique et horizontale: la seconde, en effet,
fonde le premier, et apparaît nettement comme sa condition de possibilité :

«This close, intimate, personal cooperation between the management and
the men is of the essence of modern scientific or task management»57
affirme Taylor de manière absolument radicale. Pas de management, c'est-
à-dire de performance, sans coopération amicale et harmonie dans les liens

organisationnels.
Mais poussons encore plus loin l'interprétation. Loin de limiter

l'influence de la religion des Amis au projet théorique du management, Taylor
semble également s'emparer de ses pratiques religieuses qu'il décline dans
le cadre de l'usine. Ainsi de la «réunion d'affaires»: comme tout groupe,
les Quakers, notamment lorsqu'ils gouvernaient l'État de Pennsylvanie,
étaient amenés à prendre des décisions; ils se réunissaient selon un ordre
du jour puis procédaient à la délibération. Lisons Edward Burrough décrire
une telle réunion :

Étant réunis dans l'ordre, vous n'avez pas à passer votre temps en discours
inutiles, superflus et stériles. Conduisez-vous dans la sagesse de Dieu; non pas
à la façon du monde, par discussions échauffées, en cherchant à parler plus et à

dépasser l'un ou l'autre en paroles comme s'il s'agissait d'une controverse entre
parti et parti d'hommes ou de deux côtés en lutte violente pour la domination.
Ne décidez pas les affaires par le vote du plus grand nombre. Il faut tout mener
dans la sagesse, l'amour et la fraternité de Dieu, et dans le Saint-Esprit de vérité
et de justice; écoutez, et déterminez chaque affaire que vous avez à traiter avec

amour, recul, douceur et chère unité ; - j'insiste, comme un seul parti, tout pour
la vérité du Christ, et pour l'exécution du travail du Seigneur, et s'aidant l'un
l'autre selon la capacité que Dieu a donnée; et à déterminer les choses par une
concorde générale et mutuelle, en trouvant l'accord ensemble comme un seul
homme dans l'esprit de vérité et d'équité, et par son autorité58.

On comprend mieux, à la suite de cette citation, que la décision collective
soit absente des réflexions des Quakers : c'est que l'acte de choix ne résulte

point d'un processus de délibération qui confronte les points de vue.
L'espace public, au sein duquel peut se former un jugement intersubjectif,
est absorbé, avalé, par la Lumière intérieure qui émane de Dieu et du
Saint-Esprit. Qui oserait remettre en cause la Vérité? Quel être fini possède
la Puissance d'amender l'étincelle de l'infinité voire de s'y opposer? Tel

56 Kurt Lewin. Ronald Lippitt et Ralph K. White, « Patterns of Aggressive
Behavior in Experimentally Created "Social Climates" », Journal ofSocial Psychology
10(1939), p. 269-308.

57 Ibid.
58 Cité dans Edouard Dommen, Les Quakers, Paris, Cerf, 1990, p. 45.



284 BAPTISTE RAPPIN

est le raisonnement de Taylor: la science et son objectivité font office de

Révélation, et c'est la raison pour laquelle elles se trouvent soustraites à

la discussion, à la contestation, à l'antagonisme. On ne s'étonnera donc
plus de l'absence de rôle des corps intermédiaires et des syndicats dans le

management scientifique : leur présence n'est plus nécessaire, la négociation
et la revendication n'ont plus lieu d'être, et l'effort doit désormais porter sur
la pédagogie, c'est-à-dire sur l'explication du système et de ses vertus qui,
une fois présentés, susciteront l'adhésion.

Ce second aspect relève pleinement de la « mission ». Produit extérieur,
tangible et visible, la science est pourtant d'abord une révélation intérieure :

elle est l'objet de l'ardeur de la foi. Cette disposition renvoie à ce que les

Amis nomment « concern », à savoir l'irrésistible appel reçu de Dieu qui,
une fois validé par le groupe au cours d'une réunion d'affaires, doit être

propagé : d'où l'engagement des Quakers pour la paix et les œuvres humanitaires.

De même, il faut voir dans le management scientifique l'expression de
la vocation missionnaire de Taylor qui se sent comme un devoir de propager
la Nouvelle Parole, la Nouvelle Alliance, le Nouveau Christianisme, qui
apporteront paix et concorde, amitié et coopération, économie et efficacité.
Syncrétisme de rationalisme et de piété, le management scientifique œuvre

pour le Salut.

Conclusion : de nouvelles perspectives pour penser la sécularisation?

Jean-Claude Monod opère une distinction précieuse entre la
sécularisation-retrait et la sécularisation-transfert59. Sous le premier aspect, la
sécularisation désigne le recul de la religion comme institution de régulation
sociale voire politique, et correspond à l'empire grandissant de la rationalité,
ce que Weber nommait précisément «désenchantement du monde». Sous
le second angle, la modernité serait le fruit du « transfert du contenu, des

schèmes et des modèles élaborés dans le champ religieux»60. Carl Schmitt,
qui énonce que «tous les concepts prégnants de la théorie moderne de
l'État sont des concepts théologiques sécularisés»61, ainsi que Karl Löwith
qui affirme que, «ainsi comprise, toute la philosophie de l'histoire devient
totalement dépendante de la théologie »62, constituent très certainement les

deux grands penseurs de la sécularisation dans cette seconde acception.

59 Jean-Claude Monod, Lci querelle de la secularisation de Hegel à Blumenberg,
Paris, Vrin, 2012, p. 23.

60 Loc. cit.
61 Carl Schmitt, Théologie politique, trad. Jean-Louis Schlegel, Paris,

Gallimard, 1988, p. 46.
62 Karl Löwith, Histoire et salut. Les présupposés théologiques de l'histoire,

trad. Marie-Christine Challiol-Gillet, Sylvie Hurstel et Jean-François Kervégan,
Paris, Gallimard, 2002, p. 21.



WILLIAM PENN, FIGURE TUTÉLAIRE DE L'INDUSTRIALISME? 285

De ce point de vue, si bien Nietzsche, qui évoque les «substituts de

la religion»63, que Simone Weil, qui souligne avec force la «religion
des forces productives » partagée par la grande industrie et Marx64, ou
encore Raymond Aron, qui décrypte l'hitlérisme comme une «religion
politique»65 et regroupe de surcroît nazisme et communisme sous
l'étiquette de « religions séculières»66, sont tous trois bien fondés à manier ces

expressions. Mais alors : ne conviendrait-il pas, à l'heure où le management
fait son entrée dans les administrations et les ministères, de déplacer le

regard de la théologie politique vers une théologie (post-)industrielle?

63 Friedrich Nietzche, Humain, trop humain, 5} 27, trad. A.-M. Desrousseaux et
H. Albert, Paris, Livre de poche, 1995, p. 57.

64 Simone Weil, Réflexions sur les causes de la liberté et de l'oppression sociale,
dans Œuvres, Paris, Gallimard, 1999, p. 282.

65 Raymond Aron, L'Homme contre les tyrans, dans Penser lu liberté, penser la
démocratie, op. cit., p. 163 et 365.

66 Raymond Aron, «L'avenir des religions séculières», dans Chroniques de

guerre. La France libre. 1940-1945, Paris, Gallimard, 1990.




	William Penn, figure tutélaire de l'industrialisme et du management scientifique?

