
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Théisme et complémentarité

Autor: Disse, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150(2018), P. 251-265

THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ

Jörg Disse

Résumé

A vec Thomas il'Aquin et Richard Swinburne à l'appui, cet article cherche
à montrer en premier lieu ipte le théisme classique ne parvient pas à réconcilier
l'idée de la perfection divine avec la notion moderne de personne. Il propose
ensuite une solution consistant à appliquer à la doctrine de Dieu le modèle de

complémentarité que Niels Bohr a utilisé pour la première fois en physique
quuntique pour expliquer (entre autres) la dualité onde-particule. J'applique
ce modèle en juxtaposant les deux descriptions, celle d'un Dieu parfait,
obtenue par la voie négative, et celle d'un Dieu personne obtenue par la voie

positive, de manière à enfaire des descriptions contradictoires mais également
nécessaires.

En philosophie analytique de la religion, la question de la cohérence
(logique) du théisme, c'est-à-dire de la cohérence des diverses propriétés
que nous attribuons à Dieu dans une perspective théiste, occupe une place
importante. En effet, le respect absolu du principe de non-contradiction
constitue pour ce courant philosophique un a priori incontournable pour
toute affirmation qui se veut intelligible. Mais est-il possible de concevoir
un Dieu dans une perspective théiste sans aboutir à des apories? Est-il en

particulier possible de le faire dans le contexte de la pensée moderne qui est
le nôtre? Et pouvons nous quand même maintenir un discours intelligible
sur Dieu

Je voudrais montrer que ces questions se posent en particulier si nous
essayons de réconcilier le théisme classique avec la conception moderne
de la personne. Plus exactement : si nous cherchons à défendre le théisme
tel que nous le trouvons par exemple chez Augustin, Anselme ou Thomas
d'Aquin, tout en concevant Dieu comme une personne dans le sens moderne
du terme, selon moi nous aboutissons inévitablement à ce qui, à première
vue en tout cas, s'avère être une aporie. Je vais proposer une solution à

ce problème en recourant au modèle de complémentarité élaboré dans le

cadre de la physique quantique, en transposant ce modèle à la doctrine
philosophique de Dieu.



252 JÖRG DISSE

Par « théisme» j'entends, en suivant Richard Swinburne, une doctrine
qui définit Dieu comme une personne qui est pur esprit, éternel, tout-
puissant, omniscient, libre, parfaitement bon et créateur de l'univers1.
Le théisme classique conçoit Dieu, en outre, comme un être absolument
parfait. Or la question décisive pour le propos de cet article est de savoir
comment attribuer aujourd'hui à Dieu la notion de «personne» et quelles
sont les conséquences d'une telle attribution pour le théisme classique. Je

ne compte pas me pencher ici sur la question du rapport entre le concept
moderne de personne et son usage théologique traditionnel dans la réflexion
sur la nature trinitaire de Dieu et la nature divine de Jésus-Christ. Je

partirai plutôt d'emblée de la conception moderne pour plaider en faveur
de son intégration dans le théisme classique. Je ne vois pas comment
défendre autrement le théisme aujourd'hui. Ce n'est toutefois pas d'abord
la personne comme centre d'activité libre et doué de raison que j'ai en vue,
mais l'idée d'un être capable d'entrer en relation avec d'autres personnes.
Quand on conçoit Dieu comme absolument parfait et comme capable en
même temps d'entrer en relation avec d'autres personnes, en particulier de
les aimer, on se trouve confronté à l'aporie que je souhaite thématiser ici.
Un Dieu parfait aimant autre chose que lui-même est, stricto sensu, une
contradiction en soi.

Or le Dieu chrétien a été traditionnellement conçu comme porteur
précisément de ces deux attributs : perfection et amour. On pourrait bien sûr
adopter la position néothéiste de la philosophie analytique contemporaine
qui, comme c'est le cas par exemple chez Richard Swinburne, conçoit Dieu
selon le théisme, mais sans lui attribuer la perfection. Je compte toutefois
montrer qu'il y a de bonnes raisons de ne pas abandonner l'idée de la

perfection divine. Or si on ne l'abandonne pas, il ne reste à mon avis qu'une
solution pour échapper à une aporie tout en maintenant une conception
théiste: penser Dieu selon le modèle de la complémentarité. J'entends par
là un modèle que le physicien Niels Bohr semble avoir été le premier à

élaborer. Il s'en est en effet servi pour expliquer la fameuse expérience
de la double fente. Dans le contexte de la physique quantique, le terme
« complémentarité » signifie que le phénomène observé ne peut être décrit de
manière exhaustive que si l'on juxtapose des descriptions contradictoires. À
l'aide de ce modèle, Bohr explique entre autres la dualité onde-corpuscule.

En m'appuyant sur la théorie traditionnelle de la double détermination
de Dieu par la via positiva et par la via negativa et en me référant au
théisme de Thomas d'Aquin et de Richard Swinburne, je voudrais montrer

1 Ma définition du théisme est légèrement allégée par rapport à celle de
Swinburne : « By a theist I understand [...] a person without a body (i.e. a spirit) who
is eternal, free, able to do anything, knows everything, is perfectly good, is the proper
object of human worship and obedience, the creator and sustainer of the universe. »
Richard Swinburne, The Coherence of Theism, Oxford, Oxford University Press,
1977, p. 1.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 253

comment on peut transposer la notion de complémentarité à la doctrine
philosophique de Dieu : en attribuant à Dieu la perfection absolue et la

notion (moderne) de personne comme deux descriptions contradictoires,
absolument parlant, mais également nécessaires2.

1. Théisme classique

Pour rendre intelligible la contradiction qu'il y a à penser Dieu comme
absolument parfait et en même temps comme personnel, je me sers de
la méthode traditionnelle des deux voies de détermination de Dieu : via

negativa et via positiva, la voie négative et la voie positive comme je les

appellerai dorénavant. Je présuppose donc dans ce qui suit que les deux
voies sont des moyens légitimes de détermination de la nature divine. Dans

un premier temps, je montrerai qu'elles divergent par le fait que la voie

négative aboutit à concevoir Dieu comme absolument parfait, alors que
la voie positive, prise en elle-même, peut se passer de cet attribut. Dans
un second temps, je montrerai que la voie positive, en tant que telle nous
oblige, à partir de ce que nous entendons aujourd'hui par «personne», à

penser Dieu comme un être en relation avec d'autres personnes, contredit
la voie négative qui conçoit Dieu comme absolument parfait.

1.1. La perfection divine

La voie négative détermine ce que Dieu n'est pas. Autrement dit, elle

attribue à Dieu de manière négative des propriétés que nous attribuons
positivement à l'être créé. Elle attribue donc à Dieu quelque chose qui n'est

pas attribué aux êtres créés. Un exemple représentatif pour la détermination
de la nature divine par la voie négative est la doctrine de Dieu de Thomas
d'Aquin. Thomas d'Aquin établit d'abord l'existence de Dieu comme cause
première de l'univers par ses cinq preuves de l'existence de Dieu. Je ne

me penche pas ici sur ces preuves. Comme le théisme constitue le cadre
présupposé de mon propos, je prends l'idée d'un créateur en tant que cause
première de l'univers comme point de départ. Or cette idée est déjà une
idée négative. Il n'y a pas de cause première observable parmi les créatures.
L'observation nous montre au contraire que tout ce qui cause quelque chose

est à son tour causé par autre chose. Une cause première, si elle est vraiment
première, ne peut être causée par rien d'autre et ne dépend donc de rien
d'autre.

A partir de cette première idée négative, on peut quasiment déduire
l'idée de la perfection divine sans quitter la voie négative, à condition

2 Cet article reprend, repense et approfondit une idée d'abord développée dans

Jörg Disse, Desiderium : Eine Philosophie des Verlangens, Stuttgart, Kohlhammer,
2016, chap. 7.



254 JÖRG DISSE

de se tenir, comme le fait Thomas d'Aquin, dans le cadre de l'ontologie
aristotélicienne. Dans ses Sommes (je suis ici plutôt l'ordre de la Somme

théologique que celui de la Somme contre les Gentils), Thomas parvient à

l'idée de la perfection divine à peu près par les étapes suivantes :

1. Si la cause première était composée de parties, cette composition
devrait avoir une cause, car rien ne peut se composer par soi-même. Deux
choses distinctes ne peuvent se composer que s'il y une cause (se distinguant
de ces deux choses) qui les unit3. Donc rien de composé ne peut être une
cause première. La cause première doit être absolument simple : Deus est
simplex4.

2. Une cause ne peut pas se causer elle-même. Tout ce qui cause est causé

par autre chose. Le mouvement et en général le changement ne peuvent être

expliqués autrement5. Sur la base de cet axiome aristotélicien, partagé par
l'ontologie implicite des sciences naturelles modernes, une cause première
doit nécessairement être conçue comme immuable6. Dieu ne serait pas
cause première s'il pouvait être mû par autre chose.

3. L'attribut de l'immutabilité implique logiquement celui d'être actus
purus1. D'un point de vue aristotélicien, l'immutabilité exclut une
composition d'acte et de puissance, car tout ce qui est composé d'acte et de

puissance peut en principe être mû, donc passer de la puissance à l'acte, à

l'aide de quelque chose qui se trouve déjà être en acte. Une cause première
immuable ne peut donc comporter aucun mélange de puissance ; elle est

obligatoirement acte pur.
Simplicité, immuabilité et acte pur sont toutes des idées négatives. Selon

Thomas d'Aquin nous ne rencontrons rien parmi les êtres crées qui puisse
être appelé simple, immuable ou acte pur. Or pour parvenir à l'idée de la

perfection, il faut prendre en considération
4. l'idée médiévale de la création, c'est-à-dire le principe selon lequel

toutes les perfections de l'être crée se trouvent en Dieu8. Parce que Dieu,
en tant que cause première, a causé l'univers entier avec la totalité de

ces attributs positifs, autrement dit ses perfections, il contient toutes ces

perfections. L'un des arguments que Thomas d'Aquin avance est : toute
perfection qui existe dans un effet doit préexister dans la cause de cet
effet9. Comme ces perfections ne peuvent exister en Dieu sous forme de

potentialités, il n'y a pas de perfection de l'être crée que Dieu ne possède

pas (en acte). Dieu est donc absolument parfait au sens où il possède en acte
la totalité des perfections de ses créatures. La perfection d'aucun genre ne

3 Thomas D'Aquin, Somme théologique I, q. 3, a. 7.
4 Ibid. ; cf. Thomas D'Aquin, Somme contre les Gentils, 1,18.
5 Somme théologique I, q. 2, a. 3.
6 Somme contre les Gentils, I, 13.
7 Ibid, 1, 16.
8 Somme théologique, I, q. 4, a. 2.
9 Ibid.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 255

fait défaut à Dieu, comme Thomas d'Aquin l'exprime selon la perspective
aristotélicienne10. Dieu, en outre, est parfait au sens où il possède chaque
perfection de manière insurpassable". Rien ne peut être ajouté à Dieu,
sinon il y aurait à nouveau des potentialités qu'autre chose que Dieu
pourrait actualiser. Dieu est donc en quelque sorte idéal, sans le moindre
manque12. Cette idée de la perfection divine comme perfection absolue
incluant toutes les perfections créées est étroitement liée à celle de l'infini
chez Thomas d'Aquin. Dieu ne peut pas être conçu comme infini en termes
d'espace, nous dit-il, mais il doit être dit infini dans la mesure où il n'y a pas
de limite et pas de fin à sa perfection L\ Or attribuer à Dieu la perfection
absolue est aussi une attribution par voie négative, puisque aucun être crée

observable ne possède la totalité des perfections de manière absolue14.

C'est ainsi que, par la voie négative, on aboutit chez Thomas d'Aquin à

la notion de perfection divine. Si nous partons de l'idée que Dieu est cause

première (attribut négatif) et que de ce fait Dieu n'est causé par rien d'autre,
que donc Dieu se caractérise par l'aséité, c'est-à-dire que Dieu existe par
soi-même, ne doit pas son existence à autre chose que lui-même, et qu'en
même temps Dieu est créateur de l'univers et de par son aséité doit posséder
actuellement et à la perfection toutes les déterminations de ce qu'il crée

(attribut négatif), alors Dieu est nécessairement parfait.
Cela étant dit, à côté de la voie négative on peut aussi attribuer à Dieu

des propriétés par voie positive. Selon Thomas d'Aquin, il y a un certain
nombre d'attributs de l'être crée qui, pris en eux-mêmes, n'impliquent
aucun manque: quelque chose est bon, un être humain est sage, doué
de raison, etc. Ce genre de propriétés peut aussi être attribué de manière
positive à Dieu, la seule différence étant que ces déterminations lui sont
attribuées de manière éminente : Dieu est bon ou sage en un sens qui dépasse
toute bonté ou sagesse créée15. Mais je préfère ne pas présenter la voie
positive en me servant de Thomas d'Aquin, car en vue de ce qu'il s'agit de

montrer, il est important de commencer par bien distinguer les deux voies
et se pencher sur la question de leur lien dans un second temps seulement.
Je vais plutôt m'appuyer ici sur la doctrine néothéiste de Dieu développée

par Richard Swinburne dans son ouvrage The Coherence of Theism. En

10 Summe contre les Gentils, I, 28.
" Ibid., I, 28 ; Summe théologique, 1, q. 3, a. 2.
12 Somme contre les Gentils I, 28.
13 Ibid., I, 43.
14 Je ne discute pas ici le cas particulier de 1 'actus essendi, qui est créé et parfait

dans le sens où il est égal à Dieu en tout sauf le fait de ne pas être cause première
(cf. sur ce point Jörg Disse. Kleine Geschichte der abendländischen Metaphysik. Von

Piaton bis Hegel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2007\ p. 168).
15 Somme contre les Gentils I, 28.



256 JÖRG DISSE

effet, Swinburne, comme la plupart des néothéistes analytiques, développe
sa doctrine de Dieu sans recours aucun à la voie négativel6.

Comme pour Thomas d'Aquin, je m'appuie sur Swinburne de manière
très sélective. Swinburne ne cherche pas à prouver que les attributs positifs
qu'il étudie sont effectivement à attribuer à Dieu. Selon le titre de son

ouvrage, il établit seulement la cohérence (logique) du théisme. Je n'entrerai

pas non plus dans son argumentation pour justifier cette cohérence. Il me
suffit pour commencer d'énumérer trois attributs positifs que Swinburne
considère comme essentiels pour le théisme. Commençons par la notion
de puissance (power). Les êtres humains ont de par leurs différentes
facultés la capacité d'exercer du pouvoir. Cette propriété positive peut aussi

être attribuée de manière positive à Dieu, la seule différence étant que
Dieu doit être conçu comme tout-puissant. La toute-puissance divine est
définie comme la capacité de produire tout état de choses possible17. Les

êtres humains sont en outre des êtres se connaissant et connaissant leur
environnement. Nous pouvons également attribuer cette propriété à Dieu
de manière positive en le concevant comme omniscient. Dieu connaît, nous
dit Swinburne, toute proposition vraie qu'en un temps donné il est possible
de connaître18. Nous pouvons finalement aussi attribuer à Dieu la liberté.
Dieu est absolument libre au sens où aucun facteur causal ne détermine ses

choix19, alors que les êtres humains sont, tout en étant libres, déterminés

par de multiples influences au-delà de leur contrôle. Ces trois propriétés,
la liberté parfaite, l'omniscience et l'omnipotence sont les trois attributs de

base du théisme selon Swinburne. Un être qui a ces trois attributs possédera
aussi les autres attributs qui, selon la conception du philosophe anglais,
caractérisent le Dieu du théisme ; un tel être est appelé personal ground of
being20.

Les propriétés que je viens d'énumérer sont des propriétés que le théisme

classique lui aussi attribue à Dieu. Mais à la différence de celui-ci, il n'y

16 Le refus de la voie négative, qui est quasiment constitutif de la philosophie
analytique, est bien exprimé par le passage suivant de Thomas V. Morris: «How
can we ever be justified in saying what something is not unless we have some sense

of what it is? This one question reveals the weakness endemic to any severely, or
exclusively negative theology. Rational denial seems clearly to presuppose rational
affirmation. Knowledge ofwhat something is not seems to be based upon knowledge
of what, to some extent, it is. So, as a suggestion which threatens to undermine
the possibility of substantive and positively informative theological discourse, the
strict via negativa seems unconvincing.» Thomas V. Morris, Our Idea of God.

An Introduction to Philosophical Theology, Vancouver, Regent College Publishing,
1999, p. 23. Swinburne se prononce lui aussi de manière critique sur la voie négative ;

cf. The Coherence of Theism, p. 82.
17 R. Swinburne, The Coherence of Theism, p. 154.
18 Ibid., p. 172.
19 Ibid., p. 148.
20 Ibid., p. 232.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 257

a rien qui oblige Swinburne à décrire Dieu comme un être absolument

parfait. La voie négative telle qu'elle est conçue par Thomas d'Aquin
déduit la perfection absolue de Dieu du fait qu'il est cause première. Le
Dieu de Swinburne est également conçu comme créateur de l'univers, mais
cela n'implique pas qu'il faille lui attribuer la perfection absolue. Dieu a

simplement des attributs supérieurs à tout autre être, sans que la limite
entre lui et la créature n'ait quelque chose à voir avec la différence entre le

parfait et l'imparfait. Selon Swinburne, Dieu peut par exemple se servir de

sa toute-puissance pour se limiter lui-même21, en particulier en créant des

êtres humains libres par rapport à lui-même. Dieu peut aussi limiter son
omniscience : s'il veut qu'ils soient véritablement libres, ils doivent pouvoir
agir sans qu'il ait prescience de leurs actions22. Ainsi le Dieu théiste n'est pas

pour Swinburne absolument parfait, mais seulement relativement parlant
l'être le plus parfait qui soit. Et cela lui suffit pour concevoir un théisme
cohérent.

11 y a comme un écart entre la voie positive et la voie négative, lorsque
l'on compare Thomas d'Aquin et Swinburne. Prises isolément, ces deux
voies ne parviennent pas à la même conception de Dieu. Thomas d'Aquin
connaît certes une voie positive, mais il contourne cet écart en harmonisant
les deux voies. Il le fait en concevant les propriétés de Dieu obtenues par la

voie positive comme des perfections absolues au sens de la voie négative. Le
Dieu de Swinburne, autolimitant sa toute-puissance pour rendre possible la

liberté humaine, est seulement beaucoup plus puissant que la plus puissante
des créatures, alors que le Dieu de Thomas d'Aquin est tout-puissant en un
sens absolu, sans concession aucune. Il en est de même pour toute autre
propriété qui peut être attribuée à Dieu à partir de la voie positive. Appeler
Dieu « bon » ou « sage » veut dire, pour Thomas d'Aquin, le considérer

comme bon ou sage en un sens absolu, sans carence aucune23. Selon la

conception médiévale de la causalité divine. Dieu a nécessairement créé

toute chose à son image, donc de façon similaire à lui-même, à l'exception de

la perfection absolue. Dieu ne peut pas se créer lui-même24. Mais l'inverse
vaut aussi : ce qui peut être attribué relativement aux créatures est toujours
attribué absolument à Dieu.

C'est Kant qui, sur le plan de l'attribution d'une propriété à Dieu,
nous a rendus attentifs au caractère problématique de cette identification
de l'éminence de quelque chose, c'est-à-dire du mode le plus haut de son
existence, avec la perfection absolue (une identification qui, pour Thomas
d'Aquin, semble aller de soi). Kant le montre dans la Critique de la raison

pure dans le cadre de sa critique de la preuve physico-téléologique. Il admet

21 Ibid., p. 161.
22 Ibid., p. 181.
2-1 Pour ce qui concerne la bonté cf. Thomas D'Aquin, Somme contre les Gentils,

1,38.
24 Cf. ibid., 11,25.



258 JÖRG DISSE

qu'il y a dans l'univers un ordre et une fonctionnalité étonnants, mais pour
lui il n'est pas possible pour autant d'en déduire la nécessaire existence d'une
cause absolument parfaite de cet univers. La seule conclusion légitime serait
de considérer la perfection de cette cause comme étant proportionnée à la

perfection de l'univers25.

1.2. Dieu comme personne

Cet écart entre la voie négative et la voie positive devient une véritable
aporie si, par la voie positive, nous attribuons à Dieu la notion de

« personne » avec tout ce que le sens moderne de ce terme implique.
En partant de la définition classique, considérons d'abord une «

personne» comme un être capable de raison. Par «raison», j'entends ici la

capacité de juger et de raisonner. Au sens des sciences cognitives modernes,
il s'agit d'une façon de traiter de l'information qui fait appel à nos moyens
cognitifs supérieurs, liés entre autres au cortex préfrontal, responsable
d'un grand nombre d'opérations cognitives plus ou moins spécifiquement
humaines26.

Mais nous devons aussi l'empathie, la recherche contemporaine le

montre, à nos capacités cognitives supérieures, et en particulier au
fonctionnement du cortex préfrontal27. Dans la recherche actuelle, on distingue
entre une empathie émotionnelle et une empathie cognitive. Toute réaction

emphatique de l'homme semble impliquer les deux formes à la fois.

L'empathie émotionnelle consiste à partager des états émotifs. L'une de

ses composantes est la compassion. L'empathie cognitive est la capacité
de créer une théorie sur l'état mental d'une autre personne. Autrement
dit, l'empathie cognitive est la capacité de se mettre à la place d'une autre

personne, d'imaginer, déjuger et de raisonner sur ses pensées, sentiments et
intentions28. Elle implique donc la « raison » au sens traditionnel du terme.
Mais elle implique aussi le fait de penser, sentir et avoir des intentions
soi-même afin de pouvoir se mettre à la place des autres, et le fait de pouvoir
développer de l'empathique émotionnelle pour les sentiments d'autrui. Or
aujourd'hui on considère l'envergure que prend chez l'homme la capacité de

se mettre à la place d'autrui, de comprendre sa vie intérieure et de s'affirmer

par là dans l'interaction sociale, comme une caractéristique essentielle de

la supériorité du fonctionnement du cerveau humaine, et cette capacité
apparaît en même temps comme étant l'éventuel moteur de ce qui a fait

25 Emmanuel Kant, Critique de lu raison pure, B 655s.
26 Cf. p. ex. Kate Teffer, Katerina Semedeferi, «Human Prefrontal Cortex.

Evolution, Development and Pathology », in : Progress in Brain Research 195 (2012),

p. 191-218.
27 Cf. p. ex. Simone Shamay-Tsoory, « The Neuropsychology of Empathy.

Evidence from Lesion Studies», in : Revue de Neuropsychologie 7/4 (2015), p. 237-243.
28 Ihid.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 259

évoluer notre capacité de juger et de raisonner en général29. Une personne
au sens moderne du terme et au niveau le plus élevé de ses possibilités
cognitives est un être qui a pour caractéristique essentielle de traiter de

l'information qui se rapporte à la vie intérieure d'autres personnes en termes
d'empathie.

Par conséquent, si nous pensons Dieu comme étant de manière éminente
ce qu'est une personne au sens d'une personne humaine, nous devons penser
Dieu comme étant capable d'empathie. Mais si nous attribuons à Dieu la

capacité d'être empathique envers sa créature, Dieu sera également doté
d'empathie émotionnelle, c'est-à-dire qu'il éprouvera de la compassion et
donc souffrira avec ceux qui souffrent. Or la souffrance est un manque. La
voie positive suggère que Dieu doit être capable d'empathie. Pour la voie
négative, par contre, la capacité d'être empathique constitue un manque et

pour cette raison ne peut pas être un attribut divin30.

L'écart entre la voie négative et la voie positive se creuse encore
davantage si nous considérons la voie négative en elle-même. En effet, le

Dieu de la voie négative ne peut entretenir aucune une relation directe avec
ses créatures. Comme Thomas d'Aquin l'explique, toute relation revient à

être dépendent de ce à quoi on est relié31. Un Dieu qui est cause première,
qui est donc une cause jamais causée par autre chose, ne peut pas être

conçu comme dépendant de quoi que ce soit32. Pour Thomas d'Aquin,
Dieu ne peut avoir qu'une relation indirecte avec sa créature à travers
la relation à l'idée de cette créature que Dieu a en lui-même33. Cette
conception présuppose à nouveau l'exemplarisme médiéval selon lequel
en Dieu se trouve l'idée de tout ce qui existe au niveau de l'être crée.

Un Dieu absolument parfait ne peut avoir de relation directe qu'avec
lui-même. Toute créature est tournée vers Dieu, mais la réciproque n'est

pas vraie34. Dieu ne peut aimer ses créatures qu'en s'aimant lui-même, en
aimant indirectement la créature à travers l'idée qu'il a d'elle en lui-même.

Revenons à la voie positive. Prise isolément, elle pose d'autres
problèmes. Dans son livre Tlie Existence of God, Swinburne conçoit Dieu

29 Cf. l'importante étude de Michael Tomasello, Aux origines de la cognition
humaine, Paris, Retz, 2004.

,0 L'idée chrétienne d'un Dieu trinitaire ne change rien à cette contradiction. Le
théisme classique conçoit les relations trinitaires comme immanentes à la perfection
divine. Au niveau de l'immancence d'un Dieu parfait, aucun problème ne se pose
puisque les personnes divines ne souffrent pas. Mais dès que ce Dieu trinitaire est
sensé pouvoir entrer en relation avec des personnes humaines (qui souffrent), on
retrouve la même contradiction.

11 Thomas D'Aquin, Somme théologique, I, q. 13, a. 7.
12 id.. Summe contre les Gentils, II, 12.
11 Ibid., 1,91.
14 Somme théologique, I, q. 13, a. 7.



260 JÖRG DISSE

comme ultimate explanation33, comme explication dernière de l'existence de
l'univers. Une explication dernière explique l'existence de quelque chose par
des facteurs qui ne peuvent plus eux-mêmes être expliqués par d'autres36.

En d'autres termes, une explication dernière conçoit les causes de ce qui est
à expliquer comme causes qui ne peuvent à leur tour être expliquées par
d'autres causes. Si nous considérons Dieu comme l'explication dernière de

l'univers, il n'y a donc pas de facteurs au-delà ou en-deça de Dieu pouvant
expliquer son existence. En ce sens, Dieu est pour Swinburne the ultimate
brute fact31.

Or un Dieu qui est à la fois tout-puissant, omniscient et qui crée librement

l'univers peut être considéré comme une explication minimale de notre
univers. Il est concevable qu'au moins dans le sens d'un créateur ex nihilo,
Dieu doive avoir les attributs mentionnés par Swinburne. Mais est-ce
suffisant pour une explication dernière? Nous avons vu que Swinburne ne
conçoit pas Dieu comme un être absolument simple ou parfait. En tant
qu'être purement spirituel, Dieu est bien sans parties. Dieu est, toutefois,
composé de différents états qui alternent chronologiquement : intentions,
pensées, actes, etc. Ils alternent chronologiquement, car Dieu est pour
Swinburne un être temporel qui ne se distingue de sa créature que par le

fait qu'il existe éternellement dans le temps. Et il peut, comme nous l'avons

vu, s'auto-limiter, se limiter lui-même dans sa perfection.
Ce qui manque à une telle conception de Dieu pour être une explication

dernière de l'univers, c'est selon moi son inconditionnalité. Si nous considérons

avec Kant que la raison humaine cherche naturellement la condition
pour tout conditionné jusqu'à parvenir à l'inconditionné38, une explication
dernière qui, contrairement à cette aspiration, ne pense pas Dieu comme
un être inconditionné reste insatisfaisante. Or une telle inconditionnalité
n'est donnée qu'avec un être absolument simple et parfait. Thomas d'Aquin
argumente, nous l'avons vu, que pour tout ce qui est composé se pose la

question de la raison ou de la cause de sa composition39. Sans prétendre
être en mesure de prouver par un tel argument la nécessité de l'existence
d'une cause simple, comme le fait Thomas d'Aquin, avec un Dieu composé
la question de l'origine de sa composition se pose néanmoins. Pour ce

qui concerne l'imperfection, une autre difficulté apparaît: imparfait. Dieu
manquerait de quelque chose, quelque chose pourrait lui être rajouté, et
donc il y aurait en Dieu de la potentialité. Et avec cela, quelque chose en
Dieu serait capable d'être causé par autre chose. Contrairement à Thomas
d'Aquin, je ne pense pas qu'il soit impossible de concevoir un Dieu qui a de

35 R. Swinburne, The Existence of God, Oxford, Oxford University Press,
20042, p. 78.

36 Ibid., p. 79.
37 Ibid., p. 79 et 96.
38 Emmanuel Kant, op. cit., B 364.
39 Thomas d Aquin, Somme théologique, I, q. 3, a. 7.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 261

la potentialité. On pourrait dire, en partant de l'idée d'un Dieu composé,
qu'un aspect de Dieu qui est en acte peut actualiser un autre aspect qui est

en puissance. Il n'empêche qu'en ayant de la potentialité. Dieu est potentiellement

capable d'être mû par autre chose que lui-même. Autrement dit, la

potentialité de Dieu rendrait son aséité conditionnée. Dieu ne dépendrait de

rien d'autre, à condition seulement qu'il n'y ait pas d'autre être que Dieu
qui cause le passage à l'acte de ses potentialités. Ou plus précisément: à

condition qu'il n'y ait pas un autre Dieu, un Dieu absolument parfait qui
pourrait compléter ce qui manque au Dieu non parfait de Swinburne40. On
pourrait objecter qu'un Dieu absolument parfait ne saurait exister à côté
du Dieu de Swinburne, car un Dieu absolument parfait ne pourrait pas
s'auto-limiter dans sa perfection en auto-limitant sa toute-puissance pour
laisser exister un autre être tout-puissant, car ce faisant il ne serait plus du

coup absolument parfait. Mais on ne peut pas se servir de cet argument
pour défendre Swinburne, car Swinburne lui-même ne fait rien d'autre en
concevant (son) Dieu comme un Dieu tout-puissant qui se limite dans sa

toute-puissance (et qui dès lors n'est plus tout-puissant tant qu'il maintient
son auto-limitation).

Même si Swinburne lui-même conçoit le fait d'être ultimate brute fact
comme une expression de l'aséité de Dieu, parce que pour ce qui est de

son existence cet ultimate brute fact ne dépend ni de lui-même ni de rien
d'autre41, il ne semble cependant voir aucun problème à considérer Dieu
sur le plan de la nature divine en même temps comme une entité composée et
non-parfaite. Mais une entité composée et non-parfaite pourrait justement
être expliquée par autre chose encore; non pas pour ce qui est de son
existence mais pour ce qui est de sa nature. Vu ainsi, le Dieu de Swinburne
n'est pas une entité inconditionnée, et donc n'est pas un ultimate brutefact
au sens plein du terme42.

Si Dieu n'est Dieu que s'il est conçu comme un être inconditionné, il
faut que Dieu soit cause première au sens d'une cause ne pouvant en aucun
cas être causée par autre chose et qui de ce fait doit être simple et parfaite.
Or avec cela nous sommes engagés dans la voie négative. Si nous cherchons
une explication véritablement dernière de l'existence de l'univers, nous ne

pouvons donc pas déterminer Dieu uniquement par la voie positive. Selon

40 Swinburne lui-même se prononce d'ailleurs pour la possibilité logique de

«more than one personal ground of being» et donc de plus d'un être parfaitement
libre, tout-puissant et omniscient ; cf. The Coherence of Theism, p. 232-233.

41 ibid., p. m.
42 Swinburne critique à son tour la conception de Dieu comme entité inconditionnée,

parce qu'on ne peut le concevoir comme inconditionné qu'en s'engageant
dans la voie négative, et cela conduit alors à des formulations paradoxales, en
particulier et en référence directe à Thomas d'Aquin à la nécessité de concevoir toutes
les propriétés de Dieu comme identiques en Dieu; cf. R. Swinburne, The Christian
God, Oxford, Oxford University Press, 1994, p. 161.



262 JÖRG DISSE

une image qui nous vient de Bertrand Russell ou de William James, nous

pouvons nous représenter la terre comme reposant sur le dos d'un éléphant
géant qui est debout sur le dos d'une tortue géante qui se trouve sur une
autre tortue géante, etc., à l'infini (turtles al! the way down43). Selon cette
image, il se peut que le Dieu théiste de Swinburne ne soit que l'éléphant
géant ou la première des tortues géantes. En tout cas, qui nous dit qu'il n'y
a pas derrière ce Dieu imparfait un autre Dieu encore, absolument parfait
celui-là?

2. Complémentarité

L'analyse qui précède m'amène à conclure d'une part que la voie
positive et la voie négative se contredisent et qu'il est d'autre part
problématique de déterminer Dieu simplement par l'une de ces deux voies. Si nous
acceptons la détermination de la nature divine par la connaissance négative,
la voie négative procure de bonnes raisons de considérer Dieu comme une
explication dernière au vrai sens du terme, c'est-à-dire comme une cause
première absolument simple et parfaite ; mais cette voie ne nous permet
pas de penser Dieu comme une personne en relation directe avec d'autres

personnes. La voie positive, au contraire, nous fournit de bonnes raisons
de considérer Dieu comme une personne au sens relationnel, mais elle ne
parvient pas à une compréhension satisfaisante de Dieu comme explication
dernière de l'univers.

La solution que je voudrais maintenant proposer consiste à appliquer à

la doctrine de Dieu un modèle que, dans le cadre de la physique quantique,
le physicien danois Niels Bohr semble avoir été le premier à formuler
et qu'il désigne par la notion de complémentarité44. A ma connaissance,
une telle application n'a jamais été faite. En soi, elle ne pose, selon moi,
aucun problème. Le modèle de complémentarité est un modèle de pensée

comme un autre, permettant de réconcilier des descriptions contraires d'un
même phénomène. C'est en physique quantique qu'il a d'abord fait ses

preuves, mais il n'implique en soi aucun présupposé (méthodologique) des
sciences physiques. Une telle application n'a d'ailleurs rien de nouveau45,

43 Cf. Paul Davies, The Goldilocks Enigma. Why is the Universe Just Right for
Life?, Londres, Allen Lane, 2006, p. 244-247.

44 Cf. surtout Arkady Plotnitsky, Niels Bohr and Complementarity. An
Introduction, New York, Springer, 2012.

45 II y a d'autres tentatives de transférer ce modèle à d'autres sciences, p. ex. à

la psychologie : Jochen Fahrenberg, Zur Kategorienlehre der Psychologie.
Komplementaritätsprinzip Perspektiven und Perspektiven-Wechsel, Lengerich, Pabst Science
Publishers, 2013, ou à l'anthropologie philosophique: Hans-Ulrich Hoche,
Anthropological Complementarism. Linguistic, Logical, and Phenomenological Studies in

Support ofa Tltrid Way Beyond Dualism und Monism, Paderborn, Mentis, 2008.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 263

et Bohr lui-même était de l'avis que ce modèle pouvait être transféré à des

phénomènes divers, y compris extra-physiques.
Complémentarité veut dire, nous l'avons vu, la juxtaposition de deux

descriptions nécessaires mais contradictoires d'un même phénomène46.
En physique quantique, l'expérience de la double fente (fente de Young)
peut être conçue selon cette complémentarité pour expliquer la nécessité
de concevoir les entités qu'elle observe à la fois comme onde et comme
particule. Niels Bohr a lui-même utilisé la notion de complémentarité dans

un sens plutôt vague pour différentes paires de propriétés. Il parle en
outre d'une complémentarité entre la position et l'impulsion d'une particule
élémentaire, par exemple. La complémentarité entre onde et particule ne
joue en fait qu'un rôle secondaire chez lui. Cependant il s'agit d'un cas de

complémentarité qu'il mentionne explicitement47. Je le choisis parce qu'il
peut être parfaitement illustré au moyen de l'expérience de la double fente
et parce qu'il permet de bien comprendre ma transposition de ce modèle à

la doctrine de Dieu.
Je commence par rapidement esquisser l'expérience en tant que telle.

Une source envoie des photons (ou des électrons) sur un écran; une
plaque comprenant une double fente a été placée entre la source et l'écran.
Le comportement des particules, une fois qu'elles ont passé la fente, est
étonnant dans la mesure où les photons ne frappent pas l'écran à l'endroit
attendu. On s'attendrait qu'ils passent chacun par l'une ou l'autre fente
et frappent donc l'écran à l'endroit qui correspond en ligne droite à

l'emplacement des deux fentes sur la plaque intermédiaire. Au lieu de cela,
on retrouve des photons cumulés à bien des endroits sur l'écran, mais non
pas en prolongation des fentes de la plaque. En plus, ces différents endroits
forment un schème correspondant à des franges d'interférence. Or la seule

explication possible pour un tel schème est que les photons se comportent
comme des ondes. Une onde en effet, en traversant deux fentes à la fois, est
divisée en deux ondes partielles qui s'interpénétrent. Et l'impact de ces deux
ondes sur l'écran correspond exactement à une telle frange d'interférence.

46 Formulé de manière plus précise encore: «Complementarity [...] is defined
by a) a mutual exclusivity of certain phenomena, entities, or conceptions; and yet
b) the possibility of applying each one of them separately at any given point ; and
c) the necessity of using all of them at different moments for a comprehensive
account of phenomena that we must consider. » Arkady Plotnitsky, Niels Bohr and
Complementarity, p. 6-7.

47 « Vielmehr stellen die beiden Auffassungen der Natur des Lichtes zwei
verschiedene Versuche einer Anpassung der experimentellen Tatsachen an unsere
gewöhnliche Anschauungsweise dar, durch welche die Begrenzung der klassischen
Begriffe in komplementärer Weise zum Ausdruck kommt. [...] In der Tat handelt
es sich hier [...] um komplementäre Auffassungen der Erscheinungen, die erst
zusammen eine naturgemässe Verallgemeinerung der klassischen Beschreibungsweise
darbieten.» Niels Bohr, «Das Quantenpostulat und die neuere Entwicklung der
Atomistik», in : Die Naturwissenschaften 16 (1928), p. 245-257, ici p. 246.



264 JÖRG DISSE

Mais ça n'est pas tout. Il est possible de faire des mesures montrant que les

photons ne sont en fait rien d'autre que des particules. Si en effet on place
des détecteurs à l'endroit même des fentes de la plaque, il s'avère que chaque
photon passe par exactement une seule fente (comme une particule au sens

classique le ferait) et non pas par les deux fentes (comme le ferait une onde).
Curieusement, un photon-particule mesuré de cette façon ne participe plus
à la formation des franges d'interférence quand il frappe l'écran48.

Il s'agit d'une remarquable expérience qui laisse perplexe les physiciens

pour ce qui est de l'explication de ce phénomène. Sur la base de l'interprétation

de Copenhague, qui est l'interprétation la plus commune, on peut
cependant conclure ceci : qu'un photon soit une particule ou une onde, cela

est déterminé par la mesure. En mesurant l'impact sur l'écran, le photon
semble être une onde ; en mesurant ce qui se passe à l'endroit des fentes, le

photon semble être une particule. Jamais en même temps et dans le cadre
d'une même mesure un photon est à la fois une onde et une particule.
Cependant ces mesures, d'une part sur l'écran, d'autre part à l'endroit de
la fente, nous obligent à dire que le photon est bien les deux à la fois,
une onde et une particule. Nous avons besoin des deux descriptions pour
décrire l'expérience de manière compréhensive. Le problème est qu'une
onde et une particule sont des réalités qui s'excluent mutuellement. Une
onde est quelque chose de continu, une particule quelque chose de discret,
or une même chose ne peut pas être à la fois continue et discrète. Comme le

physicien C. F. von Weizsäcker le dit, la physique quantique nous enseigne
«qu'une interrelation complète de toutes les expériences»49 n'est plus
possible. La description du photon comme onde et celle du photon comme
particule doivent être considérés comme irréductiblement incompatibles.
Cependant il s'agit de deux descriptions nécessaires du photon dans le cadre
de l'expérience à double fente. Autrement dit: bien que les descriptions
s'excluent mutuellement, elles sont complémentaires50.

48 Cf. la présentation tout à fait compréhensible aussi pour le non-physicien
de Paul Davies, The Goldilocks Enigma, p. 275-277, ou, plus détaillée, chez Arkady
Plotnitsky, Niels Bohr and Complementarity, p. 73-76.

49 «[...] dass eine durchgängige Verknüpfung der Erfahrungen [...] nicht
möglich ist». Cf. Carl Friedrich von Weizsäcker, «Quantenmechanik und Philosophie»,

in : Die Tatwelt 17/3 (1941), p. 66-98, ici p. 90.
50 « Die beiden Bilder schließen sich natürlich gegenseitig aus, weil eine

bestimmte Sache nicht gleichzeitig ein Teilchen (d. h. Substanz, beschränkt auf ein
sehr kleines Volumen) und eine Welle (d. h. ein Feld, ausgebreitet über einen
großen Raum) sein kann. Aber die beiden Bilder ergänzen sich ; wenn man mit
beiden Bildern spielt, indem man von einem Bild zum anderen übergeht und wieder
zurück, so erhält man schließlich den richtigen Eindruck von der merkwürdigen
Art von Realität, die hinter unseren Atomexperimenten steht. » Werner Heisenberg,
« Die Kopenhagener Deutung der Quantentheorie », in : Id.. Physik und Philosophie,
Stuttgart, Hirzel, 1984, p. 27-42, ici p. 32.



THÉISME ET COMPLÉMENTARITÉ 265

À mes yeux, cette opposition entre onde et particule ne peut pas
être réduite à une pure contradiction des faits. Selon l'interprétation
subjective de l'interprétation de Copenhague par Heisenberg, au lieu d'une
contradiction des faits, nous avons affaire ici à une incompatibilité au
niveau de notre discours sur les faits51. Il s'agit d'une incompatibilité due
à différentes perspectives descriptives. Les deux descriptions, en effet, ne

reposent pas sur les mêmes mesures. Dans un sens très kantien, l'expérience
de la double fente révèle une limite de la raison humaine plutôt qu'un
non-sens au niveau de la réalité elle-même.

Le transfert de ce modèle de complémentarité à la doctrine philosophique

de Dieu ne pose maintenant aucun problème. Les descriptions par
la voie négative (un Dieu parfait) et par la voie positive (un Dieu personnel,
en interrelation avec d'autres personnes) peuvent être interprétées comme
deux descriptions incompatibles mais nécessaires de la nature divine. Elles
se contredisent, mais du point de vue du théisme classique nous devons
affirmer les deux afin de concevoir Dieu adéquatement. De cette façon,
le modèle de complémentarité résout une aporie du théisme classique.
En plaçant les termes qui se contredisent sur deux plans différents de la

description, tout en affirmant que les deux descriptions sont également
nécessaires, ce modèle permet de repenser le rapport entre voie négative
et voie positive, entre un Dieu parfait et un Dieu personnel, en évitant les

problèmes que pose le modèle d'harmonisation de Thomas d'Aquin et en

échappant au réductionnisme néothéiste de Swinburne.

51 Und.




	Théisme et complémentarité

