Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Théisme et complémentarité

Autor: Disse, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 251-265

THEISME ET COMPLEMENTARITE

JORG DISSE

Résumé

Avec Thomas d’ Aquin et Richard Swinburne a lappui, cet article cherche
a montrer en premier lieu que le théisme clussique ne parvient pas a réconcilier
lidée de la perfection divine avec la notion moderne de personne. Il propose
ensuite une solution consistant a appliquer a la doctrine de Diceu le modéle de
complémentarité que Niels Bohr a utilisé pour la premicre fois en physique
quantique pour expliquer (entre autres) la dualité onde-particule. J'applique
ce modeéle en juxtaposant les deux descriptions, celle d'un Dieu parfuit,
obtenue par la voie négative, et celle d’'un Dieu personne obtenue par la voie
positive, de manicre a en faire des descriptions contradictoires mais également
nécessaires.

En philosophie analytique de la religion, la question de la cohérence
(logique) du théisme, c’est-a-dire de la cohérence des diverses propriétés
que nous attribuons a Dieu dans une perspective théiste, occupe une place
importante. En effet, le respect absolu du principe de non-contradiction
constitue pour ce courant philosophique un « priori incontournable pour
toute affirmation qui se veut intelligible. Mais est-il possible de concevoir
un Dieu dans une perspective théiste sans aboutir a des apories? Est-il en
particulier possible de le faire dans le contexte de la pensée moderne qui est
le nétre ? Et pouvons nous quand méme maintenir un discours intelligible
sur Dieu?

Je voudrais montrer que ces questions se posent en particulier si nous
essayons de réconcilier le théisme classique avec la conception moderne
de la personne. Plus exactement : si nous cherchons a défendre le théisme
tel que nous le trouvons par exemple chez Augustin, Anselme ou Thomas
d’Aquin, tout en concevant Dieu comme une personne dans le sens moderne
du terme, selon moi nous aboutissons inévitablement a ce qui, & premiére
vue en tout cas, s’avére étre une aporie. Je vais proposer une solution a
ce probléme en recourant au modele de complémentarité élaboré dans le
cadre de la physique quantique, en transposant ce modele a la doctrine
philosophique de Dieu.



252 JORG DISSE

Par « théisme» j’entends, en suivant Richard Swinburne, une doctrine
qui définit Dieu comme une personne qui est pur esprit, éternel, tout-
puissant, omniscient, libre, parfaitement bon et créateur de I'univers'.
Le théisme classique congoit Dieu, en outre, comme un étre absolument
parfait. Or la question décisive pour le propos de cet article est de savoir
comment attribuer aujourd’hui & Dieu la notion de « personne » et quelles
sont les conséquences d’une telle attribution pour le théisme classique. Je
ne compte pas me pencher ici sur la question du rapport entre le concept
moderne de personne et son usage théologique traditionnel dans la réflexion
sur la nature trinitaire de Dieu et la nature divine de Jésus-Christ. Je
partirai plutot d’emblée de la conception moderne pour plaider en faveur
de son intégration dans le théisme classique. Je ne vois pas comment
défendre autrement le théisme aujourd’hui. Ce n’est toutefois pas d’abord
la personne comme centre d’activité libre et doué de raison que j’ai en vue,
mais I'idée d’un étre capable d’entrer en relation avec d’autres personnes.
Quand on congoit Dieu comme absolument parfait et comme capable en
méme temps d’entrer en relation avec d’autres personnes, en particulier de
les aimer, on se trouve confronté a I'aporie que je souhaite thématiser ici.
Un Dieu parfait aimant autre chose que lui-méme est, stricto sensu, une
contradiction en soi.

Or le Dieu chrétien a été traditionnellement congu comme porteur
précisément de ces deux attributs : perfection et amour. On pourrait bien siir
adopter la position néothéiste de la philosophie analytique contemporaine
qui, comme c’est le cas par exemple chez Richard Swinburne, congoit Dieu
selon le théisme, mais sans lui attribuer la perfection. Je compte toutefois
montrer qu’il y a de bonnes raisons de ne pas abandonner I'idée de la
perfection divine. Or si on ne 'abandonne pas, il ne reste a mon avis qu’une
solution pour échapper a une aporie tout en maintenant une conception
théiste : penser Dieu selon le modéle de la complémentarité. J’entends par
la un modele que le physicien Niels Bohr semble avoir été le premier a
¢laborer. Il s’en est en effet servi pour expliquer la fameuse expérience
de la double fente. Dans le contexte de la physique quantique, le terme
« complémentarité » signifie que le phénomeéne observé ne peut étre décrit de
maniére exhaustive que si I’on juxtapose des descriptions contradictoires. A
I’aide de ce mod¢le, Bohr explique entre autres la dualité onde-corpuscule.

En m’appuyant sur la théorie traditionnelle de la double détermination
de Dieu par la via positiva et par la via negativa et en me référant au
théisme de Thomas d’Aquin et de Richard Swinburne, je voudrais montrer

I Ma définition du théisme est légérement allégée par rapport i celle de
Swinburne : « By a theist I understand [...] a person without a body (i.e. a spirit) who
is eternal, free, able to do anything, knows everything, is perfectly good, is the proper
object of human worship and obedience, the creator and sustainer of the universe. »
Richard SwiNBURNE, The Coherence of Theism, Oxford, Oxford University Press,
1977, p. 1.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 253

comment on peut transposer la notion de complémentarité a la doctrine
philosophique de Dieu: en attribuant a Dieu la perfection absolue et la
notion (moderne) de personne comme deux descriptions contradictoires,
absolument parlant, mais également nécessaires?.

1. Théisme classique

Pour rendre intelligible la contradiction qu’il y a a penser Dieu comme
absolument parfait et en méme temps comme personnel, je me sers de
la méthode traditionnelle des deux voies de détermination de Dieu: viu
negativa et via positiva, la voie négative et la voie positive comme je les
appellerai dorénavant. Je présuppose donc dans ce qui suit que les deux
voies sont des moyens légitimes de détermination de la nature divine. Dans
un premier temps, je montrerai qu’elles divergent par le fait que la voie
négative aboutit a concevoir Dieu comme absolument parfait, alors que
la voie positive, prise en elle-méme, peut se passer de cet attribut. Dans
un second temps, je montrerai que la voie positive, en tant que telle nous
oblige, a partir de ce que nous entendons aujourd’hui par « personne», a
penser Dieu comme un étre en relation avec d’autres personnes, contredit
la voie négative qui congoit Dieu comme absolument parfait.

1.1.  La perfection divine

La voie négative détermine ce que Dieu n’est pas. Autrement dit, elle
attribue a Dieu de maniére négative des propriétés que nous attribuons
positivement a I’étre créé. Elle attribue donc a Dieu quelque chose qui n’est
pas attribué aux étres créés. Un exemple représentatif pour la détermination
de la nature divine par la voie négative est la doctrine de Dieu de Thomas
d’Aquin. Thomas d’Aquin établit d’abord I’existence de Dieu comme cause
premiére de 'univers par ses cinq preuves de I’existence de Dieu. Je ne
me penche pas ici sur ces preuves. Comme le théisme constitue le cadre
présupposé de mon propos, je prends I'idée d’un créateur en tant que cause
premiére de I'univers comme point de départ. Or cette idée est déja une
idée négative. Il n’y a pas de cause premiére observable parmi les créatures.
L’observation nous montre au contraire que tout ce qui cause quelque chose
est a son tour causé par autre chose. Une cause premiére, si elle est vraiment
premiére, ne peut étre causée par rien d’autre et ne dépend donc de rien
d’autre.

A partir de cette premiére idée négative, on peut quasiment déduire
I'idée de la perfection divine sans quitter la voie négative, a condition

2 Cet article reprend, repense et approfondit une idée d’abord développée dans
Jorg Dissg, Desiderium : Eine Philosophie des Verlangens, Stuttgart, Kohlhammer,
2016, chap. 7.



254 JORG DISSE

de se tenir, comme le fait Thomas d’Aquin, dans le cadre de 'ontologie
aristotélicienne. Dans ses Sommes (je suis ici plutot 'ordre de la Somme
théologique que celui de la Somme contre les Gentils), Thomas parvient a
I’idée de la perfection divine a peu prés par les étapes suivantes:

1. Si la cause premicre était composée de parties, cette composition
devrait avoir une cause, car rien ne peut se composer par soi-méme. Deux
choses distinctes ne peuvent se composer que s’il y une cause (se distinguant
de ces deux choses) qui les unit®. Donc rien de composé ne peut étre une
cause premiére. La cause premiére doit étre absolument simple: Deus est
simplex®.

2. Une cause ne peut pas se causer elle-méme. Tout ce qui cause est causé
par autre chose. Le mouvement et en général le changement ne peuvent étre
expliqués autrement>. Sur la base de cet axiome aristotélicien, partagé par
’ontologie implicite des sciences naturelles modernes, une cause premiére
doit nécessairement &tre congue comme immuable®. Dieu ne serait pas
cause premiére s’il pouvait é&tre mi par autre chose.

3. L’attribut de I'immutabilité implique logiquement celui d’étre actus
purus’. D’un point de vue aristotélicien, I'immutabilité exclut une com-
position d’acte et de puissance, car tout ce qui est composé d’acte et de
puissance peut en principe étre mi, donc passer de la puissance a I’acte, a
I’aide de quelque chose qui se trouve déja étre en acte. Une cause premicre
immuable ne peut donc comporter aucun mélange de puissance; elle est
obligatoirement acte pur.

Simplicité, immuabilité et acte pur sont toutes des idées négatives. Selon
Thomas d’Aquin nous ne rencontrons rien parmi les étres crées qui puisse
étre appelé simple, immuable ou acte pur. Or pour parvenir a I'idée de la
perfection, il faut prendre en considération

4. I'idée médiévale de la création, c’est-a-dire le principe selon lequel
toutes les perfections de I’étre crée se trouvent en Dieu®. Parce que Dieu,
en tant que cause premiére, a causé 'univers entier avec la totalité de
ces attributs positifs, autrement dit ses perfections, il contient toutes ces
perfections. L’un des arguments que Thomas d’Aquin avance est: toute
perfection qui existe dans un effet doit préexister dans la cause de cet
effet’. Comme ces perfections ne peuvent exister en Dieu sous forme de
potentialités, il n’y a pas de perfection de I’étre crée que Dieu ne posséde
pas (en acte). Dieu est donc absolument parfait au sens ou il posséde en acte
la totalité des perfections de ses créatures. La perfection d’aucun genre ne

THoMAS D'AQUIN, Somme théologique 1, q. 3, a. 7.

Ibid. ; ¢f. THOMAS D'AQUIN, Somme contre les Gentils, 1, 18.
Somme théologique 1, q. 2, a. 3.

Somme contre les Gentils, 1, 13.

Ibid., 1, 16.

Somme théologique, 1, q. 4, a. 2.

Ihid.

R=l- SR R - AN VT



THEISME ET COMPLEMENTARITE 255

fait défaut a Dieu, comme Thomas d’Aquin I’exprime selon la perspective
aristotélicienne ', Dieu, en outre, est parfait au sens ot il posséde chaque
perfection de maniére insurpassable''. Rien ne peut étre ajouté a Dieu,
sinon il y aurait & nouveau des potentialités qu’autre chose que Dieu
pourrait actualiser. Dieu est donc en quelque sorte idéal, sans le moindre
manque '*>. Cette idée de la perfection divine comme perfection absolue
incluant toutes les perfections créées est étroitement liée a celle de I'infini
chez Thomas d’Aquin. Dieu ne peut pas étre congu comme infini en termes
d’espace, nous dit-il, mais il doit étre dit infini dans la mesure ot il n’y a pas
de limite et pas de fin a sa perfection'?. Or attribuer a Dieu la perfection
absolue est aussi une attribution par voie négative, puisque aucun étre crée
observable ne posséde la totalité des perfections de maniére absolue '“.

C’est ainsi que, par la voie négative, on aboutit chez Thomas d’Aquin a
la notion de perfection divine. Si nous partons de I'idée que Dieu est cause
premiére (attribut négatif) et que de ce fait Dieu n’est causé par rien d’autre,
que donc Dieu se caractérise par I'aséité, c’est-a-dire que Dieu existe par
soi-méme, ne doit pas son existence a autre chose que lui-méme, et qu’en
méme temps Dieu est créateur de 'univers et de par son aséité doit posséder
actuellement et a la perfection toutes les déterminations de ce qu’il crée
(attribut négatif), alors Dieu est nécessairement parfait.

Cela étant dit, a coté de la voie négative on peut aussi attribuer a Dieu
des propriétés par voie positive. Selon Thomas d’Aquin, il y a un certain
nombre d’attributs de I'étre crée qui, pris en eux-mémes, n’impliquent
aucun manque: quelque chose est bon, un étre humain est sage, doué
de raison, etc. Ce genre de propriétés peut aussi étre attribué de maniére
positive a Dieu, la seule différence étant que ces déterminations lui sont
attribuées de maniére éminente : Dieu est bon ou sage en un sens qui dépasse
toute bonté ou sagesse créée'’. Mais je préfére ne pas présenter la voie
positive en me servant de Thomas d’Aquin, car en vue de ce qu’il s’agit de
montrer, il est important de commencer par bien distinguer les deux voies
et se pencher sur la question de leur lien dans un second temps seulement.
Je vais plutét m’appuyer ici sur la doctrine néothéiste de Dieu développée
par Richard Swinburne dans son ouvrage The Coherence of Theism. En

10 Somme contre les Gentils, 1, 28.

" Ibid., 1, 28 ; Somme théologique, 1, q. 3, a. 2.

12 Somme contre les Gentils 1, 28.

3 Ibid, 1,43.

14" Je ne discute pas ici le cas particulier de I'actus essendi, qui est créé et parfait
dans le sens ou il est égal a Dieu en tout sauf le fait de ne pas étre cause premiére
(¢f. sur ce point Jorg Disst. Kleine Geschichte der abendlindischen Metaphysik. Von
Platon bis Hegel, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2007%, p. 168).

15" Somme contre les Gentils 1, 28.



256 JORG DISSE

effet, Swinburne, comme la plupart des néothéistes analytiques, développe
sa doctrine de Dieu sans recours aucun a la voie négative ',

Comme pour Thomas d’Aquin, je m’appuie sur Swinburne de maniére
trés sélective. Swinburne ne cherche pas a prouver que les attributs positifs
qu’il étudie sont effectivement a attribuer a Dieu. Selon le titre de son
ouvrage, il établit seulement la cohérence (logique) du théisme. Je n’entrerai
pas non plus dans son argumentation pour justifier cette cohérence. Il me
suffit pour commencer d’énumeérer trois attributs positifs que Swinburne
considére comme essentiels pour le théisme. Commengons par la notion
de puissance (power). Les étres humains ont de par leurs différentes
facultés la capacité d’exercer du pouvoir. Cette propriété positive peut aussi
étre attribuée de maniére positive a Dieu, la seule différence étant que
Dieu doit étre congu comme tout-puissant. La toute-puissance divine est
définie comme la capacité de produire tout état de choses possible!”. Les
étres humains sont en outre des €tres se connaissant et connaissant leur
environnement. Nous pouvons également attribuer cette propriété a Dieu
de maniére positive en le concevant comme omniscient. Dieu connait, nous
dit Swinburne, toute proposition vraie qu’en un temps donné il est possible
de connaitre'®. Nous pouvons finalement aussi attribuer a Dieu la liberté.
Dieu est absolument libre au sens ot aucun facteur causal ne détermine ses
choix '?, alors que les étres humains sont, tout en étant libres, déterminés
par de multiples influences au-dela de leur contrdle. Ces trois propriétés,
la liberté parfaite, I’'omniscience et I’'omnipotence sont les trois attributs de
base du théisme selon Swinburne. Un étre qui a ces trois attributs possédera
aussi les autres attributs qui, selon la conception du philosophe anglais,
caractérisent le Dieu du théisme; un tel étre est appelé personal ground of
being.

Les propriétés que je viens d’énumérer sont des propriétés que le théisme
classique lui aussi attribue a Dieu. Mais a la différence de celui-ci, il n’y

16 Le refus de la voie négative, qui est quasiment constitutif de la philosophie
analytique, est bien exprimé par le passage suivant de Thomas V. Morris: « How
can we ever be justified in saying what something is nof unless we have some sense
of what it is? This one question reveals the weakness endemic to any severely, or
exclusively negative theology. Rational denial seems clearly to presuppose rational
affirmation. Knowledge of what something is not seems to be based upon knowledge
of what, to some extent, it is. So, as a suggestion which threatens to undermine
the possibility of substantive and positively informative theological discourse, the
strict via negativa seems unconvincing.» Thomas V. Morris, Our Idea of God.
An Introduction to Philosophical Theology, Vancouver, Regent College Publishing,
1999, p. 23. Swinburne se prononce lui aussi de maniére critique sur la voie négative ;
cf. The Coherence of Theism, p. 82.

17 R. SWINBURNE, The Coherence of Theism, p. 154.

8 Ibid., p. 172.

19 Ibid., p. 148.

0 Ipid., p. 232.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 257

a rien qui oblige Swinburne a décrire Dieu comme un étre absolument
parfait. La voie négative telle qu’elle est congue par Thomas d’Aquin
déduit la perfection absolue de Dieu du fait qu’il est cause premiére. Le
Dieu de Swinburne est également congu comme créateur de 'univers, mais
cela n’implique pas qu’il faille lui attribuer la perfection absolue. Dieu a
simplement des attributs supérieurs a tout autre étre, sans que la limite
entre lui et la créature n’ait quelque chose a voir avec la différence entre le
parfait et 'imparfait. Selon Swinburne, Dieu peut par exemple se servir de
sa toute-puissance pour se limiter lui-méme?!, en particulier en créant des
étres humains libres par rapport a lui-méme. Dieu peut aussi limiter son
omniscience : s’il veut qu’ils soient véritablement libres, ils doivent pouvoir
agir sans qu’il ait prescience de leurs actions**. Ainsi le Dieu théiste n’est pas
pour Swinburne absolument parfait, mais seulement relativement parlant
I’étre le plus parfait qui soit. Et cela lui suffit pour concevoir un théisme
cohérent.

Il y a comme un écart entre la voie positive et la voie négative, lorsque
I’'on compare Thomas d’Aquin et Swinburne. Prises isolément, ces deux
voies ne parviennent pas a la méme conception de Dieu. Thomas d’Aquin
connait certes une voie positive, mais il contourne cet écart en harmonisant
les deux voies. Il le fait en concevant les propriétés de Dieu obtenues par la
voie positive comme des perfections absolues au sens de la voie négative. Le
Dieu de Swinburne, autolimitant sa toute-puissance pour rendre possible la
liberté humaine, est seulement beaucoup plus puissant que la plus puissante
des créatures, alors que le Dieu de Thomas d’Aquin est tout-puissant en un
sens absolu, sans concession aucune. Il en est de méme pour toute autre
propriété qui peut étre attribuée a Dieu a partir de la voie positive. Appeler
Dicu «bon» ou «sage» veut dire, pour Thomas d’Aquin, le considérer
comme bon ou sage en un sens absolu, sans carence aucune?. Selon la
conception médiévale de la causalité divine, Dieu a nécessairement créé
toute chose a son image, donc de fagon similaire a lui-méme, a I’exception de
la perfection absolue. Dieu ne peut pas se créer lui-méme?*, Mais I'inverse
vaut aussi: ce qui peut étre attribué relativement aux créatures est toujours
attribué absolument & Dieu.

C’est Kant qui, sur le plan de I'attribution d’une propriété a Dieu,
nous a rendus attentifs au caractére problématique de cette identification
de I’éminence de quelque chose, c’est-a-dire du mode le plus haut de son
existence, avec la perfection absolue (une identification qui, pour Thomas
d’Aquin, semble aller de soi). Kant le montre dans la Critique de la raison
pure dans le cadre de sa critique de la preuve physico-téléologique. Il admet

2L Ibid., p. 161,
2 fpid., p. 181,
23 Pour ce qui concerne la bonté ¢f. THoMAS D'AQUIN, Somme contre les Gentils,

X Cf ibid., 11, 25.



258 ' JORG DISSE

qu’il y a dans 'univers un ordre et une fonctionnalité étonnants, mais pour
lui il n’est pas possible pour autant d’en déduire la nécessaire existence d’une
cause absolument parfaite de cet univers. La seule conclusion légitime serait
de considérer la perfection de cette cause comme étant proportionnée a la

perfection de I’'univers®.

1.2.  Dieu comme personne

Cet écart entre la voie négative et la voie positive devient une véritable
aporie si, par la voie positive, nous attribuons a Dieu la notion de
« personne » avec tout ce que le sens moderne de ce terme implique.

En partant de la définition classique, considérons d’abord une « per-
sonne» comme un étre capable de raison. Par «raison», j'entends ici la
capacité de juger et de raisonner. Au sens des sciences cognitives modernes,
il s’agit d’une fagon de traiter de I'information qui fait appel 4 nos moyens
cognitifs supérieurs, liés entre autres au cortex préfrontal, responsable
d’un grand nombre d’opérations cognitives plus ou moins spécifiquement
humaines ¢,

Mais nous devons aussi I’'empathie, la recherche contemporaine le
montre, & nos capacités cognitives supérieures, et en particulier au fonc-
tionnement du cortex préfrontal?’. Dans la recherche actuelle, on distingue
entre une empathie émotionnelle et une empathie cognitive. Toute réac-
tion emphatique de ’homme semble impliquer les deux formes a la fois.
L’empathie émotionnelle consiste a partager des états émotifs. L’une de
ses composantes est la compassion. L’empathie cognitive est la capacité
de créer une théorie sur I’état mental d’une autre personne. Autrement
dit, Pempathie cognitive est la capacité de se mettre a la place d’une autre
personne, d’imaginer, de juger et de raisonner sur ses pensées, sentiments et
intentions . Elle implique donc la « raison » au sens traditionnel du terme.
Mais elle implique aussi le fait de penser, sentir et avoir des intentions
soi-méme afin de pouvoir se mettre a la place des autres, et le fait de pouvoir
développer de ’empathique émotionnelle pour les sentiments d’autrui. Or
aujourd’hui on considére I’envergure que prend chez I’homme la capacité de
se mettre a la place d’autrui, de comprendre sa vie intérieure et de s’affirmer
par la dans Iinteraction sociale, comme une caractéristique essentielle de
la supériorité du fonctionnement du cerveau humaine, et cette capacité
apparait en méme temps comme étant I’éventuel moteur de ce qui a fait

25 Emmanuel KaNT, Critique de la raison pure, B 655s.

% Cf. p. ex. Kate Terrer, Katerina SEMEDEFERI, « Human Prefrontal Cortex.
Evolution, Development and Pathology », in : Progress in Brain Research 195(2012),
p. 191-218.

27 Cf. p.ex. Simone SHAMAY-TsooRY, « The Neuropsychology of Empathy. Evi-
dence from Lesion Studies», in: Revue de Neuropsychologie 7/4 (2015), p. 237-243.

8 [bid.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 259

évoluer notre capacité de juger et de raisonner en général®®. Une personne
au sens moderne du terme et au niveau le plus élevé de ses possibilités
cognitives est un étre qui a pour caractéristique essentielle de traiter de
I'information qui se rapporte a la vie intéricure d’autres personnes en termes
d’empathie.

Par conséquent, si nous pensons Dieu comme étant de maniére éminente
ce qu’est une personne au sens d’une personne humaine, nous devons penser
Dieu comme étant capable d’empathie. Mais si nous attribuons a Dieu la
capacité d’étre empathique envers sa créature, Dieu sera également doté
d’empathie émotionnelle, ¢’est-a-dire qu’il éprouvera de la compassion et
donc souffrira avec ceux qui souffrent. Or la souffrance est un manque. La
voie positive suggere que Dieu doit étre capable d’empathie. Pour la voie
négative, par contre, la capacité d’étre empathique constitue un manque et
pour cette raison ne peut pas €tre un attribut divin*°.

L’écart entre la voie négative et la voie positive se creuse encore
davantage si nous considérons la voie négative en elle-méme. En effet, le
Dieu de la voie négative ne peut entretenir aucune une relation directe avec
ses créatures. Comme Thomas d’Aquin 'explique, toute relation revient a
étre dépendent de ce a quoi on est relié¢*'. Un Dieu qui est cause premiére,
qui est donc une cause jamais causée par autre chose, ne peut pas étre
congu comme dépendant de quoi que ce soit*>. Pour Thomas d’Aquin,
Dieu ne peut avoir qu’une relation indirecte avec sa créature a travers
la relation a Pidée de cette créature que Dieu a en lui-méme?*. Cette
conception présuppose a nouveau I'exemplarisme médiéval selon lequel
en Dieu se trouve I'idée de tout ce qui existe au niveau de I'étre crée.
Un Dieu absolument parfait ne peut avoir de relation directe qu’avec
lui-méme. Toute créature est tournée vers Dieu, mais la réciproque n’est
pas vraie™. Dieu ne peut aimer ses créatures qu’en s’aimant lui-méme, en
aimant indirectement la créature a travers I'idée qu’il a d’elle en lui-méme.

Revenons a la voie positive. Prise isolément, elle pose d’autres pro-
blemes. Dans son livre The Existence of God, Swinburne congoit Dieu

¥ Cf. I'importante étude de Michael ToMASELLO, Aux origines de la cognition
humaine, Paris, Retz, 2004.

30 L'idée chrétienne d’un Dieu trinitaire ne change rien a cette contradiction. Le
théisme classique congoit les relations trinitaires comme immanentes a la perfection
divine. Au niveau de I'immancence d’un Dieu parfait, aucun probléme ne se pose
puisque les personnes divines ne souffrent pas. Mais dés que ce Dieu trinitaire est
sensé pouvoir entrer en relation avec des personnes humaines (qui souffrent), on
retrouve la méme contradiction.

3 THomas D'AQUIN, Somme théologique, 1, q. 13, a. 7.

2 ip.. Somme contre les Gentils, 11, 12.

B Ibid., 1,91.

¥ Somme théologique, 1, q. 13, a. 7.



260 JORG DISSE

comme ultimate explanation®®, comme explication derniére de I’existence de
'univers. Une explication derniére explique I’existence de quelque chose par
des facteurs qui ne peuvent plus eux-mémes étre expliqués par d’autres>¢.
En d’autres termes, une explication derniére congoit les causes de ce qui est
a expliquer comme causes qui ne peuvent a leur tour étre expliquées par
d’autres causes. Si nous considérons Dieu comme I’explication derniére de
'univers, il n’y a donc pas de facteurs au-dela ou en-dega de Dieu pouvant
expliquer son existence. En ce sens, Dieu est pour Swinburne the ultimate
brute fact®’.

Or un Dieu qui est a la fois tout-puissant, omniscient et qui crée libre-
ment I'univers peut étre considéré comme une explication minimale de notre
univers. Il est concevable qu’au moins dans le sens d’un créateur ex nihilo,
Dieu doive avoir les attributs mentionnés par Swinburne. Mais est-ce
suffisant pour une explication derniére ? Nous avons vu que Swinburne ne
congoit pas Dieu comme un étre absolument simple ou parfait. En tant
qu’étre purement spirituel, Dieu est bien sans parties. Dieu est, toutefois,
composé de différents états qui alternent chronologiquement : intentions,
pensées, actes, etc. lls alternent chronologiquement, car Dieu est pour
Swinburne un étre temporel qui ne se distingue de sa créature que par le
fait qu’il existe éternellement dans le temps. Et il peut, comme nous I’avons
vu, s’auto-limiter, se limiter lui-méme dans sa perfection.

Ce qui manque a une telle conception de Dieu pour étre une explication
derniére de 'univers, c’est selon moi son inconditionnalité. Si nous considé-
rons avec Kant que la raison humaine cherche naturellement la condition
pour tout conditionné jusqu’a parvenir 4 I'inconditionné?*®, une explication
derniére qui, contrairement a cette aspiration, ne pense pas Dieu comme
un étre inconditionné reste insatisfaisante. Or une telle inconditionnalité
n’est donnée qu’avec un étre absolument simple et parfait. Thomas d’Aquin
argumente, nous I’avons vu, que pour tout ce qui est composé se pose la
question de la raison ou de la cause de sa composition®®. Sans prétendre
étre en mesure de prouver par un tel argument la nécessité de I’existence
d’une cause simple, comme le fait Thomas d’Aquin, avec un Dieu composé
la question de ’origine de sa composition se pose néanmoins. Pour ce
qui concerne I'imperfection, une autre difficulté apparait : imparfait, Dieu
mangquerait de quelque chose, quelque chose pourrait lui étre rajouté, et
donc il y aurait en Dieu de la potentialité. Et avec cela, quelque chose en
Dieu serait capable d’étre causé par autre chose. Contrairement a Thomas
d’Aquin, je ne pense pas qu’il soit impossible de concevoir un Dieu qui a de

3 R. SwINBURNE, The Existence of God, Oxford, Oxford University Press,
20042, p. 78.

% Ihid., p. 79.

3 Ibid., p. 79 et 96.

3% Emmanuel KanT, op. cit., B 364.

¥ THomas D'AQUIN, Somme théologique, 1, q. 3, a. 7.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 261

la potentialité. On pourrait dire, en partant de I'idée d’un Dieu composé,
qu’un aspect de Dieu qui est en acte peut actualiser un autre aspect qui est
en puissance. Il n’empéche qu’en ayant de la potentialité, Dieu est potentiel-
lement capable d’étre mi par autre chose que lui-méme. Autrement dit, la
potentialité de Dieu rendrait son aséité conditionnée. Dieu ne dépendrait de
rien d’autre, a condition seulement qu’il n’y ait pas d’autre étre que Dieu
qui cause le passage a I'acte de ses potentialités. Ou plus précisément : a
condition qu’il n’y ait pas un autre Dieu, un Dieu absolument parfait qui
pourrait compléter ce qui manque au Dieu non parfait de Swinburne®’. On
pourrait objecter qu'un Dieu absolument parfait ne saurait exister a coté
du Dieu de Swinburne, car un Dieu absolument parfait ne pourrait pas
s’auto-limiter dans sa perfection en auto-limitant sa toute-puissance pour
laisser exister un autre étre tout-puissant, car ce faisant il ne serait plus du
coup absolument parfait. Mais on ne peut pas se servir de cet argument
pour défendre Swinburne, car Swinburne lui-méme ne fait rien d’autre en
concevant (son) Dieu comme un Dieu tout-puissant qui se limite dans sa
toute-puissance (et qui dés lors n’est plus tout-puissant tant qu’il maintient
son auto-limitation).

Méme si Swinburne lui-méme congoit le fait d’étre u/timate brute fuct
comme une expression de Iaséité¢ de Dieu, parce que pour ce qui est de
son existence cet ultimate brute fuct ne dépend ni de lui-méme ni de rien
d’autre!, il ne semble cependant voir aucun probléme a considérer Dieu
sur le plan de la nature divine en méme temps comme une entité composée et
non-parfaite. Mais une entité composée et non-parfaite pourrait justement
étre expliquée par autre chose encore; non pas pour ce qui est de son
existence mais pour ce qui est de sa nature. Vu ainsi, le Dieu de Swinburne
n’est pas une entité inconditionnée, et donc n’est pas un ultimate brute fuct
au sens plein du terme*’.

Si Dieu n’est Dieu que s’il est congu comme un étre inconditionné, il
faut que Dieu soit cause premiére au sens d’une cause ne pouvant en aucun
cas étre causée par autre chose et qui de ce fait doit étre simple et parfaite.
Or avec cela nous sommes engagés dans la voie négative. Si nous cherchons
une explication véritablement derniére de I'existence de I'univers, nous ne
pouvons donc pas déterminer Dieu uniquement par la voie positive. Selon

% Swinburne lui-méme se prononce d’ailleurs pour la possibilité logique de
«more than one personal ground of being » et donc de plus d’un étre parfaitement
libre, tout-puissant et omniscient ; ¢f. The Coherence of Theism, p. 232-233.

4 Ibid., p. 277.

4 Swinburne critique a son tour la conception de Dieu comme entité incondi-
tionnée, parce qu'on ne peut le concevoir comme inconditionné qu’en s’engageant
dans la voie négative, et cela conduit alors a des formulations paradoxales, en par-
ticulier et en référence directe a Thomas d’Aquin a la nécessité de concevoir toutes
les propriétés de Dieu comme identiques en Dieu; ¢f. R. SWINBURNE, The Christian
God, Oxford, Oxford University Press, 1994, p. 161.



262 JORG DISSE

une image qui nous vient de Bertrand Russell ou de William James, nous
pouvons nous représenter la terre comme reposant sur le dos d’un éléphant
géant qui est debout sur le dos d’une tortue géante qui se trouve sur une
autre tortue géante, etc., a I'infini (turtles all the way down™). Selon cette
image, il se peut que le Dieu théiste de Swinburne ne soit que I’éléphant
géant ou la premiére des tortues géantes. En tout cas, qui nous dit qu’il n’y
a pas derriére ce Dieu imparfait un autre Dieu encore, absolument parfait
celui-la?

2. Complémentarité

L’analyse qui précéde m’ameéne a conclure d’une part que la voie
positive et la voie négative se contredisent et qu’il est d’autre part problé-
matique de déterminer Dieu simplement par I’une de ces deux voies. Si nous
acceptons la détermination de la nature divine par la connaissance négative,
la voie négative procure de bonnes raisons de considérer Dieu comme une
explication derniére au vrai sens du terme, c’est-a-dire comme une cause
premiére absolument simple et parfaite; mais cette voie ne nous permet
pas de penser Dieu comme une personne en relation directe avec d’autres
personnes. La voie positive, au contraire, nous fournit de bonnes raisons
de considérer Dieu comme une personne au sens relationnel, mais elle ne
parvient pas a une compréhension satisfaisante de Dieu comme explication
derniére de 'univers.

La solution que je voudrais maintenant proposer consiste a appliquer a
la doctrine de Dieu un modele que, dans le cadre de la physique quantique,
le physicien danois Niels Bohr semble avoir été le premier a formuler
et qu’il désigne par la notion de complémentarité*. A ma connaissance,
une telle application n’a jamais été faite. En soi, elle ne pose, selon moi,
aucun probléme. Le modéle de complémentarité est un modéle de pensée
comme un autre, permettant de réconcilier des descriptions contraires d’un
méme phénomeéne. C’est en physique quantique qu’il a d’abord fait ses
preuves, mais il n’implique en soi aucun présupposé (méthodologique) des

sciences physiques. Une telle application n’a d’ailleurs rien de nouveau®’,

4 Cf. Paul Davies, The Goldilocks Enigma. Why is the Universe Just Right for
Life?, Londres, Allen Lane, 2006, p. 244-247.

4 Cf. surtout Arkady PLoTNITSKY, Niels Bohr and Complementarity. An Intro-
duction, New York, Springer, 2012.

4 11y a d’autres tentatives de transférer ce modéle a d’autres sciences, p. ex. a
la psychologie : Jochen FAHRENBERG, Zur Kategorienlehre der Psychologie. Komple-
mentaritéiitsprinzip Perspektiven und Perspektiven-Wechsel, Lengerich, Pabst Science
Publishers, 2013, ou a I'anthropologie philosophique : Hans-Ulrich HocHE, Anthro-
pological Complementarism. Linguistic, Logical, and Phenomenological Studies in
Support of a Thrid Way Beyond Dualism and Monism, Paderborn, Mentis, 2008.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 263

et Bohr lui-méme était de I’avis que ce modele pouvait étre transféré a des
phénomeénes divers, y compris extra-physiques.

Complémentarité veut dire, nous ’avons vu, la juxtaposition de deux
descriptions nécessaires mais contradictoires d’un méme phénoméne®,
En physique quantique, ’expérience de la double fente (fente de Young)
peut étre congue selon cette complémentarité pour expliquer la nécessité
de concevoir les entités qu’elle observe a la fois comme onde et comme
particule. Niels Bohr a lui-méme utilisé la notion de complémentarité dans
un sens plutdt vague pour différentes paires de propriétés. Il parle en
outre d’une complémentarité entre la position et I'impulsion d’une particule
¢lémentaire, par exemple. La complémentarité entre onde et particule ne
joue en fait qu’un role secondaire chez lui. Cependant il s’agit d’un cas de
complémentarité qu’il mentionne explicitement*’. Je le choisis parce qu’il
peut étre parfaitement illustré au moyen de I’expérience de la double fente
et parce qu’il permet de bien comprendre ma transposition de ce modéle a
la doctrine de Dieu.

Je commence par rapidement esquisser ’expérience en tant que telle.
Une source envoie des photons (ou des électrons) sur un écran; une
plaque comprenant une double fente a été placée entre la source et I’écran.
Le comportement des particules, une fois qu’elles ont passé la fente, est
¢tonnant dans la mesure ou les photons ne frappent pas I’écran a I’endroit
attendu. On s’attendrait qu’ils passent chacun par 'une ou l'autre fente
et frappent donc I'écran a I’endroit qui correspond en ligne droite a
I’emplacement des deux fentes sur la plaque intermédiaire. Au lieu de cela,
on retrouve des photons cumulés a bien des endroits sur I’écran, mais non
pas en prolongation des fentes de la plaque. En plus, ces différents endroits
forment un schéme correspondant a des franges d’interférence. Or la seule
explication possible pour un tel schéme est que les photons se comportent
comme des ondes. Une onde en effet, en traversant deux fentes a la fois, est
divisée en deux ondes partielles qui s’interpénétrent. Et I'impact de ces deux
ondes sur I'écran correspond exactement a une telle frange d’interférence.

% Formulé de maniére plus précise encore : « Complementarity [...] is defined
by a) a mutual exclusivity of certain phenomena, entities, or conceptions; and yet
b) the possibility of applying each one of them separately at any given point ; and
c) the necessity of using all of them at different moments for a comprehensive
account of phenomena that we must consider. » Arkady PLoTNITSKY, Niels Bohr and
Complementarity, p. 6-7.

47 «Vielmehr stellen die beiden Auffassungen der Natur des Lichtes zwei
verschiedene Versuche einer Anpassung der experimentellen Tatsachen an unsere
gewohnliche Anschauungsweise dar, durch welche die Begrenzung der klassischen
Begriffe in komplementirer Weise zum Ausdruck kommt. [...] In der Tat handelt
es sich hier [...] um komplementire Auffassungen der Erscheinungen, die erst zu-
sammen eine naturgemésse Verallgemeinerung der klassischen Beschreibungsweise
darbieten.» Niels BoHRr, « Das Quantenpostulat und die neuere Entwicklung der
Atomistik », in : Die Naturwissenschaften 16 (1928), p. 245-257, ici p. 246.



264 JORG DISSE

Mais ¢a n’est pas tout. Il est possible de faire des mesures montrant que les
photons ne sont en fait rien d’autre que des particules. Si en effet on place
des détecteurs a I’endroit méme des fentes de la plaque, il s’avére que chaque
photon passe par exactement une seule fente (comme une particule au sens
classique le ferait) et non pas par les deux fentes (comme le ferait une onde).
Curieusement, un photon-particule mesuré de cette fagon ne participe plus
a la formation des franges d’interférence quand il frappe ’écran*®.

I1 s’agit d’une remarquable expérience qui laisse perplexe les physiciens
pour ce qui est de ’explication de ce phénomeéne. Sur la base de I'interpré-
tation de Copenhague, qui est I'interprétation la plus commune, on peut
cependant conclure ceci: qu’un photon soit une particule ou une onde, cela
est déterminé par la mesure. En mesurant I'impact sur I’écran, le photon
semble étre une onde ; en mesurant ce qui se passe a I’endroit des fentes, le
photon semble étre une particule. Jamais en méme temps et dans le cadre
d’une méme mesure un photon est a la fois une onde et une particule.
Cependant ces mesures, d’une part sur I’écran, d’autre part a I’endroit de
la fente, nous obligent a dire que le photon est bien les deux a la fois,
une onde et une particule. Nous avons besoin des deux descriptions pour
décrire 'expérience de maniére compréhensive. Le probléme est qu’une
onde et une particule sont des réalités qui s’excluent mutuellement. Une
onde est quelque chose de continu, une particule quelque chose de discret,
or une méme chose ne peut pas étre a la fois continue et discréte. Comme le
physicien C. F. von Weizsicker le dit, la physique quantique nous enseigne
«qu’une interrelation compléte de toutes les expériences»*’ n’est plus
possible. La description du photon comme onde et celle du photon comme
particule doivent étre considérés comme irréductiblement incompatibles.
Cependant il s’agit de deux descriptions nécessaires du photon dans le cadre
de Pexpérience a double fente. Autrement dit: bien que les descriptions
s’excluent mutuellement, elles sont complémentaires*.

4 Cf. la présentation tout a fait compréhensible aussi pour le non-physicien
de Paul Davies, The Goldilocks Enigma, p. 275-277, ou, plus détaillée, chez Arkady
PLoTNITSKY, Niels Bohr and Complementarity, p. 73-76.

49 «[...] dass eine durchgéingige Verkniipfung der Erfahrungen [...] nicht mé-
glich ist». Cf. Carl Friedrich voN WEIZSACKER, « Quantenmechanik und Philoso-
phie», in: Die Tatwelt 17/3 (1941), p. 66-98, ici p. 90.

%0« Die beiden Bilder schlieBen sich natiirlich gegenseitig aus, weil eine bes-
timmte Sache nicht gleichzeitig ein Teilchen (d. h. Substanz, beschriankt auf ein
sehr kleines Volumen) und eine Welle (d. h. ein Feld, ausgebreitet iiber einen
groBen Raum) sein kann. Aber die beiden Bilder erginzen sich; wenn man mit
beiden Bildern spielt, indem man von einem Bild zum anderen iibergeht und wieder
zuriick, so erhilt man schlieBlich den richtigen Eindruck von der merkwiirdigen
Art von Realitit, die hinter unseren Atomexperimenten steht.» Werner HEISENBERG,
« Die Kopenhagener Deutung der Quantentheorie », in: Ip., Physik und Philosophie,
Stuttgart, Hirzel, 1984, p. 27-42, ici p. 32.



THEISME ET COMPLEMENTARITE 265

A mes yeux, cette opposition entre onde et particule ne peut pas
étre réduite a une pure contradiction des faits. Selon Iinterprétation
subjective de I'interprétation de Copenhague par Heisenberg, au lieu d’une
contradiction des faits, nous avons affaire ici & une incompatibilité au
niveau de notre discours sur les faits®'. Il s’agit d’une incompatibilité due
a différentes perspectives descriptives. Les deux descriptions, en effet, ne
reposent pas sur les mémes mesures. Dans un sens trés kantien, I’expérience
de la double fente révéle une limite de la raison humaine plutdét qu’un
non-sens au niveau de la réalité elle-méme.

Le transfert de ce mode¢le de complémentarité a la doctrine philoso-
phique de Dieu ne pose maintenant aucun probléme. Les descriptions par
la voie négative (un Dieu parfait) et par la voie positive (un Dieu personnel,
en interrelation avec d’autres personnes) peuvent étre interprétées comme
deux descriptions incompatibles mais nécessaires de la nature divine. Elles
se contredisent, mais du point de vue du théisme classique nous devons
affirmer les deux afin de concevoir Dieu adéquatement. De cette fagon,
le modele de complémentarité résout une aporie du théisme classique.
En plagant les termes qui se contredisent sur deux plans différents de la
description, tout en affirmant que les deux descriptions sont également
nécessaires, ce modéle permet de repenser le rapport entre voie négative
et voie positive, entre un Dieu parfait et un Dieu personnel, en évitant les
problémes que pose le modele d’harmonisation de Thomas d’Aquin et en
échappant au réductionnisme néothéiste de Swinburne.

U Ihid.






	Théisme et complémentarité

