
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Violence et Islam : le triangle anthropologique "violence, sacré, vérité"
de Mohammed Arkoun

Autor: Tauil, Leïla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 231-250

VIOLENCE ET ISLAM

Le triangle anthropologique « violence, sacré, vérité »
de Mohammed Arkoun

Leila Tauil

Résumé

Le présent article met en exergue lu contribution de Mohammed Arkoun
à propos de la violence sacralisée en islam. Les juristes-théologiens des

trois premiers siècles de l'hégire vif-if siècles) ont élaboré une théologie
guerrière, le «droit de la guerre sainte/juste», à partir de la sourate 9

at-Tawba, Le Repentir), qui est encore mobilisée aujourd'hui par les acteurs
du terrorisme islamique dans une perspective mondialisée. Les questions qui
sous-tendent cet article sont les suivantes: quels sont les fondements du

concept du triangle anthropologique «violence, sacré, vérité» élaboré par
Arkoun? La lecture de la sourate 9 proposée par Arkoun, à partir de ce

triangle anthropologique, permet-elle de mettre en lumière le soubassement

socio-historico-anthropologique du contenu de cette sourate

Introduction

Le présent article a pour objectif de mettre en exergue les apports
réflexifs de Mohammed Arkoun à propos de la violence sacralisée en islam.
Mais avant de développer le sujet en question, attardons-nous brièvement
sur la personne et l'originalité de l'œuvre d'Arkoun. Décédé en 2010,

professeur émérite d'histoire de la pensée islamique à la Sorbonne nouvelle
(Paris-III), Arkoun a initié et enseigné l'islamologie appliquée dans diverses
universités européennes, arabes et américaines. L'islamologie appliquée est

une discipline neuve qui se distingue de l'islamologie classique dans la

mesure où elle ne se limite pas à une restitution linéaire de l'histoire
de la civilisation islamique et à une critique philologique de ses grands
textes, mais intègre les sciences humaines et les sciences de la société
dans une approche réflexive du fait islamique en ayant recours à l'histoire
à rebours (dans un va et vient entre le présent et le passé des sociétés
travaillées par le fait islamique)1. L'islamologie appliquée tente de répondre

1

Cf. M. Arkoun, « Pour une islamologie appliquée», in lr> : Pour une critique
de Iii raison islamique, Paris, Maisonneuve et Larose, 1984, p. 43-63.



232 LEI LA TAUIL

à une question centrale qu'elle formule et qui est liée au passage d'une
«epistémè "médiévale" à une epistémè moderne», à savoir: «quelles sont
les conditions de validité de ce passage pour l'exercice efficace de la pensée

islamique aujourd'hui?»2
A travers cette nouvelle discipline, Arkoun se positionne, d'une part, en

qualité de chercheur-penseur académique qui prend pour objet d'étude le

fait islamique et, d'autre part, en tant qu'acteur d'un renouvellement de
la pensée islamique qui ambitionne de l'ouvrir aux apports des sciences

humaines et de la modernité. L'islamologie appliquée, qui demeure une
discipline largement programmatique, élabore toute une série de concepts,
sous la forme de triades, telles que «religion, société, politique», «le
pensable, l'impensable et l'impensé», «transgresser, déplacer, dépasser»,
«violence, sacré, vérité», etc. Enfin, Arkoun était également un acteur
majeur du dialogue interculturel et interreligieux, membre actif depuis 1965

de la mission mondiale de l'UNESCO. Il a participé à de multiples
colloques sur les dialogues européens-arabes, islamo-chrétiens, judéo-
islamo-chrétiens, le «choc des civilisations», l'interculturalité, etc.

Revenons à présent à la thématique de la violence et de l'islam. Les

juristes-théologiens des trois premiers siècles de l'hégire (vne -ixe s.) ont
élaboré une théologie guerrière, le « droit de la guerre sainte/juste », à partir de

la sourate 9 (at-Tawba, Le Repentir), qui est encore mobilisée aujourd'hui
par les acteurs du terrorisme islamique dans une perspective mondialisée.
Dans l'étude précisément de la sourate 9, Arkoun déplace l'analyse du
champ théologico-politique vers le champ des sciences humaines en
développant le concept du triangle anthropologique «violence, sacré, vérité»3.
Dans le présent article, nous tâcherons de répondre aux questions
suivantes: quels sont les fondements du concept du triangle anthropologique
« violence, sacré, vérité » élaboré par Arkoun La lecture de la sourate 9

proposée par Arkoun, à partir de ce triangle anthropologique, permet-
elle de mettre en lumière le soubassement socio-historico-anthropologique
du contenu de cette sourate? Au-delà du monde académique, Arkoun
promouvait la vulgarisation des connaissances critiques auprès des citoyens
en vue de contribuer notamment à la déconstruction de l'idéologie meurtrière

du terrorisme islamique. Notre conclusion mettra en lumière une
proposition centrale formulée par Arkoun pour tenter de sortir de l'impasse
de cette violence sacralisée.

2 Ibid., p. 51.
3 M. Arkoun. ABC de l'Islam. Pour sortir des clôtures dogmatiques, Paris,

Grancher, 2007, p. 245.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE «VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ» 233

1. Le concept arkounien du triangle anthropologique :

violence, sacré, vérité

Traitant de la question de la violence dans le Coran et de son ins-
trumentalisation par les acteurs du terrorisme islamique, Arkoun évoque
systématiquement les facteurs géopolitiques et le contexte international qui
contribuent, selon lui, à l'émergence de ce dernier. Le lancement de la
bombe atomique sur Hiroshima, le 6 août 1945, change selon lui radicalement

le rapport à la violence. Cet événement tragique inaugure «l'ère
nouvelle de la guerre inégale»4 à l'échelle mondiale, avec un minimum
de risques pour celui, doté de la puissance technologique, qui l'initie, et
des conséquences des plus destructrices pour celui, démuni des avancées

scientifiques, qui la subit. L'ensemble des guerres menées par l'Occident
depuis 1945 consiste en des guerres inégales et c'est principalement au cœur
de ces dernières, poursuit Arkoun, que résident « les raisons de l'expansion
du terrorisme comme réponse à la guerre inégale »5. Loin de vouloir justifier
le terrorisme, Arkoun défend l'idée selon laquelle une réflexion relative à

la violence et à la reconnaissance de l'altérité ne peut en aucun cas faire
l'économie des questions légitimes à propos des guerres inégales, qui ont
pour effet de déshumaniser davantage le camp adverse et de nourrir le

terrorisme international.
L'actualité internationale est traversée par une violence d'un nouveau

genre, exercée essentiellement par une extrême minorité d'individus se

réclamant de l'islam. Les médias qui couvrent ces faits tragiques, récurrents
depuis ces dernières décennies à travers le monde, participent à l'enracinement

dans l'imaginaire collectifdes sociétés non-musulmanes d'une relation
de cause à effet entre les préceptes d'une religion qui prône la guerre sainte,
le jihâd, contre les incroyants, d'une part, et les acteurs de la violence,
de l'autre6. Ce concept de jihâd, produit par les juristes-théologiens
médiévaux de l'islam, est mobilisé par les musulmans dès l'aube de l'islam
durant les grandes conquêtes (632-732), lors des guerres d'expansion, lors
des croisades après 1095 et de la Reconquista en Espagne. Les autorités
suprêmes des empires ottomans, safavide et moghol en font également
usage. La notion de jihâd est aussi brandie durant la période coloniale,
les guerres de libération, les guerres israélo-palestiniennes et celles qui ont
cours aujourd'hui.

Dans son engagement intellectuel en faveur de la paix entre les peuples et

pour tenter de comprendre les mécanismes de la violence humaine et trouver
des voies visant à la dépasser, Arkoun a notamment élaboré le concept

4 M. Arkoun, « Introduction à l'aporie Islam/Occident», in Virginie Devillers
et Jacques Sojcher dir., Portruits de l'autre, collection Ali Ed. Cercle d'Art, n° 4-5
(2007), p. 79.

5 Ihul.
6 M. Arkoun, ABC de l'Islam, p. 245.



234 LEI LA TAU IL

du triangle anthropologique « violence, sacré, vérité», que nous examinons
ci-dessous.

Alors que René Girard développe une analyse féconde du fonctionnement

de la violence et du sacré7, Arkoun radicalise le concept en y
ajoutant la notion de vérité, ce qui donne un triangle constituant « trois
forces interactives formant une combinaison fermée de logiques à la fois
différentes et fonctionnellement solidaires»8.

2. Fonctionnement du triangle anthropologique : violence, sacré, vérité

Arkoun met en lumière le fonctionnement du triangle anthropologique
présent, selon lui, dans l'ensemble des cultures et des sociétés tant
archaïques que modernes. Le premier stade de la dynamique de la violence

anthropologique est l'affirmation, par une instance religieuse ou par une
instance idéologique séculière, d'être détentrice d'une vérité absolue,
immuable et universelle, nécessaire au salut spirituel ou profane de tous les

êtres humains. La revendication d'une vérité supérieure par un groupe
social donné enclenche « une surenchère mimétique dans des groupes sociaux
en compétition pour s'assurer le monopole de sa gestion "orthodoxe"»9.
Dans les religions monothéistes, «la vérité» est révélée par Dieu lui-même
et ce donné dit révélé fait l'objet de constructions théologiques dans les

trois branches monothéistes, qui se subdivisent elles-mêmes en différentes
fractions. Ces dernières sont qualifiées par le groupe au pouvoir, qui
s'arroge le statut d'orthodoxie seule garante de la protection de « la vérité »,
d'hétérodoxies à évincer. Le groupe porteur de «la vérité» orthodoxe
devenue incontestable légitime, grâce à son pouvoir de sacralisation, la
violence à l'encontre des groupes dits hérétiques. La guerre acquiert son
caractère de «guerre juste» dès que l'instance d'autorité s'engage dans
la protection de «la vérité», qui fait l'objet d'une sacralisation, soit par
son origine «transcendante» (Dieu, prophète), soit par sa provenance
immanente inscrite dans une lutte politique (idéologie marxiste, luttes
d'indépendances, etc.).

Loin d'adopter une posture apologétique qui tente d'innocenter l'islam
dit authentique, en évoquant la vieille querelle entre l'Occident et l'islam,
Arkoun déplace ce conflit séculaire du champ théologico-politique vers
le champ des sciences humaines, propices aux conceptualisations et aux
problématisations anthropologiques10.

7 R. Girard, La violence et le sucré, Paris, Hachette Littérature, 1998.
8 M. Arkoun. ABC de l'Islam, p. 245.
9 M. Arkoun et Joseph Maïla, De Manhattan à Bagdad. Au-delà du Bien et du

Mal, Paris, Desclée de Brouwer, 2003, p. 189.
10 M. Arkoun. ABCde l'Islam, p. 245.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 235

3. L'émergence de « la vérité » coranique
comme légitimation de la violence

L'ensemble du discours coranique s'inscrit dans une longue histoire du

«régime monothéiste de la Vérité»", qui édicté les valeurs, les normes
et les légitimités de l'existence humaine. Ce discours relatif à cette vérité
se construit sur le registre polémique qui vise à disqualifier, en vue de les

supplanter, les systèmes de croyances et de non-croyances déjà en place tels

celui des idolâtres (muchrikûn) et des peuples du Livre (ahl al-kitâb).
L'émergence historique de cette «vérité» connaît trois réceptions

distinctes, à savoir: une réception réactive, négative et controversée des

contemporains polythéistes et monothéistes des premières énonciations
coraniques orales, durant plus d'une vingtaine d'années (610-632) émises

par Muhammad Ibn Abdallah, qui est nié dans son statut de prophète
revendiqué. La « vérité » des anciens est assimilée dans le discours coranique
à des «récits affabulateurs (asâtîr ul-awwalîri), auxquels sont opposés les

plus beaux et vrais récits (uhscin al-qasas) contés par Dieu Lui-même »'2.
Cette confrontation entre les différents régimes de vérité(s) se répète dans
les pays conquis, en dehors de l'Arabie, en entraînant les mêmes dissensions

politiques et socio-culturelles. Avec les conversions, les acteurs sociaux qui
prennent en charge les interprétations religieuses élaborent des orthodoxies
qui deviennent concurrentes.

L'établissement de ce que Arkoun nomme les Corpus Officiels Clos
(COC)13, qui relèvent d'une lente construction historique établie par les

orthodoxies concurrentes, constituent la deuxième phase de réception
de «la vérité». Il est important de démarquer correctement l'avant et
l'après des COC14, qui deviennent les références obligatoires définissant
désormais la « Loi-Vérité»15. C'est durant cette phase d'élaboration des

COC -collecte et transmission des versets coraniques, des traditions
prophétiques (hudîth), du travail d'authentification - que s'opèrent, par le

biais des productions littéraires et narratives, les processus de sacralisation
et de transcendantalisation qui aboutissent à la transfiguration mythique
des grandes figures établies par la Tradition islamique '6.

Enfin, la troisième étape de réception de «la vérité» est scolastique et
se fonde sur les représentations et les constructions doctrinales léguées par
les écoles classiques à travers les COC accompagnés de commentaires et

11 Ibid., p. 248.
12 Ibid., p. 241.
" Pour le développement de ce concept, cf. M. Arkoun, The Unthuugt in

Contemporary Islamic Thought, Londres, Tauris, 2001.
14 M. Arkoun, L 'Islam. Approche critique, Paris, Jacques Grancher, 1998, p. 11.
15 M. Arkoun, ABC de l'Islam, p. 247.
16 Ibid., p. 249.



236 LEI LA TAU IL

de résumés qui sont appréhendés et cités comme des instances d'autorités
permettant l'accès à la « parole de Dieu »17.

4. Le concept de jihâd

En ce qui concerne le concept du jihâd, de nombreux versets de la

sourate 9 ont été mobilisés par les juristes-théologiens des trois premiers
siècles de l'hégire (vne-ixe s.) pour construire le droit de la guerre sainte ou
juste.

Aujourd'hui l'appel au jihâd, assimilé à la guerre juste, continue de

trouver un écho dans des contextes socio-politiques où la culture laïque
relève encore d'un impensable majeur, mais également auprès d'acteurs
séduits par cette idéologie meurtrière au cœur même des sociétés laïques
et séculières.

Pour revenir au discours coranique, la sourate 9, qui débute par la

déclaration de rupture d'un pacte, nous y reviendrons, révèle désormais
la position de force du groupe des croyants sur le groupe des polythéistes
(Cor 9,5), les gens du Livre sont sommés de se soumettre au «régime
de la religion vraie» (dîn al-haqq ; Cor 9,29)18 en payant l'impôt de

capitation (jizya). Avec ces versets, souligne Arkoun, qui apparaissent dans
la chronologie établie par la tradition islamique parmi les derniers versets
dits révélés, une étape importante est franchie dans le discours coranique,
qui va de « l'expérience humaine du divin »19 à la « la volonté de puissance
d'un pouvoir sûr de son avantage politique»20. Cette rupture entamée par
la sourate 9 sera consommée de manière continue, de l'accès au pouvoir de

Mu'âwiya par la force en l'an 661 jusqu'à nos jours, avec une violence plus
accrue depuis l'émergence des «États-Partis postcoloniaux»21 - régimes
autoritaires fondés sur des partis uniques - qui contribuent à la propagation

de l'idéologie fondamentaliste islamiste constituée en tant que force

politique contestatrice.
À propos de la violence proprement dite, le discours coranique ne s'y

intéresse jamais directement, mais il vise à remplacer l'idée d'une violence
tribale légitime qui sacralise l'être humain (tahrîm al-nafs) en vue de le

protéger des dominations et des tueries qui ont pour seule finalité la

conquête du pouvoir, d'un territoire, l'amas des butins, etc. Sur ce point
crucial, le Coran perpétue à sa manière et dans un contexte socio-historique
différent, précise Arkoun, l'entreprise de la Bible et des Évangiles, qui
transforment les pratiques archaïques de la violence des sociétés tribales

17 Ihid.
18 Ihid., p. 257.
19 Ihid.
20 Ihid.
21 Ihid.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 237

en l'inscrivant dans une perspective religieuse qui, néanmoins, sacralise de

la sorte les usages de la violence qu'il s'agissait, selon l'auteur, pourtant de
dépasser22.

5. Analyse de la sourate 9 (at-Tawha)
à la lumière du triangle anthropologique

La métamorphose d'une violence tribale en une violence sacralisée par
le discours coranique peut s'illustrera travers quatre versets de la sourate 9,

sur lesquels se sont fondés les juristes-théologiens médiévaux pour élaborer
le concept du jihâcl armé. Ces versets sont encore lus aujourd'hui au premier
degré par les auteurs du terrorisme islamique pour justifier une violence
sacralisée. Ainsi, le verset 5, nommé le « verset du sabre », est convoqué pour
justifier le jihâd offensif. Les versets de la sourate 9 analysés par Arkoun,
qui témoignent d'une évolution dynamique, complexe et interrelationnelle
entre la violence, le sacré et la vérité22, sont les suivants :

Après que les mois sacrés se sont écoulés, tuez les polythéistes partout où vous
les trouverez ; capturez-les, assiégez-les, dressez-leur des embuscades ; mais s'ils
se repentent, s'ils s'acquittent de la prière, s'ils font l'aumône, laissez-les libres ;

Dieu est clémence et miséricorde. (Cor 9, 5)

Quand ils l'emportent sur vous, ils ne respectent à votre égard ni alliance, ni
pacte qui assure la protection [...]. (Cor 9, 8)

Combattez ceux qui ne croient pas en Dieu et au jour dernier, ceux qui ne
déclarent pas illicite ce que Dieu et son messager ont déclaré illicite, ceux qui,
parmi les peuples du Livre, ne pratiquent pas la Vraie religion. Combattez-les
jusqu'à ce qu'ils payent le tribut en signe de soumission. (Cor 9, 29)

Quand Dieu te ramène vers un groupe de ces gens-là et qu'ils te demandent la

permission de partir en campagne, dis-leur: vous ne partirez plus jamais avec
moi, vous ne combattrez plus jamais avec moi un ennemi. Vous avez été contents
de rester chez vous une première fois: demeurez donc avec ceux qui tiennent à

l'arrière. (Cor 9, 38)

Arkoun, en appliquant une étude globale du triangle anthropologique à

l'endroit des versets cités, signale que le discours coranique ne nomme
jamais les groupes sociaux en fonction de « leur appartenance généalogique,
leur statut social, leurs alliances tribales, leur positionnement dans le

champ politico-religieux»24. Au contraire, le Coran gomme toutes ces
solidarités ('asubiyya) anciennes relatives à l'ordre tribal pour ne retenir
que la catégorie acceptation ou refus par ces acteurs du « nouveau régime de

22 Ibid., p. 252-253.
25 Ibid., p. 254-255.
24 Ibid., p. 254.



238 LEÏLA TAU IL

Loi-Vérité »25. La nouveauté du discours coranique à propos de la violence,
en lien avec l'idée de vérité et sa fonction sacralisante, est l'abandon d'une
motivation matérielle (quête du butin) ou tribale (pouvoir d'un clan, pacte
d'alliance, etc.) au profit d'une légitimité exclusive du «Pacte spirituel,
éternel, Mîthaq, 'altd »26 censé lier chaque créature à son Créateur. Ainsi
le «combat pour Dieu»27 devient un acte d'adoration dans un Pacte
où Dieu s'engage à protéger et guider ses créatures humaines et où ces
dernières promettent de pérenniser la « Loi-vérité»28. À travers ces versets

apparaissent les premières ébauches des statuts juridico-théologiques pour
la gestion d'un ordre politico-social islamique réalisés par les juristes-
théologiens. D'un point de vue anthropologique, le discours coranique
« réactive la surenchère mimétique»29 à propos de « l'authentique noyau de
vérité disputé par les trois versions monothéistes»30.

Si de nombreux versets de la sourate 9, ont été utilisés pour construire
le droit de la guerre sainte ou juste, la revendication de ce droit, signale Ar-
koun est également présent chez les chrétiens pour justifier la guerre sainte.
Ainsi, lors de la première croisade, ajoute l'auteur, Guibert de Nogent
s'exprima de la manière suivante :

De nos jours, Dieu a institué une guerre sainte pour que l'ordre des chevaliers
et la multitude instable qui avaient l'habitude de s'entretuer à la manière de
l'ancien paganisme, puissent trouver une nouvelle voie vers le salut : ils peuvent
maintenant rechercher la grâce de Dieu selon leur habitude sans avoir besoin de

renoncer au monde, en s'engageant dans la profession de moine 31.

De même, précise Arkoun, le célèbre historien maghrébin Ibn Khaldûn
(t 1406) dit à propos de la guerre sainte :

Dans l'institution religieuse islamique (ut -milla-l-islâmiyya), la guerre sainte ou
juste (jihâd) est une prescription religieuse en raison de l'universalité de l'appel en

vue d'amener la totalité des hommes à l'islam de gré ou de force. C'est pourquoi
le califat et la souveraineté temporelle (mulk) y ont été établis de telle façon que
ceux qui en ont la charge puissent exercer leur force dans les deux domaines à

la fois. Pour les autres institutions religieuses, leur mission (du'wa) n'y est pas
universelle, pas plus que la guerre sainte n'y est prescrite, sauf pour se défendre

25 Ibid.
26 Ibid.
27 Ibid.
28 Ibid.
29 Ibid., p. 255.
30 Ibid.
31 Cf. Michael Bonner, Aristocratic Violence and Holy War. Studies in the Jihâd

and the Arab-Byzantine Frontier, New Haven, American Oriental Society, 1996, p. 3,
cité par M. Arkoun et J. Maïla, De Manhattan à Bagdad, p. 71.

32 Muqqadima, III, chap. 33, p. 408, cité par A. L. De Premare, Les Fondations
de l'islam. Entre écriture et histoire, Paris, Seuil, 2002, p. 114.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 239

Actuellement l'appel à la guerre sainte (ou juste) trouve encore des

adhérents dans certains contextes socio-politiques musulmans. Mais la
référence à la guerre juste, un concept théologique élaboré par Augustin
d'Hippone dans l'Antiquité tardive, est instrumentalisée tant par «les
théologies communautaristes»33 que par « les nationalismes modernes»34

pourtant les plus laïcisés. Par exemple, les anciens présidents François
Mitterrand et George H. W. Bush ont mobilisé le concept de guerre juste
pendant la guerre du Golfe en réaction à Saddam Hussein qui évoquait celui
de jiluid

Revenons à la sourate 9, «révélée» selon les chroniqueurs en l'année

631, soit un an avant la mort du prophète de l'islam. Cette sourate
débute par la déclaration de rupture d'un pacte : « Désaveu de la part de

Dieu et de son messager » (Cor 9,1 ce qui, rappelons-le, indique la position
de force du groupe des croyants qui lance des ultimatums au groupe des

polythéistes (Cor 9, 5), tout en sommant les gens du Livre à se soumettre
au « régime de la religion vraie » (din al-haqq, Cor 9, 29) en versant l'impôt
de capitation (jizya)35.

Arkoun rappelle que la polémique engagée au stade coranique n'a pas
les mêmes enjeux, en termes de portée politique et religieuse, que ceux
relatifs aux constructions théologico-juridiques mobilisées plus tard par les

juristes des empires omeyyade et abbasside.
Pour Arkoun, il est nécessaire de restituer les «données historiques,

sociologiques, politiques, culturelles »36 et anthropologiques qui motivent
et animent l'attitude des acteurs sociaux de cette période prophétique, afin
de mettre en lumière l'historicité du discours coranique et le caractère

contingent de ces versets mobilisés à des fins de violence sacralisée. Il s'agit,
en somme, de restituer les dimensions socio-historico-anthropologiques de
la violence, du sacré et de la vérité, en mettant en exergue leurs caractéristiques

relationnelles et contingentes travesties en essences transcendantales
anhistoriques.

D'ailleurs, cette nécessité de restitution historique n'a pas échappé aux
anciens exégètes de la sourate 9, qui nommaient avec précision les tribus
liées par un pacte avec le prophète Muhammad, ainsi le verset 4 était adressé

aux clans des Banû Mudlij et des Banû Damra. Dans un contexte tribal, il
était important pour Muhammad et son groupe de croyants d'établir des

alliances avec des tribus en vue de neutraliser les autres forces tribales ; une
attitude conforme, au demeurant, aux conduites politiques liées aux normes
et coutumes de la péninsule arabique du vne siècle. Néanmoins, le discours
coranique transforme cette action politique contingente en « un principe

33 M. Arkoun, ABC de l'islam, p. 255.
34 Ibid.
35 Ibid., p. 252.
36 Ibid., p. 256.



240 LEÏLA TAU IL

éthico-juridico-religieux » transtribal17. Le respect du pacte devient un acte
sacré liant des parties où la guerre doit être évitée à tout prix, mais si elle
venait à éclater, par la rupture unilatérale du pacte, elle devrait être menée

sous la bannière du Dieu coranique contre toutes velléités de puissance d'un
autre groupe donné.

L'analyse de la sourate 9 réalisée par Arkoun tente de démontrer
comment cette dernière transforme, dans un processus de sacralisation,
des conduites contingentes de la vie ordinaire des acteurs sociaux en

paradigmes absolutisés « de l'existence humaine en société »38.

La connaissance du contexte socio-historique et culturel dans lequel
émerge le discours coranique est donc nécessaire à sa compréhension. À ce

titre, Jacqueline Chabbi réalise une précieuse contribution dans l'approche
anthropologique du Coran39. Selon elle, les mois frappés d'interdits du
verset dit du sabre (Cor 9, 5), qui débute par « Après que les mois sacrés »,
font référence aux interdits relatifs aux razzias et aux vengeances tribales
de la loi du talion, car à l'époque, durant ces mois les pèlerinages, les

rituels collectifs et les sacrifices propitiatoires, propres à la vie locale tribale
préislamique, étaient pratiqués.

Par ailleurs, souligne Chabbi, l'interprétation du verset 5 de la sourate 9

dans une perspective violente est erronée dans la mesure où elle procède à un
découpage du texte qui efface totalement le contexte, en faisant fi des autres
séquences injonctives du Coran, lesquelles se contentent de brandir une
menace eschatologique. Ainsi, selon Chabbi, la politique du Muhammad
médinois « a présenté une constante volonté non d'exterminer les hommes
de tribu mais, au contraire, de les amener à se joindre à l'alliance de

son dieu»40. Attitude au demeurant conforme à l'anthropologie de cette
société, où il était coutume de s'allier à l'adversaire le plus fort plutôt que
de le combattre.

Néanmoins, le verset 5 de la sourate 9 constitue la première injonction
coranique à combattre sur terre, en vue de les tuer, ceux qui refusent
d'entrer dans l'alliance du Dieu coranique ou de s'acquitter de l'impôt
(jizya) en signe de capitulation. Cette politique de force en l'an 631 devenait
possible dans la mesure où, toutes les places sédentaires, de La Mecque
à Taëf, ayant rallié le camp médinois, seule demeurait une résistance
résiduelle, essentiellement bédouine. Dès lors, selon Chabbi, la sourate 9
n'a fait qu'entériner une domination de fait en lançant sa proclamation
guerrière qui visait à gagner à sa cause les derniers récalcitrants, non pour

37 M. Arkoun, Lectures du Coran, Paris, Albin Michel, 2016 (lreéd. 1982,
Maisonneuve et Larose), p. 464-465.

38 M. Arkoun, op. cit., 2016 (lre éd. 1982, Maisonneuve et Larose), p. 460.
39 Jacqueline Chabbi, Les trois piliers de l'islam. Lecture anthropologique du

Coran, Paris, Seuil, 2016.
40 Ibid., p. 248-249.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 241

les tuer mais pour «les faire entrer dans l'alliance intertribale médinoise

pour achever l'entier contrôle de l'Arabie occidentale»41.
On l'aura compris, Arkoun, comme Chabbi, dénonce l'attitude des

juristes-théologiens et des terroristes qui justifient le jihâd, en considérant
les versets coraniques notamment de la sourate 9 comme parole de
Dieu anhistorique et sacrée, et qui ôte des vies au nom d'une vérité
qui sacralise une violence destructrice tant dans des sociétés musulmanes

que non-musulmanes. C'est pourquoi, il plaide pour la reconnaissance
de l'historicisation des textes religieux, dotés de grandes capacités de

sacralisation, car elle change radicalement « le statut théologique des Textes
dits révélés»42.

6. Construction historique de toutes les formes de « la vérité »

Toutes les expressions de «la vérité» s'inscrivent dans l'histoire, avec
des contenus et des formes concrètes variés qui se transforment au fil
des siècles. Le texte coranique, à l'image de tous les textes scripturaires
et profanes, s'inscrit dans un contexte socio-historique et une dynamique
intertextuelle intrinsèquement mêlés à ses conditions historiques d'émergence.

La reconnaissance de l'historicisation des textes scripturaires constitue

une avancée majeure de la pensée moderne, qui change complètement
le statut théologique de ces textes religieux. En ce qui concerne ce point
crucial, Arkoun le voit bien, le fossé existant aujourd'hui entre la pensée

islamique et les avancées réalisées par la pensée théologique, catholique
et protestante en particulier, est immense et ce décalage traverse «son
expression historique la plus tragique avec le terrorisme»43.

Les trois expressions de l'expérience monothéiste revendiquent la
«vérité» (al-haqq), censée fonder la loi divine, et réactivent à chaque stade

prophétique le fonctionnement du triangle anthropologique avec «des
intervalles de gestion 'orthodoxe' de la Loi»44. Pour le cas de l'islam, la

transformation de la vérité (al-haqq) du discours coranique en «régime
théologico-juridique d'une vérité codifiée»45, nommé fiqh (jurisprudence
islamique), est passée quelque peu inaperçue car la sourate 9, qui selon les

raisonnements juridiques abroge une série de versets antérieurs46, contient
les premières énonciations normatives.

41 Ibid., p. 251.
42 M. Arkoun et J. Maïla, De Manhattan à Bagdad, p. 197.
41 Ibid., p. 197.
44 M. Arkoun. ABC de l'islam, p. 261.
45 Ibid., p. 245.
46 Le verset 5 de la sourate 9, «révélé» selon la tradition islamique parmi les

derniers versets, abroge selon les raisonnements juridiques de l'orthodoxie sunnite
de nombreux versets pacifiques.



242 LEI LA TAU IL

Pour comprendre le caractère construit de « la vérité », il est important
d'analyser les conditions - vérifiables - d'émergence de l'idée de vérité en
tant que force historique influant la destinée d'un individu ou d'une
collectivité. L'histoire de la raison islamique commence avec l'avènement du
fait coranique (lié à l'état d'oralité coranique)47 et du fait islamique (lié à la
codification du Coran), qui débute avec ['«expérience de Médine»48. Cette
dernière est transformée par l'orthodoxie en modèle de Médine, autrement
dit en histoire du salut. L'idée de vérité religieuse est intrinsèquement liée
à la religion officielle, qui s'érige de la sorte en orthodoxie. Dans une
optique politico-historique, toute orthodoxie est une vision idéologique
orientée vers l'intérêt du groupe auquel elle appartient. C'est ainsi que
le courant rationaliste mu'tazilite de l'islam49 devient doctrine officielle
de l'État entre 827 et 847, porteuse de vérité religieuse en reléguant le

sunnisme au statut d'hétérodoxie. La situation se renverse par la suite. De
même, dans une autre configuration socio-politique, le shiisme aurait pu
l'emporter. Dans cette perspective, la vérité religieuse, processus idéologique

et historique, est toujours le résultat d'un rapport de force. Pour les

acteurs historiques, le phénomène de 1'« orthodoxisation » est capital car les

groupes sociaux perçoivent et construisent l'histoire au moyen du système
de croyances et au moyen des imaginations établies par l'orthodoxie en qualité

de religion d'État. Cette dernière, fruit d'une construction historique,
érige en essences transcendantales des réalités transitoires. L'orthodoxie
sunnite, religion officielle - porteuse de la vérité religieuse - depuis le

ixe siècle, a ainsi balisé le pensable en renvoyant à la sphère de Vimpensé
et de Y impensable les pensées hétérodoxes50.

D'ailleurs, souligne Arkoun, la question du Coran créé, introduite par
les mu'tazilites, demeure un impensable majeur pour l'orthodoxie sunnite.
Dans l'histoire de la théologie médiévale musulmane, la question centrale,
autour de laquelle les plus vives - voire les plus violentes - discussions

portaient, était celle relative au statut de la « Parole divine ». Contrairement
à la théologie orthodoxe sunnite, selon laquelle le Coran est la Parole
éternelle et incréée de Dieu, les mu'tazilites, au tout début du ixe siècle,

rejettent l'existence d'attributs éternels, qu'ils assimilent à une forme de

47 « Le fait coranique est un événement linguistique, culturel et religieux» qui
marque notamment le passage du polythéisme au monothéisme dans la péninsule
arabique. Cf. M. Arkoun, La Pensée arabe, Paris, P.U.F., 2012 1re éd. 1975), p. 9.

48 Pour l'approfondissement de ces concepts, « fait coranique » et « fait
islamique », cf. ibid., p. 11-49.

49 Le mu'tazilisme est un courant musulman théologique rationaliste, apparu
au tout début du ixe siècle, imprégné de philosophie grecque, qui prône, entre autres,
le primat de la raison sur le donné révélé.

50 Pour le développement de ces concepts « le pensable, l'impensable et l'im-
pensé», cf. notamment M. Arkoun, Pour une critique de la raison islamique, Paris,
Maisonneuve et Larose, 1984.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 243

polythéisme. Pour ces derniers, le Coran est créé par Dieu, autrement,
disent-ils, il y aurait deux dieux, à savoir : Allah et la Parole (ou le Livre). Ils
défendent le caractère créé du Coran dans sa transmission orale en langue
arabe au prophète et dans sa transformation, par ses compagnons, en

texte écrit. Les mu'tazilites, opposés à toutes formes d'anthropomorphisme,
renvoient Dieu à un sens inconnaissable, absolu et éloigné du monde. Le
Coran est considéré par ces derniers comme un attribut descriptif de Dieu
dont la récitation ne peut être que créée et donc inscrite dans l'histoire.
Cette école, qui se fonde sur le primat de la raison et le libre arbitre
de l'être humain, est érigée en doctrine officielle par le calife abbasside
Al-Ma'mun en l'an 82751. Toutefois, l'école de l'imam Ibn Hanbal (t 855)

prend le contre-pied des mu'tazilites en condamnant leurs conceptions et
leurs méthodes, qu'elle considère comme autant d'innovations nocives et
pécheresses par rapport au Coran et aux hadîths. Pour Ibn Hanbal, il faut
suivre à la lettre et de façon très stricte les textes sacrés, en évitant toutes les

interprétations qui s'écarteraient de leur sens littéral. Il réussit à obtenir
du calife Al-Mutawakkil, en l'an 847, l'adoption officielle de sa posture
doctrinale52.

L'ensemble des pensées religieuses usent dans leurs constructions doctrinales

de stratégies visant à annuler l'historicité. En ce qui concerne la pensée

islamique, l'exemple le plus probant qui illustre cette attitude est celui de la

controverse sur la question du Coran créé introduite par les mu'tazilites. Ce
débat oppose les tenants d'un Coran créé dans sa forme matérielle - cette

posture permet d'inscrire le discours coranique dans une certaine historicité
et sa reprise aujourd'hui dans le cadre de la modernité - et les défenseurs
du «Coran incréé, coéternel à Dieu, supra historique et soustrait à tout
questionnement sur le comment (théorie du bilâ kayf) »55. La position des

tenants du Coran incréé s'est imposée depuis le xie siècle, sous l'ordre du
calife Al-Qâdir, et « l'évolution des cadres sociaux de la connaissance dans
les contextes islamiques depuis le xie siècle n'a pas permis de réactiver un
débat si prometteur»54.

51 Dominique Urvoy, Histoire de la pensée arabe et islamique, Paris, Seuil, 2006,

p. 179.
52 Abdelwahab Medeb, La maladie de l'islam, Paris, Seuil, 2002, p. 24.
51 M. Arkoun, « Pour une histoire réflexivede la pensée islamique», conférence

organisée par l'association Dakira et l'Université Libre de Bruxelles (CECID),
Bruxelles, 25 avril 2008.

54 Ibid. (conférence du 25 avril 2008).



244 LEÏLA TAU IL

7. Ruptures épistémologiques : de la réciprocité des exclusions
médiévales à la réciprocité des consciences modernes

Les juifs, chrétiens et musulmans ont longtemps légiféré à partir de la
revendication d'une vérité révélée, unique, absolue, intangible, qui échappe
à toute historicité. Les juifs et les chrétiens ont refusé de reconnaître
le dogme de l'islam, le Coran «Parole de Dieu», les juifs ont fait de
même à l'égard des chrétiens, lesquels adoptent la même posture à l'égard
des juifs et des musulmans. Dans cette définition de «la vérité», les

constructions des théologies et des ordres sociopolitiques fonctionnent,
selon Arkoun, comme des systèmes culturels et juridiques d'exclusions
réciproques. Les enseignements prophétiques relatifs à la reconnaissance
de l'autre n'empêchent pas l'assignation des autres partenaires à des statuts
théologiques et juridiques différents, ancrés dans un rapport hiérarchique,
caractéristiques au demeurant des sociétés antiques et médiévales. Les

trois régimes de la «religion vraie» se sont construits sur «des exclusions
réciproques et des guerres récurrentes jusqu'à Vatican ÎI (1965)»55. La
réciprocité des consciences fondée sur des droits et des devoirs et basée

sur une égalité juridique citoyenne moderne ne s'opère qu'avec l'adoption
d'« une rupture épistémologique radicale, donc mentale, avec le concept de

religion vraie»56 sur lequel se sont construites les religions dites révélées.

Pour comprendre l'enjeu d'une rupture épistémologique dans l'étude
du fait islamique, Arkoun développe plusieurs concepts féconds, à savoir:
«transgresser, déplacer et dépasser.»57 Transgresser l'appréhension de la
tradition religieuse en soumettant le savoir théologique à l'analyse critique
et scientifique pour mettre en lumière ses aspects épistémologiques et

anthropologiques ; déplacer des lieux de la théologie médiévale (Dieu,
prophétie, attribut, loi, révélation, etc.) vers les lieux modernes de la cognition
(perception imaginaire, mémoire, imagination, raison, intelligence, etc.)
et dépasser les discours conformistes et mythologistes pour adopter une
attitude philosophique interrogative et une pensée critique58. Pour l'auteur,
« l'idée de situer épistémologiquement la conception médiévale par rapport
à celle de la modernité»59 - d'une épistémologie spéculative normative à

une épistémologie historique en mouvement - demeure un impensable pour
beaucoup en milieu musulman. C'est précisément sur cette ignorance des

ruptures épistémologiques que repose le postulat de la « validité divine », en

55 M. Arkoun, «Introduction à l'aporie islam/Occident», in Virginie
Devillers et Jacques Sojcher dir., Portraits de l'autre, collection Ah Ed. Cercle
d'Art, n° 4-5 (2007), p. 81.

56 M. Arkoun. ABC de l'islam, p. 117.
57 M. Arkoun, Humanisme et islam. Combats et propositions, Paris, Vrin, 2005,

p. 77.
58 Pour le développement de ces trois concepts clés, cf. ibid., p. 77-129.
59 Ibid., p. 109.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE «VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ» 245

tout temps et en tous lieux, des enseignements de l'islam orthodoxe fondé
sur le concept de religion vraie.

Aujourd'hui, «le concept médiéval de religion vraie, à l'exclusion de

toutes les autres»60 reste vivace dans les dialogues interreligieux, en

particulier dans les pratiques ritualistes des traditions religieuses. Pourtant,
soutient Arkoun, il est nécessaire de s'affranchir de « toutes obsessions de

vérité »61, car les vérités les plus ancrées dans la durée ne sont finalement que
des croyances triomphantes qui supplantent d'autres systèmes de croyances
concurrents.

8. De la violence systémique à l'appel à la solidarité des peuples

Le concept du triangle anthropologique, élaboré par Arkoun, permet
d'analyser le mécanisme de la violence liée à l'idée de vérité tant dans la

pensée religieuse prémoderne que dans la pensée moderne, fondée sur « la
vérité » scientifique et la raison souveraine, qui prétend s'être totalement
libérée de la violence en s'émancipant du religieux et de son cortège de
violence (fanatisme, intégrisme, fondamentalisme, obscurantisme médiéval,

etc.). Pourtant, force est de constater que le siècle des Lumières et la

pensée moderne n'ont pas empêché l'éruption de la violence à travers, entre
autres, les colonies, les deux guerres mondiales, les horreurs de la Shoah,
etc. La violence anthropologique s'explique notamment, selon l'auteur,
par le fait que la raison souveraine n'est pas interrogée à l'aune d'une
approche déconstructive et archéologique sur les violences qu'elle produit
et légitime. Pour Arkoun, ce sont « les apports de l'anthropologie comme
critique radicale de toutes les cultures»62 qui permettraient de sortir des

«mythohistoires religieuses» et des «mythoidéologies des messianismes
modernes»62, sur lesquelles se fondent les vérités qui sacralisent les

violences.

Le concept du triangle anthropologique révèle donc la nécessité de

soumettre à l'approche déconstructive tous les systèmes de pensée, de

<>0 M. Arkoun, Lu question éthique et juridique dans lu pensée islamique, Paris,
Vrin, 2010, p. 186.

61 Ihid.
62 M. Arkoun. ABC de l'islam, p. 262.
by La mytho-histoire, concept élaboré par Arkoun, signifie « l'ensemble des

procédés linguistiques et littéraires par lesquels tout transmetteur de la mémoire
collective» (historien, acteur social, etc.) transfigure dans un processus de sacralisation

«des acteurs, des événements, des conduites, des productions d'un moment
privilégié du passé. » Cf M. Arkoun et J. Maïla, De Manhattan à Bagdad, p. 94-97.
La mythoidéologie signifie la projection systématique « des concepts nés et travaillés
dans le cadre épistémique de la modernité» (égalité, autonomie, citoyenneté, etc.)
vers p. ex. « les textes fondateurs et les enseignements de la Tradition » islamiques
nés dans un cadre épistémique médiéval qui les ignore. Ihid., p. 118.



246 LEÏLA TAU IL

croyances et de valeurs fondés soit sur la religion, soit sur la raison moderne,
en vue de mettre en exergue l'historicité des axiomes et des postulats qui
travestissent le réel en «vérité révélée» ou en « vérité vérifiée». Cette
méthode de la critique généalogique, initiée par Nietzsche, contribuerait
à mieux comprendre les mécanismes de violence anthropologique64.

Par ailleurs, Arkoun souligne les responsabilités politiques des
gouvernements qui ne garantissent pas à leurs citoyens l'accès à une connaissance

critique de l'histoire réelle de leurs sociétés respectives et des « systèmes de

valeurs, de représentations et de croyances »65 qui les sous-tendent. L'ignorance

institutionalisée mène à la revendication de valeurs et d'idéaux enfermés

dans un cadre mental mytho-idéologique, qui empêche l'émergence de

libertés individuelles et «la conscience civique moderne»66, tout en favorisant

l'éclosion de «conduites collectives régressives»67 et de « mouvements
politiques totalitaires»68. Quelles perspectives y a-t-il pour des sociétés en
voie de développement qui subissent les répressions des «États voyous»,
alors que ces États font à leur tour l'objet d'« expéditions punitives de

la Machtpolitik»69 exercées par les États «civilisés»? Le 11 septembre,
affirme Arkoun, nous a enfermés dans une violence systémique qui s'inscrit
dans une «logique circulaire de la guerre juste contre le terrorisme»70
et qui tend à occulter notamment les guerres, les peuples massacrés, les

corruptions à l'échelle internationale, qui ont précédé le 11 septembre 2001.

Loin de vouloir justifier «un camp contre l'autre»71, Arkoun évoque tous
ces faits pour tenter de sortir de cette violence grandissante à l'échelle
mondiale depuis 1945 et rendre enfin pensable l'écriture d'«une histoire
solidaire des peuples»72 accompagnée d'une justice immanente inscrite
«dans une culture de paix durable»73.

Toutes les sociétés et les cultures sont invitées à questionner, voire à

subvertir, leurs systèmes de valeurs respectifs afin de jouir de la possibilité
de poser des choix philosophiques autres que ceux qui s'enlisent dans des

conflits identitaires à travers le monde « au nom de ce qu'Amin Maalouf
a appelé les Identités meurtrières »74. Ce débat crucial devrait s'imposer

64 M. Arkoun, ABC de l'islam, p. 17.
65 M. Arkoun et J. Maïla, De Manhattan à Bagdad, p. 86.
66 Ibid.
67 Ibid.
68 Ibid.
69 Ibid.
70 Ibid.
71 Ibid., p. 87.
72 Ibid.
73 Ibid.
74 M. Arkoun, «Penser le fait religieux à travers l'exemple de l'islam»,

Bruxelles, cycle de conférences organisé par l'association Dakira et l'Université
Libre de Bruxelles (CECID), 27 avril, 12 et 19 mai 2009.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 247

tant chez les décideurs politiques qu'au sein des sociétés enfermées
depuis 1945 dans des discours de victimisation (colonialisme, impérialisme,
mondialisation, etc.). Le terrorisme, quelle que soit sa provenance, se videra
selon Arkoun de toutes ses capacités mobilisatrices lorsque cesseront dans

toutes les cultures d'aujourd'hui les discours de victimisation et d'auto-
glorification desdites identités, de «droits à la différence» qui entraînent
une «tribalisation du monde» au nom de revendications fondées sur une
vision hiérarchique menant au rejet de l'autre et pouvant aboutir «au
meurtre universel»75. L'auteur qui, dans le passé, circonscrivait cette tâche
subversive à la critique de la raison islamique76, la généralise par la suite à

l'ensemble des sociétés du monde actuel77.

Arkoun prône donc une histoire solidaire des peuples en appelant
chaque culture à ce travail critique sur elle-même, à cet «indispensable
travail de soi sur soi de chaque tradition de pensée»78, rempart puissant
contre les quêtes d'identités trompeuses.

Conclusion

Le concept du triangle anthropologique «violence, sacré, vérité»,
élaboré par Arkoun, met en lumière le rôle de « la vérité » dans sa fonction
de légitimation et de sacralisation de la violence, tant dans le «régime
théologique religieux» (guerre sainte) que dans le «régime philosophique
laïque» (guerre juste), et qui serait présent, selon lui, en tout temps et en
tous lieux. L'analyse de la sourate 9 (at-Tawba), sur laquelle s'appuient
notamment les acteurs du terrorisme islamique mondialisé, révèle, à la

lumière de ce concept du triangle anthropologique, son soubassement

socio-anthropo-historique et le processus de sacralisation de la violence,
au nom de la «religion vraie», qui s'opère dans le discours coranique.
Aujourd'hui, le concept médiéval de «religion vraie», excluant toutes les

autres, demeure encore vivace. C'est pourquoi Arkoun plaide pour un
affranchissement de « toutes obsessions de vérité»79.

Pour Arkoun les acteurs de l'histoire intellectuelle, culturelle et didactique

- notamment au niveau de la mission mondiale de l'UNESCO -
devraient proposer un dépassement des enseignements donnés à vivre comme
des vérités intangibles ou des connaissances scientifiques universelles. En
effet, si les postulats de chaque croyance religieuse ne sont pas déconstruits,
les risques liés à l'application de la morale relative au « bien » et au « mal »

75 Ibid.
76 M. Arkoun, Pour une critique de lu raison islamique, 1984.
77 M. Arkoun et J. Maïla, De Manhattan à Bagdad, p. 38.
78 M. Arkoun, « Penser le fait religieux » (27 avril 2009).
79 M. Arkoun. Lu question éthique et juridique dans la pensée islamique, 2010,

p. 186.



248 LEÏLA TAU IL

propre à chaque tradition religieuse sont grands, dans des espaces sociaux
où coexistent différentes religions. Dans les sociétés modernes métissées, il
s'agit pour Arkoun davantage d'une responsabilité politique que religieuse

que de doter les citoyennes et les citoyens de connaissances critiques,
qui s'avèrent des puissants remparts contre la revendication d'« identités
meurtrières»80. Pour contribuer à l'éradication de l'idéologie meurtrière
à l'échelle internationale, Arkoun a formulé une proposition centrale, à

savoir la « création d'un tronc éducatif commun à tous les pays représentés
au Processus de Barcelone inauguré en 1995 »8I. Pour notre part, nous

pensons que cette idée est extrêmement pertinente, dans la mesure où l'école
est un lieu de socialisation obligatoire: doter les futures citoyennes et
citoyens de connaissances critiques pourrait efficacement les prémunir contre
les idéologies totalitaires qui circulent dans les espaces sociaux et virtuels
non-contrôlés. Par exemple, les pays membres de l'Euromed pourraient
adopter une politique de synergie commune en créant une instance
académique internationale, réunissant leurs experts universitaires respectifs,
chargée de réaliser ce tronc éducatif commun, contenant l'enseignement
critique de tous les systèmes de pensée (religieux, philosophiques, etc.) qui
serait dispensé aux mondes universitaires, scolaires, associatifs, culturels et

professionnels en présentiel et à distance. À l'heure de la mondialisation et à

l'ère du numérique, vulgariser des connaissances critiques à grande échelle,
en partenariat avec les politiques locales, est tout à fait envisageable.

D'une manière plus large, nous pensons que l'œuvre d'Arkoun est à

la fois innovante et subversive. Innovante au niveau académique, dans
la mesure où l'auteur initie une discipline neuve, l'islamologie appliquée,
qui se fonde sur l'historicité des textes scripturaires et des constructions
dogmatiques tout en intégrant les sciences humaines et les sciences de la
société (histoire, anthropologie, linguistique, etc.) à l'étude du fait islamique
et en produisant une série de concepts permettant de penser autrement ce

dernier. Subversive au niveau du champ intellectuel religieux, car Arkoun
exhorte les historiens, les islamologues et les acteurs religieux du monde
musulman à adopter sa démarche critique, qui consiste à historiciser
la pensée islamique en adoptant, entre autres, le concept de rupture
épistémologique élaboré par Gaston Bachelard, tout en la soumettant aux
interrogations philosophiques82.

Cependant, dans l'analyse de la production arkounienne, nous nous
interrogeons sur le rôle qui peut être celui des enseignants chercheurs

ayant pour objet d'étude la question de l'islam, dans la sphère académique
qui, selon nous, doit se limiter à la recherche scientifique du fait et de

80 M. Arkoun, « Penser le fait religieux » (27 avril 2009).
81 M. Arkoun, La question éthique et juridique, p. 17.
82 M. Arkoun, Pour une critique de la raison islamique, p. 51-55.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRÉ, VÉRITÉ » 249

la pensée islamiques, sans chercher à les influencer. Le postulat d'une
raison émergente, mettant fin aux conflits idéologiques entre la raison
philosophique et la raison religieuse, qui devrait désormais s'ouvrir à tous
les apports des sciences humaines et des sciences de la société83, constitue
également, nous semble-t-il, une zone floue qui sort du champ strictement
universitaire. En réalité, cette posture d'Arkoun traduit son engagement
assumé et affirmé en qualité d'acteur de la pensée islamique contemporaine.
Nous pensons, dès lors, qu'au niveau du champ académique son apport
pourrait être scindé en deux, à savoir, en adoptant, d'une part, son

approche pluridisciplinaire dans l'étude du fait islamique, et en l'étudiant,
d'autre part, en tant que penseur moderne de la pensée islamique, à

l'image d'autres chercheurs-penseurs comme Abdelmajid Charfi et Yadh
Ben Achour84. Par ailleurs, une des limites de l'œuvre arkounienne est

son caractère largement programmatique, car elle formule des directions
de recherche (investigations historiques, sociologiques, anthropologiques,
linguistiques)85 en produisant des concepts théoriques qui doivent pour
certains encore démontrer leur opérationnalité à travers la réalisation de

ces recherches. Néanmoins, force est de constater que son œuvre apporte un
éclairage inédit et nouveau sur le fait et la pensée islamiques, notamment
avec le concept du triangle anthropologique, qui démontre sa pertinente
dans l'analyse de la sourate 9 et à travers, par exemple, l'épisode récent
et malheureux de la création de l'État islamique (Daesh), qui, durant son
existence, de 2014 à 2017, nous a fourni quotidiennement la mise en scène

d'une violence sacralisée au nom d'une vérité.
Enfin, au-delà de sa pertinence au niveau du champ académique, l'apport

arkounien est, selon nous, d'une grande actualité pour le renouvellement

de la pensée islamique contemporaine, qui semble traverser une
impasse. En effet, dans le monde musulman, tant l'islam officiel des États

que les mouvements contestataires islamistes se fondent sur une orthodoxie
commune, basée sur des axiomes sacralisés et anhistoriques. Ce fait
explique, par exemple, le maintien de la moitié de la population, les femmes,
de l'ensemble des pays musulmans, dans un statut d'infériorité légalisée
au nom de la chari'a («loi divine») élaborée dans le cadre d'une épistémè
médiévale, fondée sur la doctrine du Coran compris comme Parole éternelle

83 Cf. ibid., ainsi que M. Arkoun, Humanisme et islam, 2005.
84 Cf. notamment A. Filali-Ansary, Réformer l'islam? Une introduction aux

débats contemporains, Paris, La Découverte, 2003; R. Benzine, Les nouveaux
penseurs de l'islam, Paris, Albin Michel, 2004.

85 Cf. notamment M. Arkoun, Essais sur la pensée islamique, Paris, Maison-
neuve et Larose, 1977, p. 328 ; M. Arkoun, Pour une critique de la raison islamique,
p. 55-56; M. Arkoun, Humanisme et islam, 2005, p. 239.



250 LEÏLA TAU IL

et incréée de DieuU). La démocratisation de l'œuvre d'Arkoun, qui postule
l'historicisation des textes scripturaires et des constructions dogmatiques,
pourrait contribuer à une véritable subversion épistémologique de la pensée

islamique contemporaine.

Bibliographie •

Mohamed Arkoun, Essais sur la pensée islamique, Paris, Maisonneuve et
Larose, 1977.

—, Pour une critique de lu raison islamique, Paris, Maisonneuve et Larose, 1984.

—, L'Islam. Approche critique, Paris, Jacques Grancher, 1998.

—, The Unthought in Contemporary Islamic Thought, Londres, Tauris, 2001.

—, avec Joseph Maïla, De Manhattan à Bagdad. Au-delà du Bien et du Mal,
Paris, Desclée de Brouwer, 2003.

—, L'humanisme arabe au tvelxe siècle, Paris, Vrin, 2005.

—, Humanisme et islam. Combats et propositions, Paris, Vrin, 2005.

—, Histoire de l'islam et des musulmans en France du Moyen Age à nos jours,
préface de Jacques Le Goff, Paris, Albin Michel, 2006.

—, ABC de l'islam. Pour sortir des clôtures dogmatiques, Paris, Jacques
Grancher, 2007.

—, Lu question éthique et juridique dans la pensée islamique, Paris, Vrin, 2010.

—, La Pensée arabe, Paris, P.U.F., 2012.

—, Lectures du Coran, Paris, Albin Michel, 2016 (lre éd. 1982, Maisonneuve et
Larose).

—, « Introduction à l'aporie islam/Occident», in Virginie Devillers et Jacques
Sojcher dir., Portraits de l'autre, collection Ah Ed. Cercle d'Art, n° 4-5

(2007).

—, « Pour une histoire réflexive de la pensée islamique», Bruxelles, conférence
organisée par l'association Dakira et l'Université Libre de Bruxelles (CE-
CID), 25 avril 2008.

—, «Penser le fait religieux à travers l'exemple de l'islam», Bruxelles, cycle
de conférences organisé par l'association Dakira et l'Université Libre de
Bruxelles (CECID), 27 avril, 12 et 19 mai 2009.

Jacqueline Chabbi, Les troispiliers de l'islam. Lecture anthropologique du Coran,
Paris, Seuil, 2016.

René Girard, La violence et le sacré, Paris, Hachette Littérature, 1998.

Abdelwahab Medeb, La maladie de l'islam, Paris, Seuil, 2002.

Dominique Urvoy, Histoire de la pensée arabe et islamique, Paris, Seuil, 2006.

http://www.fondation-arkoun.org

86 Les orthodoxies sunnite et shiite, à travers les codes du statut personnel et de
la famille qui s'inspirent de la charî'a, postulent un rapport hiérarchique des sexes.

cf. notamment Latifa Lakhdhar, Les femmes au miroir de l'orthodoxie islamique,
trad. H. Abdessamad, Tunis, Amal, 2007.


	Violence et Islam : le triangle anthropologique "violence, sacré, vérité" de Mohammed Arkoun

