Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Violence et Islam : le triangle anthropologique "violence, sacré, vérité"
de Mohammed Arkoun

Autor: Tauil, Leila

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 231-250

VIOLENCE ET ISLAM

Le triangle anthropologique « violence, sacré, vérité »
de Mohammed Arkoun

LEiLA TAuIL

Résumé

Le présent article met en exergue la contribution de Mohammed Arkoun
a propos de la violence sacralisée en islam. Les juristes-théologiens des
trois premiers siccles de Uhégire (vif-ixt siécles) ont élaboré une théologie
guerriére, le «droit de la guerre sainteljuste », a partir de la sourate 9
(at-Tawba, Le Repentir), qui est encore mobilisée aujourd’hui par les acteurs
du terrorisme islamique dans une perspective mondialisée. Les questions qui
sous-tendent cet article sont les suivantes: quels sont les fondements du
concept du triangle anthropologique « violence, sacré, vérité» élaboré par
Arkoun? La lecture de la sourate 9 proposée par Arkoun, a partir de ce
triangle anthropologique, permet-elle de mettre en lumiére le soubassement
socio-historico-anthropologique du contenu de cette sourate?

Introduction

Le présent article a pour objectif de mettre en exergue les apports
réflexifs de Mohammed Arkoun a propos de la violence sacralisée en islam.
Mais avant de développer le sujet en question, attardons-nous briévement
sur la personne et 'originalit¢ de I’'ceuvre d’Arkoun. Décédé en 2010,
professeur émérite d’histoire de la pensée islamique a la Sorbonne nouvelle
(Paris-111), Arkoun a initié et enseigné I'islamologie appliquée dans diverses
universités européennes, arabes et américaines. L’islamologie appliquée est
une discipline neuve qui se distingue de I'islamologie classique dans la
mesure ou elle ne se limite pas a une restitution linéaire de I'histoire
de la civilisation islamique et a une critique philologique de ses grands
textes, mais intégre les sciences humaines et les sciences de la société
dans une approche réflexive du fait islamique en ayant recours a I’histoire
a rebours (dans un va et vient entre le présent et le passé des sociétés
travaillées par le fait islamique) '. L’islamologie appliquée tente de répondre

' Cf. M. ARKOUN, « Pour une islamologie appliquée », in Ip. : Pour une critique
de la raison islamique, Paris, Maisonneuve et Larose, 1984, p. 43-63.



232 LEILA TAUIL

a une question centrale qu’elle formule et qui est liée au passage d’une
«epistéme “médiévale” a une epistémé moderne », a savoir: «quelles sont
les conditions de validité de ce passage pour ’exercice efficace de la pensée
islamique aujourd’hui ?»2

A travers cette nouvelle discipline, Arkoun se positionne, d’une part, en
qualité de chercheur-penseur académique qui prend pour objet d’étude le
fait islamique et, d’autre part, en tant qu’acteur d’un renouvellement de
la pensée islamique qui ambitionne de 'ouvrir aux apports des sciences
humaines et de la modernité. L’islamologie appliquée, qui demeure une
discipline largement programmatique, élabore toute une série de concepts,
sous la forme de triades, telles que «religion, société, politique», «le
pensable, I'impensable et 'impensé », « transgresser, déplacer, dépasser »,
«violence, sacré, vérité», etc. Enfin, Arkoun était également un acteur
majeur du dialogue interculturel et interreligieux, membre actif depuis 1965
de la mission mondiale de PUNESCO. Il a participé a de multiples
colloques sur les dialogues européens-arabes, islamo-chrétiens, judéo-
islamo-chrétiens, le « choc des civilisations », 'interculturalité, etc.

Revenons a présent a la thématique de la violence et de Iislam. Les
juristes-théologiens des trois premiers siécles de I’hégire (vii® -1x° s.) ont éla-
boré une théologie guerriére, le « droit de la guerre sainte/juste », a partir de
la sourate 9 (at-Tawba, Le Repentir), qui est encore mobilisée aujourd’hui
par les acteurs du terrorisme islamique dans une perspective mondialisée.
Dans I'étude précisément de la sourate 9, Arkoun déplace I’analyse du
champ théologico-politique vers le champ des sciences humaines en déve-
loppant le concept du triangle anthropologique « violence, sacré, vérité»°.
Dans le présent article, nous ticherons de répondre aux questions sui-
vantes : quels sont les fondements du concept du triangle anthropologique
«violence, sacre, vérité» €élaboré par Arkoun? La lecture de la sourate 9
proposée par Arkoun, a partir de ce triangle anthropologique, permet-
elle de mettre en lumiére le soubassement socio-historico-anthropologique
du contenu de cette sourate? Au-dela du monde académique, Arkoun
promouvait la vulgarisation des connaissances critiques aupres des citoyens
en vue de contribuer notamment a la déconstruction de I'idéologie meur-
triere du terrorisme islamique. Notre conclusion mettra en lumiére une
proposition centrale formulée par Arkoun pour tenter de sortir de 'impasse
de cette violence sacralisée.

2 phid., p. 51.
3 M. ARKOUN. ABC de I'Islam. Pour sortir des clotures dogmatiques, Paris,
Grancher, 2007, p. 245.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 233

1. Le concept arkounien du triangle anthropologique :
violence, sacré, vérité

Traitant de la question de la violence dans le Coran et de son ins-
trumentalisation par les acteurs du terrorisme islamique, Arkoun évoque
systématiquement les facteurs géopolitiques et le contexte international qui
contribuent, selon lui, & 'émergence de ce dernier. Le lancement de la
bombe atomique sur Hiroshima, le 6 aoit 1945, change selon lui radica-
lement le rapport a la violence. Cet événement tragique inaugure «l’ére
nouvelle de la guerre inégale»* a I’échelle mondiale, avec un minimum
de risques pour celui, doté de la puissance technologique, qui I'initie, et
des conséquences des plus destructrices pour celui, démuni des avancées
scientifiques, qui la subit. L’ensemble des guerres menées par I’Occident
depuis 1945 consiste en des guerres inégales et c’est principalement au cceur
de ces derniéres, poursuit Arkoun, que résident « les raisons de I’expansion
du terrorisme comme réponse a la guerre inégale » °. Loin de vouloir justifier
le terrorisme, Arkoun défend I'idée selon laquelle une réflexion relative a
la violence et a la reconnaissance de I'altérité ne peut en aucun cas faire
I’économie des questions légitimes a propos des guerres inégales, qui ont
pour effet de déshumaniser davantage le camp adverse et de nourrir le
terrorisme international.

L’actualité internationale est traversée par une violence d’un nouveau
genre, exercée essentiellement par une extréme minorité d’individus se
réclamant de I'islam. Les médias qui couvrent ces faits tragiques, récurrents
depuis ces derniéres décennies a travers le monde, participent a I’enracine-
ment dans I'imaginaire collectif des sociétés non-musulmanes d’une relation
de cause a effet entre les préceptes d’une religion qui prone la guerre sainte,
le jihdad, contre les incroyants, d’une part, et les acteurs de la violence,
de I'autre®. Ce concept de jihdd, produit par les juristes-théologiens mé-
diévaux de I'islam, est mobilisé par les musulmans dés ’aube de I'islam
durant les grandes conquétes (632-732), lors des guerres d’expansion, lors
des croisades aprés 1095 et de la Reconquista en Espagne. Les autorités
suprémes des empires ottomans, safavide et moghol en font également
usage. La notion de jihdd est aussi brandie durant la période coloniale,
les guerres de libération, les guerres israélo-palestiniennes et celles qui ont
cours aujourd’hui.

Dans son engagement intellectuel en faveur de la paix entre les peuples et
pour tenter de comprendre les mécanismes de la violence humaine et trouver
des voies visant a la dépasser, Arkoun a notamment élaboré le concept

4 M. ARKOUN, « Introduction a I’aporie Islam/Occident », in Virginie DEVILLERS
et Jacques SoicHER dir., Portraits de 'autre, collection Ah!, Ed. Cercle d’Art, n® 4-5
(2007), p. 79.

3 Ihid.

6 M. ARKOUN, ABC de I'Islam, p. 245.



234 LEILA TAUIL

du triangle anthropologique « violence, sacré, vérité », que nous examinons
ci-dessous.

Alors que René Girard développe une analyse féconde du fonction-
nement de la violence et du sacré’, Arkoun radicalise le concept en y
ajoutant la notion de vérité, ce qui donne un triangle constituant «trois
forces interactives formant une combinaison fermée de logiques a la fois
différentes et fonctionnellement solidaires » 5.

2. Fonctionnement du triangle anthropologique : violence, sacré, vérité

Arkoun met en lumiére le fonctionnement du triangle anthropologique
présent, selon lui, dans I'ensemble des cultures et des sociétés tant ar-
chaiques que modernes. Le premier stade de la dynamique de la violence
anthropologique est I’affirmation, par une instance religieuse ou par une
instance idéologique séculiére, d’étre détentrice d’une vérité absolue, im-
muable et universelle, nécessaire au salut spirituel ou profane de tous les
étres humains. La revendication d’une vérité supérieure par un groupe so-
cial donné enclenche « une surenchére mimétique dans des groupes sociaux
en compétition pour s’assurer le monopole de sa gestion “orthodoxe” »°.
Dans les religions monothéistes, «la vérité» est révélée par Dieu lui-méme
et ce donné dit révélé fait I'objet de constructions théologiques dans les
trois branches monothéistes, qui se subdivisent elles-mémes en différentes
fractions. Ces derniéres sont qualifiées par le groupe au pouvoir, qui
s’arroge le statut d’orthodoxie seule garante de la protection de « la vérité »,
d’hétérodoxies a évincer. Le groupe porteur de «la vérité» orthodoxe
devenue incontestable légitime, grace a son pouvoir de sacralisation, la
violence a ’encontre des groupes dits hérétiques. La guerre acquiert son
caractére de «guerre juste» dés que l'instance d’autorité s’engage dans
la protection de «la vérité», qui fait ’objet d’une sacralisation, soit par
son origine «transcendante» (Dieu, prophéte), soit par sa provenance
immanente inscrite dans une lutte politique (idéologie marxiste, luttes
d’indépendances, etc.). ‘

Loin d’adopter une posture apologétique qui tente d’innocenter I'islam
dit authentique, en évoquant la vieille querelle entre 1’Occident et I'islam,
Arkoun déplace ce conflit séculaire du champ théologico-politique vers
le champ des sciences humaines, propices aux conceptualisations et aux
problématisations anthropologiques '°.

7 R. GIRARD, La violence et le sucré, Paris, Hachette Littérature, 1998.

8 M. ARKOUN. ABC de I'Islam, p. 245.

? M. ArkouN et Joseph MaiLa, De Manhattan & Bagdad. Au-dela du Bien et du
Mal, Paris, Desclée de Brouwer, 2003, p. 189.

10 M. ArRKOUN. ABC de I'Islam, p. 245.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 235

3. L’émergence de «la vérité» coranique
comme légitimation de la violence

L’ensemble du discours coranique s’inscrit dans une longue histoire du
«régime monothéiste de la Vérité»'!, qui édicte les valeurs, les normes
et les légitimités de I’existence humaine. Ce discours relatif a cette vérité
se construit sur le registre polémique qui vise a disqualifier, en vue de les
supplanter, les systémes de croyances et de non-croyances déja en place tels
celui des idolatres (muchrikiin) et des peuples du Livre («hl al-kitab).

L’émergence historique de cette «vérité» connait trois réceptions
distinctes, a savoir: une réception réactive, négative et controversée des
contemporains polythéistes et monothéistes des premiéres énonciations
coraniques orales, durant plus d’une vingtaine d’années (610-632) émises
par Muhammad Ibn Abdallah, qui est ni¢ dans son statut de prophéte
revendiqué. La « vérité » des anciens est assimilée dans le discours coranique
a des «récits affabulateurs (usdtir al-awwalin), auxquels sont opposés les
plus beaux et vrais récits («hsan al-qasas) contés par Dieu Lui-méme » 2
Cette confrontation entre les différents régimes de vérité(s) se répéte dans
les pays conquis, en dehors de I’Arabie, en entrainant les mémes dissensions
politiques et socio-culturelles. Avec les conversions, les acteurs sociaux qui
prennent en charge les interprétations religieuses élaborent des orthodoxies
qui deviennent concurrentes.

L’établissement de ce que Arkoun nomme les Corpus Officiels Clos
(COC)'*, qui relévent d’une lente construction historique établie par les
orthodoxies concurrentes, constituent la deuxiéme phase de réception
de «la vérité». Il est important de démarquer correctement 'avant et
I’aprés des COC ', qui deviennent les références obligatoires définissant
désormais la « Loi-Vérité»'>. C’est durant cette phase d’élaboration des
COC -collecte et transmission des versets coraniques, des traditions
prophétiques (hadith), du travail d’authentification — que s’opérent, par le
biais des productions littéraires et narratives, les processus de sacralisation
et de transcendantalisation qui aboutissent a la transfiguration mythique
des grandes figures établies par la Tradition islamique '°.

Enfin, la troisiéme étape de réception de «la vérité» est scolastique et
se fonde sur les représentations et les constructions doctrinales léguées par
les écoles classiques a travers les COC accompagnés de commentaires et

W hid., p. 248.

12 Ibid., p. 247.

13 Pour le développement de ce concept, ¢f. M. ARkouN, The Unthougt in
Contemporary Istamic Thought, Londres, Tauris, 2001.

14 M. ARKOUN, L'Islum. Approche critique, Paris, Jacques Grancher, 1998, p. 11.

15 M. ARKOUN, ABC de I'lslam, p. 247.

16 fhid., p. 249.



236 LEILA TAUIL

de résumés qui sont appréhendés et cités comme des instances d’autorités

permettant ’accés a la « parole de Dieu»!”.

4. Le concept de jihid

En ce qui concerne le concept du jihdd, de nombreux versets de la
sourate 9 ont été mobilisés par les juristes-théologiens des trois premiers
siécles de I’hégire (vii®-1x® s.) pour construire le droit de la guerre sainte ou
juste.

Aujourd’hui P'appel au jihdd, assimilé a la guerre juste, continue de
trouver un écho dans des contextes socio-politiques ou la culture laique
reléve encore d’un impensable majeur, mais également auprés d’acteurs
séduits par cette idéologie meurtriére au cceur méme des sociétés laiques
et séculiéres.

Pour revenir au discours coranique, la sourate 9, qui débute par la
déclaration de rupture d’un pacte, nous y reviendrons, révéle désormais
la position de force du groupe des croyants sur le groupe des polythéistes
(Cor 9.,5), les gens du Livre sont sommés de se soumettre au «régime
de la religion vraie» (din al-hagq ; Cor 9,29)'® en payant I'impét de
capitation (jizya). Avec ces versets, souligne Arkoun, qui apparaissent dans
la chronologie établie par la tradition islamique parmi les derniers versets
dits révélés, une étape importante est franchie dans le discours coranique,
qui va de « I'expérience humaine du divin» '® 4 la «la volonté de puissance
d’un pouvoir siir de son avantage politique » ?°. Cette rupture entamée par
la sourate 9 sera consommée de maniére continue, de I’acceés au pouvoir de
Mu‘awiya par la force en ’an 661 jusqu’a nos jours, avec une violence plus
accrue depuis ’émergence des « Etats-Partis postcoloniaux »2! — régimes
autoritaires fondés sur des partis uniques — qui contribuent a la propaga-
tion de I'idéologie fondamentaliste islamiste constituée en tant que force
politique contestatrice.

A propos de la violence proprement dite, le discours coranique ne s’y
intéresse jamais directement, mais il vise a remplacer I’'idée d’une violence
tribale 1égitime qui sacralise 1’étre humain (tahrim al-nafs) en vue de le
protéger des dominations et des tueries qui ont pour seule finalité la
conquéte du pouvoir, d’un territoire, I'amas des butins, etc. Sur ce point
crucial, le Coran perpétue a sa maniére et dans un contexte socio-historique
différent, précise Arkoun, I’entreprise de la Bible et des Evangiles, qui
transforment les pratiques archaiques de la violence des sociétés tribales

17 Ibid.
8 Ibid., p. 257.
19 Ibid.
20 Ibid.
21 Ibid.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 237

en l'inscrivant dans une perspective religieuse qui, néanmoins, sacralise de
la sorte les usages de la violence qu’il s’agissait, selon I'auteur, pourtant de
dépasser??,

5. Analyse de la sourate 9 (ar-Tawba)
a la lumiére du triangle anthropologique

La métamorphose d’une violence tribale en une violence sacralisée par
le discours coranique peut s’illustrer a travers quatre versets de la sourate 9,
sur lesquels se sont fondés les juristes-théologiens médiévaux pour élaborer
le concept du jihidd armé. Ces versets sont encore lus aujourd’hui au premier
degré par les auteurs du terrorisme islamique pour justifier une violence
sacralisée. Ainsi, le verset 5, nommé le « verset du sabre », est convoqué pour
justifier le jihdd offensif. Les versets de la sourate 9 analysés par Arkoun,
qui témoignent d’une évolution dynamique, complexe et interrelationnelle
entre la violence, le sacré et la vérité >, sont les suivants:

Aprés que les mois sacrés se sont écoulés, tuez les polythéistes partout ol vous
les trouverez ; capturez-les, assiégez-les, dressez-leur des embuscades ; mais s’ils
se repentent, s’ils s’acquittent de la priére, s’ils font 'aumone, laissez-les libres ;
Dieu est clémence et miséricorde. (Cor 9, 5)

Quand ils I'emportent sur vous, ils ne respectent a votre égard ni alliance, ni
pacte qui assure la protection [...]. (Cor 9, 8)

Combattez ceux qui ne croient pas en Dieu et au jour dernier, ceux qui ne
déclarent pas illicite ce que Dieu et son messager ont déclaré illicite, ceux qui,
parmi les peuples du Livre, ne pratiquent pas la Vraie religion. Combattez-les
jusqu’a ce qu’ils payent le tribut en signe de soumission. (Cor 9, 29)

Quand Dieu te raméne vers un groupe de ces gens-la et qu’ils te demandent la
permission de partir en campagne, dis-leur: vous ne partirez plus jamais avec
moi, vous ne combattrez plus jamais avec moi un ennemi. Vous avez été contents
de rester chez vous une premiére fois : demeurez donc avec ceux qui tiennent a
Iarriére. (Cor 9, 38)

Arkoun, en appliquant une étude globale du triangle anthropologique a
’endroit des versets cités, signale que le discours coranique ne nomme
jamais les groupes sociaux en fonction de « leur appartenance généalogique,
leur statut social, leurs alliances tribales, leur positionnement dans le
champ politico-religicux »>*. Au contraire, le Coran gomme toutes ces
solidarités (‘usabiyya) anciennes relatives a I’ordre tribal pour ne retenir
que la catégorie acceptation ou refus par ces acteurs du « nouveau régime de

2 [bid., p. 252-253.
3 Ibid., p. 254-255.
2 Ibid., p. 254.



238 LEILA TAUIL

Loi-Vérité »%. La nouveauté du discours coranique 4 propos de la violence,
en lien avec I'idée de vérité et sa fonction sacralisante, est ’abandon d’une
motivation matérielle (quéte du butin) ou tribale (pouvoir d’un clan, pacte
d’alliance, etc.) au profit d’'une légitimité exclusive du «Pacte spirituel,
éternel, Mithay, ‘ahd » 26 censé lier chaque créature a son Créateur. Ainsi
le «combat pour Dieu»?’ devient un acte d’adoration dans un Pacte
ou Dieu s’engage a protéger et guider ses créatures humaines et ou ces
derniéres promettent de pérenniser la « Loi-vérité » 8. A travers ces versets
apparaissent les premiéres ébauches des statuts juridico-théologiques pour
la gestion d’un ordre politico-social islamique réalisés par les juristes-
théologiens. D’un point de vue anthropologique, le discours coranique
«réactive la surenchére mimétique »*° a propos de « 'authentique noyau de
vérité disputé par les trois versions monothéistes » *°.,

Si de nombreux versets de la sourate 9, ont été utilisés pour construire
le droit de la guerre sainte ou juste, la revendication de ce droit, signale Ar-
koun est également présent chez les chrétiens pour justifier la guerre sainte.
Ainsi, lors de la premiére croisade, ajoute ’auteur, Guibert de Nogent
s’exprima de la maniére suivante :

De nos jours, Dieu a institué une guerre sainte pour que I'ordre des chevaliers
et la multitude instable qui avaient ’habitude de s’entretuer a la maniére de
’ancien paganisme, puissent trouver une nouvelle voie vers le salut : ils peuvent
maintenant rechercher la grice de Dieu selon leur habitude sans avoir besoin de
renoncer au monde, en s’engageant dans la profession de moine?!.

De méme, précise Arkoun, le célébre historien maghrébin Ibn Khaldiin
(+ 1406) dit a propos de la guerre sainte :

Dans l'institution religieuse islamique (af -milla-l-islamiyya), la guerre sainte ou
juste (jihad) est une prescription religieuse en raison de 'universalité de ’appel en
vue d’amener la totalité des hommes a I'islam de gré ou de force. C’est pourquoi
le califat et la souveraineté temporelle (mulk) y ont été établis de telle fagon que
ceux qui en ont la charge puissent exercer leur force dans les deux domaines a
la fois. Pour les autres institutions religieuses, leur mission (du'wa) n’y est pas
universelle, pas plus que la guerre sainte n’y est prescrite, sauf pour se défendre

[..]%2

35 Ibid.

26 Ibid.

27 Ibid.

8 Ibid.

2 Ibid., p. 255.

0 Ibid.

31 Cf. Michael BoNNER, Aristocratic Violence and Holy War. Studies in the Jihid
and the Arab-Byzantine Frontier, New Haven, American Oriental Society, 1996, p. 3,
cité¢ par M. ArRkoUN et J. MaiLa, De Manhattan a Bagduad, p. 71.

32 Mugqqadima, III, chap. 33, p. 408, cité par A. L. DE PREMARE, Les Fondations
de l'islam. Entre écriture et histoire, Paris, Seuil, 2002, p. 114,



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 239

Actuellement I'appel a la guerre sainte (ou juste) trouve encore des
adhérents dans certains contextes socio-politiques musulmans. Mais la
référence a la guerre juste, un concept théologique élaboré par Augustin
d’Hippone dans I’Antiquité tardive, est instrumentalisée tant par «les
théologies communautaristes »* que par « les nationalismes modernes » *
pourtant les plus laicisés. Par exemple, les anciens présidents Frangois
Mitterrand et George H. W. Bush ont mobilisé le concept de guerre juste
pendant la guerre du Golfe en réaction a Saddam Hussein qui évoquait celui
de jihdd.

Revenons a la sourate 9, «révélée» selon les chroniqueurs en I'an-
née 631, soit un an avant la mort du prophéte de I'islam. Cette sourate
débute par la déclaration de rupture d’un pacte: « Désaveu de la part de
Dieu et de son messager » (Cor 9, 1), ce qui, rappelons-le, indique la position
de force du groupe des croyants qui lance des ultimatums au groupe des
polythéistes (Cor 9, 5), tout en sommant les gens du Livre a se soumettre
au «régime de la religion vraie» (din al-hagq, Cor 9, 29) en versant I'impot
de capitation (jizya)™>.

Arkoun rappelle que la polémique engagée au stade coranique n’a pas
les mémes enjeux, en termes de portée politique et religieuse, que ceux
relatifs aux constructions théologico-juridiques mobilisées plus tard par les
juristes des empires omeyyade et abbasside.

Pour Arkoun, il est nécessaire de restituer les « données historiques,
sociologiques, politiques, culturelles »* et anthropologiques qui motivent
et animent l'attitude des acteurs sociaux de cette période prophétique, afin
de mettre en lumiére I'historicité du discours coranique et le caractére
contingent de ces versets mobilisés a des fins de violence sacralisée. 1l s’agit,
en somme, de restituer les dimensions socio-historico-anthropologiques de
la violence, du sacré et de la vérité, en mettant en exergue leurs caractéris-
tiques relationnelles et contingentes travesties en essences transcendantales
anhistoriques.

Drailleurs, cette nécessité de restitution historique n’a pas échappé aux
anciens exégétes de la sourate 9, qui nommaient avec précision les tribus
liées par un pacte avec le prophéte Muhammad, ainsi le verset 4 était adressé
aux clans des Bani Mudlij et des Ban( Damra. Dans un contexte tribal, il
était important pour Muhammad et son groupe de croyants d’établir des
alliances avec des tribus en vue de neutraliser les autres forces tribales ; une
attitude conforme, au demeurant, aux conduites politiques liées aux normes
et coutumes de la péninsule arabique du vii® siécle. Néanmoins, le discours
coranique transforme cette action politique contingente en « un principe

B M. ARKOUN, ABC de l'islam, p. 255.
¥ Ibid.

B Ibid., p. 252.

3 Ihid., p. 256.



240 LEILA TAUIL

éthico-juridico-religieux » transtribal®’. Le respect du pacte devient un acte
sacré liant des parties ou la guerre doit étre évitée a tout prix, mais si elle
venait a éclater, par la rupture unilatérale du pacte, elle devrait étre menée
sous la banniére du Dieu coranique contre toutes velléités de puissance d’un
autre groupe donné.

L’analyse de la sourate 9 réalisée par Arkoun tente de démontrer
comment cette derniére transforme, dans un processus de sacralisation,
des conduites contingentes de la vie ordinaire des acteurs sociaux en
paradigmes absolutisés « de ’existence humaine en société » .

La connaissance du contexte socio-historique et culturel dans lequel
émerge le discours coranique est donc nécessaire a sa compréhension. A ce
titre, Jacqueline Chabbi réalise une précieuse contribution dans I’approche
anthropologique du Coran™®. Selon elle, les mois frappés d’interdits du
verset dit du sabre (Cor 9, 5), qui débute par « Aprés que les mois sacrés »,
font référence aux interdits relatifs aux razzias et aux vengeances tribales
de la loi du talion, car a I'époque, durant ces mois les pélerinages, les
rituels collectifs et les sacrifices propitiatoires, propres a la vie locale tribale
préislamique, étaient pratiqués.

Par ailleurs, souligne Chabbi, 'interprétation du verset 5 de la sourate 9
dans une perspective violente est erronée dans la mesure ou elle procéde a un
découpage du texte qui efface totalement le contexte, en faisant fi des autres
séquences injonctives du Coran, lesquelles se contentent de brandir une
menace eschatologique. Ainsi, selon Chabbi, la politique du Muhammad
médinois « a présenté une constante volonté non d’exterminer les hommes
de tribu mais, au contraire, de les amener a se joindre a I’alliance de
son dieu»“’. Attitude au demeurant conforme a I’anthropologie de cette
société, ou il était coutume de s’allier a I’adversaire le plus fort plutot que
de le combattre.

Néanmoins, le verset 5 de la sourate 9 constitue la premiére injonction
coranique a combattre sur terre, en vue de les tuer, ceux qui refusent
d’entrer dans I'alliance du Dieu coranique ou de s’acquitter de I'impot
(Jizya) en signe de capitulation. Cette politique de force en I’an 631 devenait
possible dans la mesure ou, toutes les places sédentaires, de La Mecque
a Taéf, ayant rallié le camp médinois, seule demeurait une résistance
résiduelle, essentiellement bédouine. Dés lors, selon Chabbi, la sourate 9
n’a fait qu’entériner une domination de fait en langant sa proclamation
guerriére qui visait a gagner a sa cause les derniers récalcitrants, non pour

37 M. ARkouN, Lectures du Coran, Paris, Albin Michel, 2016 (1™ éd. 1982,
Maisonneuve et Larose), p. 464-465.

3 M. ARKOUN, op. cit., 2016 (17 éd. 1982, Maisonneuve et Larose), p. 460.

¥ Jacqueline CHABBI, Les trois piliers de islam. Lecture anthropologique du
Coran, Paris, Seuil, 2016.

0 Ibid., p. 248-249.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 241

les tuer mais pour «les faire entrer dans I'alliance intertribale médinoise
pour achever I’entier contréle de I’Arabie occidentale»*'.

On l'aura compris, Arkoun, comme Chabbi, dénonce I'attitude des
juristes-théologiens et des terroristes qui justifient le jifidd, en considérant
les versets coraniques notamment de la sourate 9 comme parole de
Dieu anhistorique et sacrée, et qui Ote des vies au nom d’une vérité
qui sacralise une violence destructrice tant dans des sociétés musulmanes
que non-musulmanes. C’est pourquoi, il plaide pour la reconnaissance
de l’historicisation des textes religieux, dotés de grandes capacités de
sacralisation, car elle change radicalement « le statut théologique des Textes
dits révélés»+.

6. Construction historique de toutes les formes de «la vérité »

Toutes les expressions de «la vérité» s’inscrivent dans I’histoire, avec
des contenus et des formes concreétes variés qui se transforment au fil
des siécles. Le texte coranique, a I'image de tous les textes scripturaires
et profanes, s’inscrit dans un contexte socio-historique et une dynamique
intertextuelle intrinséquement mélés a ses conditions historiques d’émer-
gence. La reconnaissance de I’historicisation des textes scripturaires consti-
tue une avancée majeure de la pensée moderne, qui change complétement
le statut théologique de ces textes religieux. En ce qui concerne ce point
crucial, Arkoun le voit bien, le fossé existant aujourd’hui entre la pensée
islamique et les avancées réalisées par la pensée théologique, catholique
et protestante en particulier, est immense et ce décalage traverse «son
expression historique la plus tragique avec le terrorisme » 4.

Les trois expressions de I'expérience monothéiste revendiquent la « vé-
rité» (al-haqyq), censée fonder la loi divine, et réactivent a chaque stade
prophétique le fonctionnement du triangle anthropologique avec «des
intervalles de gestion ‘orthodoxe’ de la Loi »*. Pour le cas de I'islam, la
transformation de la vérité (a/~hagq) du discours coranique en «régime
théologico-juridique d’une vérité codifiée »*, nommé figh (jurisprudence
islamique), est passée quelque peu inapergue car la sourate 9, qui selon les
raisonnements juridiques abroge une série de versets antérieurs*®, contient
les premiéres énonciations normatives.

AU Ibid., p. 251,

42 M. ARKOUN et J. MAiLA, D¢ Manhattan a Bagdad, p. 197.

3 Ibid., p. 197.

#“ M. ARKOUN. ABC de I'islam, p. 261.

45 Ibid., p. 245.

4 Le verset 5 de la sourate 9, « révélé » selon la tradition islamique parmi les
derniers versets, abroge selon les raisonnements juridiques de I'orthodoxie sunnite
de nombreux versets pacifiques.



242 LEILA TAUIL

Pour comprendre le caractére construit de « la vérité », il est important
d’analyser les conditions — vérifiables — d’émergence de I'idée de vérité en
tant que force historique influant la destinée d’un individu ou d’une col-
lectivité. L’histoire de la raison islamique commence avec I’avénement du
fait coranique (lié a ’état d’oralité coranique)*’ et du fait islamique (li¢ a la
codification du Coran), qui débute avec '« expérience de Médine »*3. Cette
derniére est transformée par ’orthodoxie en modéle de Médine, autrement
dit en histoire du salut. L’idée de vérité religicuse est intrinséquement liée
a la religion officielle, qui s’érige de la sorte en orthodoxie. Dans une
optique politico-historique, toute orthodoxie est une vision idéologique
orientée vers l'intérét du groupe auquel elle appartient. C’est ainsi que
le courant rationaliste mu‘tazilite de I'islam*® devient doctrine officielle
de P’Etat entre 827 et 847, porteuse de vérité religieuse en reléguant le
sunnisme au statut d’hétérodoxie. La situation se renverse par la suite. De
méme, dans une autre configuration socio-politique, le shiisme aurait pu
I’emporter. Dans cette perspective, la vérité religieuse, processus idéolo-
gique et historique, est toujours le résultat d’un rapport de force. Pour les
acteurs historiques, le phénomeéne de I’« orthodoxisation » est capital car les
groupes sociaux pergoivent et construisent I’histoire au moyen du systéme
de croyances et au moyen des imaginations établies par I’orthodoxie en qua-
lit¢ de religion d’Etat. Cette derniére, fruit d’une construction historique,
érige en essences transcendantales des réalités transitoires. L’orthodoxie
sunnite, religion officielle — porteuse de la vérité religieuse — depuis le
1X® siécle, a ainsi balisé le pensable en renvoyant a la sphére de I'impensé
et de 'impensable les pensées hétérodoxes™.

D’ailleurs, souligne Arkoun, la question du Coran créé, introduite par
les mu‘tazilites, demeure un impensable majeur pour I’orthodoxie sunnite.
Dans I’histoire de la théologie médiévale musulmane, la question centrale,
autour de laquelle les plus vives — voire les plus violentes — discussions
portaient, était celle relative au statut de la « Parole divine ». Contrairement
a la théologie orthodoxe sunnite, selon laquelle le Coran est la Parole
éternelle et incréée de Dieu, les mu‘tazilites, au tout début du 1x° siécle,
rejettent I’existence d’attributs éternels, qu’ils assimilent a une forme de

47 «Le fait coranique est un événement linguistique, culturel et religieux » qui
marque notamment le passage du polythéisme au monothéisme dans la péninsule
arabique. Cf. M. ARKOUN, La Pensée arabe, Paris, P.U.F., 2012 (1™ éd. 1975), p. 9.

8 Pour I'approfondissement de ces concepts, « fait coranique» et « fait isla-
mique », ¢f. ibid., p. 11-49.

4 Le mu‘tazilisme est un courant musulman théologique rationaliste, apparu
au tout début du 1x¢ siécle, imprégné de philosophie grecque, qui prone, entre autres,
le primat de la raison sur le donné révélé.

0 Pour le développement de ces concepts « le pensable, I'impensable et I'im-
pensé», ¢f. notamment M. ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique, Paris,
Maisonneuve et Larose, 1984.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 243

polythéisme. Pour ces derniers, le Coran est créé par Dieu, autrement,
disent-ils, il y aurait deux dieux, a savoir : Allah et la Parole (ou le Livre). Ils
défendent le caractére créé du Coran dans sa transmission orale en langue
arabe au prophéte et dans sa transformation, par ses compagnons, en
texte écrit. Les mu‘tazilites, opposés a toutes formes d’anthropomorphisme,
renvoient Dieu a un sens inconnaissable, absolu et éloigné du monde. Le
Coran est considéré par ces derniers comme un attribut descriptif de Dieu
dont la récitation ne peut étre que créée et donc inscrite dans Ihistoire.
Cette école, qui se fonde sur le primat de la raison et le libre arbitre
de I'étre humain, est érigée en doctrine officielle par le calife abbasside
Al-Ma’mun en I’an 827°'. Toutefois, ’école de I'imam Ibn Hanbal (+ 855)
prend le contre-pied des mu‘tazilites en condamnant leurs conceptions et
leurs méthodes, qu’elle considére comme autant d’innovations nocives et
pécheresses par rapport au Coran et aux hadiths. Pour Ibn Hanbal, il faut
suivre a la lettre et de fagon trés stricte les textes sacrés, en évitant toutes les
interprétations qui s’écarteraient de leur sens littéral. Il réussit a obtenir
du calife Al-Mutawakkil, en I'an 847, I’'adoption officielle de sa posture
doctrinale*.

L’ensemble des pensées religieuses usent dans leurs constructions doctri-
nales de stratégies visant a annuler I'historicité. En ce qui concerne la pensée
islamique, I'’exemple le plus probant qui illustre cette attitude est celui de la
controverse sur la question du Coran créé introduite par les mu‘tazilites. Ce
débat oppose les tenants d’un Coran créé dans sa forme matérielle - cette
posture permet d’inscrire le discours coranique dans une certaine historicité
et sa reprise aujourd’hui dans le cadre de la modernité — et les défenseurs
du «Coran incré¢, coéternel a Dieu, supra historique et soustrait a tout
questionnement sur le comment (théorie du bild kayf)»>*. La position des
tenants du Coran incréé s’est imposée depuis le xi1°siécle, sous I'ordre du
calife Al-Qadir, et «I’évolution des cadres sociaux de la connaissance dans
les contextes islamiques depuis le xi° siécle n’a pas permis de réactiver un
débat si prometteur »>*,

31 Dominique Urvoy, Histoire de lu pensée arabe et islamigue, Paris, Seuil, 2006,
p. 179.

52 Abdelwahab MeDEB, La maladie de I'islam, Paris, Seuil, 2002, p. 24.

3% M. ARKOUN, « Pour une histoire réflexive de la pensée islamique », conférence
organisée par I'association Dakira et I'Université Libre de Bruxelles (CECID),
Bruxelles, 25 avril 2008.

34 Ibid. (conférence du 25 avril 2008).



244 LEILA TAUIL

7. Ruptures épistémologiques : de la réciprocité des exclusions
médiévales a la réciprocité des consciences modernes

Les juifs, chrétiens et musulmans ont longtemps légiféré a partir de la
revendication d’une vérité révélée, unique, absolue, intangible, qui échappe
a toute historicité. Les juifs et les chrétiens ont refusé de reconnaitre
le dogme de I'islam, le Coran «Parole de Dieu», les juifs ont fait de
méme a I’égard des chrétiens, lesquels adoptent la méme posture a I’égard
des juifs et des musulmans. Dans cette définition de «la vérité», les
constructions des théologies et des ordres sociopolitiques fonctionnent,
selon Arkoun, comme des systémes culturels et juridiques d’exclusions
réciproques. Les enseignements prophétiques relatifs a la reconnaissance
de 'autre n’empéchent pas I’assignation des autres partenaires a des statuts
théologiques et juridiques différents, ancrés dans un rapport hiérarchique,
caractéristiques au demeurant des sociétés antiques et médiévales. Les
trois régimes de la «religion vraie» se sont construits sur « des exclusions
réciproques et des guerres récurrentes jusqu’a Vatican II (1965)»°. La
réciprocité des consciences fondée sur des droits et des devoirs et basée
sur une égalité juridique citoyenne moderne ne s’opére qu’avec I’adoption
d’«une rupture épistémologique radicale, donc mentale, avec le concept de
religion vraie » °® sur lequel se sont construites les religions dites révélées.

Pour comprendre I’enjeu d’une rupture épistémologique dans I’étude
du fait islamique, Arkoun développe plusieurs concepts féconds, a savoir:
« transgresser, déplacer et dépasser.»>’ Transgresser I’appréhension de la
tradition religieuse en soumettant le savoir théologique a I’'analyse critique
et scientifique pour mettre en lumiére ses aspects épistémologiques et
anthropologiques ; déplacer des lieux de la théologie médiévale (Dieu, pro-
phétie, attribut, loi, révélation, etc.) vers les lieux modernes de la cognition
(perception imaginaire, mémoire, imagination, raison, intelligence, etc.)
et dépasser les discours conformistes et mythologistes pour adopter une
attitude philosophique interrogative et une pensée critique ¢, Pour I’auteur,
«I’idée de situer épistémologiquement la conception médiévale par rapport
a celle de la modernité»>® — d’une épistémologie spéculative normative a
une épistémologie historique en mouvement — demeure un impensable pour
beaucoup en milieu musulman. C’est précisément sur cette ignorance des
ruptures épistémologiques que repose le postulat de la « validité divine », en

5 M. ArkouN, «Introduction a IPaporie islam/Occident», in Virginie
DeviLLERs et Jacques SoicHER dir., Portraits de 'autre, collection Ah!, Ed. Cercle
d’Art, n®4-5 (2007), p. 81.

6 M. ARKOUN, ABC de lislam, p. 117.

57 M. ARKOUN, Humanisme et islam. Combats et propositions, Paris, Vrin, 2005,
p- 77.

8 Pour le développement de ces trois concepts clés, cf. ibid., p. 77-129.

9 Ibid., p. 109.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 245

tout temps et en tous lieux, des enseignements de I'islam orthodoxe fondé
sur le concept de religion vraie.

Aujourd’hui, «le concept médieval de religion vraie, a 'exclusion de
toutes les autres»® reste vivace dans les dialogues interreligicux, en
particulier dans les pratiques ritualistes des traditions religieuses. Pourtant,
soutient Arkoun, il est nécessaire de s’affranchir de « toutes obsessions de
vérité »® | car les vérités les plus ancrées dans la durée ne sont finalement que
des croyances triomphantes qui supplantent d’autres systémes de croyances
concurrents.

8. De la violence systémique a I’appel a la solidarité des peuples

Le concept du triangle anthropologique, élaboré par Arkoun, permet
d’analyser le mécanisme de la violence liée a I'idée de vérité tant dans la
pensée religieuse prémoderne que dans la pensée moderne, fondée sur «la
vérité » scientifique et la raison souveraine, qui prétend s’étre totalement
libérée de la violence en s’émancipant du religieux et de son cortége de
violence (fanatisme, intégrisme, fondamentalisme, obscurantisme médié-
val, etc.). Pourtant, force est de constater que le siécle des Lumiéres et la
pensée moderne n’ont pas empéché I'éruption de la violence a travers, entre
autres, les colonies, les deux guerres mondiales, les horreurs de la Shoah,
etc. La violence anthropologique s’explique notamment, selon I'auteur,
par le fait que la raison souveraine n’est pas interrogée a I'aune d’une
approche déconstructive et archéologique sur les violences qu’elle produit
et légitime. Pour Arkoun, ce sont «les apports de 'anthropologie comme
critique radicale de toutes les cultures»®? qui permettraient de sortir des
«mythohistoires religieuses » et des « mythoidéologies des messianismes
modernes » %, sur lesquelles se fondent les vérités qui sacralisent les vio-
lences.

Le concept du triangle anthropologique révele donc la nécessité de
soumettre a I'approche déconstructive tous les systémes de pensée, de

% M. ARKOUN, La question éthique et juridique dans la pensée islamique, Paris,
Vrin, 2010, p. 186.

1 Ibid.

62 M. ARkOUN. ABC de l'islam, p. 262.

63 La mytho-histoire, concept élaboré par Arkoun, signifie «I"ensemble des
procédés linguistiques et littéraires par lesquels tout transmetteur de la mémoire
collective » (historien, acteur social, etc.) transfigure dans un processus de sacrali-
sation «des acteurs, des ¢événements, des conduites, des productions d’'un moment
privilégié du passé. » Cf. M. ARKOUN et J. MAiLA, De Manhattan a Bagdud, p. 94-97.
La mythoidéologie signifie la projection systématique « des concepts nés et travaillés
dans le cadre épistémique de la modernité » (égalité, autonomie, citoyenneté, etc.)
vers p. ex. «les textes fondateurs et les enseignements de la Tradition » islamiques
nés dans un cadre épistémique médiéval qui les ignore. Ibid., p. 118.



246 LEILA TAUIL

croyances et de valeurs fondés soit sur la religion, soit sur la raison moderne,
en vue de mettre en exergue I'historicité des axiomes et des postulats qui
travestissent le réel en «vérité révélée» ou en « vérité vérifiée». Cette
méthode de la critique généalogique, initiée par Nietzsche, contribuerait
a4 mieux comprendre les mécanismes de violence anthropologique %4.

Par ailleurs, Arkoun souligne les responsabilités politiques des gouver-
nements qui ne garantissent pas a leurs citoyens I’accés a une connaissance
critique de I’histoire réelle de leurs sociétés respectives et des « systémes de
valeurs, de représentations et de croyances »® qui les sous-tendent. L’igno-
rance institutionalisée méne a la revendication de valeurs et d’idéaux enfer-
més dans un cadre mental mytho-idéologique, qui empéche I’émergence de
libertés individuelles et « 1a conscience civique moderne » %, tout en favori-
sant I’éclosion de « conduites collectives régressives » ¢’ et de « mouvements
politiques totalitaires » ®®. Quelles perspectives y a-t-il pour des sociétés en
voie de développement qui subissent les répressions des « Etats voyous »,
alors que ces Etats font a leur tour ’objet d’«expéditions punitives de
la Machtpolitik »® exercées par les Etats «civilisés»? Le 11 septembre,
affirme Arkoun, nous a enfermés dans une violence systémique qui s’inscrit
dans une «logique circulaire de la guerre juste contre le terrorisme» '
et qui tend a occulter notamment les guerres, les peuples massacrés, les
corruptions a ’échelle internationale, qui ont précédé le 11 septembre 2001.
Loin de vouloir justifier « un camp contre ’autre» !, Arkoun évoque tous
ces faits pour tenter de sortir de cette violence grandissante a I’échelle
mondiale depuis 1945 et rendre enfin pensable I’écriture d’« une histoire
solidaire des peuples»’? accompagnée d’une justice immanente inscrite
«dans une culture de paix durable» 3.

Toutes les sociétés et les cultures sont invitées a questionner, voire a
subvertir, leurs systémes de valeurs respectifs afin de jouir de la possibilité
de poser des choix philosophiques autres que ceux qui s’enlisent dans des
conflits identitaires a travers le monde «au nom de ce qu’Amin Maalouf
a appelé les Identités meurtriéres » ™. Ce débat crucial devrait s’imposer

6 M. ArkouN, ABC de lislam, p. 17.

65 M. ARKOUN et J. MaiLA, De Manhattan a Bagdad, p. 86.

% Ibid.

67 Ihid.

8 Ibid.

8 Ibid.

0 Ibid.

" Ibid., p. 87.

2 Ibid.

3 Ibid.

" M. ARKOUN, «Penser le fait religieux a travers I'exemple de I'islam»,
Bruxelles, cycle de conférences organisé par I’association Dakira et I’'Université
Libre de Bruxelles (CECID), 27 avril, 12 et 19 mai 2009.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 247

tant chez les décideurs politiques qu’au sein des sociétés enfermées de-
puis 1945 dans des discours de victimisation (colonialisme, impérialisme,
mondialisation, etc.). Le terrorisme, quelle que soit sa provenance, se videra
selon Arkoun de toutes ses capacités mobilisatrices lorsque cesseront dans
toutes les cultures d’aujourd’hui les discours de victimisation et d’auto-
glorification desdites identités, de «droits a la différence » qui entrainent
une « tribalisation du monde» au nom de revendications fondées sur une
vision hiérarchique menant au rejet de I'autre et pouvant aboutir «au
meurtre universel » °. L’auteur qui, dans le passé, circonscrivait cette tiche
subversive a la critique de la raison islamique’®, la généralise par la suite a
I’ensemble des sociétés du monde actuel 7.

Arkoun préne donc une histoire solidaire des peuples en appelant
chaque culture a ce travail critique sur elle-méme, a cet «indispensable
travail de soi sur soi de chaque tradition de pensée»’®, rempart puissant
contre les quétes d’identités trompeuses.

Conclusion

Le concept du triangle anthropologique «violence, sacré, vérité»,
¢laboré par Arkoun, met en lumiére le réle de «la vérité » dans sa fonction
de légitimation et de sacralisation de la violence, tant dans le «régime
théologique religieux » (guerre sainte) que dans le « régime philosophique
laique » (guerre juste), et qui serait présent, selon lui, en tout temps et en
tous lieux. L’analyse de la sourate 9 (az-Tawba), sur laquelle s’appuient
notamment les acteurs du terrorisme islamique mondialisé, révéle, a la
lumiére de ce concept du triangle anthropologique, son soubassement
socio-anthropo-historique et le processus de sacralisation de la violence,
au nom de la «religion vraie», qui s’opére dans le discours coranique.
Aujourd’hui, le concept médiéval de «religion vraie», excluant toutes les
autres, demeure encore vivace. C’est pourquoi Arkoun plaide pour un
affranchissement de « toutes obsessions de vérité» .

Pour Arkoun les acteurs de I’histoire intellectuelle, culturelle et didac-
tique — notamment au niveau de la mission mondiale de "TUNESCO - de-
vraient proposer un dépassement des enseignements donnés a vivre comme
des vérités intangibles ou des connaissances scientifiques universelles. En
effet, si les postulats de chaque croyance religieuse ne sont pas déconstruits,
les risques liés a I’application de la morale relative au « bien » et au « mal»

5 Ibid.

M. ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique, 1984.

77 M. ARKOUN et J. MAiLA, De Manhattan @ Bagdad, p. 38.

8 M. ARKOUN, « Penser le fait religieux » (27 avril 2009).

M. ARKOUN. La question éthique et juridique dans la pensée islamigue, 2010,
p. 186.



248 LEILA TAUIL

propre a chaque tradition religieuse sont grands, dans des espaces sociaux
ou coexistent différentes religions. Dans les sociétés modernes métissées, il
s’agit pour Arkoun davantage d’une responsabilité politique que religieuse
que de doter les citoyennes et les citoyens de connaissances critiques,
qui s’avérent des puissants remparts contre la revendication d’«identités
meurtriéres »%. Pour contribuer 4 1’éradication de I'idéologie meurtriére
a I’échelle internationale, Arkoun a formulé une proposition centrale, a
savoir la «création d’un tronc éducatif commun a tous les pays représentés
au Processus de Barcelone inauguré en 1995»8'. Pour notre part, nous
pensons que cette idée est extrémement pertinente, dans la mesure ou I’école
est un lieu de socialisation obligatoire: doter les futures citoyennes et ci-
toyens de connaissances critiques pourrait efficacement les prémunir contre
les idéologies totalitaires qui circulent dans les espaces sociaux et virtuels
non-controlés. Par exemple, les pays membres de I’Euromed pourraient
adopter une politique de synergie commune en créant une instance aca-
démique internationale, réunissant leurs experts universitaires respectifs,
chargée de réaliser ce tronc éducatif commun, contenant I’enseignement
critique de tous les systémes de pensée (religieux, philosophiques, etc.) qui
serait dispensé aux mondes universitaires, scolaires, associatifs, culturels et
professionnels en présentiel et a distance. A ’heure de la mondialisation et &
I’ére du numérique, vulgariser des connaissances critiques a grande échelle,
en partenariat avec les politiques locales, est tout a fait envisageable.

D’une maniére plus large, nous pensons que I'cuvre d’Arkoun est a
la fois innovante et subversive. Innovante au niveau académique, dans
la mesure ou 'auteur initie une discipline neuve, 'islamologie appliquée,
qui se fonde sur I'historicité des textes scripturaires et des constructions
dogmatiques tout en intégrant les sciences humaines et les sciences de la
société (histoire, anthropologie, linguistique, etc.) a ’étude du fait islamique
et en produisant une série de concepts permettant de penser autrement ce
dernier. Subversive au niveau du champ intellectuel religieux, car Arkoun
exhorte les historiens, les islamologues et les acteurs religieux du monde
musulman a adopter sa démarche critique, qui consiste a historiciser
la pensée islamique en adoptant, entre autres, le concept de rupture
épistémologique €laboré par Gaston Bachelard, tout en la soumettant aux
interrogations philosophiques®2.

Cependant, dans I’analyse de la production arkounienne, nous nous
interrogeons sur le rdle qui peut étre celui des enseignants chercheurs
ayant pour objet d’étude la question de I'islam, dans la sphére académique
qui, selon nous, doit se limiter & la recherche scientifique du fait et de

8 M. Arkoun, « Penser le fait religieux » (27 avril 2009).
81 M. ARKOUN, La question éthique et juridique, p. 17.
82 M. ARKOUN, Pour une critique de la raison islamique, p. 51-55.



LE TRIANGLE ANTHROPOLOGIQUE « VIOLENCE, SACRE, VERITE » 249

la pensée islamiques, sans chercher a les influencer. Le postulat d’une
raison émergente, mettant fin aux conflits idéologiques entre la raison
philosophique et la raison religieuse, qui devrait désormais s’ouvrir a tous
les apports des sciences humaines et des sciences de la société®?, constitue
¢galement, nous semble-t-il, une zone floue qui sort du champ strictement
universitaire. En réalité, cette posture d’Arkoun traduit son engagement
assumé et affirmé en qualité d’acteur de la pensée islamique contemporaine.
Nous pensons, dés lors, qu’au niveau du champ académique son apport
pourrait étre scindé en deux, a savoir, en adoptant, d’'une part, son
approche pluridisciplinaire dans I’étude du fait islamique, et en I’étudiant,
d’autre part, en tant que penseur moderne de la pensée islamique, a
I'image d’autres chercheurs-penseurs comme Abdelmajid Charfi et Yadh
Ben Achour®®. Par ailleurs, une des limites de ’ceuvre arkounienne est
son caractere largement programmatique, car elle formule des directions
de recherche (investigations historiques, sociologiques, anthropologiques,
linguistiques)®’ en produisant des concepts théoriques qui doivent pour
certains encore démontrer leur opérationnalité a travers la réalisation de
ces recherches. Néanmoins, force est de constater que son ceuvre apporte un
éclairage inédit et nouveau sur le fait et la pensée islamiques, notamment
avec le concept du triangle anthropologique, qui démontre sa pertinente
dans I'analyse de la sourate 9 et a travers, par exemple, I’épisode récent
et malheureux de la création de I’Etat islamique (Daesh), qui, durant son
existence, de 2014 a 2017, nous a fourni quotidiennement la mise en scéne
d’une violence sacralisée au nom d’une vérité.

Enfin, au-dela de sa pertinence au niveau du champ académique, I'ap-
port arkounien est, selon nous, d’'une grande actualité pour le renouvel-
lement de la pensée islamique contemporaine, qui semble traverser une
impasse. En effet, dans le monde musulman, tant Iislam officiel des Etats
que les mouvements contestataires islamistes se fondent sur une orthodoxie
commune, basée sur des axiomes sacralisés et anhistoriques. Ce fait ex-
plique, par exemple, le maintien de la moitié de la population, les femmes,
de I'ensemble des pays musulmans, dans un statut d’infériorité légalisée
au nom de la chari’a («loi divine ») élaborée dans le cadre d’une épistémé
médiévale, fondée sur la doctrine du Coran compris comme Parole éternelle

8 Cf. ibid., ainsi que M. ARKOUN, Humanisme et islam, 2005.

8 Cf. notamment A. FiLALI-ANSARY, Réformer lislam? Une introduction aux
débats contemporains, Paris, La Découverte, 2003; R. BENzINE, Les nouveaux
penseurs de islam, Paris, Albin Michel, 2004.

85 Cf. notamment M. ARkoUN, Essais sur la pensée islamique, Paris, Maison-
neuve et Larose, 1977, p. 328 ; M. ARKOUN, Pour une critigue de la raison islamique,
p. 55-56 ; M. ArRkoUN, Humanisme et islam, 2005, p. 239.



250 LEILA TAUIL

et incréée de Dieu®. La démocratisation de I'ceuvre d’Arkoun, qui postule
I’historicisation des textes scripturaires et des constructions dogmatiques,
pourrait contribuer a une véritable subversion épist¢émologique de la pensée
islamique contemporaine.

Bibliographie

Mohamed ARKOUN, Essais sur la pensée islumique, Paris, Maisonneuve et
Larose, 1977.

—, Pour une critique de la raison islamique, Paris, Maisonneuve et Larose, 1984.

—, L'Islam. Approche critique, Paris, Jacques Grancher, 1998.

—, The Unthought in Contemporary Islumic Thought, Londres, Tauris, 2001.

—, avec Joseph MaiLa, De Manhattan a Bagdad. Au-deld du Bien et du Mal,
Paris, Desclée de Brouwer, 2003.

—, L’humanisme arabe au 1v°Ix° siécle, Paris, Vrin, 2005.

—, Humanisme et islam. Combats et propositions, Paris, Vrin, 2005.

—, Histoire de U'islam et des musulmans en France du Moyen Age a nos jours,
préface de Jacques Le Goff, Paris, Albin Michel, 2006.

—, ABC de lislam. Pour sortir des clotures dogmatiques, Paris, Jacques
Grancher, 2007.

—, La question éthique et juridique dans la pensée islamique, Paris, Vrin, 2010.

—, La Pensée arabe, Paris, P.U.F., 2012.

—, Lectures du Coran, Paris, Albin Michel, 2016 (1™ éd.1982, Maisonneuve et
Larose).

—, «Introduction a aporie islam/Occident », in Virginie DEVILLERS et Jacques
SoicHER dir., Portraits de l'autre, collection Ah!, Ed. Cercle d’Art, n°4-5
(2007).

—, « Pour une histoire réflexive de la pensée islamique », Bruxelles, conférence
organisée par I’association Dakira et 'Université Libre de Bruxelles (CE-
CID), 25 avril 2008.

—, «Penser le fait religieux a travers I’exemple de I'islam», Bruxelles, cycle
de conférences organisé par I’association Dakira et I'Université Libre de
Bruxelles (CECID), 27 avril, 12 et 19 mai 2009.

Jacqueline CHABBI, Les trois piliers de l'islam. Lecture anthropologique du Coran,
Paris, Seuil, 2016.

René GIRARD, La violence et le sacré, Paris, Hachette Littérature, 1998.
Abdelwahab MEeDEB, La maladie de I'islam, Paris, Seuil, 2002.
Dominique Urvoy, Histoire de lu pensée arabe et islamique, Paris, Seuil, 2006.

http://www.fondation-arkoun.org

8 Les orthodoxies sunnite et shiite, a travers les codes du statut personnel et de
la famille qui s’inspirent de la chari’a, postulent un rapport hiérarchique des sexes.
¢f. notamment Latifa LAKHDHAR, Les femmes au miroir de I'orthodoxie islamique,
trad. H. Abdessamad, Tunis, Amal, 2007.



	Violence et Islam : le triangle anthropologique "violence, sacré, vérité" de Mohammed Arkoun

