Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 3

Artikel: Le Dieu de Michel-Ange et sa création d'’Adam : histoire de l'art et
théologie

Autor: Baoespflug, Frangois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 213-230

LE DIEU DE MICHEL-ANGE
ET SA CREATION D’ADAM

Histoire de I’art et théologie

FrANCOIS B&SPFLUG

Résumé

L'art joue-t-il un réle dans I'évolution de I'idée méme de Dieu dans
la culture? L'euvre de Michel-Ange dans la chapelle Sixtine présente
Dieu dans son acte créateur. Le présent article se propose d’étudier cette
wuvre mondialement connue pour la situer dans son contexte (commande
et exécution), pour l'analyser et la décrire, en se concentrant sur la section
de la voiite de la Sixtine consacrée a la création d’Adam, en la comparant
a d'autres wuvres traitant du méme sujet (ce qui permet de dégager les
continuités comme aussi la quadruple rupture opérée par l'artiste par rapport
aux wuvres antérieures sur le théme de la création ), mais aussi pour examiner
la réception de cette wuvre et ses effets. La ou la plupart des commentateurs
récents postulent que Michel-Ange est un artiste de génie en tout ce qu'il fit, le
présent article suggere que le triomphe de cette euvre, en son temps et jusqu’a
nos jours, ou Dicu apparait avec deux attributs principaux, a savoir le grand
dage et la force physique, n’est pas sans lien avec le discrédit de Uidée méme de
Dieu en modernité.

L’objet de cette méditation n’a rien de mystérieux. Son titre permet
a chacun d’identifier sans peine de quoi il s’agit: du Créateur, peint par
I’artiste a la volte de la chapelle Sixtine, s’approchant d’Adam encore inerte
afin de lui communiquer la vie en plénitude. C’est bien de cette ceuvre
mondialement connue et admirée qu’il va étre question. Mais il y a bien
des maniéres d’aborder un tel sujet.

Ma démarche comporte quatre étapes. Je vais commencer par retracer
le contexte dans lequel 'ceuvre a ét¢ commandée et exécutée (1). Ensuite je
’analyserai et la décrirai en détail en comparant son schéma de composition
puis chacun de ses motifs a ceux qui ont été utilisés par d’autres artistes
de la méme époque ou antérieurs pour traiter du méme sujet, ce qui me
conduira de fil en aiguille a identifier la quadruple rupture accomplie par
Michel-Ange (2), avant d’aborder la réception qui fut celle de I'ceuvre en
son temps et de formuler un diagnostic sur 'ampleur de ses effets durables,
jusqu’a nous (3). Cette troisiéme partie aura la part du lion, pour des motifs



214 FRANCOIS BESPFLUG

qui relévent non de I’histoire de I'art stricto sensu, mais des préoccupations
et convictions d’un théologien de métier ou tout bonnement d’un citoyen
frangais du début du xxi°siécle ayant passé sa vie a enseigner et a écrire,
et s’interrogeant sur la transmission du patrimoine culturel et des clefs de
compréhension de la religion naguére dominante aux générations présentes
et futures.

1. Le contexte de la commande

La Création d’Adam a été peinte a fresque par Michel-Ange sur la
voute de la chapelle du Vatican construite entre 1477 et 1483, sanctuaire
ou les cardinaux réunis en conclave, depuis celui de 1492, élisent le pape.
Ladite chapelle fut inaugurée solennellement en 1483, le 15 aolit comme
il se doit, puisqu’elle est dédiée a I’Assomption de la Vierge, fétée ce
jour-1a dans la liturgie romaine depuis la fin du vi®siécle’, et exaltée dans
Iiconographie médiévale et les dédicaces d’églises dés les derniers siécles
du Moyen Age, bien avant d’avoir été définie du point de vue dogmatique,
en 1950, par Pie X112, Sa voiite, longue d’une quarantaine de métres et large
de quatorze?, est située 4 une vingtaine de métres au-dessus du sol. Durant
plus de vingt ans, jusqu’a sa prise de possession par Michel-Ange, elle ne fut
décorée que d’un ciel bleu rendu étoilé* par de petites boules de cire dorée
collées sur la peinture. Le pape Sixte IV, dés 1481, s’était acquis les bons
et loyaux services de la fine fleur des artistes florentins alors au service de
Laurent de Médicis dit Le Magnifique (le Pérugin, Botticelli, Ghirlandaio,
qui fut le maitre de Michel-Ange, et Rosselli, puis Biagio d’Antonio et Luca
Signorelli, excusez du peu), qui réalisérent a eux six les seize fresques des
murs de la nef — quatre d’entre elles ont été détruites, celles des petits cotés
du vaisseau, du fait de I’ouverture d’une porte, et de la peinture par Michel-
Ange, de 1535 a 1541, du fameux Jugement dernier. Il n’en reste donc que
douze, qui racontent en paralléle, avec le propos sous-jacent de montrer leur

I Depuis un décret de 'empereur Maurice (582-602) a en croire Iarticle de
Fernand CaBroL, « Assomption (féte de I’) » du Dictionnaire d’archéologie chrétienne
et de liturgie, t. 1/1, 1907, col. 2997.

2 Simon Claude MiMouni, Dormition et Assomption de Marie. Histoire des tra-
ditions anciennes, Paris, 2005 ; Daniel Russo, « Assomption », dans André VAucHEz
(dir.), Dictionnaire encyclopédique du Moyen Age, Paris, Cerf, 1997, t. 1, p. 139-140.

3 Ces dimensions coincideraient exactement avec celles du Temple de Jérusalem
(Michel-Ange et Raphaél au Vatican. Toute la Chapelle Sixtine, les salles et les loges,
Musées et Galeries du Vatican, 1978, p. 5).

4 Comme a la Chapelle des Scrovegni de Padoue par Giotto.



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D'ADAM 215

correspondance, faite tantot d’opposition tantdt d’accord, la vie de Moise®
(mur sud) et celle du Christ® (mur nord) — ces deux cycles surmontent de
fausses draperies remplagant les tapisseries de Raphaél exposant les ceuvres
et miracles du premier pape, saint Pierre, et du premier évanggélisateur, saint
Paul, désormais conservées au Musée du Vatican. Dans les intervalles entre
les fenétres, les portraits des vingt-sept premiers pontifes (ils €taient trente,
trois ont été détruits). Et c’est alors que la chapelle prit le nom de Sixtine,
forgé sur celui du pape Sixte.

Comment Michel-Ange a-t-il été prié¢ d’ceuvrer en ce lieu et d’y traiter
de la Création, un sujet sur lequel, & ce que I'on sait, il n’était encore
jamais intervenu et ne reviendra jamais plus? Il se trouve que la voute et
son ciel bleu furent alors gravement endommagés, en particulier par une
profonde fissure occasionnée par la construction de la basilique Saint-Pierre
de Rome, et que le pape Jules 1, dit « Le Terrible», neveu de Sixte IV,
voulut faire décorer a neuf, en appelant pour cela un brillant sculpteur
florentin nommé Michel-Ange (1475-1564), auquel il avait déja quelques
années auparavant, en 1505, commandé son tombeau. Ce dernier résista.
Et sl finit par y consentir, c’est en trainant les pieds, en prétextant qu’il
était sculpteur et non peintre («non ¢ lu mia arte!», aurait-il d’abord
répliqué au pape). Peut-étre aussi fut-il découragé dans un premier temps
par 'ampleur de la tache — prés de 550 m? 4 couvrir! — et rendu méfiant, en
raison du soupgon que ce projet avait été d’abord congu par ses concurrents
malveillants, dans ’espoir qu’il accepte et finalement échoue, ou pour qu’il
doive, en cas d’acceptation, renoncer ipso fuacto a sculpter le tombeau du
pape’, et aussi a I'idée d’avoir a se plier aux désirs d’un commanditaire
impérieux, le pape, en I’occurrence, ce qui ne I'empéchera pas de repousser
le souhait pontifical, auquel il a d’abord souscrit®, d’y voir peints les
portraits des douze apotres. Un « programme » contractuel aurait été établi

> Moise sauvé des eaux (jadis sur le mur du fond, aujourd’hui détruit ou
recouvert par le Jugement dernier); Voyage de Moise en Egypte; Epreuves de
Moise ; Passage de la Mer Rouge; Don de la Loi au Sinai; Chatiment de Coré,
Datan et Abiram ; Testament et mort de Moise; Différend sur le corps de Moise
(jadis sur le mur d’entrée, aujourd’hui détruit).

¢ Nativité (jadis sur le mur du fond, aujourd’hui détruite) ; Baptéme du Christ ;
Purification du lépreux ; Tentations du Christ; Vocation des apoétres ; Discours sur
la montagne et Guérison du lépreux ; Remise des clefs ; la Céne ; Résurrection (jadis
sur le mur d’entrée, aujourd’hui détruite).

7 D’aprés Vasari, il se pourrait que Bramante ait soufflé au pape le nom
de Michel-Ange dans I'espoir malveillant de bloquer les travaux de la Tombe et
d’attaquer la réputation de son concurrent.

8 Michel-Ange en fit un croquis préliminaire aujourd’hui conservé a Londres
au British Museum,



216 FRANCOIS BESPFLUG

entre eux en 1506°. Mais dans quels termes ? On aimerait connaitre le détail
des négociations, mais c’est sans doute un veeu pieux '°. Le «cahier des
charges » sur lequel on s’accorda pour finir, consista pour I’essentiel a laisser
carte blanche a I’artiste, qui se fixa pour objectif, sponte sua, de réaliser
sur la volite une série de neuf « tableaux » constituant trois triptyques'', le
premier traitant de la création du monde, le deuxiéme de celle d’Adam et
Eve et de la Chute, et le troisiéme de la vie de Noé et du Déluge ; artiste
avait par ailleurs en charge de peindre un important cortége de prophétes
(sept '?) et de sibylles (cing'?), accompagné de vingt ignudi'®, ces athlétes
nus qui peuvent de nos jours encore enchanter des théologiens'®. En
d’autres termes un programme spectaculaire, d’'une exceptionnelle solennité
—d’une gravité quelque peu écrasante, un sommet de terribilita, ce style

? Du moins est-ce qui est affirmé dans I'article « Plafond de la chapelle Sixtine »
de Wikipedia. Michel-Ange aurait signé le 8 mai 1508 un contrat prévoyant la
représentation des Douze apoétres dans les pendentifs. « Mais il juge ce sujet trop
pauvre. Sur sa requéte, et grace a I'aide des théologiens de la cour papale, il congoit
neuf scénes centrales inspirées du néoplatonisme. »

10"« Nos sources restent parfaitement muettes sur le programme de la voite
a une exception prés, qui le concerne. C’est la seule personne dont nous sachions
qu’elle a discuté du programme avec l’artiste. Le pape eut d’abord I'idée de faire
peindre les Douze Apotres, puis, au dire de Michel-Ange, lui laissa carte blanche .. .].
Rien ne nous permet de savoir s’il fit d’autres suggestions, ou donna d’autres ordres,
concernant le programme [...]. En tout cas, les spécialistes ont, a juste titre, repoussé
I'idée qu’il aurait pu étre 'auteur direct d’un programme détaillé, élaboré et trés
structuré. » John O’MALLEY, s. j., « Le mystére de la volite », in coll., Michel-Ange et
la Sixtine, Paris, Belfond, 1986, p. 134.

' Dans son livre, La Sistina svelata. Iconografia di un capolavoro, Milan, Jaca
Book, 2007, p. 188-190, le pére PrEIFFER ne craint pas d’interpréter de maniere
trinitaire les tableaux de la Création du monde ; il semble avoir été suivi par Sabine
GigNoux dans son article de La Croix mis en ligne (www.la-croix.com, 15 avril 2005),
qui parle de «trois triptyques symbolisant la Sainte Trinité ». On aimerait savoir si
ces interprétations reposent sur des témoignages concernant un éventuel cahier des
charges explicite a ce sujet, auquel Michel-Ange aurait cherché a se soumettre...

12 Jonas, Jérémie, Ezéchiel, Joél, Zacharie, Isaie, Daniel.

13 Les sibylles Persique, d’Erythrée, Delphique, de Cumes, Libyque.

# 11 'y en a quatre aux angles de chacun des cinq petits compartiments de
la voite, par exemple pour celui de la Création d’Eve. Ignudi est le pluriel de
I'italien ignudo («nus»). Le vocabulaire artistique parle d’« académie» pour une
représentation dessinée d’'un homme nu et de kowros pour une sculpture d’un
jeune homme nu. Un «nu» décrit pour sa part, le plus souvent, la représentation
d’une femme dénudée. Voir Michel-Ange et Raphaél, p. 10-11; André CHASTEL,
« Les ignudi de Michel-Ange», Fables, formes, figures, Paris, Flammarion, 1978,
p. 10-11.

15 Pierre GIBERT, Quand les peintres lisaient la Bible. L’exégése des peintres a
la Renaissance, Paris, Bayard, 2015 ; y’ai recensé ce livre dans Archives de sciences
sociales de religions 176 (oct.-déc. 2016), p. 314-317.



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D’ADAM 217

caractérisé par une synthése d’énergie irrésistible, de postures héroiques et
de beauté sire d’elle-méme.

Les travaux débuterent le 10 mai 1508 - I’artiste n’avait alors que
33 ans, mais il avait déja réalisé la Pieta, en 1499, a vingt-quatre ans, ou
I'idéalisation a pour effet, entre autres, que la Vierge parait plus jeune que
son fils, et son fameux David, I'une et I'autre célébres jusqu’a Rome. La
voute ne fut achevée qu’en octobre 1512 - I'inauguration solennelle eut
lieu le 31 octobre de cette année-1a, au cours des vépres de la Toussaint.
Michel-Ange a donc trente-sept ans quand il vient a bout de ce qui
est universellement célébré comme I'un des chefs-d’ceuvre de I’histoire
mondiale de I’art.

La tache, a la Sixtine, fut épuisante. « Solitaire, phobique, mépri-
sant ses rivaux Vinci et Raphaél», travaillant au début avec six aides
voire plus, qui le dégurent, puis avec un seul, Michel-Ange fut cloué sur
place durant quatre ans. Son endurance illustre un aspect de I'anthropo-
logie théoris¢ par Thomas d’Aquin dans sa Somme théologique, a savoir
I'«irascible ». La volonté humaine est mobilisée soit par ce qui est désirable
(le «concupiscible »), soit par ce qui, étant difficile a atteindre, suscite la
combativité (I'irascible). Elle aime les défis. Déja Michel-Ange avait réalisé
son David dans un bloc de marbre fendu dont ne voulait aucun sculpteur.
Son audace inventive et percutante éclate dans la représentation de Dieu,
dans le rendu des corps, le traitement des couleurs. Michel-Ange travailla
debout téte renversée (et non pas couché comme cela se dit'®: il s’est
d’ailleurs dessiné en train de peindre a la Sixtine, en marge d’un sonnet)
sur un échafaudage avec pont roulant sur rail congu par lui, ne reposant
pas au sol mais sur les tenons fixés sur les murs en dessous des lunettes (six
de chaque c6té)!”. Parce que les travaux trainaient en longueur, Jules II le
colérique s'impatienta, au point de frapper Michel-Ange avec son baton, en
lui enjoignant de terminer... Chaque journée, de fait, a di étre une course
contre la montre, la technique de la fresque imposant au peintre un temps
limité.

Le bon sens et la logique suggérent de concert de lire la voite en
commengant par le commencement '®, 4 savoir le trio de fresques présentant

16 C’est ce que raconte un Paolo Giovio, en 1525, dans ses notes: « Obligé de
peindre couché sur le dos,» etc. (André CHASTEL, « Les premiéres réactions aux
peintures», p. 159). Mais cette position reléve de la légende. « Une esquisse de
Michel-Ange dans la marge d’un sonnet adressé a Giovanni di Benedetto da Pistoia
le représente debout la téte inclinée vers I'arriére et le bras tendu vers le haut»
(Wikipedia, « Chapelle Sixtine »).

17 Sur I'échafaudage réalisé par Michel-Ange pour peindre la voite de la
chapelle Sixtine, voir Fabrizio MANCINELLI, « Michel-Ange au travail », dans Michel-
Ange et la chapelle Sixtine, Paris, Belfond, 1986, p. 218-259.

'8 Heinrich W. PFEIFFER, 8. J., La Sistina svelata. Ieonografia di un capolavoro,
Milan-Vatican, Jaca Book-Libreria Editrice Vaticana, 2007, suit pourtant I’ordre
inverse, en commengant par le Déluge, pour remonter vers la création du monde...



218 FRANCOIS BESPFLUG

Dieu en train de fagonner le cosmos dans ses grandes lignes, conformément
au récit du premier livre de la Bible, celui de la Genése: un Créateur
que Michel-Ange, en s’y projetant, s’est visiblement plu a représenter
surpuissant et sur-actif, si bien que ’on comprend sans peine qu’il se soit
dispensé de le montrer se reposant au septiéme jour, comme cela fut fait par
exemple dans le cycle des mosaiques de Palerme (requievit dominus septimo
die...) — le th¢me du Créateur se reposant est absent de son ceuvre, et peu
illustré dans I’art d’Occident, d’ailleurs, en dépit de la richesse des réflexions
qu’il a inspirées aux théologiens .

Dans la premiére scéne, celle du premier jour de la création, Dieu crée la
lumiére et sépare la lumiére des ténébres. Le deuxiéme jour, celui ou Dieu
sépare les eaux des cieux, est bizarrement renvoyé au troisiéme panneau.
Dans le deuxiéme, le plus grand des trois, il y a deux représentations de
Dieu, celle du troisiéme jour, Dieu créant la terre et faisant pousser les
plantes (en bas a gauche), et celle du quatriéme, ot Dieu met le soleil (sur
sa droite) et la lune en place (sur sa gauche) pour régir la nuit et le jour,
I’heure et les saisons de I’année. Selon la Genése, le cinquiéme jour, Dieu
créa les oiseaux, les poissons et les créatures des profondeurs, sans que cela
ne soit présenté. En effet le récit pictural de Michel-Ange saute directement
a la Création d’Adam, qui précéde la Création d’Eve et le panneau double
avec la Chute et ’Expulsion du paradis.

2. La Création d’Adam : schéma de composition et motifs

La fresque de la Création d’Adam est donc la quatrieme de la série des
neuf de la voute de la Sixtine. Elle mesure 280 X 570 cm. Elle n’aurait été
achevée que tardivement, en 1511, alors que Michel-Ange avait commencé
de peindre la votite dés mai 1508.

2.1. Le schéma de composition

Notre ceil est tellement habitué a cette peinture que nous ne remarquons
plus ce qu’elle a de singulier et de décalé par rapport a la source biblique,
et elle est si talentueuse que I’on se sent presque coupable de présomption
insolente en se montrant critique et en faisant observer, point par point,
combien elle est au fond problématique, au moins autant voire beaucoup
plus, comme je le pense, que le Jugement dernier du mur du fond de
la chapelle, qui s’attira beaucoup de critiques, au point que des voix

19 Certaines icones comportant des représentations de chacun des six jours de
la création disposent au centre une image du septiéme jour, avec le Créateur se
reposant, couché (voir par exemple I'icone russe de la fin du xviie siécle reproduite
dans Raphaélle ZIADE, Icones. Les arts chrétiens au Petit Palais, Paris, Paris Musées,
2017, cat. 46, p. 47).



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D'ADAM 219

s’éleverent pour réclamer sa destruction pure et simple. Or il devrait étre
clair que le génie artistique ne constitue pas une garantie de pertinence
anthropologique et théologique. Et surtout, il ne fait & personne une
obligation éternelle de réception admirative pluriséculaire...

Dans la Bible, qui est sans conteste la source textuelle primordiale
de la création de I'homme dans la tradition chrétienne, il y a deux récits
de la création d’Adam. Ils ont en commun d’en faire le couronnement
du processus de création du cosmos, des astres, de la végétation et du
monde animal, afin que prenne sens la déclaration de Dieu dans le premier
récit: « Faisons ’homme a notre image, selon notre ressemblance, et qu’il
soumette les poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toute la
terre et toutes petites bétes qui remuent sur la terre. Dieu créa I’homme a son
image, a 'image de Dieu il le créa, male et femelle il les créa. » (Gn 1,26-27 ;
Traduction (Ecuménique de la Bible). Quant au deuxié¢me récit, il compare
la création d’Adam a ’action d’un potier ou d’un sculpteur: « Le Seigneur
Dieu modela I'’homme avec de la poussiére prise du sol, il insuffia dans ses
narines I’haleine de vie, et ’homme devint un étre vivant. Dieu planta un
jardin en Eden, et il y plaga ’'homme qu’il avait formé» (Gn 2,7-8 ; TOB).

La Création d’Adam de Michel-Ange poursuit la tradition de I’art
chrétien sur plusieurs points, entre autres la beauté d’Adam, ici exaltée
comme jamais encore, dans la mesure ou I'artiste lui a prété un corps parfait,
répondant aux critéres esthétiques de la Renaissance (c’est un éphébe, ou
si 'on préfére un athléte au repos), impliquant sa nudité resplendissante,
et plaidant, méme nu, en faveur de la dignité de ’homme, et aussi le fait
qu’il soit figuré imberbe, deux caractéristiques traitées selon I’esthétique de
I’époque, mais déja communes dans I’art médiéval depuis au moins quatre
siécles. Mais elle rompt de quatre fagons au moins avec I'iconographie de
cette scéne dans I’art chrétien :

a) Adam est seul, dépourvu de monde alentour, on point que I’on voit
mal sur qui et sur quoi il aurait 3 dominer.

b) Il est 1a et bien la au complet, dirait-on, en tout cas déja créé, c’est
chose faite; le spectateur n’a pas la preuve que sa forme proviendrait d’un
modelage, ni sa vie d’une insufflation ; le Créateur, en tout cas, n’est pas
montré en train de se livrer a 'une ou a I"autre de ces deux opérations.

¢) Adam a quelque chose de lascif, ce qui innove, voire tranche, dans
I’histoire de ce sujet, dans la mesure ou il était jusqu’alors ou bien inerte et
yeux clos, ou bien éveillé et debout, digne et humble, devant son Créateur.

d) sa ressemblance a Dieu n’a rien de convaincant, a part la commune
appartenance de leurs allures respectives a la race humaine.

Revenons maintenant sur chacune de ces « ruptures ».

a) La plupart des scénes de création d’Adam, dans I'histoire de 'art
médiéval, puis dans celle de I'époque de Michel-Ange et encore aprés,
montrent le Créateur et le premier homme dans un cadre champétre,
entouré de terre et d’eau, d’arbres, de fleurs, d’animaux ; ainsi dans celle



220 FRANCOIS BESPFLUG

de Lucas Cranach I’Ancien conservée a Vienne?. Celle qu’a imaginée
Michel-Ange est comme un gros plan hors monde, faisant de Dieu et
de ’'homme des météorites en train de se froler. Adam est couché, seul,
sur un escarpement rocheux débouchant sur le vide. Quant au Créateur,
il parait lui aussi circuler dans I'espace interstellaire. Mais ’homme est
rigoureusement seul, tandis que Dieu voyage accompagné d’une escorte
sans doute angélique?', deux fois insolite puisqu’elle est aptére (sans ailes)
et sexuée ; ils sont onze d’allure plutét masculine, a savoir trois groupes de
trois, plus deux, celui qui est plaqué contre I’épaule droite du Créateur, et
celui sur I'épaule duquel le Créateur pointe son index gauche??, qui est doté
d’un sexe masculin bien visible. Tous se pressent contre lui a I'intérieur de ce
grand manteau rouge qui dessine une forme de cerveau?® (humain), ce qui
a conduit a bien des réflexions sur les rapports entre création et intelligence
(humaine) — j’y reviendrai.

I1'y a un douziéme « ange », d’allure féminine cette fois, sur lequel Dieu
appuie son bras gauche. L’on a beaucoup spéculé sur I'identité de cette
figure?*, qui est une premiére dans I’histoire de ’art chrétien, en laquelle les
livres sur Michel-Ange et sa volte, décidément gourmands d’hypothéses
risquées, s’aventurent a voir soit Eve avant sa naissance, ce qui parait
vraiment gratuit puisque ladite naissance fait ’'objet de la fresque suivante

20 Lucas CRANACH L'ANCIEN, Le Paradis, huile sur bois, 81 x 114 cm, 1530,
Vienne, Kunsthistorisches Museum.

2l L’interprétation des figures placées sous le Créateur comme étant des
démons, que défend ou propose le P. PFEIFFER, op. cit., p. 189, n’a tout simplement
aucun sens. Ce serait d’ailleurs une premiére, dans la mesure ot jamais dans ’histoire
de I'art le Dieu Créateur n’a été soutenu ou escorté par des créatures démoniaques
— quoi qu’il en soit, méme si I’on est amoureux d’innovations, on voit mal quel sens
pourrait avoir une telle escorte.

22 1l n'y a aucune raison d’y voir des chérubins, comme le fait I'article de
Wikipedia, « Création d’Adam ».

23 Wikipedia: « En 1990, le médecin Frank Lynn Mehsberger relevait que
I'allure générale du manteau et les formes s’y logeant derriére Dieu pouvaient étre
interprétées comme une description précise du cerveau humain ». On y a vu aussi un
utérus, dont s’échappe vers le bas un voile pouvant représenter un cordon ombilical.

24« Le trés beau visage, un peu androgyne, de cet adolescent se distingue par
une vibrante vitalité, surtout due au regard intense qu’il accorde a8 Adam.» John
O’MALLEY, op. cit., p. 142. L’identifier 2 Eve, comme le fait I'article « Création
d’Adam » de Wikipedia, parait insensé, puisque le compartiment suivant de la voute
est consacrée a la création d’Eve. 11 ne suffit pas de préciser «elle n’est pas encore
créée et, de maniére figurative, attend au Paradis de recevoir une forme terrestre. »
Y voir Lilith, «la premiére épouse mythique d’Adam», me parait exclu: en plein
Rome, cette figure n’avait de toute fagon pas sa place. Cf. Leo STEINBERG, « Who's
Who in Michelangelo’s Creation of Adam», Art Bulletin 74/4 (1992), p. 553-554.
D’autres encore pensent qu’il pourrait s’agir plutét de Marie, mére de Jésus, et
que I’enfant a sa gauche, que Dieu tient par I'épaule en appuyant dessus son index
gauche, serait Jésus lui-méme, auquel cas cette scéne serait hautement symbolique et
annoncerait la venue du Christ qui délivrera I’humanité du péché originel d’Adam.



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D'ADAM 221

de la Sixtine, et que la femme tirée du coté d’Adam ne ressemble pas a celle
sur laquelle Dieu s’appuie, soit la Vierge Marie avec Jésus a ses cotés>,
ce qui est improuvable et encore plus fantaisiste, Marie n’ayant jusqu’a
plus ample informé jamais été représentée les deux seins nus, et encore
moins dans I'intimité du Pére Créateur avec Jésus enfant a ses cotés — mais
interpréter la figure de ce petit gargon effarouché sur I’épaule duquel le
Créateur pointe son index gauche comme une image du Verbe avant son
incarnation parait totalement gratuit®. Interpréter la création d’Adam
comme I'annonce en filigrane de I'incarnation du Christ, comme I’ont
proposé certains historiens en se justifiant par le titre de Second Adam que
lui a conféré 'apotre Paul, c’est projeter dans la peinture une signification
qui ne repose sur aucun indice visuel et n’a donc aucune plausibilité. Voir
enfin une allusion a la Trinité dans le fait que les scénes de la Création
qui précédent celle d’Adam sont trois, et ajouter en prime que le vent qui
gonfle le manteau dans lequel Dieu et son escorte sont nichés symboliserait
le Saint-Esprit, grace a quoi la Trinité serait présente au complet puisque le
Verbe s’y trouve déja, c’est oser croire que Michel-Ange aurait eu le gout de
s’aventurer dans la production d’une Trinité créatrice absolument insolite
et indéchiffrable comme telle.

Au total, a lire les commentaires récents de cette ceuvre de Michel-Ange,
on a I'impression que la plupart des historiens de I’art et des théologiens
d’aujourd’hui postulent que Michel-Ange est un artiste incontestablement
génial en tout ce qu’il fait, et que le seul probléme est de parvenir a rejoindre
a chaque fois son intuition. Sauf que cette derniére est souvent impénétrable
et ne présente aucune garantie d’infaillibilité.

b) La métaphore de I'insufflation aura inspiré bon nombre d’ceuvres
d’art, et celle du modelage aussi. Un certain nombre de miniatures
médiévales, en Occident, ont eu aussi recours, pour représenter la création
d’Adam, au geste consistant pour Dieu a prendre Adam par la main ou
a le saisir au poignet®’. Michel-Ange est le premier a se passer de ces

25 William E. WALLACE, Michelangelo: The Artist, the Man and his Times,
Cambridge, Cambridge University Press, 2009, p. 110, mentionne comme dignes
de considération ces deux hypothéses interprétatives concernant la figure féminine.
Mais voir dans cette figure une Eve avant sa propre création est insensé et conduit
a des réflexions fumeuses sur la préexistence d’Eve dans la pensée de Dieu. Quant
a y voir une image de Marie, c’est d’une incongruité comparable, qui prouve une
totale méconnaissance de I'histoire des figures majeures de I’art chrétien sur la longue
durée.

26 11 est vrai qu'il a existé dans Ihistoire de I'art d’inspiration chrétienne des
figures de Verbum incarnandum, mais elles ne furent jamais représentées nues.

27 Merci a Frangois Dupuigrenet-Desroussilles d’avoir attiré mon attention sur
ce filon, en m’envoyant divers specimens...



222 FRANCOIS BESPFLUG
conventions symboliques® et & leur préférer, ce qu’aucun artiste, jusqu’a
plus ample informé, n’avait fait avant lui, celle du contact, forcément
furtif, d’index a index: Dieu et ’homme ne se touchant que du bout du
doigt. Et c’est encore trop dire: les doigts ne se touchent pas. Faut-il en
déduire que la capacité créatrice de Dieu se passe de contact, qu’elle n’en
a pas besoin ? Certains auront voulu voir dans cette tangence retenue, ce
simple frolement, au-dela d’une exaltation du symbolisme de la main et
du toucher, trés prisé a la Renaissance, le fait que ’homme est séparé de
Dieu, ce qui parait de nouveau paradoxal, pour ne pas dire risible puisque
tout concourt au contraire a les présenter comme déja trés proches et se
rapprochant encore. D’autres ont salué dans cet espacement de quelques
centimétres «le plus extraordinaire suspens temporel de toute I’histoire
de T'art», «une des images les plus imitée de tous les temps», et «le
point nodal de tout le programme décoratif de la voite.»? De fait, le
rapprochement des deux mains est a I’honneur, on pourrait presque parler
d’une chirophanie éclipsant la théophanie proprement dite. La séduction
exercée par ce suspens explique sans doute sa fortune exceptionnelle, qui
se mesure au nombre incalculable des bricolages, caricatures et autres
rhabillages inventifs et/ou moqueurs qu’il a inspirés — ce dossier mériterait
une étude systématique.

Qui plus est, I'on se demande ce que Dieu pourrait encore donner a
cet homme qui, bien que lascif, parait tout a fait vivant, corporellement
parfait et déja capable de se mouvoir, puisqu’il regarde intensément vers
Dieu et lui tend la main, celle-ci flt-elle relachée. Que lui manque-t-il, au
fond ? La plupart des commentateurs parlent d’« une étincelle de vie » : on se
demande d’ou peut bien venir un tel motif, dont la pertinence parait a priori
trés faible, et ’enracinement biblique absolument inexistant. Certains se
risquent a penser que c’est une ame qui va étre communiquée du bout
du doigt divin au premier homme*. Mais I'adoption de cette lecture,
logiquement, impliquerait que I’ame peut se communiquer de doigt a doigt,
ce qui parait vraiment aventureux, et elle a pour conséquence obligée que
I’Adam allongé serait encore privé d’ame, alors qu’il regarde intensément
son Créateur, ce qui ne colle pas... et contraint 'interpréte porté a aller dans
ce sens a qualifier le regard d’Adam de «substantiellement inexpressif »,
tout en concédant qu’il est «ardent»3!, ce qui n’a ni queue ni téte. Le
médecin américain, Frank Lynn Mehsberger, qui le premier a fait observer

28 W. E. WALLACE, op. cit., p. 110, voit dans la surface brune sur laquelle Adam
est étendu une évocation de la poussiére du sol dont il aurait été modelé (« le sporche
tonalita [...] del costone su cui é sdraiato Adamo evocano la polvere della terra, il
materiale utilizzato da Dio per modellare Adamo [...] »).

» Ibid.

30 Ibid.

3 pbid., p. 111 (« Adamo rivolge lo sgardo ardente ma sostanzialmente ines-
pressivo verso il Creatore »).



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D’ADAM 223

en 1990 que le manteau sur le fond duquel le Créateur était inscrit avait la
forme d’un cerveau humain en coupe ¥, a ajouté, dans le droit fil de cette
remarque, que ce qui manquait a Adam, c’était I'intelligence, et que c’est
précisément cela que Dieu entreprenait de lui transmettre dans la fresque
de Michel-Ange ™. Mais c’est projeter sur le texte biblique et le dogme de la
création de ’homme un évolutionnisme qui leur est étranger, selon lequel
Adam en serait d’abord passé par une phase végétative, ou animale.

La bonne interprétation est sans doute celle qu’a fournie une chercheuse
américaine, Marjorie O’Rourke, qui consacre tout un chapitre de son livre
a cette fresque, afin d’établir que le geste de Dieu n’est pas néo-platonicien,
comme on I’écrit souvent en raison de I'atmosphére philosophique de
Florence, faisant a I’homme le don de I’ame par le toucher, mais intime
a Adam I’ordre de se lever sur ses deux jambes, libérant ainsi sa main avec
laquelle il pourra étre pleinement homme, et méme un artiste*.

c¢) La décontraction physique de cet homme nu et quelque peu indolent,
accoudé sur son bras droit, tendant un bras gauche terminé par une main
molle et un index qui ne jugent pas urgent de se redresser, dont la téte
est penchée sur son épaule, dont les jambes s’ouvrent sur son sexe, sans
parvenir a la jonction tout a fait incontestable de I'index de ce puissant
vieillard dont la nudité est a peine voilée ou presque révélée par une étrange
chemise de nuit de couleur lilas clair dont jamais I’art n’avait encore osé
vétir le Créateur, ce contact espéré mais non consommé a quelque chose
de suspect... En définitive, c’est surtout leurs regards qui se touchent. On
dirait qu’ils s’entre-fascinent, et certains ont cru y discerner la marque de
I’homosexualité latente de [’artiste. Quoi qu’il en soit, on attendrait de
Dieu plus de distance. Beaucoup parlent ici de solennité. Mais c’est trés
discutable, et ignorant des meceurs humaines, tant la sensualité, ici, fait
fi de toute convenance sociale. Le mot solennité convient-il encore pour
qualifier une scéne qui évacue allégrement tout ce que mot implique de
codification hiératique et protocolaire? La hiératicité traditionnelle des
figures de Dieu, faite de retenue, de pudeur, de dignité, de frontalité,
d’immobilité cérémonielle, a été congédiée au profit d’'une mobilité héroique

2 «An Interpretation of Michaelangelo’s Creation of Adam Based on Neu-
roanatomy», in Journal of the American Medical Association, n° 264 (1990),
p. 1837-1841.

3 «On dit que dans ce tableau ce que Dieu passe a I’lhomme est I'étincelle de
vie. Mais Adam est déja en vie. Je pense que ce que Dieu donne a Adam, c’est
I'intellect. » Cf. Nathalie ANGIER, « Michelangelo, Renaissance Man of the Brain,
Too?», in New York Times (10 octobre 1990), p. 63.

3 Marjorie O’RourkE BoyLE, Senses of Touch. Human Dignity and Deformity
from Michelangelo to Calvin, Leiden, Brill, 1998, en particulier chap. 1. Merci a
Frangois Dupuigrenet-Desroussilles de m’avoir fait connaitre cet ouvrage, et d’avoir
lu le présent texte en me faisant plusieurs suggestions utiles.



224 FRANCOIS BESPFLUG

et d’une sensualité qui rompent avec la dimension de I'art religieux qui
en fait un lieu de rencontre du fidéle avec le prototype, au profit d’un art
religieux spectaculaire.

d) Adam est un homme jeune — Augustin a estimé qu’il avait été créé
avec un corps d’homme de trente ans, I’age que tous auront d’aprés lui au
moment de la résurrection des morts quand sonnera I’heure de la fin du
monde, comme il 'explique dans son De Civitate Dei, et bon nombre de
Péres de I’Eglise furent d’un avis comparable’’. C’est encore le cas chez
Michel-Ange. Le contraste saute aux yeux, entre la jeunesse d’Adam et
le grand age de Dieu, représenté en vieillard, méme s’il est divinement
robuste. En cela I’artiste rompt complétement — il n’est certes pas le premier,
les peintres florentins de la Sixtine I’ont fait avant dans une dizaine de
scénes — avec la régle du christomorphisme de la représentation chrétienne
de Dieu’®, une régle qui voulait que Dieu ne fiit pas représenté en vieillard
mais sous les traits du Christ... donc agé de trente ans environ, comme
a Chartres, ou de beaucoup moins, comme a Venise ou a Ravenne. Il
est remarquable que cette régle, non écrite et jamais promulguée comme
telle par un synode, un concile, un pape ou un patriarche, fut néanmoins
observée de maniére générale durant environ un millénaire aussi bien en
Occident qu’en Orient — une des rares exceptions étant la représentation de
Dieu en vieillard se réclamant de I’Ancien des Jours nommé par le prophéte
Daniel (Dn 7,9), qui a eu une certaine faveur dans I’art oriental, sans jamais
se départir toute fois d’une dignité hiératique?’.

Autre dissemblance patente, sans doute réclamée par le sujet, mais
sans avoir été vraiment compensée, le contraste entre I'inertie d’Adam,
parfaitement au repos, et ’extraordinaire énergie qui émane de la figure de
Dieu, dépeinte comme étant en mouvement, portée par un vent qui gonfle
le grand manteau qui enveloppe lui et sa troupe et souléve jusqu’a ses
cheveux —on y a vu «la métaphore visuelle de P’esprit par I'intermédiaire
duquel Dieu infuse la vie & Adam.» La Création d’Adam de Michel-
Ange, d’aprés moi, échoue a faire souvenir que Dieu aurait créé ’homme

35 AucusTIN D'HipPONE, La Cité de Dieu, XXII, xv.

36 Frangois B&sSPFLUG, Dieu et ses images. Une histoire de I’Eternel dans l'art,
Paris, Bayard, 20173, surtout p. 116-117 et 254-258.

30 palaios tén hémérén, icone de Sainte Catherine du Sinai, du vii® siécle, et
enluminure de manuscrit byzantin, de 1297 : peinture sur bois, 76 X 53,5 cm; une
priére est inscrite dans son cadre: « Pour le salut de ton serviteur Philochristos et
le pardon de ses péchés. » Kurt WEITzmANN, The Monastery of Saint Catherine of
Mount Sinai. The Icons, t. | : From the Sixth to the Tenth Century, Princeton, Prince-
ton University Press, 1976, p. 46-47 ; Thomas F. MATHEws, avec la collaboration de
Norman E. MULLER, Les origines paiennes des icones, Paris, Cerf, 2016, p. 148-150.

3 W. E. WALLACE, op. cit., p. 110 (« metafora visiva dell spirito mediante cui
Dio infonde vita ad Adamo »).



LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D’ADAM 225

a son image. Car Adam, ici, ne ressemble guc¢re a Dieu, sauf par le fait
de poser lui aussi pour les spectateurs de la peinture, complice en cela
du Créateur — un rapport spéculaire presque narcissique. Pour le reste,
le Dieu de Michel-Ange ne ressemble vraiment ni @ Adam, qui devrait
étre a son image, ni d’ailleurs au Christ, son Fils, tel qu’il a été peint
traditionnellement, ou tel que Michel-Ange I'imaginera, herculéen, en train
de présider au Jugement dernier dans la fresque grandiose au-dessus de
I'autel — de ce point de vue, I'allure de vieillard ventripotent donnée par
Partiste au Créateur dans la scéne de la création d’Eve consomme la fin
du christomorphisme de la représentation de Dieu — et Raphaél et son
équipe feront le reste dans la peinture des Loges*®. Non que Michel-Ange
ait eu l'initiative & lui tout seul de vieillir d’un coup la figure de la premiére
Personne de la Trinité. Tant s’en faut, ce processus de différenciation du
Pére et du Fils s’amorce au x1v° siécle, se poursuit lentement au début du
Quattrocento et se généralise au cours de la seconde moitié du xv° siécle.
Mais que son talent et sa réputation s’en soient mélés aura contribué a
consacrer cette évolution et a lui conférer une sorte d’autorité, puisque Dieu
le Pére en vieillard jupitérien était désormais & demeure au cceur de Rome.
Qu’aucun théologien romain ne se soit interrogé en découvrant les figures
de Dieu le Pére de la Sixtine prouve que ce congédiement de la régle du
christomorphisme était déja presque consommé au moment de la peinture
de la volte de la Sixtine.

3. La réception de ’@uvre et ses effets, jusqu’a nos jours

Si Michel-Ange était mort en 1512, aprés avoir achevé la volte de la
Sixtine, il ett déja été durablement célebre. Mais il vécut encore plus d’un
demi-siécle... Et a soixante ans, en tout cas, il remonta sur ’échafaudage,
pour peindre cette fois, sur I'ordre du pape Clément VII puis de Paul III,
le Jugement dernier du mur du fond, terminé de nouveau un 31 octobre,
celui de 1541, au terme de 449 journées de labeur solitaire, et ou il a logé
presque autant de personnages. Voici son portrait, vers 1550, par Daniele
da Volterra, «il braghettone» (1509-1566), alias « Monsieur calegons»,
le «faiseur de culottes» qui fut chargé en 1565 de rhabiller les nus du
Jugement dernier et leur ajoutant des repeints de pudeur sur les parties
génitales... Momentanément, les nudités furent proscrites dans I’art de la
Contre-Réforme. Dans I’art exposé dans les églises, on fit en effet la chasse
aux nudités. Mais elles se réfugierent et prospéreérent dans les tableaux de
chevalet destinés aux collectionneurs, en particulier dans les sujets bibliques
servant de prétextes, il n’en manquait pas, qui furent fréquentés comme

3 Nicole Dacos, Les Loges de Raphaél, chef d'euvre de 'ornement au Vatican,
Paris, Hazan, 2008, pl. 103 p. 142 (Tommaso Vincidor).



226 FRANCOIS BESPFLUG

jamais auparavant: Lot et ses filles, Joseph et la femme de Putiphar,
Suzanne et les vieillards, David et Bethsabée.

Pour en revenir & Michel-Ange, sa volite de la Sixtine suscita de
loin en loin quelques oppositions et critiques, en particulier les ignudi.
Dans un cadre aussi religieux, a I'iconographie soigneusement choisie,
le moins qu’on puisse dire est qu’ils détonnent. Ils suscitérent jadis la
réprobation. Le pape batave Adrien VI, qui fut le pieux précepteur de
Charles Quint, souhaita méme leur destruction, n’y voyant, selon ses
propres mots, proférés en 1522, et rapportés par Vasari dans La Vie
d’Antonio da Sangallo, qu’«un pot-au-feu de corps nus au plafond...»,
un «bain public» (stufa)*’. D’aprés André Chastel, ce pape néerlandais
est allé jusqu’a déclarer qu’il souhait la destruction de la volite toute
entiére*!. Mais en général, elle emporta I’adhésion voire I’enthousiasme
de la plupart de ses contemporains*?, Cela s’explique en grande partie par
le talent de P'artiste, assez percutant pour faire oublier qu’une église n’est
habituellement pas peuplée d’autant de figures dénudées. Mais ce succes
d’estime admirative est aussi di au fait, souligné par tous les historiens de
I’Eglise, que la peinture de cette voiite, en particulier les cinq premiéres
fresques consacrées a la Création, était en harmonie profonde avec les
sermons prononcés a la cour pontificale a cette époque. Les actions du
Dieu Créateur a ’origine de I’histoire étaient assurément un de leurs thémes
de prédilection. Dieu traité en héros divin, c’était dans I’air du temps et
s’accordait avec ce que I’on peut appeler « la théologie de la Renaissance ».

Un parallélisme étroit a sans doute existé entre la prédication et la
peinture, deux arts voués a exceller lorsqu’il s’agit de vanter la création
avec le maximum d’éloquence possible, surtout quand il s’agit de celle
de I'homme. Or les fresques de Michel-Ange sont a la peinture ce qu’un
panégyrique est a I’art oratoire. La puissance de Dieu capable de faire
surgir le monde du néant et la beauté des créatures sorties de ses mains,
des astres aux fleurs et jusqu’aux pousses d’herbe et aux graines, qui
avaient déja inspiré a un saint Augustin des formules aussi louangeuses
que percutantes — Deus ubique totus — ont connu a la fin du Moyen Age un
formidable regain de faveur, que Michel-Ange a su célébrer avec autant de
talent que d’originalité*. « De toutes les fresques de la voite, aucune n’est

4 Le texte du pape Adrien est cité dans Ernst STEINMANN et Heinrich
PoGATSCHER, « Dokumente und Forschungen zu Michelangelo », Repertorium fiir
Kunstwissenschaft 29 (1906), p. 491ss.; André CHASTEL, « Les premiéres réactions
aux peintures de la voute », dans Michel-Ange et la Chapelle Sixtine, Paris, Belfond,
1984, p. 156.

41 André CHASTEL, « Les premiéres réactions», p. 15.

42 Ibid., p. 149ss.

43 Cet aspect du succés de Michel-Ange est analysé par John O’MALLEY,
« Le mystére de la voite», op. cit., p. 92ss. ainsi que p. 120-122, qui développe la
comparaison entre la peinture de Michel-Ange et la prédication contemporaine.




LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D'ADAM 227

plus connue, ni plus fréquemment reproduite, que la Création d’Adam, et
aucune ne devait impressionner les contemporains avec plus de force, tant
elle illustre I’'un des thémes les plus communs de la rhétorique de ce temps:
celui de la dignité de 'homme, créé a I'image et a la ressemblance de Dieu
[...]- Nombre d’orateurs de la chapelle Sixtine citaient ou paraphrasaient le
célebre De lu dignité de I"homme (1496) de Pic de la Mirandole [...]»**.

Au cours de la seconde moitié du Cinquecento, c’est surtout la fresque
du Jugement qui s’attira les critiques, qui allérent jusqu’a en réclamer le
voilement voire la destruction. En le découvrant, le maitre de cérémonies
du pape aurait déclaré : « voila une ceuvre tout juste bonne pour les bains
publics et les auberges ». Et de Pierre I'Arétin (1492-1556), on a ce verdict :
« Michel-Ange a-t-il donc voulu montrer aux gens autant d’irréligion et
d’impiété que de perfection dans la peinture ?». L’histoire de la réception et
de I'interprétation de la vodte de la chapelle Sixtine, au-dela des réactions
qui se sont exprimées au cours du siécle de sa création, depuis celles des
contemporains immédiats de Michel-Ange jusqu’a celles dont un Vasari
s’est fait I’écho*’, mériterait assurément une enquéte suivie*’.

Mais j’y renonce. Je n’ai pas entrepris ce travail de longue haleine pour
scruter cette contextualisation rapprochée, et me sens aimanté plutdt par
une autre tache, de contextualisation élargie jusqu’a notre époque, qui est
de parvenir pour finir a suggérer la position qu’occupe Michel-Ange dans
la trés longue histoire de Dieu dans I’art, pour laquelle je me passionne
depuis quarante ans. Mon sentiment est que le triomphe qui a été le sien, en
son temps, et non moins au notre depuis la restauration des fresques par la
télévision japonaise entre 1981 et 198947, a joué sans que Michel-Ange ne

4 John O’MALLEY, op. cit., p. 123. Le texte de Pic DE LA MIRANDOLE n’a été
intitulé De la dignité de 'homme que dans I'édition de ses ceuvres par son neveu
Giovanni Francesco. Ce texte n’était pas toujours bien vu a Rome,

45« Cette ceuvre est véritablement le luminaire de notre art, qui a apporté un tel
enrichissement et un tel éclat a I’art de la peinture, qui a suffi a illuminer le monde,
apreés tant de centaines d’années de ténebres. » G. Vasarli, Vie des artistes ( Vies des
plus excellents peintres, sculpteurs et architectes ), trad. Léopold Leclanché et Charles
Weiss, Paris, Grasset, 2007.

4 Vasari écrit entre autres: «c'est une figure [Adam] dont la beauté, la pose
et les contours sont tels qu’ils semblent étre issus de cet instant méme ou Dieu créa
Adam et de la main du Créateur supréme lui-méme plutdot que du dessin et de la
brosse d’un mortel. » G. VAsaRrlL, Vies des artistes.

47 Wikipedia: « Les tonalités, assombries (voire dénaturées) par les fumées
d’encens, le suif des chandelles, la pollution atmosphérique (en particulier au-dessus
des fenétres, souvent ouvertes pour aérer) et le passage du temps, avaient valu a
Michel-Ange le surnom — manifestement non justifié — de «terrible souverain de
Pombre». « A leur place sont apparues d’étonnantes couleurs, tour i tour pastel
ou acides, critiquées par certains mais pourtant typiques du maniérisme. Jadis
dissimulée par I’encrassement, la technique du cangiunte, utilisée par Michel-Ange
pour traduire la diaprure de certains vétements, se trouve aujourd’hui pleinement
mise en évidence. »



228 FRANCOIS BESPFLUG

I’ait ni voulu ni prévu un role non négligeable dans le discrédit qui a frappé
I'idée méme de Dieu. Il se pourrait au fond que sans ’avoir voulu le moins
du monde, il ait été néfaste sur la longue durée.

Je sais chanter en cela extra chorum, en ce sens que la plupart des livres
sur I’ceuvre de Michel-Ange a la Sixtine rédigés depuis la fin des années 1990
jusqu’a nos jours*® font I’éloge de la Création d’Adam, un éloge 4 deux
tranchants dans la mesure ou, multipliant a son propos les hypothéses
aventureuses et impossibles a vérifier, ils soulignent nolens volens ce qu’on
pourrait appeler le caractére sémantiquement flottant de bien des scénes de
cette fresque®’, qui suffit & favoriser les délires interprétatifs. L’emphase est
en tout cas de mise, plus que jamais. Ce n’est certes pas nouveau, la louange
hyperbolique du génie de Michel-Ange est une tradition qui remonte au
moins 4 Vasari’. Elle se maintient et a repris de plus belle aujourd’hui,
surtout quand il s’agit de la chapelle Sixtine, présentée non seulement
comme «le plus grand ensemble décoratif au monde» (formule d’Elie
Faure, dans son Histoire de 'art renaissant, 1914), appréciation purement
quantitative, mais comme une ceuvre de génie, un héritage culturel pour
I’humanité tout entiére®!. Le joyau sans pareil de ce sommet artistique serait
précisément la Création d’Adam, «I'image la plus connue au monde » o,
ou Michel-Ange aurait su modeler I'image de la divinité en laquelle se
reconnait tout ’Occident chrétien (sic), en fournissant dans cette scéne la
représentation de Dieu la plus puissante et convaincante de son ceuvre >,

A ce premier grief que j'ose formuler en théologien-iconographe 2
I’encontre de cette fresque, celui d’étre porteuse de motifs de signification
incertaine, s’en ajoute un second, a mes yeux plus grave, mais solidaire du
flottement sémantique multi-directionnel nommé a I'instant. C’est d’avoir
marié Dieu, hélas pour des siécles, avec une figure marquée par deux
attributs, le grand age et une force physique (la premiére des deux qualités
avait déja été attribuée a la figure de Dieu depuis deux siécle, mais c’est
surtout a Michel-Ange que Dieu doit d’étre devenu athlétique) qui ne

48 Plusieurs livres de synthése sont en instance de publication, tel celui de
Me" Timothy VERDON, La Cappella Sistina. Cuore e simbolo della Chiesa, Rome,
Edizioni Musei Vaticani-Libreria Editrice Vaticana, 4 vol., 2017.

4 Le dépouillement vestimentaire de Dieu et la nudité de son escorte sont
d’interprétation flottante, comme d’ailleurs celle des vingt ignudi de la volite, méme
quand I'on se souvient que la beauté du corps, selon Pic de la Mirandole, serait non
seulement le sommet de la création mais « un miroir du divin », pas moins. Comme
me le fait observer Frangois Dupuigrenet-Desroussilles, tous les néo-platoniciens
florentins le soutiennent, en particulier Marsile Ficin dans sa Théologie platonicienne
de l'immortalité des dmes — il s’agit toujours du corps masculin, d’ailleurs.

0 Cf. supra, n. 45.

51 Yosoji KoBavasHi, « L’ceuvre de Michel-Ange: un héritage culturel pour
I’humanité », dans Michel-Ange et la Chapelle Sixtine, Paris, Belfond, p. 266.

52 W. E. WALLACE, op. cit., p. 114.

33 Ibid., p. 110.




LE DIEU DE MICHEL-ANGE ET SA CREATION D'ADAM 229

conviennent pas, mais pas du tout au grand age humain, on ne le sait que
trop. Quant a I'idée d’un grand age divin, c’est un cercle carré. L’ Antiquité
avait su avec clarté que la jeunesse sur laquelle le temps semble n’avoir pas
de prise est une métaphore du divin bien meilleure — d’ou par exemple la
figuration des visiteurs d’Abraham en éphébes a Saint-Vital de Ravenne. Le
grand age de Dieu est peu divin et la force qui lui est prétée est peu humaine.
Ce Dieu-la va entrainer de proche en proche le rejet de I'idée méme de Dieu.

Que I'on me comprenne bien. Mon propos n’est pas d’intenter un
procés rétrospectif ni d’accuser quiconque, encore que j’en veuille rétros-
pectivement, si cela a du sens, aux théologiens des premiéres décennies du
Cinquecento d’étre restés muets comme des carpes, mais de m’interroger
sur le role de I'art dans I’évolution de I'idée méme de Dieu dans la culture,
et sur I’avenir culturel de la transcendance de Dieu. En tout état de cause,
il n’est pas vrai que tout ’Occident se serait reconnu dans I'image de Dieu
peinte par Michel-Ange. La représentation de Dieu en vieillard va devenir
un probléme, au moins sur le plan pastoral, dont le décret du Concile
de Trente, promulgué en décembre 1563, reconnait si bien la pertinence
qu’il 'aborde explicitement, méme si c’est avec une grande prudence : « il
arrive parfois que I’on exprime par des images les histoires et les récits de la
Sainte Ecriture, parce que cela sera utile pour des gens sans instruction, on
enseignera au peuple qu’elles ne représentent pas pour autant la divinité,
comme si celle-ci pouvait étre vue avec les yeux du corps ou exprimées
par des couleurs et par des formes.»>* Et si les théologiens inquiets de la
diffusion massive de cette image et de sa banalisation ont été trés rares,
il furent néanmoins assez éloquents, tel un Antoine Arnaud en France,
un janséniste il est vrai, pour qu’'un pape, Alexandre VIII, s’en méle et
condamne sans appel ni arguments, en 1690, une proposition rigoriste
énongant: «il est impie de placer dans un temple chrétien une image de
Dieu le Pére siégeant », proposition dont le pape Benoit XIV redira en 1744
qu’elle est fausse et contraire a la pensée de 'Eglise®. C’en était fait, a
certains égards, de la réserve impliquée par I'invisibilité essentielle de Dieu,
ou plus précisément, de ce qui, de Dieu, ne s’est pas fait homme. Un Victor
Hugo peut ici étre appelé a la barre, qui a osé déclarer en 1871, dans un
poéme intitulé L’ Année terrible, en réponse a des ecclésiastiques qui avaient
mis en doute sa foi en Dieu: «S’il s’agit d’un bonhomme a longue barbe
blanche, [...] Prétre, oui, je suis athée a ce vieux bon Dieu-1a. » >

% Concile de Trente, « Décret sur I'invocation, la vénération et les reliques des
saints, et sur les saintes images » (décembre 1563), in G. ALBERIGO (€d.), Les conciles
wcumeniques, tome 11/2 : Les décrets de Trente a Vatican 11, Paris, Cerf, 1994, p. 1575 ;
D. MeNozzi, Les Images. L' Eglise et les arts visuels, Paris, Cerf, 1991, p. 190-192.

55 Fr. B&sprLUG, Dicu dans l'art. Sollicitudini Nostrae de Benoit XIV (1745 ) et
l'affaire Crescence de Kaufheuren, préface d’A. CHASTEL, Paris, Cerf, 1984, p. 192-193
(décret du concile de Trente) et 238-241 (Alexandre VIII).

% Victor Huco, L'unnée terrible, Paris, Michel Lévy fréres, 1872, p. 71-72.



230 FRANCOIS BESPFLUG

Michel-Ange est un peintre génial, redisons-le, mais qui a si bien épousé
les fascinations de son temps qu’il a puissamment contribué a une lente
dérive de I’art d’inspiration chrétienne vers I'insignifiance . C’est ainsi que
s’est consommeée la rupture compléte avec le monde de I'icone. Outre le
fait que ’Orthodoxie, au moins en Russie, a condamné a deux reprises,
au concile du Stoglav en 1551 et au Grand Concile de Moscou de 1666,
la représentation de Dieu le Pére en vieillard ainsi que les images de la
Trinité qui la convoquent, comme celle de la Paternité>®, il saute aux yeux
qu’une scéne comme la Création d’Adam de Michel-Ange est complétement
étrangére a l'esprit et a la finalit¢é méme des icones, qui pour ’essentiel
constituent des occasions de rencontre « transformante» entre le fidele et
le saint personnage représenté (le « prototype»). Car cette fresque n’est
décidément pas congue pour étre une confrontation avec le spectateur.
Ni le Créateur ni Adam n’y sont disposés. Aucune frontalité, pas de
rencontre, pas d’échange. Les personnages de Michel-Ange regardant vers
le spectateur sont d’ailleurs une infime minorité. Tout est fait, en revanche,
pour qu’ils régalent la vue. Et non pour qu’ils instaurent ou nourrissent une
rencontre. Que Michel-Ange ait été un artiste génial, nous en sommes tous
d’accord. Quant a dire qu’il fut un théologien durablement bénéfique>?, il
n’en est pas question, ce serait plutot le contraire. Il n’en a fait qu’a sa téte,
a humanisé Dieu sans retenue®, ce dont le christianisme continue de patir,
plus de cinq siécles plus tard.

7 Fr. B&spFLUG, « Dieu le Pére en vieillard dans I’art occidental. Histoire d’une
dérive vers I'insignifiance », Communio, XXII1/6-XXIV/1 (nov. 1998-février 1999),
p. 165-178.

58 Voir a ce sujet L. OusPENsKY, La Théologie de icone dans I'Eglise orthodoxe,
Paris, Cerf, 1980, 2003, surtout les chap. XIII et XV. Sur le type iconographique
« Paternité », voir Fr. B&spFLUG, Dieu et ses images, p. 166-167.

3% Comme ne se prive pas de le faire un Timothy Verdon.

80 «[E]t Dieu, par sa grice, ne m’apparait / que sous quelque gracieux voile
mortel : / le seul que j’aime, car il est son reflet. » («[n]é Dio, suo grazia, mi si mostra
altrove / pit che ’n alcun leggiadro e mortal velo; / e quel sol amo perch’in lui
si specchia. ») MICHEL-ANGE, Poésie | Rime. Edition bilingue, trad. Adelin Charles
FioraTo, texte italien éd. par Enzo Noé¢ GIrARDI, Paris, Les Belles Lettres, 2004,
p. 71-72 (nr. 106).



	Le Dieu de Michel-Ange et sa création d'Adam : histoire de l'art et théologie

