Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: Process et théodicée : trancher le noeud gordien
Autor: Hassenfratz-Coffinet, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 193-208

PROCESS ET THEODICEE

Trancher le nceud gordien

MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

Résumé

Apres avoir expliqué la position communément admise par les théologiens
du process concernant la théodicée, position qui consiste en la suppression
pure et simple de I'attribut de la toute-puissance de Dieu, I'article approfondit
la question du mal. En revenant aux fondements de cette métaphysique,
la définition des concepts de Bien et de Mal est révisée afin de sortir ces
concepts de 'anesthésie dans laquelle une compréhension trop stricte de la
métaphysique a tendance a les enfermer. Cet ajustement change ainsi la
perspective d’approche des questions du Bien et du Mal, qui ne sont ainsi plus
des absolus, ce quirend la question de la théodicée a nouveau pertinente malgré
la suppression de I'attribut divin de la toute-puissance. L’article propose ainsi
de faire primer la vision d'un Dieu « poéte du monde » ( Whitehead) sur celle
d’'un juge froid qui ne fait que choisir en toute circonstance un Bien objectif et
universel, réduisant par la méme le mal a un facteur trivial de I'expérience.

Les théologiens du process consideérent que la toute-puissance de Dieu
est un attribut non biblique, incohérent et éthiquement indéfendable. En
supprimant cet attribut, la théodicée ne pose plus vraiment probleme. Mais
en quoi est-elle encore une question intéressante, qui mérite d’étre étudiée ?

La théologie du process est un courant théologique nord-américain qui
fonde ses travaux dans la philosophie d’Alfred North Whitehead, mathé-
maticien, logicien, maitre puis collégue de Bertrand Russell. Whitehead a
percu un changement radical en physique avec la théorie de la relativité. Il
a tenté d’adapter la maniére dont nous concevons la réalité et la traitons en
philosophie a ce changement radical.

Les théologiens du process considérent la réalité a travers ’ontologie
de Whitehead, en partant du principe que I’on regarde toujours la réalité a
travers une certaine ontologie, telle une précompréhension. En travaillant,
en se contraignant a rester dans le cadre de 'ontologie whiteheadienne,
les théologiens du process objectivent ce choix, cette précompréhension.
L’ontologie de Whitehead devient ainsi une certaine norme du discours.

La reéalité n’est plus comprise comme constituée de substances im-
muables, qu’on les appelle «essences» ou «atomes». Elle est fluente,



194 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

insaisissable et dynamique: la réalité est événementielle, et non matérielle.
Le fond de la réalité, ce qui la constitue de maniere ultime, n’est pas la
matiere. Il ne s’agit pas de nier I'importance de la matiére, mais simplement
de considérer que ce n’est pas elle qui constitue in fine la réalité.

Je commencerai par un trés court exposé de la théodicée selon les
théologiens du process. Pour eux elle consiste finalement en une critique en
régle du dogme de la toute-puissance, avant d’aborder la question du mal
en dehors d’une perspective proprement de théodicée: si on ne considere
plus la responsabilité de Dieu, quel sens peut avoir le mal ? Peut-il avoir une
valeur positive, une nécessité ? Et enfin : de quelle maniére se situe Dieu, et
son action, par rapport au mal?

1. Théodicée

1.1. Introduction et définition

La théodicée, cela est bien connu, reléve de la quadrature du cercle
tant qu’on maintient les trois poles du triangle: bonté de Dieu, toute-
puissance de Dieu, et présence du mal. Maintenir les trois poles en I'état
est impossible. On peut ainsi affaiblir un pdle ou l'autre. Par exemple,
considérer que le mal a une utilit¢ pour éduquer les hommes ou que le
mal est en passe de disparition, un résidu, que le monde, tel qu’il est, est le
meilleur des mondes possibles, sont deux jeux possibles entre la puissance
de Dieu et la réalité du mal.

Ou alors on peut affirmer que la justice de Dieu n’est pas la méme
que celle des hommes: «qui sommes-nous pour questionner sa justice,
meéme lorsque nous voyons des atrocités ?» La conception d’une vie aprés
la mort, selon le principe d’une justice rétributive, peut aller en ce sens : ceux
qui ont souffert injustement vont recevoir leur récompense. L’enfer (ou le
purgatoire) permet ainsi de « compenser » le déséquilibre présent par une
rectification ultérieure de la justice.

Une autre possibilité est I'introduction d’une figure maléfique qui vient
contrecarrer le projet de Dieu. Cependant, soit cette figure met en échec la
toute-puissance de Dieu, soit elle n’est au final qu’un serviteur dédié aux
basses ceuvres (c’est le principe du mal qui concourt malgré lui au projet
ultime de Dieu), dans tous les cas on retombe finalement sur le probléme de
fond.

On peut ainsi jouer sur chacun de ces trois poles, ou sur plusieurs poles
pour créer un équilibre dans cette équation a la base insoluble.

Le probléme de la théodicée est, dans cette formulation de recherche
d’un équilibre entre ces pdles, trés ancien. Les théologiens du process ont
néanmoins une maniere assez tranchante de considérer ces tentatives.



PROCESS ET THEODICEE 195

1.2. Toute-puissance

Si Dieu contrdle absolument tout, et qu’il n’y a que des marionnettes, il
est entierement responsable du mal comme du bien : « Je forme la lumiére
et je crée les ténebres, je fais le bonheur et je crée le malheur: c’est moi le
Seigneur qui fais tout cela» (Es 45,7), ou alors le monde a une certaine
autonomie, I'invocation du Notre Pére («Que ta volonté soit faite sur
la terre comme au ciel»; Mt 6,10) est réellement une invocation, une
demande pour quelque chose de non réalisé. Il y a ici une possibilité de
penser une différence entre la volonté de Dieu et son accomplissement’.
Neéanmoins, les raisons de cette différence peuvent varier : limitation de fait
de la puissance de Dieu, ou limitation volontaire de sa part.

En comprenant I'utilisation par Dieu de sa toute-puissance comme
une négation de 'amour, puisqu’elle ne laisse aucune place a 'autre pour
exister, cela permet de penser a la fois une toute-puissance théorique et une
liberté de ’homme par une auto-limitation de Dieu. La liberté de 'homme
est ainsi souvent utilisée pour expliquer le mal. Il restera encore la question
des catastrophes naturelles, mais une bonne partie de la question peut étre
traitée ainsi. Cependant, la partie qui reste est toujours terrifiante : Voltaire
avait écrit Candide, non aprés avoir vu des atrocités d’origine humaine,
mais apres le tremblement de terre de Lisbonne. Cela a amplement suffi
a le révolter.

1.3. Justice ou bonté

Laisser-faire de la part de Dieu, et ne pas protéger au nom du respect
de la liberté de ’homme, ne serait-il pas la marque du plus horrible des
étres? Si la haine est une forme d’amour passionné et tordu, que dire
de l'indifférence? Un pére qui laisse son enfant se briler les doigts a
un radiateur chaud parait peut-étre quelque peu «vieille école », pronant
I’apprentissage par 'expérience. Mais un pére d’une famille trés nombreuse
qui laisse ses enfants s’entre-tuer en disant « ¢’est leur choix » est-il vraiment
attentionné? Et que dire alors des catastrophes naturelles dont il ne les
protége pas?

1.4. Laréalité du mal

Mais plutdt que de rechercher et blamer I'auteur du mal, on peut dire
que le mal a une raison d’étre. « Tout concourt au bien de ceux qui aiment
Dieu» (Rm 8,28). Il a une utilité, c’est un outil utilis¢ par Dieu pour un
projet dont nous n’avons pas idée ; mettre en doute son ceuvre créatrice sur
ce point serait un manque de foi. C’est peut-étre 1a un discours qui peut étre

! On peut aussi penser A ces mots: «je ne veux pas la mort du pécheur, mais
qu’il se repente et qu’il vive » (Ez 33,11).



196 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

accepté dans dans certains cercles feutrés ou dans certaines tours d’ivoire,
mais comment soutenir encore ce discours au regard du mal le plus abject
de ce monde? Il s’agit soit d’une relativisation difficilement soutenable du
mal, soit d’un sérieux défi pour maintenir la bonté de Dieu. C’est dans
cette perspective que David Ray Griffin cite Clarke Williamson, qui, en
développant une théologie aprés Auschwitz, part du principe «qu’on ne
devrait pas faire d’affirmations théologiques qu’on ne peut soutenir face
a un bicher d’enfants»2. Toute justification du mal est ainsi considérée
comme une banalisation de celui-ci, et par conséquent rejetée.

1.5. Solution dans la théologie du process

Les théologiens du process reglent ce probléme tres facilement: dans
leur systéme, Dieu n’est pas tout puissant. Il ne peut, n’a pas la capacité
d’action d’empécher ou méme limiter les tremblements de terre, éruptions
volcaniques, ou de forcer les belligérants a déposer les armes. Il n’a pas,
et n’a jamais eu, le pouvoir de créer un monde meilleur ou d’intervenir de
maniére surnaturelle par la suite pour pallier ses défauts de fabrication. A
peine énoncg, le probleéme est plié.

Il ne s’agit pas de modifier un concept existant (celui de la toute-
puissance) et de le limiter, puisque ce concept était jusqu’alors comple-
tement incohérent. Méme Thomas d’Aquin congoit des limitations a ce
concept®. En lui-méme ce concept n’a aucun sens: aucun regret a avoir,
donc, dans ’'abandon de cette idée a la fois incohérente et terrible. On
peut voir par exemple le mot de Charles Hartshorne, 'un des peres de ce
courant théologique, mis en exergue pour illustrer I'un de ses ouvrages:
«God is alive, but not the despot we thought he was» (« Dieu est vivant,
mais Dieu n’est pas le despote que nous pensions »)*. La moquerie continue
un peu plus tard avec ce faux étonnement de David Ray Griffin, un disciple

2 David R. GrirriN, « Process Theology and the Christian Good News», in
Clark H. Pinvock et John B. Coss (éd.), Searching for an Adequate God. A Dialogue
Between Process and Free Will Theists, Grand Rapids-Cambridge, Eerdmans, 2000,
p. 16.

3 Dieu ne peut pas aller contre la logique (par exemple concevoir un cercle
carré), cesser d’étre Dieu en modifiant ses attributs (ce qui inclut I'impossibilité
de renoncer a sa toute-puissance), ni modifier le passé. Thomas explique cela
notamment dans les Questions disputées sur la Puissance. De potentia, Volume 1 :
Questions 1 a 3, trad. Raymond Berton, Paris, Presses universitaires de I'IPC, 2011.
Cf. en particulier q. 1, a. 2, arg. 3 : 'impossibilité pour Dieu de modifier sa puissance
qui est intemporelle; q. 3, a. 17, ad 2: I'impossibilité pour Dieu de modifier le passé,
car Dieu regarde vers le futur; q. 6, a. 1, arg. 11: 'impossibilité pour Dieu d’aller
contre la raison, comme par exemple concevoir un carré dont la diagonale soit égale
au coté (I’exemple similaire, mais plus frappant & mon sens, de I'impossibilité de
concevoir un cercle carré, est issu du Traité des fins dernieres, q. 1, a. 1, solution 2).

4 Charles HARTSHORNE, A Natural Theology for Our Time, La Salle, Open Court
Publishing Company, 1989.



PROCESS ET THEODICEE 197

d’Hartshorne de seconde génération : «le type de causalité attribue a Dieu
était le type qui convient uniquement au corporel, c’est-a-dire coercition,
causalité déterministe. [...] Il [lui] a ét€¢ donné le type de causalité attribuable
uniquement aux sociétés corpusculaires»° , donc matérielles, alors qu’il
était pensé comme pur esprit. Dieu n’est pas une supercréature dotée du
méme type de pouvoir qu’elles mais de maniere plus grande. L’attribution
a Dieu de la toute-puissance ne serait alors qu’une projection du désir de
puissance de la créature, alors que la vraie nature du pouvoir divin est d’un
autre type. Dieu agit par l'esprit, par 'amour dans la persuasion.

A partir de 13, c’est sans doute plus par moquerie que les penseurs du
process écrivent autant de livres et d’articles sur le sujet®. Les questions du
mal et de la puissance de Dieu sont des questions extrémement classiques
pour la théologie du process. Presque tous les théologiens de ce courant ont
publié un livre sur ce sujet.

J’ai essayé de garder dans cette premiére partie un peu de la violence et
également de cette atmosphére moqueuse, ironique et assez caricaturale il
faut bien ’admettre, de leurs théodicées. Il ne faut cependant pas voir dans
la simplicité de ces discours une faiblesse de leur propos, mais bien un accent
fort de cet aspect dans leur théologie : la bonté de Dieu ainsi que la réalité du
mal ne sauraient étre atténuées. Les raisonnements qui tendent a griser les
définitions du bien et du mal sont ainsi considérés comme spécieux. Un étre
bon qui porte son amour sur quelqu’un doit dédier, avec patience et sans
discontinuer, tout son étre pour le bien de celui qu’il aime et le protéger
du mal. Le mal doit étre pris au sérieux comme tel, c’est-a-dire en ce qu’il
s’oppose radicalement au bien. La complexité d’un discours ne doit pas
impliquer 'ambiguité de celui-ci.

5> David R. GrIFFIN, A Process Christology, Lanham-New York-Londres,
University Press of America, p. 207-208.

6 Une liste trés loin d’étre exhaustive : Charles HARTSHORNE, Omnipotence and
Other Theologicals Mistakes, New York, State University of New York Press,
1984. John B. Coss, God and the World, Philadelphie, Westminster Press, 1969. La
théodicée n’est pas I'unique théme de ce livre, mais elle est bien la problématique qui
a guidé son écriture. David R. GrIFrIN, God, Power, and Evil. A Process Theodicy,
Louisville-Londres, Westminster John Knox Press, 1976. Marjorie SucHOCKI,
The End of Evil. A Process Eschatology, New York, State University of New York
Press, 1985. Catherine KELLER, God and Power. Counter-Apocalyptic Journey,
Minneapolis, Fortress Press, 2005. Son livre sur la création Face of the Deep. A
Theology of becoming, New York, Routledge, 2003, est également imprégné de cette
question. Le terme «evil » revient prés d’une centaine de fois dans I'ouvrage. Je ne
cite pas d’ouvrage plus récent, non parce que cette question aurait disparu, mais
seulement parce qu’il y a moins de livres qui sont aujourd’hui uniquement ou méme
principalement dédiés a cette question.



198 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

2. Dieu et le monde

2.1. La puissance de Dieu dans la théologie du process

Tel que traité par les théologiens du process, le sujet de la théodicée
est ainsi & la fois surtraité, et a mon sens assez vide et finalement peu
intéressant, puisqu’il n’y a plus de problématique possible, mais une simple
description du systeme : Charles Hartshorne traite le probléeme en quelques
minutes dans une prédication dominicale en 1956. Depuis, rien n’a été
devient parfaitement cohérent: Dieu bon / mal sur terre / Dieu lutte a nos
coOtés de toutes ses forces.

Les théologiens du process basant tous leurs travaux sur la philosophie
d’Alfred North Whitehead, il me semble pertinent de conclure cette partie
par une citation de Whitehead, bien que ce dernier n’ait jamais €crit de
théologie a proprement parler, et moins encore de théodicée.

Cette citation est issue de son analyse de la religion, de sa fonction et
de son lien avec I’émotion et la rationalité: « Il n’y a pas la de solution aux
difficultés qui hantaient Job. Ce culte de la gloire issue du pouvoir n’est
pas seulement dangereux : il nait d’une conception barbare de Dieu»’. Et
quelques années plus tard dans son essai de cosmologie :

Quand le monde occidental accepte le christianisme, César s’impose par la
conquéte [...]. L’Eglise donne a Dieu les attributs qui appartiennent exclusive-
ment a César [...]. Le réle de Dieu n’est pas de combattre la force productive
par une autre force productive, ni la force destructrice par une autre force
destructrice ; il réside dans le labeur patient de I'irrésistible rationalité de son
harmonisation conceptuelle. Il ne crée pas le monde, il le sauve; ou plus
précisément il est le po¢te du monde qu’il dirige avec une tendre patience par
sa vision de vérité, de beauté et de bonté3.

A partir du moment ou I’on ne pense plus Dieu comme capable d’imposer
sa volonté sur terre de maniére unilatérale, la théodicée en tant que
probléme de logique a résoudre n’existe plus. En revanche, le probléme plus
fondamental du mal et I'interrogation que ce probléme pose au théologien
subsistent.

7 Alfred North WHiteHeaD, La Religion en gestation, trad. Henri Vaillant,
Louvain-La-Neuve, Chromatika, 2008, p. 55 (Religion in the Making, Cambridge,
Cambridge University Press, 1930, p. 44).

8 A.N. WHITEHEAD, Proces et réalité. Essai de cosmologie, trad. Daniel Charles
et al., Paris, Gallimard, 1995, p. 527 ; Process and Reality, éd. par David R. Griffin
et Donald Sherburn, New York, Free Press, 1978 (1929'), p. 342.



PROCESS ET THEODICEE 199

2.2. Définition et délimitation du mal

Sila question du mal n’est pas réglée par la toute-puissance de Dieu, que
faire du mal, et & quoi « sert » Dieu ? Ce ne sont plus a proprement parler des
questions de théodicée, mais elles sont bien plus riches que la simple mise
en accusation de Dieu au tribunal de la raison, surtout pour la théologie du
process qui reégle le probléme en tranchant le nceud gordien de la puissance
et de la responsabilité.

Commengons par poser une définition du mal dans un systéme ontolo-
gique événementiel radicalement universaliste. Dans cette conception de la
réalité, il n’y a pas de différence ontologique entre Dieu créateur, un homme
ou encore un simple caillou. Ce sont ce que Whitehead appelle des « entités
actuelles », des événements”.

Pour comprendre un peu ce qu’est une conception événementielle de la
réalité, voyons un exemple concret. Si je frappe une table, cette table n’est
pas la méme que celle que je viens de frapper : il y avait une table sur laquelle
je voulais frapper, une table sur laquelle je frappai, une autre sur laquelle
J’ai frappé. Maintenant, il y a une table sur laquelle j’ai frappé, et qui
est actuellement I’objet de notre attention: un événement passé fait partie
de I’événement présent parce qu’il influe sur le présent. Un simple regard
change tout autant I’étre d’une entité qu’une entaille matérielle. Un clin
d’ceil de la part d’une personne qui nous est chére pourra avoir davantage
d’impact sur nous que de se couper les ongles (qui pourtant implique une
perte de matiere). L’important n’est pas 'impact matériel, mais I'impact sur
la constitution de I’étre et par 1a sur la causalité d’autres événements.

Cependant, cette conception ou tout est au méme niveau appelle deux
remarques : I’homme est-il supérieur a un caillou? Briser un caillou est-il
autant «le mal» que tuer un homme ?

Pour étudier cette question, il faut un critére qui permette de comparer
n’importe quels événements. Quel est le point commun entre cette table et
un caillou, 1a dehors? Ou comment comparer un homme, en particulier
ou en général, avec le vent qui souffle dehors? Whitehead a alors congu
les critéres de complexité, d’organisation et de la possibilité de nouveauté.
Le caillou informe, dehors, est un agglomérat faiblement organisé de sous-
entités. I1 a un comportement largement prédictible, et son action sur son
environnement est relativement faible. La table en question est également
un agglomérat faiblement organisé de sous-entités ayant un comportement
largement prédictible: d’autres entités en tiennent compte, par exemple
elle est un facteur non négligeable pour le déroulement de la présente
conférence : elle est utile, nous gardons certes a ’esprit que n’importe quelle
autre table pourrait faire I’affaire, mais nous lui accordons néanmoins, de
maniére relative, une certaine valeur. A priori, sa valeur est supérieure a

? «Dieu est une entité actuelle, et le souffle d’existence le plus insignifiant dans
les profondeurs de ’espace vide en est une aussi. » Ibid., p. 69.



200 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

celle du gravillon dehors: elle est un facteur plus important que lui pour
le déroulement des événements, quel que soit le point de vue auquel on se
place. Le vent serait plus difficile a analyser, mais la difficulté reposerait sur
les connaissances météorologiques que je n’ai pas, sinon I'analyse serait du
méme type, a condition d’en poser les limites : quel vent, quelle brise, dans
une perspective locale ou globale et & quel instant ?

La valeur d’un événement dépend donc de sa complexité, de son
organisation interne et de son impact sur son environnement. La complexité
est non seulement une complexité interne, mais externe : 'interdépendance
de ses liens avec son environnement.

La vie est issue de cette complexité et de cette organisation de I’événe-
ment. Selon Whitehead, la vie, c’est la possibilité inestimable de créer du
nouveau, de 'imprévisible, d’avoir un libre arbitre qui permet de créer et
de renouveler et non seulement de poursuivre '°.

La vie est ainsi une question de degré: une entité est plus ou moins
vivante. Le libre arbitre d’un caillou n’est théoriquement pas totalement
nul, mais en pratique totalement inexistant. En revanche, celui d’une
plante est plus important, comme celui d’un animal par rapport a celui
d’une plante, comme celui d’'un humain par rapport a celui de la plupart
des animaux: a partir de facteurs connus, il est plus difficile de prévoir
le comportement d’'un homme; sa possibilit¢ de création de quelque
chose de nouveau et de complexe est plus importante. L’impact sur
’environnement, la possibilité de création de nouveaut¢, I'interdépendance
avec I'environnement, I’histoire vécue présente en souvenir et qui enrichit
ainsi le présent de I’entité en influengant les autres parameétres que nous
venons d’évoquer, est plus importante chez I’lhomme que chez les animaux,
les plantes, etc.

La valeur dépend de la complexité interne et externe d’un événement :
les liens de I’événement avec son environnement font partie intégrante de
son étre, on ne peut le définir en faisant abstraction de son contexte et des
liens avec son contexte. La valeur d’un événement doit inclure le potentiel,
quoique non-mesurable puisque par définition inconnu, de ce dernier : tout
ce que I’événement peut induire, modifier, provoquer ou détruire a court
ou long terme, et méme ce qu’il peut devenir plus tard.

Le mal est alors défini selon plusieurs perspectives, qui s’éclairent
mutuellement. La premicre est la plus évidente. Prenons un exemple: un
enfant affamé qui mange un biscuit. L’enfant va détruire un ensemble
stable et raisonnablement complexe qu’est ce biscuit, en cela il va réduire
la complexité de son environnement. Mais cela va permettre a I’enfant

10"« Un organisme est “en vie” lorsque dans une certaine mesure ses réactions ne
peuvent s’expliquer par aucune tradition ou le legs n’est que physique. » Ibid., p. 190.



PROCESS ET THEODICEE 201

de vivre: le maintien de son action imprévisible sur le monde'!. Cet
événement a donc un versant négatif et un versant positif, mais le gain de
complexité par le maintien de la vie de I’enfant est plus grand que ce que la
destruction du biscuit retire au monde. Chaque événement implique donc
une modification, a la fois positive et négative de la valeur du monde. Est
pointée ici 'inhérence, la nécessité du mal.

Abordons maintenant le second aspect avec cette citation de Whitehead :

Il faut noter que I'état de dégradation auquel conduit le mal, lorsqu’il est
accompli, n’est pas en lui-méme un mal ; il I'est seulement par comparaison avec
ce qui aurait pu étre. Un pourceau n’est pas une mauvaise béte, et lorsqu’un
homme est rabaissé au niveau du pourceau, avec ’atrophie correspondant de
ses éléments les plus élevés, il n’est pas plus mauvais que cet animal. Le mal de
la dégradation finale réside dans la comparaison entre ce qui est et ce qui aurait
pu étre. Pendant le processus de dégradation, la comparaison est un mal pour
’homme lui-méme, et a son stade final, elle reste un mal pour les autres '2,

Le mal n’est ainsi pas directement dans la destruction, mais dans le
«moindre bien» par rapport a ce qui aurait pu étre. Ainsi, toute action,
méme lorsqu’elle n’est pas directement liée & une destruction, porte en elle
le mal comme réduction du potentiel par rapport a ce qui a été effectivement
réalisé (c’est-a-dire ’exercice du choix, 'actualisation d’une potentialité
implique le rejet d’autres potentialités), mais plus encore par la constatation
de la différence éventuelle entre ’action qui aurait eu la plus grande valeur
pour I’événement et son environnement, et celle qui a été effectivement
réalisée.

Enfin, la suite de cette citation de Whitehead nous indique une troisiéme
perspective :

Les braves gens aux sympathies étroites sont enclins a étre insensibles et
statiques, jouissant de leur bonté égoiste. Leur cas, & un niveau plus élevé, est
analogue a celui de ’homme complétement dégradé jusqu’a I’état de pourceau.
En ce qui concerne leur vie intérieure, ils ont atteint un état de bonté stable. Ce
type de correction morale est, d’un point de vue plus large, si semblable au mal
que la distinction en est insignifiante !3.

Jéclairerai ce passage par une citation d’Aventure d’idées, que Whitehead
a écrit plus tard: « Dans la discorde, il y a toujours frustration. Mais la
discorde elle-méme peut étre préférée a un sentiment de lente retombée

W Ibid., p. 190 (Pexemple précis d’un enfant et du biscuit est de moi). Je
note cependant que I'expression anglaise de Whitehead est plus forte que dans sa
traduction frangaise, c’est pourquoi je me permets de citer ici I'anglais : « The living
society may, or may not, be a higher type of organism than the food which it
disintegrates. But whether or not it be for the general good, life is robbery. It is
at this point that with life morals become acute. The robber requires justification. »
A. N. WHITEHEAD, Process and Reality, op. cit., p. 105.

12 A. N. WHITEHEAD, La religion en gestation, op. cit., p. 46.

13 Ibid., p. 46-47.



202 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

dans une anesthésie générale, ou dans une monotonie qui en est le
prélude. »'"* Whitehead critique en fait I'anesthésie en lui préférant une
mauvaise harmonie. En d’autres termes, la discordance entre des intéréts
opposés peut étre résolue par une synthése enrichissante et parfaite, par une
synthése discordante, c’est-a-dire un affrontement constructif, méme si les
différences restent insolubles, ou enfin par une indifférence mutuelle qu’il
appelle ici anesthésie et qui manque de tout intérét a ses yeux. Cela n’est
pas étonnant dans un schéme événementiel ou la dynamique est I’essence
de 'univers: la stabilité qui n’apporte rien est pire qu’une destruction qui
pourra peut-&tre étre 'occasion d’une nouvelle création renouvelée .

Whitehead reste ainsi dans une description assez classique du «mal
métaphysique» : en tant que nécessité, le mal est inhérent au monde'®.
Néanmoins, il y intégre également une conception du mal qui dépasse ces
catégories :

Le mal, triomphant dans sa jouissance, est jusqu’ici un bien en soi ; mais au-dela
de lui-méme, c’est un mal dans son caractere d’agent destructeur parmi les
réalités plus grandes que lui. Dans la récapitulation du fait plus complet, le mal
a obtenu une descente vers le néant, & 'opposé de la créativité de ce qui, sans
réserve, peut-étre appelé un bien. Le mal est positif et destructeur; ce qui est

bien est positif et créateur .

Il est important de comprendre cette citation dans le double sens qu’elle
induit. D’une part, elle implique ce que nous disions juste au-dessus:
une destruction est mauvaise si elle ne permet pas la construction d’un
événement plus riche et complexe, car au regard du tout, il y a une perte
de beauté et de complexité pour le monde, alors que la destruction d’un
événement de plus faible valeur par rapport a ce qui est créé est un bien (c’est
I'inhérence du mal). La seconde chose est que, selon Whitehead, I'entité
détruisant un événement de plus grande valeur qu’elle jouit néanmoins de
sa destruction et crée en elle-méme une certaine beauté, ce qui est un bien. Le
mal réside dans la perte pour 'environnement. Il s’agit alors du mal comme
¢goisme. L’entité jouit de sa propre existence en délaissant I'intérét de son

4 A. N. WHITEHEAD, Aventure d’idées, trad. Jean-Marie Breuvart et Alix
Parmentier, Paris, Cerf, 1993, p. 337; Adventures of Ideas, New York, Macmillan,
1969, p. 339.

15 Je fais ici allusion, entre autres, au passage suivant: «Ily a de la grandeur
dans la vie de ceux qui ont édifié des systémes religieux, une grandeur dans
’action, dans les idées, dans la soumission volontaire, incarnée dans toute une série
d’exemples a travers des siécles de développement. Il y a de la grandeur dans les
rebelles qui ont détruit de tels systémes: ce sont des Titans partis a I'assaut du
Ciel, armés d’une sincérité passionnée. » A. N. WHITEHEAD, Procés et réalité, op. cit.,
p. 520.

16« Les catégories qui régissent la détermination des choses sont les raisons de
I’existence du mal; mais elles sont aussi les raisons pour lesquelles, dans ’avancée
du monde, des maux particuliers finissent par étre transcendés. » Ibid., p. 359.

17" A. N. WHITEHEAD, La religion en gestation, op. cit., p. 45.



PROCESS ET THEODICEE 203

environnement qui pourtant fait partie d’elle-méme dans la richesse de ses
relations externes et dans son maintien. On pourrait prendre 'exemple
des cellules cancéreuses: en elle-méme, ces cellules sont superbes: elles se
portent bien, sont résistantes, se développent admirablement vite, mais elles
détruisent une complexité et un potentiel bien supérieur a ce qu’elles sont
et entrainent leur propre perte en hypothéquant complétement le potentiel,
I’avenir du systéme dont elles dépendent.

2.3. Dieuetle mal

Apres cette longue explication sur la nature du mal, nous pouvons
revenir a la question : que fait Dieu contre le mal ? Il faut alors commencer
par comprendre la maniére dont Dieu interagit avec le monde.

Dans cette compréhension evénementielle de la réalité, un humain,
un caillou ou une table viennent a I’existence a travers plusieurs phases.
Tout d’abord les datas objectifs pergus par I’entité actuelle: attraction
gravitationnelle de la Terre, réaction physique du sol, perception de sons, de
la vue, etc. L’entité fait alors une synthese de ces données. Pour faire cette
synthese, elle se base sur un but, une visée, une proposition de synthése
offerte par Dieu, mais libre a elle de se 'approprier un peu, beaucoup,
totalement, et de faire de la proposition divine une réalité concréte. Dieu
propose selon les possibilités de la créature afin qu’elle ait les moyens de
le faire, et c’est alors son choix propre de dévier de cette proposition. Dieu
pense le monde comme un tout et propose ’acte d’existence qui apporterait
le plus de valeur et d’harmonie, ouvrant le plus de potentiel de création
pour I’entité et son environnement : c’est la parade au mal comme moindre
bien. Cette action est appelée son action primordiale. Cette action de Dieu
s’adressant a chaque entit¢é du monde sans discrimination est infinie et
presque passive chez Dieu, et donc dénuée d’amour, car 'amour dépend
selon Whitehead d’une préférence.

Mais il ne faudrait pas croire que la décision de s’écarter de la vision
divine par l'entité est consciente, ou méme qu’il ne s’agit que d’actes
«actifs». Pour Ientité actuelle, exister est un acte, et la synthése des
perceptions physiques est un acte. Par exemple, si je discute avec une
personne, ce que je pergois de ses paroles, du ton de sa voix, de son regard,
etc. pourrait étre différent : je pourrais n’en percevoir que de la méchanceté,
mais Dieu pourrait me proposer de plutdt y percevoir de la détresse. Si je
me mets en colére, ce sera également un acte d’existence. La colére, le calme,
la perception de la méchanceté ou de la colére ne sont pas des attributs ou
des perceptions externes de I’entité actuelle, mais bien des constituants de
son étre.

Pour revenir a I'acte de Dieu, si Dieu nous propose de percevoir cette
détresse, nous n’y sommes pas forcément réceptifs. Percevoir d’une certaine
maniére, ou méme ne pas percevoir, est déja une action et reléve par
conséquent du choix et de la liberté personnelle, bien que la volonté au
niveau réflexive ne soit pas impliquée. Dieu agit dans la synthese de notre



204 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

expérience, c’est-a-dire dans le rouage méme de la constitution de notre étre.
Ainsi, percevoir cette détresse plutot qu’y voir de la méchanceté est d’abord
un acte de ’homme, puisque la décision lui revient, et aussi en partie un acte
de Dieu, puisque Dieu y a contribué.

Enfin, l'autre action divine, dite «conséquente», est celle du partage
d’expérience : I'action du monde sur Dieu. Puisque Dieu fait partie de
chaque entité en étant un facteur dans I'expérience, Dieu partage cette
expérience au plus haut degré: non pas de maniére extérieure, mais en
tant que co-sujet avec la créature qui vit cette expérience. Dieu percoit le
monde en expérimentant lui-méme chaque joie, mais aussi chaque peine et
chaque douleur. Rien n’est laissé de coté, Dieu est le condamné a mort,
le juge, le bourreau, la veuve du condamné, la victime du crime qui a
conduit le prisonnier a I’échafaud. Sa synthése est parfaite, sans aucune
anesthésie, aucune donnée n’est atténuée. Il intégre ’horreur absolue sans
complaisance et sans se voiler les yeux, puisqu’il expérimente lui aussi ces
événements, aussi bien que les plus grandes joies que le monde connaisse.
Dans son regard d’amour il saisit le monde, en fait une synthése généreuse
qui met en harmonie toutes les discordances. Tout événement, aussi noir,
négatif, terrible soit-il, peut étre pergu pour en faire quelque chose de
positif, c’est l1a son regard qui lui permet de pouvoir proposer a nouveau
dans le cadre de son action primordiale, a I'instant suivant, le meilleur
acte d’existence possible, c’est-a-dire la définition méme du bien, a chaque
créature du monde. Cette action de synthése est volontaire et se fait dans
’amour particulier de Dieu envers chaque créature.

2.4. Retour a la théodicée

Entre la limitation du pouvoir de Dieu a la persuasion qui est tout
sauf absolue, et la définition méme de son action comme étant toujours
dirigée vers le bien, il n’y a pas de probléme de «théodicée» ici. Sauf si
'on considére qu’en définissant I’action de Dieu par le bien, et le bien par
’action de Dieu, conclure que Dieu est bon est un peu facile. Whitehead
affirme que «la nature du mal, c’est que, par leurs caractéres mémes, les
choses se font mutuellement obstruction » '® — ¢’est I'inhérence du mal que
nous avons vu. Le bien ne peut alors consister en une possibilité unifice. Il
n’y a dés lors pas de « Bien » avec une majuscule, il n’y a pas de Bien absolu.
Ce n’est pas seulement la toute-puissance qui est un probléme, mais la
puissance tout court : toute action implique un certain mal, du point de vue
universel. C’est donc la bonté de Dieu comme absolue qu’il faudrait faire
tomber si I’on veut étre cohérent, et non seulement sa puissance absolue.

On peut ainsi considérer que la conception méme du mal et du bien
a ¢té floutée par leur élaboration métaphysique. La théodicée de Leibniz

18 A. N. WHITEHEAD, Procés et réalité, op. cit., p. 524.



PROCESS ET THEODICEE 205

n’avait, aux yeux de Voltaire, pas résisté a la réalité concrete, de la méme
maniére que, aux yeux des théologiens du process, toutes les théodicées
imaginables échoueront toujours face a la réalit¢ du mal, tant que la
théologie n’acceptera pas le prérequis de la faiblesse de Dieu. Cependant,
leurs discours sur le mal se heurtent tout autant au mal concret. Si
leurs critiques pointent toujours 1’écart entre ’abstrait et le concret, leurs
constructions théologiques en lien avec le mal restent prisonniéres d’une
abstraction assez extréme. Le livre de Marjorie Suchocki The End of Evil ne
comporte pas la moindre allusion a la personne humaine, elle s’y contente
de I’'appellation « entité actuelle » (qui, je le rappelle, désigne n’importe quel
étre de 'univers, depuis Dieu jusqu’au moindre souffle d’existence dans le
vide spatial, en passant par ’homme ou un grain de poussiére). Celui de
David R. Griffin God, Power and Evil. A Process Theodicy réussit a étre
encore plus abstrait en restant au maximum dans le débat de logique, sans
méme faire référence au concret, méme de maniére allusive. Mais si nous
restons avec Whitehead, la base de leurs travaux, nous pouvons considérer
ce passage issu de Procés et réalité, dans un chapitre sur Dieu et le monde:

Les révoltes du mal destructeur, toujours plein d’amour-propre, sont réduites
a l'insignifiance de simples faits individuels; et pourtant le bien qu’elles ont
accompli en joie individuelle, en douleur individuelle, dans I'introduction de
contrastes nécessaires, est 1a encore sauvé par sa relation au tout achevé. L’image
—et ce n’est qu'une image — sous laquelle on congoit le mieux cette croissance
opérante de la nature de Dieu, est celle du tendre souci de ne rien voir se perdre.
La nature conséquente de Dieu est son jugement sur le monde. Il sauve le monde
dans la mesure ou celui-ci passe dans I'immédiateté de sa propre vie. C’est le
jugement d’une tendresse qui ne perd rien de ce qui peut étre sauvé. C’est aussi
le jugement d’une sagesse qui utilise ce qui, dans le monde temporel, n’est que
débris et épaves 17,

Le mal particulier semble réduit, dans ce discours, a une simple trivialité
de peu d’importance par rapport a la finalit¢ de I'acte. La force de la
philosophie de Whitehead est sans aucun doute sa capacité d’abstraction,
qui permet de décaler le regard qu’on porte sur la réalité. La force de la
théologie du process est sans aucun doute son point de départ universel, qui
décale la perspective d’approche et donne dans le méme temps une grande
cohérence a la réflexion systématique, d’ou les critiques intransigeantes de
la quadrature du cercle des théodicées qui maintiennent la toute-puissance
de Dieu. En revanche, et malgré un discours empreint d’amour et de
génerosite, leur rapport au concret est souvent froid et distancié, perdu dans
la généralité du statisticien. L’infini universel empéche, selon Whitehead
lui-méme, toute préférence et donc un réel amour. De la méme maniére
je defends ici I'idée que la bonté exige une limitation, une préférence. La
définition métaphysique du mal ne suffit pas. La perte de vue du particulier
nuit a I'acuité de I'utilisation de cette ontologie.

19 Ibid., p. 532.



206 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

L’aspect dramatique, terrible et définitif du mal est aseptisé en regardant
le monde du haut d’un avion, les hommes qui paraissent alors comme
des fourmis®. Le retour a l'observation renouvelée du concret aprés
I’abstraction a été fait, mais 'intuition initiale de la douleur et de I'’émotion
liée au mal, I’aspect irréductible et concret du mal, ont été négligés.

Si le renouvellement de la perspective a travers I'ontologie du process
me semble riche de possibilités, les théologiens du process se heurtent, a
mon avis, a I’écueil dans lequel la théologie tombe facilement lorsqu’elle
affronte la question indispensable de I'universalisation systématique de
ses conceptions. Cette universalisation peut devenir une anesthésie des
émotions. C’était également ce qu’avait relevé Jirgen Moltmann dans
I'ouvrage collectif World Without End. Christian Eschatology from a
Process Perspective, qui était une réponse a I’ouvrage de Marjorie Suchocki
(mentionné supra) sur le mal. La contribution de Moltmann s’achéve sur
ces mots: « Le sang des victimes continue a crier vers le ciel ! »! Il ressort
assez clairement de sa contribution qu’il considére que la conception du mal
chez Suchocki est trop métaphysique et pas assez ancrée dans le réel, que la
souffrance vécue concrete n’est pas suffisamment prise en compte.

Alors que le systtme de Whitehead permet justement de donner aux
émotions une existence de premier ordre, constitutive de I’étre, et non
un simple attribut temporaire, que celles-ci finissent par étre négligées et
anesthésiées est assez regrettable.

La conception du Bien selon Whitehead repose sur la complexité du
monde qu’il lie & la beauté, puis au Bien qui est le maintien et la croissance
de cette beauté. Si la beauté peut étre abstraite et rationalisée, il me semble
dommageable que les notions de Bien et de Mal I'aient été tout autant. La
grande importance que Whitehead accorde a I’ordre dans le monde a a mon
sens pris trop d’importance ici, alors qu’il aurait été possible de penser dans
le systéme du process les concepts de bien et de mal davantage en termes
d’intentionnalité particuliére qu’en lien avec un Bien commun, global et
identifiable.

Pour étre plus cohérentes, les définitions du mal et du bien pourraient
étre partiellement subjectivées et liées a I'amour. Ce complément de
définition permettrait d’ailleurs de rendre justice au projet de Whitehead,
qui était de construire un réalisme spéculatif en mesure de rendre compte de
I’experience dans le cadre d’un aller-retour entre le concret et ’abstraction

20 Allusion a la définition, chez Whitehead, de I'entreprise philosophique
comme étant semblable au vol d’un avion: ibid., p. 48. Son exposé peut se
résumer sommairement a trois étapes: partir de I'observation concréte, faire une
généralisation abstraite, puis procéder a une nouvelle observation du concret
renouvelée par I'interprétation rationnelle.

21 Jiirgen MoLTMANN, « “Deliver Us from Evil” or Doing Away with Human-
kind ?», in Joseph BRACKEN (éd.), World Without End. Christian Eschatology from a
Process Perspective, Grand Rapids, Eerdmans, 2005, p. 27.



PROCESS ET THEODICEE 207

spéculative. Ici, contrairement au projet initial de Whitehead, la bonté est
anesthésiée, stable, froide. Une définition plus subjective du bien et du mal
pourrait davantage prendre en compte I'idée et I'idéal derriere le projet que
prioritairement sa conséquence pratique et sa faisabilité. Dans les catégories
de Whitehead, il s’agirait de remettre ici en avant le fait que les entités-
événements, qui sont des facteurs dans la constitution de I’étre, subsistent
au sein de I'événement plus large??. Ainsi les motivations qui guident une
action ne sont pas épuisées par l’action elle-méme, c’est pourquoi juger
I’action, bonne ou mauvaise, par ses seules conséquences me semble un
appauvrissement des possibilités offertes par cette ontologie.

L’une des conséquences serait alors que Dieu ne pourrait plus étre
considéré comme absolument bon, puisque le principe d’absolu de la bonté
n’existerait plus. En revanche, Dieu serait toujours l’artiste, le poéte qui
offre sa vision au monde pour le guider vers davantage de beauté. Dieu
pourrait choisir de faire primer une tentative d’incarnation d’un idéal a
une réalisation stire mais médiocre. La beauté du monde serait alors plus
faible, mais I'incarnation de I'idéal, ne serait-ce que dans la motivation de
’entité qui a entreprit cette action, donnerait néanmoins une certaine valeur
a ’événement pris dans sa globalité.

En d’autres termes, 'opposition entre le résultat prévisible et les idéaux
qui motivent I’action ne conduirait plus a un résultat clair, net et tranché,
dans la théodicée. Si Whitehead considérait que le résultat prévisible
primait, les idéaux qui guide I’action doivent aussi &tre pris en compte
comme faisant partie de la beauté du monde. Une action guidée par un ideal
magnifique, mais conduisant, de par I’échec prévisible de son exécution, a
une baisse de la beauté du monde, est-elle bonne ou mauvaise ?

Whitehead considére assez clairement qu’elle est mauvaise, c’est méme
ainsi qu’il justifie, dans Aventure d’idées®®, le fait qu'une tentative d’aboli-
tion de I'esclavage dans I’Antiquité n’aurait pas été une bonne chose car,
au vu du contexte de I’époque, cela aurait conduit a un chaos généralisé : le
remede aurait été pire que le mal.

Mais puisque les motivations font également partie de la beauté du
monde, la vision divine pourrait ainsi a d’autres moments impliquer de
faire primer la motivation et une belle idée, méme si elle aboutit a un échec
destructeur, car I'incarnation d’un idéal peut parfois étre belle et suffisante
meéme si cet idéal finit piétiné.

22 Subsister n’est pas ici & comprendre au sens temporel, puisque la nature d’un
¢vénement est d’étre éphémére, mais au sens logique. « La nouvelle entité est a la fois
I’étre-ensemble de la pluralité d’entité qu’elle trouve, et I'une des entités au sein de la
pluralité disjonctive qu’elle laisse ; c’est une nouvelle entité, disjonctivement parmi
la pluralité des entités qu’elle synthétise. Plusieurs entités deviennent une, et il y a
une entité de plus. » A. N. WHITEHEAD, Procés et réalité, op. cit., p. 73.

23 A. N. WHITEHEAD, Aventure d’idées, op. cit., p. 65.



208 MATHIAS HASSENFRATZ-COFFINET

La vraie question est alors: quelle est la valeur d’un idéal, abstraction
faite de la réussite de son incarnation? A quel point la beauté d’une idée
peut-clle primer sur la réalisation concréte? Une réalisation mesquine,
guidée par une motivation triviale, est-elle toujours supérieure a une
tentative grandiose, mais vouée a I’échec, guidée par un idéal pur et
magnifique ?

Si Jésus de Nazareth avait modéré ses paroles et ses actes, transigé avec
sa foi, retenu ses critiques, s’il avait pu ainsi vivre et précher plus longtemps,
et méme atteindre une haute fonction en Israél et ainsi avoir le pouvoir
d’opérer des changements concrets dans le pays, aurait-ce été « mieux » ?
Le monde aurait-il été plus beau? C’est pourtant tel qu’il a vécu et été
crucifié que les théologiens du process le considérent comme ayant exprimeé
et incarné la volonté de Dieu?*.

Le probléme de la bonté de Dieu et de I'existence du mal ne peut
alors se réduire & une simple remise en question du pouvoir du Dieu. En
retravaillant les questions du mal, de I’action divine et de la bonté, non
en termes d’accusation et de justification mais de simple cohérence des
concepts, le probléme de la théodicée reste toujours subversif, car il ne se
laisse pas soumettre et continue a nous défier. La théodicée nous incite a
revoir des conceptions qui nous semblaient pourtant acquises, comme j’ai
ici essayé de le faire avec la bonté de Dieu.

Ici, le probléme mis en exergue a travers 'ontologie du process n’est
plus celui d’'un pouvoir absolu, mais ’analyse systématique d’un pouvoir
universel. Cet accent fort sur 'universalité du discours est 2 mon sens
I'un des points forts de la théologie du process, car cela nous rappelle
que le christianisme a bien une prétention a une vérité universelle dont la
formulation partielle et temporaire est la tache de la théologie systématique.

24 «Jesus actualized these particular aims that the divine Logos, the character
and purpose of that reality in which the whole creation is grounded, was supremely
expressed through him.» David R. GRrIFFIN, A Process Christology, op. cit., p. 231.



	Process et théodicée : trancher le nœud gordien

