
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: Les arguments de théodicée en première personne : une réponse aux
reproches de théodicée "sans entrailles"

Autor: Clavier, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 171-191

LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE
EN PREMIÈRE PERSONNE

Une réponse aux reproches de théodicée « sans entrailles »

Paul Clavier

Résumé

On reproche souvent aux théodicées analytiques d'argumenter sur Dieu et
la permission du mal en se plaçant du point de vue de la compatibilité logique,
point de vue qui n'est pas celui de l'expérience individuelle ou collective de la
souffrance. On leur préfère les théodicées compassionnelles, notamment celle
de Hans Jonas. Nous proposons ici de montrer que la discussion argumentée
n'est pasfatalement sourde à la question de l'épreuve de la souffrance, et que la
formulation d'un argument « en premièrepersonne » est susceptible de motiver
une défense de la compatibilité entre les souffrances éprouvées et l'existence
d'un Dieu par hypothèse bon et tout-puissant, sans instrumentalisation du mal
ni calcul macabre d'utilité.

1. Le projet d'une théodicée en première personne

Dans les discussions sur le problème du mal et son articulation avec
l'existence d'un Dieu supposé bon et tout-puissant, un diagnostic pessimiste
revient souvent: «depuis Kant nous savons que toute théodicée est vouée
à l'insuccès... Kierkegaard a bien montré que le mal se résout dans le

désespoir, Hans Jonas nous a appris que Dieu, réduit à l'impuissance,
n'est pour rien dans le mal qui défigure l'être humain...». Mais ce sont
là des arguments d'autorité. Si la philosophie n'est pas seulement un jeu
où le dernier qui parle a raison, alors il faut recourir à un argument en
forme. En la matière, la littérature contemporaine d'inspiration analytique
n'est pas à court. A priori, une manière efficace de résoudre un problème
de compatibilité entre deux propositions (« il existe un Dieu bon et tout-
puissant» et «il y a des maux qu'un Dieu bon et tout-puissant ne devrait
en aucun cas permettre»), c'est d'éliminer l'une des propositions. Pour
éliminer la première (« il existe un Dieu bon et tout-puissant »), il suffit
de nier l'un des deux attributs (« bon » ou « tout-puissant»). Toutefois, un
Dieu mauvais ou cruel ne semble pas cohérent avec les revendications d'une



172 PAUL CLAVIER

métaphysique théiste. Pour sauver la bonté divine, il semble donc qu'on
doive sacrifier sa toute-puissance. Cette manœuvre, pour séduisante qu'elle
soit, demeure comme on le verra, source d'embarras. C'est ce qui conduit à

envisager le réexamen de la deuxième proposition (« il y a des maux qu'un
Dieu bon et tout-puissant ne devrait en aucun cas permettre»).

Une façon radicale de procéder sera de nier l'existence même du mal
comme réalité positive. Cependant l'adoption d'une conception privative
du mal (le mal n'a pas de consistance en soi, il n'est rien d'autre que la

privation d'un bien, le méchant ne « fait rien » : il est « fainéant ») se heurte
à l'obstacle de la réticence psychologique. Les victimes, elles ne sentent

pas «rien»: les souffrances endurées ne peuvent être annulées par un
simple décret ontologique. Or, dans l'appréhension d'un problème comme
celui du mal, la recevabilité psychologique des solutions envisagées est

importante. Nier purement et simplement l'existence positive du mal, ce

serait manquer de cœur, proposer une théodicée sans entrailles... Pourtant
(même si ce n'est pas la voie que nous allons parcourir) cette solution a

un mérite : elle suggère qu'un réexamen de certains phénomènes ou aspects
réputés mauvais pourrait s'avérer instructif. Après tout, il appartient
au juge de qualifier ou de requalifier les faits. Sans contester en bloc
l'existence de tout mal (ce que seules certaines formes aiguës de stoïcisme, de
bouddhisme ou de christianisme semblent proposer), on peut procéder à des

relectures partielles. Telle épreuve, telle catastrophe sont-elles, en définitive
bénéfiques? Toutefois, pour motiver une telle requalification, il importe
de prendre en compte le point de vue de la première personne. En clair,
motiver la requalification par des exemples d'acceptation ou d'approbation
individuelle. Non que le ressenti des personnes exposées aux épreuves vaille
comme norme d'évaluation du bénéfique ou de l'irréparable. Mais, si même
certaines d'entre elles s'estiment finalement bénéficiaires, alors l'existence
de tels ou tels maux, ordinairement brandis comme objections dirimantes,
pourra ne pas être retenue à charge contre l'existence de Dieu. Nous disons
bien : « pourra ne pas » et non « ne pourra pas ».

Le problème de la théodicée se concentre souvent sur la question de

savoir si la permission divine de certains maux est ou non acceptable. Une
des réponses traditionnelles est celle d'Augustin : « Dieu [...] ne permettrait
jamais à un mal quelconque d'exister dans ses œuvres s'il n'était assez

puissant et assez bon pour faire sortir le bien du mal lui-même», relayée

par Thomas qui la reprend telle quelle dans sa réponse à l'objection du mal
contre l'existence de Dieu1. C'est une réponse en troisième personne. Elle
énonce une vérité de principe. Ce genre de principe pose deux problèmes : il
semble ne pas prendre en compte la souffrance des individus exposés au mal

1 Augustin, Enchiridion defide, spe et caritate, ch. 11, n° 3, édité par J. Rivière,
1947, 2e éd. mise à jour par G. Madec et J.-P. Bouthot, Paris, Desclée de Brouwer,
1988, repris par Thomas d'Aquin, Somme de théologie, I, qu. 2, art. 3, respondeo
ad 2.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 173

permis ; il ne précise pas si les victimes ont accès à cette compensation. Pour
rendre sinon acceptable, du moins audible une théodicée de la permission
du mal, il semble requis que des victimes de ce mal permis puissent apprécier
un bénéfice qu'elles paient au prix fort de souffrances apparemment
injustifiables (horrendous pointless evils). L'idée est la suivante : quelle que
soit la pertinence de la réponse générique au problème de la théodicée
(l'affirmation que même les souffrances les plus terribles, les dévastations
les plus cruelles sont permises par un Dieu bon qui se fait fort de les consoler
et de les compenser « au double », voire « au centuple »), c'est d'une réponse
particularisée que nous avons besoin.

Dans ce qui suit, on appelle argument en première personne un
argument dans lequel l'acceptation d'une des prémisses au moins ressortit
à une expérience personnelle. Une expérience en première personne sera, de
manière paradigmatique, celle de Joseph qui, vendu par ses frères, semble

en mesure d'accepter la souffrance endurée, du fait du bien qui en est

sorti et qu'il confesse lui-même: «ne vous fâchez pas de m'avoir vendu
ici, car c'est pour préserver vos vies que Dieu m'a envoyé en avant de

vous» (Gn 45,5 ; BdJ). Ou le témoignage de Thomas More. Cette réponse
en première personne constitue un accès personnalisé à la vérité de la
proposition en troisième personne. On se propose de montrer que le recours
à ce type d'argument est susceptible d'apaiser les controverses en théodicée,
sans cautionner un déni de la réalité des souffrances endurées, ni une
instrumentalisation pure et simple du mal. Pour ce faire, on repartira des

formulations canoniques du problème de la théodicée, avant de revisiter la
théodicée compassionnelle de Hans Jonas pour en montrer les limites. On

exposera ensuite les difficultés soulevées par la théodicée de Swinburne:
n'instrumentalise-t-elle pas les souffrances d'innocentes victimes dans un
calcul d'utilité sans entrailles On tâchera de répondre à cette question en
reposant la question de la compensation des souffrances et en suggérant que
son traitement ressortit avant tout à la première personne. La théodicée
serait affaire de témoins plus que d'arguments. Ou plutôt, ses arguments
gagneraient à en appeler à des témoins.

2. La formulation canonique de Rowe

Il existe de nombreuses versions de l'argument du mal (couramment
désigné par l'expression evidential argument from evil, que l'on pourrait
traduire par l'argument reposant sur la donnée du mal). William Rowe en
a proposé une formulation canonique :

(1) Un être omniscient, tout-puissant et parfaitement bon empêcherait toute
souffrance intense qu'il pourrait (sauf si cela entraînait par la même occasion
la perte d'un plus grand bien ou bien la venue d'un mal aussi grave voire pire).

OR : (2) il y a des souffrances intenses qu'un être omniscient et tout-puissant
aurait pu empêcher, (sans entraîner par la même occasion la perte d'un plus
grand bien ou bien la venue d'un mal aussi grave voire pire).



174 PAUL CLAVIER

PAR CONSÉQUENT : (3) il n'existe pas d'être omniscient, tout-puissant et
parfaitement bon2.

Comme l'a fait remarquer Rowe, cet argument d'athéodicée peut servir
de matrice à un argument de théodicée. Il suffit pour ce faire de nier la
conclusion (3), de conserver la prémisse (1), la nouvelle conclusion qui
s'ensuit n'est autre que la négation de (2) :

(1) Un être omniscient, tout-puissant et parfaitement bon empêcherait toute
souffrance intense qu'il pourrait (sauf si cela entraînait par la même occasion
la perte d'un plus grand bien ou bien la venue d'un mal aussi grave voire pire).

OR, Non-(3) : il existe une être omniscient, tout-puissant et parfaitement bon.

PAR CONSÉQUENT : Non-(2): Ce n'est pas le cas qu'il y a des souffrances
intenses qu'un être omniscient et tout-puissant aurait pu empêcher, (sans
entraîner par la même occasion la perte d'un plus grand bien ou bien la venue
d'un mal aussi grave voire pire).

Mais comment justifier ce renversement (inspiré du «déplacement»
proposé par G. E. Moore dans sa contestation du scepticisme)? Assener

Non-(3) comme prémisse, c'est présumer trop fortement de la solution.
C'est pourquoi nous proposons de revenir à une contestation directe (et non
à une inversion autoritaire) de l'argument. La contestation de l'argument
semble ne pouvoir porter que sur la prémisse (2). En effet, la prémisse (1), si

elle était niée, ferait droit à une divinité sadique, s'amusant de souffrances
«inutiles». Si l'argument peut être attaqué, ce sera donc plus vraisemblablement

par la mise en cause de la prémisse (2). Or la négation de cette
prémisse paraît extrêmement coûteuse. En effet, nier (2), c'est-à-dire : « OR,
il y a des souffrances intenses qu'un être omniscient et tout-puissant aurait
pu empêcher (sans entraîner par la même occasion la perte d'un plus grand
bien ou bien la venue d'un mal aussi grave voire pire) » revient à affirmer :

(2*) Toute souffrance intense est justifiée par la venue d'un plus grand bien
ou par l'éviction d'un mal plus grave.

En effet, il ne suffit pas que quelques souffrances intenses soient
justifiées. Il est nécessaire que toutes soient justifiées. La négation de:
«il y a des souffrances non justifiées» est: «il n'y a pas de souffrances

non justifiées» donc «toute souffrance est justifiée» (qui sont toutes les

deux une expression de la proposition contredisant (2)) et non «il y a

des souffrances justifiées» (qui exprime la proposition contraire, mais pas
contradictoire). Toutefois, cette dernière prémisse pourrait fournir une
position d'attente. Dès lors qu'il y a des souffrances justifiées, il est établi
qu'une souffrance est justifiable. Et donc la question peut rester ouverte
de savoir si toute souffrance ne pourrait pas être justifiée. Néanmoins,
rappelons-le, il suffit d'une souffrance non justifiée pour récuser (2*),

2 William Rowe, «The Problem of Evil and Some Varieties of Atheism»,
American Philosophical Quarterly 16/4 (1979), p. 335-341.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 175

et donc enclencher l'argument. Outre cette vulnérabilité de (2*), qui est
celle de toute proposition universelle affirmative, se pose le problème de

l'évaluation de l'intensité des biens ou des maux. Qui détient la grille
d'évaluation? Y a-t-il une échelle commune aux biens et aux maux? Deux
séries de questions se posent : la question de la commensurabilité des maux,
et celle de la commensurabilité des maux et des biens.

Pour ce qui est de la première question, il est relativement aisé

d'envisager la permission d'un mal dans la mesure où elle évite la venue
d'un mal aussi grave voire pire. Mais cela exclut que des maux soient
incommensurables. Or, une douleur physique peut-elle être comparée avec
une souffrance morale (une rage de dents avec un chagrin passionnel)?
Une douleur individuelle intense peut-elle se comparer à une douleur
collective moindre (comparez 32 personnes ayant une dent cassée à une

personne ayant 32 dents cassées) Une douleur extrême mais brève, à un
lent délabrement?3 Qui sera juge en la matière: la victime, le bourreau,
l'expert en odontologie, ou le psychologue? Et surtout, la comparaison
a-t-elle une valeur intersubjective

Supposée réglée cette première question de la commensurabilité des

maux, nous ne sommes pas pour autant au bout de nos peines. En effet, la

prévention du moindre mal ne suffit pas à justifier la permission du mal. Il
est prudent, et c'est un des principes du secourisme, d'éviter le sur-accident.
Mais cela ne justifie pas l'accident.

Quant à la deuxième question, qu'est-ce qui permet de comparer un
mal non-empêché avec la venue d'un «plus grand bien»? Notamment,
est-ce que la souffrance endurée par une personne pourrait être justifiée
par un bienfait ressenti par une autre Ma rage de dents ou ma dépression
pourraient-elles être justifiées par votre bonne santé ou votre grand
bonheur? C'est ce genre de problèmes qui nous conduira à envisager
une distinction entre théodicée en troisième personne (celle qui considère

que la justification ou la compensation des maux ne fait pas acception
des personnes, et qu'on peut pratiquer une arithmétique interpersonnelle
mêlant les biens et les maux dans un pot commun) et théodicée en première

personne (celle qui considère que la justification ou la compensation doit
être estimée du point de vue de chaque individu concerné directement ou
indirectement par la douleur et la souffrance). La formulation canonique
est très économique: elle ne décide pas lequel des attributs divins on
pourrait ou devrait sacrifier pour neutraliser l'argument, ni ne définit
précisément le critère de la souffrance dite «intense». Mais elle permet
de suggérer un complément dans l'argumentation. Au lieu de la défense
coûteuse de (2*): «Toute souffrance intense est justifiée par la venue

3 Les remarques de Peter Van Inwagen sur ce sujet sont très éclairantes. Voir
« The Magnitude, Duration and Distribution of Evils: A Theodicy », Philosophical
Topics 16/2 (1988), p. 161-187.



176 PAUL CLAVIER

d'un plus grand bien ou par l'éviction d'un mal plus grave», on pourrait
envisager (2**) : « Il y a des personnes qui estiment que la souffrance intense
à laquelle elles sont ou ont été exposées est justifiée par la venue d'un
plus grand bien ou par l'éviction d'un mal plus grave », ce qui donne à la

prémisse (2*) une certaine plausibilité, et en tous cas l'exonère d'être une

vue de philosophe instrumentalisant, depuis son cabinet, les souffrances de

ses congénères. La formulation canonique devient alors :

(1) Un être omniscient, tout-puissant et parfaitement bon empêcherait toute
souffrance intense qu'il pourrait (sauf si cela entraînait par la même occasion
la perte d'un plus grand bien ou bien la venue d'un mal aussi grave voire pire).

(2**) Il y a des personnes qui estiment que la souffrance intense à laquelle elles

sont ou ont été exposées est justifiée par la venue d'un plus grand bien ou par
l'éviction d'un mal plus grave.

(3**) Il est possible que les souffrances intenses ne soient pas incompatibles avec
l'existence d'un être omniscient, tout-puissant et parfaitement bon.

C'est la perspective que nous adopterons pour amender la théodicée de

Richard Swinburne. On suggérera qu'elle est bien plus corroborée par le

témoignage en première personne que ne le laisse entendre sa formulation
assez rude, en troisième personne. Auparavant, nous évoquerons l'alternative

jonassienne qui invoque l'existence de catastrophes pour conclure
à l'impuissance divine. L'idée est de montrer dans un premier temps les

limites voire les contradictions d'une théodicée avec entrailles, avant de

montrer les ressources insoupçonnées d'une théodicée sans entrailles.

3. La théodicée « avec entrailles » de Jonas

La théodicée contemporaine la plus compatissante et apparemment
la plus «humaine» (la plus recevable psychologiquement, la moins
choquante) est sans conteste celle de Hans Jonas. Pourtant, je voudrais rappeler
que, en dépit de la puissance compassionnelle qui en émane, la solution si

prisée de l'impuissance divine n'atteint pas son objectif et peut même se

révéler très compromettante. La stratégie de Jonas est assez surprenante :

d'un côté il entend démontrer sur un plan purement logique que le concept
de toute-puissance est contradictoire et ce, au moyen d'une assimilation
de la puissance divine avec le concept de force physique qui suppose un
point d'application extérieur et une réaction4. Mais, à supposer que cette

4 «Ce sur quoi la puissance agit doit posséder une puissance par devers soi

(von sich her), lors même qu'elle est issue (abstammt) de cette première puissance
et qu'elle a été octroyée à l'origine (ursprünglich gewährt) à son détenteur, en même

temps que son existence, par un renoncement à soi de la puissance illimitée - cela

vaut jusque dans l'acte de création (eben im Akt der Schöpfung). » Hans Jonas,
« Der Gottesbegriff nach Auschwitz, eine jüdische Stimme », in Philosophische



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 177

assimilation conceptuelle soit convaincante, elle ne suffit pas à expliquer la

permission du mal : car il ne suffit pas que Dieu ne soit pas tout-puissant
pour expliquer l'occurrence du mal. Il faut encore que sa puissance soit
moindre que celle du mal.

Jonas en est conscient puisque d'un autre côté, il propose à la manière de

Platon un mythos assez lointainement inspiré de la conception du retrait de

Dieu (qu'il reprend à Isaac Louria, via Gershom Scholem). L'interprétation
du retrait adoptée par Jonas est celle de l'abandon intégral par Dieu de sa

puissance (l'abandon de toute sa puissance et pas seulement de l'abandon
de sa toute-puissance): «pour que le monde soit (damit Welt sei), Dieu
a renoncé à son propre être (entsagte Gott seinem eigenen Sein) ; il s'est
dévêtu de sa divinité (er entkleidete sich seiner Gottheit) ». « Dans la simple
permission (Zulassen) d'une liberté humaine, il y a un renoncement à la
puissance divine»5.

Deux nouvelles difficultés surgissent alors :

1) L'abandon par Dieu de toute sa puissance, donc a fortiori de sa

toute-puissance, pourrait impliquer que la création retombe dans le néant.
En effet, si l'univers doit son existence à un créateur ex nihilo, alors ce
créateur a exercé la toute-puissance. Il n'y a pas de plus grande puissance
que celle qui consiste à donner radicalement l'existence. La question se pose
alors de savoir si le créé peut persévérer dans l'existence de son propre fait :

c'est douteux. Il faudrait qu'il puisse se mettre à exister de lui-même. Qu'il
puisse prolonger son existence en l'absence de celui qui l'a produite. Mais ce

pouvoir d'exister par lui-même, qu'il n'a pas au départ, il lui faudrait le tenir
de quelqu'un d'autre (vraisemblablement de son créateur)... Ce ne serait
donc plus un pouvoir d'exister par soi-même. C'est la teneur métaphysique
du concept de création qui est ici en cause. Si Dieu renonce à son propre être,
ne s'ensuit-il pas alors que « La créature sans le créateur s'évanouit » Le
classique concept de création continuée trouve ici sa pertinence. Résumons
cette objection par deux schémas plus formels, l'un relatifaux conséquences
de l'abandon de la toute-puissance :

(1) Seul un être tout-puissant peut donner l'existence à partir de rien.

(2) Il ne faut pas une moindre puissance pour conserver ce qui existe que pour
le faire exister.

(3) Le renoncement de Dieu à sa toute-puissance, à supposer qu'il soit possible,
plongerait toute la création dans le néant.

Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Francfort-Leipzig, Insel Verlag,
1992, p. 202.

5 Ibid., p. 205-207.



178 PAUL CLAVIER

L'autre, relatif à l'acquisition, par une entité d'abord créée, de son
autoexistence :

(1) D est créateur de l'univers Déf. (V t) (l'univers existe à t) —> l'existence de

l'univers dépend de D.

(2) D crée l'univers et renonce à sa toute-puissance à t\.

(3) Donc à t\ l'existence de l'univers ne dépend plus de D.

(4) Si à t\ l'existence de l'univers ne dépend pas de D, alors D n'est pas créateur
de l'univers (à moins que l'univers puisse se mettre à exister par soi après avoir
dépendu de D).

2) Supposons ce double obstacle surmonté. Supposons que le monde,
qui par hypothèse doit son existence à une puissance créatrice, puisse se

mettre à exister par lui-même, et ne souffre pas de la mise en retraite
anticipée de son créateur. Admettons l'alibi jonassien du « renoncement
de Dieu à son propre être», de «Dieu se dépouillant de sa divinité». Il
reste un énorme inconvénient. Car le retrait de Dieu ne supprime pas
la responsabilité de Dieu. Car ou bien Dieu prévoyait que l'octroi de la
liberté pouvait aboutir à la catastrophe, il savait donc ce qu'il faisait «en
entrant dans l'aventure de l'espace et du temps ». Il avait alors le devoir de
s'abstenir. Ou bien Dieu n'avait pas de visibilité et alors c'est un apprenti-
sorcier. A moins d'adopter le dualisme (que Jonas récuse explicitement),
l'impuissance de Dieu, loin de le mettre hors de cause, ne fait qu'aggraver
son cas. L'athéisme est alors une meilleure solution que l'impuissance de
Dieu6. Ce n'est pas à dire que cette théodicée manque son but. Il faut
rappeler qu'elle est proposée dans le cadre de la commémoration de LA
catastrophe, et que sa visée principale étant compassionnelle, il ne faut peut-
être pas exiger d'elle une cohérence conceptuelle à toute épreuve. Jonas, tout
en prévenant son auditoire contre le risque de « viol émotionnel », réalise
le caractère psychologiquement inacceptable d'une théorie où Dieu aurait
pu intervenir, mais laisse faire. Cette inacceptabilité psychologique relève
de la réaction des victimes, de leurs proches et de toutes celles et ceux qui
compatissent profondément avec elles. C'est sur cette inacceptabilité que
Jonas fait fond pour proposer la solution du Dieu impuissant. Et c'est
cette inacceptabilité que nous allons discuter, pas seulement sur une base

argumentative, mais en suggérant également la prise en compte de réactions
et de témoignages en sens contraire. Ces témoignages, s'ils peuvent ne pas
emporter l'adhésion, voire être soupçonnés de n'être que des formes de
résiliences complices du mal (une espèce de syndrome de Stockholm) auront
au moins une vertu : ils montrent la plausibilité d'une acceptation.

6 Sur cette question, je me permets de renvoyer à la discussion détaillée et
contextualisée que j'ai proposée dans « Le concept de Dieu après Jonas. Aveux
d'impuissance, aveux contradictoires », Revuephilosophique de Louvain 113/4 (2015),

p. 569-597.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 179

4. La reformulation de Swinburne

Si la théodicée de l'impuissance, voire de l'évanescence de Dieu échoue,
il faut reprendre l'argument du mal. On peut, comme Ta fait Richard
Swinburne, entrer davantage que ne faisait Rowe dans le détail de la

permission du mal. Si l'intensité d'un mal permis par Dieu n'est pas comme
telle une objection de principe, quels sont exactement les réquisits d'une
permission morale du mal

Au début de son maître-ouvrage consacré à la providence et au
problème du mal, Richard Swinburne propose de repréciser le cahier des

charges de la permission du mal. Si ce cahier des charges n'est pas rempli,
on a alors une preuve contre l'existence de Dieu. Swinburne stipule que
le concept de Dieu inclut les attributs de bonté et de toute-puissance
(contrairement à Jonas qui, on vient de le voir, sacrifie la toute-puissance,
mais à quel prix

(1) S'il y a un dieu, il est tout-puissant et parfaitement bon.

(2) Un dieu parfaitement bon ne permettra jamais que se produise un mauvais
état de chose M s'il est en mesure de l'empêcher à moins que (i) il ait le droit
de permettre que M arrive ; (ii) la permission que se produise M (ou un état de
choses également mauvais ou pire) est la seule manière moralement licite pour
dieu de rendre possible l'arrivée d'un bon état de choses B ; (iii) il fasse tout ce

qu'il peut par ailleurs pour produire B ; et (iv) l'utilité espérée de la permission
de M, étant donné (iii), est positive.

(3) Un être tout-puissant peut empêcher l'arrivée de tous les états de choses
mauvais.

(4) Il y a au moins un mauvais état de chose m tel que : soit dieu n'a pas le droit de

permettre qu'il arrive, soit il n'y a pas de bon état de chose b tel que la permission
que m arrive (ou un état de choses au moins aussi mauvais) soit la seule manière
moralement licite pour dieu de rendre possible l'arrivée de b, soit dieu ne fait pas
tout ce qu'il peut par ailleurs pour que b se produise, soit enfin qu'étant donné
b, l'utilité espérée de la permission de m soit positive.

(1) & (2) & (3) & (4) Par conséquent, il n'y a pas de dieu7.

On remarque que le cahier des charges du (4) est disjonctif (soit...,
soit..., soit..., soit...) et donc relativement facile à remplir, alors que
l'énoncé des conditions que doit satisfaire un mauvais état de chose

pour être moralement permissible par Dieu est une conjonction de quatre
conditions : (i) licéité morale intrinsèque de la permission ; (ii) licéité morale
extrinsèque; (iii) privilège des solutions alternatives; (iv) utilité espérée
positive. Des quatre critères énumérés dans la prémisse 2, les (i), (ii) et
le (iii) sont difficilement contestables (autrement on aurait affaire à un dieu
cruel, ou à un dieu confisquant toute liberté). Ces critères correspondent

7 Richard Swinburne, Providence and the Problem of Evil, Oxford, Oxford
University Press, 1998, p. 13-14.



180 PAUL CLAVIER

d'ailleurs à une partie des réquisits qui rendent moralement licites une
action à double-effet (l'effet recherché est bon, l'effet nuisible n'est toléré

que comme dommage collatéral de l'action entreprise, l'agent ne dispose

pas d'autres moyens moins coûteux d'obtenir l'effet désirable).
On peut noter d'ailleurs que, pour que l'effet nuisible puisse être

considéré comme un dommage collatéral et non comme un moyen d'obtenir
un bien (supposé le compenser), il faudra, par exemple, que le mauvais

usage de la liberté soit une conséquence possible de l'octroi de la liberté
et non un moyen (la felix culpa quae talem meruit redemptorem). Mais la

possibilité de ce mauvais usage, elle, est bien une condition nécessaire de

l'octroi d'une liberté significative.

5. La scandaleuse utilité de la permission des maux

C'est le critère (iv) qui va retenir mon attention. Je voudrais examiner
comment Swinburne le traite. Sa démarche suit la réponse traditionnelle par
le libre arbitre des créatures8. Un Dieu généreux distribuera des bienfaits
plus substantiels que des seuls états de bien-être. Parmi ces bienfaits, il
conférera aux êtres humains des responsabilités significatives envers eux-
mêmes, envers autrui et envers le monde. Ces biens d'ordre supérieur
comportent, outre la jouissance de la liberté, les possibilités d'acquisition et
d'accroissement des connaissances, donc une responsabilisation collective
plus grande de l'humanité quant à son sort. S'il y a un Dieu, on peut
s'attendre à ce qu'il permette à certains maux de se produire9.

La classique free-will defence (défense par le libre arbitre) consiste à

affirmer qu'il serait contradictoire que Dieu nous confère le libre arbitre
tout en s'assurant que nous n'en userons jamais pour faire le mal. La
capacité de nuisance est le corrélat logiquement nécessaire d'une vraie
responsabilité envers autrui. C'est le principe d'une défense par le libre
arbitre. L'existence de penchants mauvais (donc d'un certain mal) est une
condition nécessaire pour qu'un agent rationnel ait la possibilité de choisir
entre le bien et le mal (c'est la possibilité, non l'actualité du mal qui est ici la
condition d'un grand bien). La souffrance que je subis est évidemment un
mal moral, mais c'est elle qui permet à autrui d'exercer sa responsabilité
envers moi. Notre vulnérabilité, notre accessibilité à la souffrance (qui
implique que je souffre effectivement si vous faites le mauvais choix) signifie
que vous n'êtes pas seulement un pilote dans un simulateur de vol, où les

8 La suite de cet alinéa est un résumé du chapitre « Why God Allows Evil? » in
R. Swinburne, Is there a God?, Oxford, Oxford University Press, 1997.

9 « It is no objection against theism that God allowed something bad to occur,
in order to achieve some good, when he could have achieved the good by allowing
a different but equally bad state to occur instead. » Richard Swinburne, Providence
and the Problem ofEvil, op. cit., p. 13-14.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 181

fautes qui sont faites sont sans conséquence. L'existence humaine n'est pas
un jeu vidéo. Pour donner une vraie responsabilité à mon aîné, je dois

accepter d'exposer mon cadet, et si, lorsque je prétends confier à l'aîné la
garde de son frère, je passe mon temps à les surveiller derrière un miroir
sans tain et que j'interviens dès que l'aîné rudoie son frère ou lui prend
son goûter, je ne lui confie en fait aucune responsabilité. Un monde de

marionnettes sans responsabilité morale eût été plus pacifique. Eût-il été

préférable Swinburne ne conteste pas que cette exposition d'autrui à une
souffrance pour laquelle autrui (le petit frère) ne s'est pas porté volontaire,
reste choquante. Mais Swinburne remarque que contrairement au médecin
qui prévient son patient des effets secondaires d'un traitement ou des

dommages collatéraux qu'une opération peut entraîner, et lui demande
son consentement éclairé, Dieu ne peut pas demander à ses créatures si

elles acceptent d'être créées dans un monde où la responsabilité morale
des uns peut s'exercer aux dépens les plus horribles des autres. Le bienfait
d'exister peut paraître neutralisé voire anéanti par certaines conditions
d'existence, mais il y a une limite à la dose de souffrance que Dieu permet
à un homme d'endurer, fût-ce pour la préservation d'un bien supposé
plus grand. Par ailleurs, le mal naturel provoque une recherche de la
connaissance et de la maîtrise des processus et des lois qui le produisent.
Sans de tels maux, aucun équipement de sécurité, aucune technique de

protection thermique, sanitaire, etc. n'aurait vu le jour. Swinburne affronte
alors l'objection : Dieu aurait pu nous donner directement les connaissances
requises pour que nous exercions notre responsabilité. Il répond qu'une
communication immédiate avec Dieu sur les conséquences de nos actes
inhiberait fortement nos décisions et notre autonomie (c'est la notion de
distance épistémique). Par ailleurs, l'acquisition de connaissances par essais

et erreurs et par coopération avec autrui est un bien qui inclut des maux,
mais sauvegarde la pleine responsabilité de l'être humain dans la conduite
de sa vie. L'occurrence de maux naturels fournit également l'occasion
d'actes excellents (dévouement des sauveteurs, réaction de courage ou de

peur, de révolte ou de résignation, de compassion ou d'indifférence, etc.).
Swinburne affirme que si les biens occasionnés par la permission de certains
maux ne suffisent pas à neutraliser l'objection du mal, ils contribuent
du moins à diminuer les charges retenues contre Dieu. Swinburne admet
cependant qu'une théodicée de la compensation (consolation post mortem
des personnes ayant enduré des souffrances particulièrement intolérables
ou démesurées) peut, voire doit compléter cette défense par le libre arbitre.

6. Une théodicée « sans entrailles »

Le procès qu'on intente souvent aux théodicées argumentatives est

d'envisager des scénarios de compatibilité logique là où c'est une réponse



182 PAUL CLAVIER

compassionnelle qui est requise. Il se trouve que Swinburne est parfaitement
au fait de ce reproche :

Inévitablement, toute tentative d'élaborer une théodicée, d'où qu'elle vienne,
aura l'air de manquer de cœur, voire d'être totalement insensible à la souffrance
humaine. Nombreux sont les théistes qui, comme les athées, pensent que toute
tentative d'élaborer une théodicée manifeste une approche immorale de la
souffrance. Il ne me reste plus qu'à demander au lecteur de croire que je ne
suis pas totalement insensible à la souffrance humaine, et que mes opinions
sur l'agonie par empoisonnement, le viol d'enfants, la perte d'un parent,
l'emprisonnement solitaire, et l'infidélité conjugale sont celles de n'importe qui
d'autre. Certes, en aucun cas je ne recommanderais à un pasteur de donner à

lire ce chapitre aux victimes d'une détresse imprévue, pour les consoler dans les

moments les plus durs. Non pas parce que ces arguments seraient faux, mais
seulement parce que la plupart des gens, plongés dans la détresse, ont besoin de

compassion, pas de discussion. En attendant le problème reste entier de savoir
« pourquoi Dieu permet le mal »l0.

La théodicée de Swinburne assume, comme toutes les théodicées qui ne
font pas l'autruche, que les souffrances permises par Dieu dépendent bel
et bien de Dieu, et qu'il serait en son pouvoir à tout moment d'y mettre
fin. Si Dieu n'est pas pénalement coupable des actes de torture, il garde
la responsabilité morale de la permission de ces actes. Mais les empêcher
purement et simplement serait mettre fin du même coup à la valeur morale
de l'existence humaine. Swinburne prend le taureau par les cornes: la
permission du mal moral, dont la possibilité est une condition nécessaire de

l'exercice conséquent du libre arbitre, et d'une responsabilité morale réelle,

suppose qu'on puisse dire que tout compte fait, Dieu reste bienfaisant ". Et
là, la partie n'est pas gagnée. Y a-t-il oui ou non compensation de toutes les

souffrances? Dieu est-il vraiment, tout compte fait, le bienfaiteur équitable
de ses créatures

10 Richard Swinburne, Y a-t-il un Dieu?, trad. Paul Clavier, Paris, Ithaque,
2009, p. 93-94.

11 «It is permissible to use someone for the good of others if on balance

you are their benefactor, and if they were in no position to make the choice for
themselves. » Richard Swinburne, Providence and the Problem ofEvil, op. cit., p. 233.
En sens contraire, Marilyn McCord Adams distingue : « The value of a person's
life may be assessed from the inside (in relation to that person's own goals, ideals,
and choices) and from the outside (in relation to the aims, tastes, values, and
preferences of others)... My notion is that for a person's life to be a great good
to him/her on the whole, the external point of view (even if it is God's) is not
sufficient. » Marilyn McCord Adams, Horrendous Evils and the Goodness of God,
Ithaca-Londres, Cornell University Press, 1999, p. 145.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 183

7. Ivan Karamazov et le syndrome de Stockholm

Cette interrogation fait écho au célèbre chapitre du livre 5 des Frères

Karamazov, où Ivan commence par réclamer une compensation intégrale
de toutes les souffrances. Il envisage même, à la façon de Marmeladov dans
Crime et Châtiment, un avènement de cette compensation : « un jour la mère
et l'enfant pardonneront au bourreau et tous donneront raison à Dieu»12.
Or Ivan s'avise que ce droit de pardonner (le mal commis, ou certains maux
commis) n'existe pas : 1) la mère n'a pas le droit de pardonner au bourreau
de son enfant ; 2) même si l'enfant lui aussi pardonnait au bourreau, la mère
n'aurait pas pour autant le droit de pardonner. Cela implique l'impossibilité
de la compensation. La mère et l'enfant croiront peut-être pardonner au
bourreau, mais si ses crimes sont impardonnables, la mère et l'enfant en
seront pour leurs frais... Autrement dit, Ivan a beau envisager une solution
au problème du mal (l'avènement de la compensation par le pardon), il la
refuse comme réponse13. L'idée est que le pardon suscité par Dieu resterait
extérieur à la souffrance endurée, ou qu'il ne justifie pas celle-ci. Il ne la

vaut pas comme le dit Ivan, qui du coup « rend son billet ». Même avec le

consentement des victimes, cela reste un pardon en troisième personne. La
question que nous posons est simple : quelle est la portée de l'indignation
persistante d'Ivan, malgré la perspective d'une réconciliation totale? Quel
est le poids de cette protestation qui ne joue pas le jeu dans la loterie de la

compensation La force de la révolte d'Ivan consiste à affirmer que, dans
la perspective d'une théodicée, le consentement de la victime ne suffit pas

pour justifier la permission donnée au bourreau. C'est un consentement
universel qui selon Ivan est requis. Tous doivent pouvoir s'écrier « Justice »

12 « Ce qu'il me faut, c'est une compensation, sinon je me détruirai. Et non
une compensation quelque part, dans l'infini, mais ici-bas, une compensation que
je voie moi-même. [...] Je veux être présent quand tous apprendront le pourquoi des
choses. [...] Je comprends comment tressaillira l'univers, lorsque le ciel et la terre
s'uniront dans le même cri d'allégresse, lorsque tout ce qui vit ou a vécu proclamera :

"Justice, Seigneur, car tes voies nous sont révélées!", lorsque le bourreau, la mère,
l'enfant s'embrasseront et déclareront avec des larmes: "Tu as raison, Seigneur!"
Sans doute alors, la lumière se fera et tout sera expliqué. » Fiodor Dostoïevski,
Les frères Karamazov, livre 5, ch. 4, «La révolte», trad. Henri Mongault (1935),
Paris, Gallimard, 1994.

13 «Je me refuse à accepter cette harmonie supérieure. Je prétends qu'elle ne
vaut pas une larme d'enfant, une larme de cette petite victime qui se frappait la

poitrine et priait le "bon Dieu" dans son coin infect ; non, elle ne les vaut pas, car
ces larmes n'ont pas été rachetées. Tant qu'il en est ainsi, il ne saurait être question
d'harmonie. Or, comment les racheter, c'est impossible. Les bourreaux souffriront
en enfer, me diras-tu? Mais à quoi sert ce châtiment puisque les enfants aussi ont
eu leur enfer? D'ailleurs, que vaut cette harmonie qui comporte un enfer? Je veux
le pardon, le baiser universel, la suppression de la souffrance. Et si la souffrance des
enfants sert à parfaire la somme des douleurs nécessaires à l'acquisition de la vérité,
j'affirme d'ores et déjà que cette vérité ne vaut pas un tel prix. » Ibid.



184 PAUL CLAVIER

ou «Tu as raison, Seigneur». Tout se passe comme si Ivan s'instituait juge
de la recevabilité du consentement de la victime et de la mère, soupçonnant,
en l'occurrence, un syndrome de Stockholm (une relation de soumission
fascinée de la victime au bourreau, allant jusqu'à justifier ses agissements,
ou plus profondément une soumission pathologique de la victime à Dieu
qui a permis les agissements du bourreau), et donc refusant de recevoir ce

consentement comme valide14. On peut se demander si le cas symétrique
pourrait se produire: la victime ne pardonne pas, s'estime injustement
traitée par Dieu, mais Ivan considère que malgré tout, c'est justice, que
Dieu n'a pas mal agi envers elle en laissant faire... C'est justement l'attitude
de Swinburne qui estime crûment que la justification morale d'un sacrifice
ne se mesure pas au confort ou au réconfort psychologique de la personne
sacrifiée (Swinburne prend l'exemple d'un soldat qui, de mauvais gré, donne
sa vie pour libérer son pays, et dont le sacrifice reste méritoire).

Attitude choquante, sans entrailles. Il est à parier qu'Ivan, pour sa

part, ne s'assoirait pas sur les sentiments de la victime, puisqu'il dit
« quand bien même le fils pardonnerait », le pardon accordé par la victime
apparaissant alors comme une condition nécessaire, mais pas suffisante,
de la justification de la permission du mal. Toutefois, remarquons qu'en
définitive, la critériologie de la justification de Dieu par rapport à la
permission du mal fonctionne de la même façon chez Karamazov et
Swinburne, puisqu'en dernier ressort, c'est une tierce personne qui juge de
la recevabilité des justifications, et non le ressenti de la victime et de son
entourage. Certes, l'application du même critère va donner en l'occurrence
deux résultats opposés, mais Swinburne et Karamazov pratiquent ce

qu'on pourrait appeler une théodicée en troisième personne. Swinburne
ou Karamazov («Je ne veux pas que la mère pardonne au bourreau...
quand bien même son fils pardonnerait...») sont l'instance tierce qui
départage les parties en conflit (Dieu et les victimes du mal), qui décide si les

souffrances auxquelles Dieu expose ses créatures par la permission du mal
sont acceptables ou non. Notre propos dans cette réflexion est de redonner
la parole aux intéressés. Non que nous considérions que le ressenti soit la

norme de la recevabilité de la permission du mal. Mais si des victimes et
leurs proches sont en mesure d'affirmer que tout compte fait et malgré tout,
il est juste et bon de rendre gloire à Dieu, même quand celui-ci permet le mal,
alors l'acceptabilité de cette permission devient plausible. De ce fait, nous
écartons l'arbitrage d'Ivan Karamazov qui dénie aux intéressés le droit de

s'exprimer sur ce chapitre. Tel est le sens de ce plaidoyer en faveur de la
réhabilitation de la première personne dans les arguments de théodicée. Si

14 « Je ne veux pas que la mère pardonne au bourreau ; elle n'en a pas le droit.
Qu'elle lui pardonne sa souffrance de mère, mais non ce qu'a souffert son enfant
déchiré par les chiens. Quand bien même son fils pardonnerait, elle n'en aurait pas
le droit. Si le droit de pardonner n'existe pas, que devient l'harmonie Y a-t-il au
monde un être qui ait ce droit » Ibid.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 185

elles (les victimes et leurs proches) en sont capables, qui sommes-nous pour
leur dénier ce droit

8. Swinburne « ridiculement nauséabond »

Pour Swinburne, la justification d'un mal physique ou moral n'est

jamais fondamentalement une affaire de ressenti subjectif. Un bien justifie
ou ne justifie pas objectivement le mauvais état de choses qui lui est
corrélé. Si le secouriste qui va succomber à ses brûlures, après avoir sauvé
20 personnes dans un incendie, considère que sa vie est un échec, c'est

son problème. Sa vie n'en aura pas moins une valeur morale appréciable.
Certes il y a des héros qui s'ignorent, et des bienfaiteurs inconscients des

bienfaits que produit leur comportement. Supposons cependant qu'aucune
des personnes soumises à des épreuves ne puisse jamais percevoir ni

approuver le bénéfice d'aucune épreuve endurée. Nous n'aurions aucun
accès cognitif à une possible justification de la permission de ces épreuves.
L'amertume et la désolation régneraient dans le cœur des justes: seul

Dieu ou Sirius seraient en mesure d'estimer que «tout est bien». On
pourrait alors compter comme un mal dirimant le fait qu'aucune des

personnes éprouvées n'ait jamais conscience qu'elle coopère à un bien par
la souffrance qu'elle endure. C'est pourquoi il nous paraît indispensable
de prendre en considération la dimension de l'acceptabilité personnelle de

ces mauvais états de choses. C'est peut-être faute d'avoir pris en compte
cet aspect que la théodicée de Swinburne a si mauvaise réputation. Entre
autres, on lui reproche une instrumentalisation cynique des souffrances
humaines, quand il affirme, par exemple, qu'une personne irradiée de plus
à Hiroshima aurait représenté une occasion supplémentaire de courage
dans l'adversité, de dévouement à la personne, et même d'accroissement de

nos connaissances... Affirmation d'autant plus choquante qu'elle est bien
réfléchie. Swinburne commence en effet par admettre :

Trop nombreux et pénibles sont les maux naturels censés servir une fin bonne
comme offrir aux êtres humains des opportunités de réaction compassionnelle
ou courageuse ou d'exercice de l'investigation inductive rationnelle. [...] Si
Dieu existe, pourra-t-on objecter, n'a-t-il pas accordé aux humains une trop
large responsabilité? N'a-t-il pas infligé trop de souffrance à trop de personnes
(et d'animaux) à seule fin de rendre possible l'exercice de libres décisions
leur permettant de se transformer eux-mêmes en profondeur, de s'influencer
mutuellement et de changer le monde sur la base de connaissances obtenues par
l'investigation rationnelle? Aucun Dieu, objectera-t-on, n'aurait dû permettre
la Grande Peste, le tremblement de terre de Lisbonne, la Shoah, Hiroshima.
J'avoue avoir dès l'abord beaucoup de compréhension pour l'objection selon

laquelle, si Dieu existe, il a dépassé toute limite. Cette objection semble bien
avoir du poids contre l'existence de Dieu15.

15 Richard Swinburne, La probabilité du théisme, trad. Paul Clavier, Paris, Vrin,
2015, p. 332.



186 PAUL CLAVIER

Néanmoins il poursuit :

Mais en réfléchissant, je me rends compte que l'élimination de chaque mal réel ou
virtuel se traduit par l'élimination d'un bien actuel. Le moindre accroissement du
nombre de maux réels ou virtuels produit une augmentation certaine du nombre
de biens réels ou virtuels. Supposez qu'une personne de moins ait été irradiée par
la bombe d'Hiroshima. C'eût été une occasion de moins de manifester courage
et compassion, un élément d'information en moins sur les effets des radiations
atomiques, moins de personnes (les proches de la personne irradiée) décidées à

s'engager contre l'armement nucléaire et l'expansion impérialiste.

De telles réflexions n'ont pas manqué de susciter un tollé d'indignation.
Comment un soi-disant philosophe pouvait-il se montrer aussi glacial
et cynique, prêt à instrumentaliser des souffrances abyssales pour en
déterminer l'utilité? Une victime de plus à Hiroshima? Voilà qui est
excellent pour les statistiques des pathologies d'irradiation!16 Il est donc
bien vu de dénoncer dans l'entreprise de Richard Swinburne une théodicée

sans entrailles. Cette indignation a évidemment une valeur compassionnelle
inestimable, mais si on veut en faire un argument, elle prête le flanc à une
objection : où serait la limite à ne pas dépasser, la goutte de sang qui fait
déborder le vase de l'incompétence divine?

Existe-t-il un nombre de victimes ou un degré d'atrocités en deçà

desquels on pourrait dire : « Dieu peut encore avoir des raisons de ne pas
intervenir, il a créé certains êtres libres etc. » ; mais au-delà desquels on
devrait conclure : « désormais nous savons que Dieu est impuissant face au
mal»? Y a-t-il une goutte de sang qui ferait déborder le vase de la colère

divine, déclenchant une intervention jugée jusque-là inutile C'est pourtant
bien ce que sous-entendent tous ceux qui disent qu'au vu d'Auschwitz ou
d'Hiroshima, Dieu aurait dû intervenir, et concluent de sa non-intervention
à son impuissance, ou même à sa méchanceté, ou encore à son inexistence.

Qu'en est-il alors de la rf victime ou de la rf dent arrachée sous la
torture, si c'est seulement à partir des n + Ie qu'on passe d'un mal « acceptable »
à l'inacceptable? Quid des pogroms antérieurs? Les n premières victimes ne

comptaient donc pour rien? Ce serait là une instrumentalisation macabre.

D'après ce calcul macabre, Dieu pourrait se prévaloir d'un quorum insuffisant

de souffrances... En eux-mêmes, le nombre de victimes et l'intensité des

souffrances ne sont pas des paramètres décisifs du problème de la théodicée.
C'est bien ce que revendique Swinburne : le problème du mal n'est pas rendu

16 Cette position est qualifiée de ridiculement nauséabonde (nauseatingly
grotesque) (par exemple: http://scepticalthoughts.blogspot.fr/2009/l0/swinburne-
problem-of-evil.html), ou encore d'«aberrante, inacceptable». «[L]a réaffirmation

d'un Dieu tout-puissant [lit-on aussi] l'engage manifestement dans une
dérive éthique atterrante. Une désinhibition inquiétante du dogmatisme chrétien?»
Cf. « Pourquoi Dieu a-t-il permis Auschwitz, Mr Swinburne », propos recueillis par
Wolfram Eilenberger, trad. Myriam Dennehy, Philosophie magazine 65 (2012-2013),
p. 54-57.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 187

plus aigu par l'alourdissement du bilan. Il est démultiplié. Mais c'est le

même problème : on ne voit pas pourquoi il se poserait seulement à partir
de n + 1 victimes, et s'il ne trouve pas de solution dans ce cas, on ne voit pas
pourquoi il en aurait une pour les n précédentes. Il ne s'agit évidemment

pas de nier la spécificité de l'extermination des Juifs d'Europe, entreprise
de déshumanisation unique en son genre. Car le problème est celui de la

permission du mal par un dieu supposé tout-puissant. Dans la mise en
cause de l'excès des maux, ce n'est pas le nombre de victimes innocentes qui
compte, c'est l'absence de lien entre ce nombre (effarant) et la justification
de sa permission. Swinburne le reconnaît : « La question de savoir si ces

biens sont suffisamment grands pour justifier les mauvais états de choses

qu'ils rendent possibles est le problème crucial du mal»17. La perspective
que je défends, c'est que la solution à ce problème peut être éclairée (je ne
dis pas résolue) par l'appréciation des intéressés.

9. Perspectives post-mortem et réponse de l'incarnation de Dieu

Swinburne note que l'hypothèse d'une compensation post-mortem
(celle-là même qu'envisage puis refuse Ivan) est satisfaisante, mais coûteuse
(elle est de l'ordre de l'espérance, ce n'est pas une donnée du même ordre
que les bénéfices tangibles de la permission de certains maux comme
l'exercice d'un libre arbitre vraiment significatif). Il existe aussi une réponse
cruciale, dont l'appréciation n'est plus seulement de l'ordre de la possibilité
logique, mais de l'ordre de l'acceptation d'une donnée historique et de

l'adhésion de foi. Cette réponse, c'est l'incarnation, par laquelle Dieu en

personne viendrait partager nos souffrances. C'est « la compensation non
quelque part dans l'infini, mais ici-bas» réclamée par Ivan Karamazov.
Swinburne fait droit à cette réclamation, en faisant entrer dans sa théodicée
l'Incarnation et la Passion de Jésus. Il suggère la pertinence de cette
proposition au moyen de plusieurs comparaisons :

[S]i Dieu fait souffrir les êtres humains (et les animaux) au point où il le fait,
même si c'est dans un bienveillant dessein, ne devrait-il pas, en vertu de sa

parfaite bonté partager lui-même nos souffrances (Ne serait-ce pas pour lui
la meilleure des choses à faire?). Nous estimons en effet que de bons parents,
qui auraient mis leurs enfants à la diète pour raison de santé, se soumettraient
aussi très souvent à ce régime (bien qu'eux-mêmes n'aient pas ce problème
de santé). Ou encore, s'ils demandent à leurs enfants de jouer avec des petits
voisins difficiles mais qui ont un grand besoin de camaraderie, ils se montreront
particulièrement amicaux avec les parents de ces voisins (même si ces parents
ont moins besoin d'être entourés). Les bons monarques et les bonnes reines

partagent les souffrances qu'ils demandent à leurs sujets de supporter dans un
but louable (par exemple quand il s'agit de remporter une guerre contre un

17 Richard Swinburne, Providence and the Problem ofEvil, op. cit., p. 239.



188 PAUL CLAVIER

envahisseur), même si la souffrance du roi ou de la reine n'est pas en elle-même
un moyen d'atteindre ce but. S'il nous fait souffrir autant. Dieu doit s'incarner
et partager notre souffrance18.

La réponse de l'Incarnation ouvre une solution à la compensation ici et
maintenant. Mais l'acceptation de cette réponse (qui passe par la
reconnaissance que c'est Dieu fait homme qui souffre la passion en communion
avec toutes les souffrances de tous les temps) relève de l'acte de foi. Et elle ne

manque pas de soulever une interrogation « cruciale » : la souffrance portée
par le dieu en croix est-elle vraiment celle de toutes les victimes de toutes les

calamités « L'agneau de Dieu qui enlève le péché du monde » en ôte-t-il les

catastrophes humanitaires comme les calamités naturelles? Si j'ai évoqué
cette dimension de la théodicée de Swinburne, c'est parce qu'elle suffit, me
semble-t-il, à écarter l'idée qu'elle serait définitivement sans entrailles. Mais
du même coup, elle sort d'une argumentation déductive pour prendre en

compte l'acceptation psychologique et spirituelle d'une proposition de la
foi.

18 Cf. Richard Swinburne, La probabilité du théisme, op. cit. p. 333. «De la
même façon, on doit s'attendre à ce qu'un Dieu qui nous impose une certaine dose de
souffrance en considération de plus grands biens, s'incarne et partage l'épreuve qu'il
nous a imposée.» Richard Swinburne, Y a-t-il un Dieu?, op. cit., p. 119. Cf. aussi
Revelation. From Metaphor to Analogy, qui développe cette consideration : « If God
has made a world in which we may suffer (in consequence both of the actions of
others and of the operation of natural processes), being good, he would do this only
if it provides some good for the sufferers or for others. I believe that all the evils
of the world are the necessary means to great goods. For example, my availability
to suffer gives to other people the great moral responsibility for choosing freely
whether to hurt me or benefit me. Unless God allowed them to succeed in hurting
me if they so chose, they would not have any great responsibility for me - it would
have been predetermined that all would go well with me, whatever choices others
made. And so he allows me to suffer when they do so choose. And God allowing
me to suffer or causing me to suffer in some other way gives me the opportunity
to deal bravely with my suffering and thereby form a courageous character. I too
as a parent may cause a child of mine to suffer for some good cause. For example,
suppose that my child and a neighbour's child can eat only food of a certain kind.
My neighbour has none of this food, but I have enough to keep both children alive,
but not enough to prevent both of them from going hungry if I give my neighbour
enough of the food to keep his child alive. In this situation, in order to save the life
of my neighbour's child, it is good that I should not give my own child enough food
to save him from hunger. But if that is what I do, I have a duty to identify with
my child's suffering. That means that I must share her suffering, show her that I am
doing so, and show her that I believe the suffering to be worthwhile ; and that means
that I must bear it bravely. I will do this by going hungry myself, even though I can
eat other kinds of food of which I have plenty, and I must do it without grumbling.
Analogously, if God causes humans to suffer for a good cause, he must identify with
us by sharing bravely the sort of human life and death which involves suffering. And
he must provide us with the information that a certain suffering human was God
Incarnate.» Richard Swinburne, Revelation. From Metaphor to Analogy, Oxford,
Oxford University Press, 2007, p. 83.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 189

10. Une théodicée en première personne

Le défi d'une théodicée avec entrailles (celle qui ne règle pas par un
simple calcul d'utilité la question des souffrances atroces, insupportable-
ment prolongées) est donc de prendre en compte l'acceptation par toute
victime de son sort. Il est clair que le philosophe ne saurait décider, depuis
son cabinet ou devant son écran, que toute victime doit pouvoir accepter
son sort, et admettre que les pires souffrances endurées contribuent, tout
compte fait («tout compté, tout rabattu» comme dit Leibniz) à la perfection

morale de la création.
Une théodicée en première personne n'est justement pas une théodicée

par procuration, où les victimes délégueraient au philosophe leur signature
avec une mention comme « Lu et approuvé », « Bon pour accord », etc.

Une théodicée en première personne sera encline à rechercher des

témoignages en faveur de l'acceptabilité du mal. Il s'agit, à une question de

principe (si Dieu est bon et tout-puissant, pourquoi tant de victimes broyées

par la haine, le mépris, la violence sadique et la domination de suggérer
une réponse de fait. Ou du moins la possibilité d'une réponse de fait.

Reprenons la distinction désormais classique proposée par Plantinga,
entre «proposer une théodicée (giving a theodicy)» et «proposer une
défense (giving a defence) » '9. Une théodicée positive est censée répondre de
manière détaillée à la question de la source du mal que Dieu permet et des

raisons qu'il a de le permettre. Une théodicée défensive se limite à montrer
que la coexistence de Dieu et du mal est logiquement possible. Dans le cas
de la théodicée en première personne que nous envisageons, nous pouvons
considérer la chose suivante: il suffit qu'il soit possible qu'en première
personne, chaque victime d'un mal reconnaisse la bonté de la création, et
confesse, en dépit de toutes les souffrances, dégradations, violences par
elle endurées, que « tout cela était bon », comme on le lit sous la plume
de Thomas More ou Lady Julian of Norwich. On pourrait par exemple
évoquer les témoignages d'Alice Herz-Sommer, de Zdenka Fentlova et
Anita Lasker Wallfisch, réunis dans « The Lady in Number 6: Music Saved

My Life»20, ou encore le témoignage de Jean-Marie Twambazemungu
(«Aimer quoi qu'il en coûte») et celui de François-Xavier Ngarambe et

Yvonne-Solange Kagoyire (« Rescapés pour aimer »)21.

Dans une théodicée en première personne, la question de la compensation,

de la justification des maux permis n'est plus seulement une question
de principe (ou de calcul d'utilité espérée de la permission d'un mal, qui
rend possible des biens d'ordre supérieur comme l'exercice de la liberté, la

19 « Self-Profile », in James E. Tomberlin and Peter vanInwagen (eds.), Alvin
Plantinga, Dordrecht, D. Reidel, 1985, p. 42.

20 Écrit par Malcolm Clarke et Carl Freed, 2013.
21 Yvonne-Solange Kagoyire, François-Xavier Ngarambe, Jean-Marie

Twambazemungu, Rescapés de Kigali, Paris, Éditions de l'Emmanuel, 2014.



190 PAUL CLAVIER

coopération dans la recherche médicale, agro-alimentaire, etc.), c'est une
question d'attitude.

L'acceptabilité des souffrances consenties par les victimes ne se décide

pas par décret. Elle est documentée par des récits en première personne.
Il est clair également qu'à vue humaine, la réaction d'Ivan Karamazov
reste psychologiquement pertinente (et statistiquement fréquente). Tout ce

que j'ai voulu dire avec cette notion de théodicée en première personne,
c'est qu'il suffit que cette acceptation soit possible en première personne
pour qu'une défense de la permission du mal redevienne humainement
audible22. Le problème de la théodicée convoque alors, non plus seulement
des arguments, mais des témoins. Leur témoignage est précieux à plus d'un
titre : il rappelle au philosophe pressé que c'est justement leur trajectoire
abîmée qui est le fond du problème. Le problème de la théodicée n'est pas
d'abord un problème de compatibilité des attributs divins avec la souffrance
des créatures. C'est avant tout une prise en compte de cette souffrance
comme donnée scandaleuse et comme avertissement majeur. Et il importe
que le philosophe, souvent trop pressé de trouver un motif de justification
ou de condamnation de Dieu, puisse vérifier que la solution conceptuelle
qu'il propose est en rapport avec les situations personnelles de détresse, de
souffrance et de révolte qui ont donné naissance au problème.

Bibliographie

Augustin, Enchiridion de fide, spe et caritate, édité par J. Rivière, 1947, 2e éd.

mise à jour par G. Madec et J.-P. Bouthot, Paris, Desclée de Brouwer, 1988.

Clavier, Paul, « Le concept de Dieu après Jonas. Aveux d'impuissance, aveux
contradictoires », Revue Philosophique de Louvain 113/4 (2015), p. 569-597.

Dostoïevski, Fiodor, Les frères Karamazov, trad. Henri Mongault (1935),
Paris, Gallimard 1994.

Jonas, Hans, Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen,
Francfort-Leipzig, Insel Verlag, 1992.

Kagoyire, Yvonne-Solange, Ngarambe, François-Xavier, Twambazemungu,
Jean-Marie, Rescapés de Kigali, Paris, Éditions de l'Emmanuel, 2014.

McCord Adams, Marylin, Horrendous Evils and the Goodness of God, Ithaca-
Londres, Cornell University Press, 1999.

Rowe, William, «The problem of Evil and some varieties of Atheism»,
American Philosophical Quarterly 16/4 (1979), p. 335-341.

22 Je remercie Ghislain Waterlot, qui avait attiré mon attention sur l'importance
de l'acceptabilité psychologique des arguments de théodicée, lors d'une journée
parisienne intitulée «Au bord de l'abîme, Dieu et le mal» à l'Institut catholique de
Paris, le 10 mai 2016.



LES ARGUMENTS DE THÉODICÉE EN PREMIÈRE PERSONNE 191

« Pourquoi Dieu a-t-il permis Auschwitz, Mr Swinburne? », propos recueillis

par Wolfram Eilenberger, trad. Myriam Dennehy, Philosophie magazine 65

(2012-2013), p. 54-57.

Swinburne, Richard, Is There a God? Oxford, Oxford University Press, 1997.

— La probabilité du théisme, trad. Paul Clavier, Paris, Vrin, 2015.

— Providence and the Problem ofEvil, Oxford, Oxford University Press, 1998.

— Revelation. From Metaphor to Analogy, Oxford, Oxford University Press,
2007.

— Y a-t-il un Dieu?, trad. Paul Clavier, Paris, Ithaque, 2009.

Tomberlin, James E., van Inwagen, Peter (eds.), A hin Plantinga, Dordrecht,
D. Reidel, 1985.

Van Inwagen, Peter, « The Magnitude, Duration and Distribution of Evils: A
Theodicy», Philosophical Topics 16/2 (1988), p. 161-187.

Filmographie

«The Lady in Number 6: Music Saved My Life», avec Alice Herz-Sommer,
Zdenka Fentlova, Anita Lasker Wallfisch, écrit par Malcolm Clarke et Carl
Freed, 2013, http://www.outilsdusoin.fr/IMG/mp4/la_dame_du_6.mp4,
consulté en janvier 2018.




	Les arguments de théodicée en première personne : une réponse aux reproches de théodicée "sans entrailles"

