
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: Le mal en dépit de

Autor: Mevius, Evelyne de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 159-169

LE MAL EN DÉPIT DE

Evelyne de Mevius

Résumé

Cet article envisage la possibilité de traduire le mouvement de la théodicée

hégélienne dans le cadre d'une philosophie pratique. Si d'une part la dialectique

de l'esprit vainc le mal, mais que de l'autre, le tragique de l'histoire est
insurmontable, nouspostulons que leparcours de la reconnaissancepeut tracer
l'itinéraire d'une éthique de la réconciliation qui prend au sérieux l'histoire en

ce qu'elle recèle de violence et de mal, sans tomber dans une optique résignée
de type nihiliste.

Dans son article intitulé « Le scandale du mal », Paul Ricœur évoque, au
sujet de la Bible, sa « structure foncièrement conflictuelle entre l'agir divin et

l'agir humain, comme si la Bible ignorait tout autre état de choses que celui
où l'agir rencontre une résistance déjà là»1. C'est cet écart, dit-il encore,
« entre le dessein de Dieu et la récalcitrance humaine » qui « fait que le mal
est toujours déjà là »2. Et il ajoute : « Le mal, c'est ce qui est et ne devrait
pas être, mais dont nous ne pouvons pas dire pourquoi cela est. C'est le

non devoir-être. Je dirai encore ceci : le mal, c'est la catégorie du "en dépit
de...". C'est précisément le risque de la foi : croire "malgré". »3

C'est du mal comme écart dont il sera question ici. Et je souhaiterais
aborder ce thème non pas à partir de la philosophie de Paul Ricœur,
mais à partir de celle de Hegel. La relation conflictuelle entre l'homme
et Dieu qui fait la structure de la Bible pour Paul Ricœur trouve jusqu'à
un certain point un écho dans la relation entre l'individu et l'esprit dans
l'œuvre de Hegel. Le mal comme écart peut ainsi être considéré selon deux

perspectives distinctes : celle de l'esprit et celle de l'individu. Ce sont ces

deux points de vue que j'aborderai successivement pour ouvrir l'itinéraire
d'une philosophie pratique qui maintiendrait vif cet écart aussi bien que la

possibilité de son dépassement.

1 Paul Ricœur, « Le scandale du mal », Esprit 316 (juillet 2005), p. 108.
2 Ibid.
3 Ibid., p. 110.



160 EVELYNE DE MEVIUS

1. L'esprit

L'esprit, le Geist, chez Hegel, est le principe de l'intelligibilité de

l'histoire. Hegel distingue Historie et Geschichte. Là où la Historie est le récit
de la succession des événements de l'histoire, la Geschichte est le discours
de cette succession. La Geschichte correspond à l'histoire en tant qu'elle a

un sens, un sens comme développement de l'esprit ou encore, dira Hegel,
comme réalisation du concept. Le concept, ce qui doit être réalisé, est la
conscience de soi de l'esprit. L'histoire du monde est donc le parcours de la
réalisation de la conscience de soi de l'esprit.

Comment cette conscience de soi se réalise-t-elle Par un mouvement
qui commence dans la séparation de soi, qui s'étend dans la différence
à soi et qui se résout dans le retour à soi. Au terme de chaque étape
de son développement, l'esprit atteint ainsi un stade plus approfondi
de réconciliation avec lui-même. Il est important de mentionner que
la différence à soi n'est pas effacée, néantisée dans ce retour à soi de

l'esprit. Elle est bien plutôt subsumée (aufgehoben), selon Hegel, c'est-
à-dire dépassée tout en étant conservée. La subsomption de la différence
à soi, le dépassement de l'altérité dans l'identité à soi, c'est l'intégration
de l'altérité comme faisant partie de soi. Pour reprendre le vocabulaire de

Hegel, à chaque étape du développement, l'esprit part d'une position qui
est dite immédiate ou abstraite, pour atteindre, par la subsomption de la
différence à soi, la suppression de l'altérité, une posture qui est dite réalisée

ou effective.
Quel est le moteur de ce mouvement? La négativité, ou, plus précisément,

le travail du négatif. Tout comme en photographie, négatif et positif
partagent la même matière. Le négatif est alors, dans la rencontre de son
opposé, ce qui permet au positif «de quitter son immédiateté et d'être
médiatisé ou réfléchi »4. Le négatif est ce qui met le positif en mouvement,
ce qui fait qu'on n'en reste pas au matériel de départ. Ce mouvement, dû
à l'opération de négation, exige que la négation soit elle-même intériorisée

pour que le mouvement ne s'arrête pas là. Cette intériorisation se fait dans
la négation de la négation. C'est dans ce redoublement de la négation que
le négatif devient la vérité du positif. L'esprit expérimente sa vitalité dans

ce processus continu de négation et de négation de la négation. Sans cela,

l'esprit demeurerait figé5.

4 Claire Pages, Hegel & Freud. Les intermittences du sens, Paris, CNRS
Éditions, 2015, p. 26.

5 « [NJégatif, négation et négativité serviraient à désigner le même processus
de trois points de vue différents. La négativité mettrait l'accent sur l'ensemble
du processus par lequel la négation se redouble, la négation sur le principe d'un
tel développement - l'inscription de la négation dans l'être et sa tendance à la
répétition -, le négatif sur le caractère dynamique du processus, dont il est le

moteur. » Ibid., p. 24.



LE MAL EN DÉPIT DE 161

Quelle est la finalité du mouvement de l'esprit En allant de négation
en négation, l'esprit subsume progressivement son être-autre, la différence
à soi6. La finalité de ce mouvement est la subsomption de toute différence
à soi, la suppression de toute altérité. Une telle suppression correspond à la
réalisation de la liberté. « L'esprit est libre quand il ne peut plus rencontrer
de différences qu'il n'ait pas engendrée»7. L'histoire du monde est donc
l'histoire de la réalisation de la liberté de l'esprit. Cette liberté est effective
dans ce que Hegel nomme l'absolu, l'identité de l'identité et de la différence.

Deux précisions s'imposent à ce stade.

Premièrement, il n'y a pas de providence chez Hegel. L'esprit n'a pas
de destination qui se situerait en dehors de lui-même. L'esprit ne poursuit
pas un but à la manière dont une intrigue se dirigerait vers sa chute. C'est
son propre développement que vise l'esprit, un développement qui contient
toujours déjà en lui le germe de sa négation à venir. Ce processus est donc
voué à ne pas avoir de fin dans l'histoire : « A chaque fois que la boucle
semble parfaitement refermée, Hegel pointe un décrochage qui réamorce le

mouvement dialectique»8.
La seconde, c'est qu'il n'est donc pas question de dire que l'esprit dirige

de l'extérieur les individus de l'histoire vers un terme. Au contraire, le

véritable acteur de l'histoire demeure l'individu. « Ce sont les hommes, et
eux seulement, qui font l'Histoire, alors que l'Esprit est ce qui s'explicite
à travers ce faire»9. Quand les individus répondent à leurs intérêts, autre
chose se produit par leurs actions, un enchaînement devient visible, une
séquence de questions et de réponses se fait intelligible. L'esprit est le

garant de cette intelligibilité, il est le principe rationnel qui donne sens à
la contingence historique. Un sens qui ne peut se donner que dans l'aprés-
coup : « Si l'Histoire va de l'avant, c'est pour qui regarde en arrière ; si elle
est progression d'une ligne de sens, c'est par rétrospection »l0.

6 « À quoi sert le "négatif', tel qu'on le parle depuis Platon À proscrire l'idée
d'une différence absolue, à rendre tout à fait impensable ce "contraire de l'être" que
Platon prie de ne pas confondre avec le "non-être" normalisé, lequel ne doit pas
susciter de "défiance". Ainsi le "négatif' permet de mentionner le "non-être", mais
entendu désormais comme la condition de la parousia - comme ce qui ne peut que
localiser, ou compléter, ou annoncer l'étant. A ce titre, il rend possible le discours
et compréhensible le mouvement, mais à l'intérieur de l'être (si l'on peut parler
d'"intérieur" pour ce qui n'a pas d'en dehors).» Gérard Lebrun, L'envers de la
dialectique. Hegel à la lumière de Nietzsche, Paris, Seuil, 2004, p. 218.

7 Gérard Lebrun, L'envers de la dialectique, op. cit., p. 306.
8 Claire Pages, Hegel & Freud, op. cit., p. 227.
9 Gérard Lebrun, L'envers de la dialectique, op. cit., p. 41-42.
10 Ibid., p. 42-43.



162 EVELYNE DE MEVIUS

2. Le mal du point de vue de l'esprit

Qu'est-ce qu'alors que le mal? Le mal, chez Hegel, c'est la résistance
du négatif. C'est le négatif qui s'oppose au positif, non pas dans une visée

de dépassement de la différence à soi, mais comme lésion ou destruction de

l'être-autre. Le mal correspond à une négativité dite abstraite et immédiate,
une négativité qui n'est donc pas médiatisée et qui refuse de l'être".
Ce qui est caractéristique de cette négativité, c'est l'idée d'entêtement,
d'obstination. Les diverses figures du mal dans la philosophie de Hegel

- l'injustice, l'exclusion, le crime, etc. - sont des figures de la résistance,
parfois coriace, du négatif face au mouvement de subsomption de l'esprit.

Toutefois, chez Hegel, la résistance du négatif, le mal, est toujours
perçue comme une opportunité, jamais comme une limite. L'esprit s'arrête
sur ces résistances et se les approprie pour pouvoir les surmonter. L'esprit
nie ce qui le nie pour approfondir la relation à sa propre altérité. Les
obstacles posés par le réel sont donc autant d'opportunités pour l'esprit
d'approfondir sa connaissance de lui-même suivant l'idée que plus la
résistance est grande, plus la scission est profonde, plus la réconciliation
sera belle.

Est-ce que cela signifie que le mal est nécessaire chez Hegel On pourrait
dire que s'il y a bien une nécessité du mal chez Hegel, aucun mal n'est en
lui-même nécessaire. Claire Pagès l'explicite en ces termes : « Les atrocités
ne sont pas une nécessité. Hegel dit certes que l'esprit a besoin d'obstacles.
Mais il ne détermine pas la nature de ces obstacles. Certes, il écrit aussi

que l'esprit a [...] la faculté d'instrumentaliser ce qui l'a mis au supplice

pour avancer. Cela ne signifie pas qu'il prend plaisir à être supplicié ou se

félicite de l'avoir été ou ne regrette pas que ce soit arrivé. Hegel constate
juste que l'esprit parvient toujours à dépasser ce qui l'a entravé »l2. D'autre
part, Hegel ne dit pas non plus que le parcours de la réalisation de la
liberté de l'esprit «possède sa forme idéale. 11 n'a ainsi jamais affirmé
que l'esprit dans le monde avait emprunté le meilleur chemin, le plus
court, le plus tranquille, pour se réaliser»13. Ainsi donc, s'il est vrai que
le mouvement de l'esprit n'interdit aucunement le mal, il est également
vrai que la dialectique ne s'intéresse au mal qu'en tant qu'il permet une
plus grande réconciliation à venir. Gérard Lebrun dira que « la dialectique
ne peut faire autre chose que futiliser ou broyer les représentations ou le

comportements agonistiques »l4. En ce sens, c'est la dialectique qui vainc

11 Au sujet de la violence, Gérard Lebrun dira qu'elle « ne peut être qu'un
grippage de l'explication, le moment où l'immédiat ne se laisse pas déloger de

son immédiateté, et se dérobe à l'assimilation. » Gérard Lebrun, L'envers de la
dialectique, op. cit., p. 100.

12 Claire Pagès, Hegel & Freud, op. cit., p. 217.
13 Ibid.
14 Gérard Lebrun, L'envers de la dialectique, op. cit., p. 110.



LE MAL EN DÉPIT DE 163

le mal, la dialectique, c'est-à-dire le mouvement de la pensée spéculative
préconisé par Hegel, et rien d'autre.

Cela pose une dernière question: est-ce que tous les événements de

l'histoire, même les plus grandes catastrophes, peuvent être subsumés
dans le mouvement l'esprit, peuvent recevoir un sens dans l'histoire?
Quand le mal peut être dépassé dans le mouvement de l'esprit, quand
une réconciliation a lieu entre le négatif et le positif auquel il s'oppose,
on entre dans la figure de la bonne infinité. Au contraire, quand le

négatif se borne, s'entête, jusqu'à empêcher cette subsomption, Hegel fait
référence à la figure du mauvais infini. Le mauvais infini, c'est la négation
qui demeure abstraite, c'est-à-dire la négation jamais supprimée du fini.
Le mauvais infini, c'est comme une vis sans fin qui s'enfonce dans sa

propre trajectoire jusqu'à la destruction totale15. Le mauvais infini ne

quitte pas le domaine du contingent, chez Hegel, et relève, en ce sens, de

l'insignifiant. Comment dès lors penser une grande catastrophe suivant
cette typologie hégélienne? Comme mal instrumentalisable par l'esprit?
Ou comme négativité résiduelle, une contingence sans intérêt? Si l'on
s'en tient à la figure du bon infini, on devra se résoudre à penser que
ce qui peut recevoir un sens dans l'histoire sont les conséquences d'une
catastrophe du point de vue de l'esprit. Pour prendre un exemple concret,
l'esprit retiendrait de la Shoah la Convention des Nations Unies de 1948

pour la prévention et la répression du crime de génocide. C'est donc au
sens où un crime participerait malgré lui à l'élargissement des formes
de reconnaissance qu'il recevrait un sens dans l'histoire. En revanche, si

l'on place la catastrophe du côté de la mauvaise infinité, on ne peut tout
simplement plus rien en dire.

15 Une illustration du mauvais infini peut se lire dans la description que fait
Hegel de la dévastation : « Le fanatisme de la dévastation, parce qu'il est élément
absolu, et adopte la forme de la nature, est invincible dans son aspect extérieur ;

car la différence et le déterminé succombent à l'indifférence et à l'indéterminité ;
mais comme la négation en général, ce fanatisme a sa négation en soi ; si fin-forme
se presse dans l'indéterminité, c'est néanmoins parce qu'il n'est pas absolument
informe, de même qu'une bulle d'eau va si loin dans l'expansion qu'elle éclate
en infinies petites gouttes; elle passe de son unité pure à son opposé, l'absence
absolue de forme de la pluralité absolue, et devient par-là forme pleinement formelle
ou particularité absolue, et par là l'informe devient ce qu'il y a de plus faible. »
G. W. F. Hegel, Système de la vie éthique, trad. Jacques Taminiaux, Paris, Payot,
1976, p. 149.



164 EVELYNE DE MEVIUS

3. L'individu dans l'histoire

Maigre consolation, dirons-nous, que cet effacement, dans un cas

comme dans l'autre, du tragique de l'histoire dans la marche de l'esprit.
Hegel en est d'ailleurs tout à fait conscient. Il est clair pour lui que
l'individu, dans l'histoire, ne porte pas sur l'histoire le même regard
rationalisant que l'esprit. Il l'écrit ainsi à la fin de sa vie, dans ses cours
sur la philosophie de l'histoire :

Lorsque nous contemplons ce spectacle donné par les passions, lorsque nous
voyons à quoi nous mène leur violence, et quelle incompréhension s'associe non
pas seulement à ces passions, mais aussi, et même surtout, à ce qui est pétri
de bonnes intentions, de buts justes; lorsque devant nos yeux, dans l'histoire,
nous trouvons le mal, la méchanceté, la destruction des formations de peuples et
d'Etats les plus nobles (qui soient), l'effondrement des règnes les plus florissants
qu'ait produits l'esprit humain, nous ne pouvons - lorsque nous considérons
les individus, avec une sympathie profonde pour leur détresse sans nom - que
finir par nous affliger, surtout de cette caducité; et plus encore, nous affliger
moralement d'un tel spectacle, avec l'indignation d'un bon esprit, si nous en
avons un, parce que cet effondrement-là n'est pas seulement l'œuvre de la nature,
mais la volonté de l'homme. On peut, sans exagération rhétorique et en faisant
simplement la liste exacte des malheurs dont ont souffert les formations étatiques
et populaires les plus splendides [...], dresser le tableau le plus effroyable de
telles réussites. De cette manière, on intensifie aussi à l'extrême le sentiment
d'affliction - d'une affliction si profonde et tellement désemparée qu'aucun
résultat conciliant ne peut lui faire contrepoids. [...] Mais même quand nous
considérons l'histoire comme cet abattoir auquel sont conduits, pour y être
sacrifiés, le bonheur des peuples, la sagesse des États et la vertu des individus,
la question naît dans la pensée, nécessairement : à qui, à quelle fin ultime ces
sacrifices des plus monstrueux sont-ils apportés. C'est de là qu'on en vient
d'habitude à la question concernant ce dont nous avons fait le début général de
notre considération. C'est en partant de ce début que nous avons tout de suite
déterminé les événements [...] comme le champ dans lequel nous ne voulons voir
que les moyens [...] pour ce dont nous affirmons que c'est le véritable résultat de
l'histoire mondiale. Dès le début, nous avons surtout voulu éviter d'emprunter
la voie de la réflexion, qui part de cette image du particulier pour s'élever au
général; [...] il [...] est [...] de l'intérêt d'une telle réflexion pleine de sentiment
[...] de se complaire avec morosité dans les sublimités vides et stériles du résultat
négatif auxquels elles aboutissent. Nous revenons donc au point de vue que nous
avons adopté, et les moments que nous introduirons à son sujet comprendront
également ce qu'il est essentiel de préciser pour répondre aux questions qui
peuvent surgir des tableaux évoqués ci-dessus16.

Ce point de vue est celui du mal compris comme objet pour la pensée
spéculative :

Il faudrait que le mal dans le monde en général, y compris ce qui est méchant
soit conçu; que l'esprit pensant soit réconcilié avec le négatif, or c'est dans

16 G. W. F. Hegel, Introduction à la philosophie de l'histoire, trad. Myriam
Bienenstock et Norbert Waszek, Paris, Libraire générale française, 2011, p. 64-66.



LE MAL EN DÉPIT DE 165

l'histoire mondiale que toute la masse du mal concret nous est placée devant
les yeux. [...] Cette réconciliation ne peut être atteinte que par la connaissance
de l'affirmatif dans lequel ce négatif-là disparaît [en devenant quelque chose de]
subordonné et de surmonté ; [elle ne peut être atteinte que] par la conscience,

pour une part, de ce que serait en vérité la fin ultime du monde, pour une [autre]
part de ce que cette même fin ultime serait effectivement réalisée en lui [dans le

monde], et de ce que le mauvais ne se serait pas tout autant fait valoir, à côté de
lui et tout de suite avec luil7.

Voici donc l'alternative que nous propose Hegel : soit le mal est envisagé du
point de vue de l'esprit et, considéré dans cette dimension spéculative, il finit
par disparaître comme mal pour devenir un moyen du développement de

l'esprit. Soit le mal est considéré depuis le point de vue de l'individu. Mais
l'individu, submergé par ce mal, n'y trouve aucun sens et ne peut qu'en
désespérer.

4. Une philosophie pratique

Face à une telle alternative, peut-être convient-il de revenir à la sagesse
de Paul Ricœur, ce négatif du mal compris comme écart18. Dans son article
«Le scandale du mal», Ricœur nous enjoint à «maintenir le mal dans
la dimension pratique. Le mal [...] c'est quelque chose contre quoi nous
luttons : en ce sens, nous n'avons pas d'autre relation avec lui que cette
relation contre»19.

Une voie médiane entre la prise en charge spéculative du mal par
l'esprit et la désespérance de l'individu consisterait précisément à resituer
la question du mal dans la perspective pratique de ce «lutter contre».
Il s'agirait alors de reconnecter, pourrions-nous dire, le point de vue
de l'esprit avec celui de l'individu. Nous proposons ici, à mi-chemin
entre une philosophie spéculative et un certain nihilisme, l'itinéraire d'une
philosophie pratique qui situerait la réconciliation voulue par l'esprit
du point de vue des individus de l'histoire. Le mal n'y serait plus vu
comme étant seulement subsumable ou fondamentalement indépassable,
mais comme pouvant être thématisé dans une visée réconciliatrice initiée

par les individus eux-mêmes.

17 Ibid., p. 57-58.
18 «[L]a sagesse remplit une des fonctions fondamentales de la religion[,] qui

est de relier éthos et cosmos, ordre de l'agir et ordre du monde. Elle ne le fait pas en
démontrant que cette conjonction est donnée dans les choses, non plus en exigeant
qu'elle soit produite par l'actionf,] elle joint éthos et cosmos au lieu même de leur
discordance : dans la souffrance, plus précisément dans la souffrance injuste. » Paul
Ricœur, Ecrits et conférences 2, Herméneutique, Paris, Seuil, 2010, p. 219.

19 Paul Ricœur, « Le scandale du mal », art. cit., p. 110.



166 EVELYNE DE MEVIUS

Une telle approche présente de nombreux intérêts. D'abord, elle permet
de situer le mal, à l'intérieur de l'écart qui sépare la liberté individuelle de

l'esprit, plus précisément du côté de la volonté humaine. Le mal devient
alors violence, au sens ou Ricœur l'entend, comme ce qui fait 1'« unité entre
mal moral et souffrance»20. On pourrait aller jusqu'à dire que là où la

subsomption est le critère spéculatif du mal, du point de vue de l'individu,
c'est la reconnaissance qui devient le critère normatif de la violence.

En deuxième lieu, une telle approche permet de penser différemment
l'origine de la violence. Cette origine s'éclaircit - sans toutefois s'expliciter
entièrement - lorsque les épisodes violents de l'histoire ont pris place à

l'intérieur du parcours de la liberté. On comprend alors que la violence est

celle de l'individu qui résiste à son absorption dans le mouvement de l'esprit,
qui résiste, pourrait-on dire, à la contrainte de la raison. On dira alors que
l'individu s'oppose à ce mouvement pour des raisons qui sont de son point
de vue de bonnes raisons, des raisons qu'il convient de thématiser si l'on
veut mieux comprendre quand et où surgit la violence. La figure du crime
est emblématique à cet égard. Le crime intervient chez Hegel au stade où
le droit n'est encore qu'abstrait. Contre la volonté universelle au principe
de ce droit abstrait, l'individu entend faire valoir sa volonté singulière. Ce

que la figure du crime nous révèle, c'est l'insuffisance pour l'individu d'un
droit compris comme universel qui s'oppose à la singularité de la personne.
Et ce que le crime indique, du point de vue de l'esprit, c'est la nécessité de

prendre en compte la volonté singulière de l'individu dans le droit. C'est
en cela qu'on peut dire que le crime trouve son origine dans un défaut de

reconnaissance et témoigne de la nécessité de son approfondissement.
L'approche pratique que nous proposons permet en troisième lieu de

nourrir une réflexion concernant la marche à suivre pour surmonter la
violence, pour sortir du conflit. La téléologie que présente le parcours du
développement de l'esprit peut précisément nous aider dans cette tâche, en
faisant de la réconciliation le telos d'une telle procédure de reconstruction
de la relation brisée.

Pour illustrer ce point, je prendrai l'exemple de la seconde Philosophie
de l'esprit d'Iéna. Ce texte rédigé en 1805 décrit la constitution de l'Etat
à travers le développement de trois figures de la reconnaissance. L'amour

20 Paul Ricœur, Le Mal. Un défi à la philosophie et à la théologie, Genève, Labor
et Fides, 2004, p. 58. Parler de violence nous maintient dans le domaine de la relation.
Le mal relève plutôt de la «"substantialisation" d'une relation». Francis Wolff,
«Quel Dieu? Quel Mal?», in Antoine Grandjean (dir.), Théodicées, Hildesheim-
Zürich-New York, Olms, 2010, p. 171. La distinction entre mal et violence est utile
pour penser la souffrance en relation à l'assignation. Du point de vue de l'individu,
si le mal subi est subi comme mal, le mal commis n'est pas nécessairement commis
comme mal. Le mal est en ceci fonction de la victime, non de son auteur. La violence,
elle, est fonction de la relation entre les deux. Une relation qui, chez Hegel, se

caractérise par l'immédiateté et l'extériorité.



LE MAL EN DÉPIT DE 167

d'abord, comme figure de la reconnaissance qui initie un rapport d'identité
à soi. Le droit ensuite, comme reconnaissance réciproque qui initie un lien
d'identité à l'autre. Et l'éthicité enfin, comme reconnaissance de soi dans
l'autre à la fois comme identique et comme autre. La violence, qui surgit
tout au long de ce parcours qui va de l'état de nature à l'État constitué,
exprime à chaque fois le refus par l'individu de se conformer au degré du

développement atteint par l'esprit au stade auquel il se trouve. Autrement
dit, l'origine de la violence est liée à la question de la reconnaissance, à

un rapport particulier à l'altérité. Or c'est également la reconnaissance qui
va permettre de dépasser la violence. Si la progression de l'esprit nous
indique un telos des relations intersubjectives, un idéal de la reconnaissance

réciproque, on peut se baser sur cette dimension téléologique pour informer
la direction que devrait prendre un processus de réconciliation.

En quoi consiste plus concrètement cette direction Nous avons vu que
l'amour, le droit et l'éthicité forment une progression dans le parcours de

la reconnaissance. Le point le plus abouti de cette progression condense
la vérité des moments précédents. Ou autrement dit, l'éthicité chez Hegel
forme la synthèse de l'amour et du droit. C'est donc dans cette synthèse
des figures de l'amour et du droit que se trouve la clé du rapport à l'autre,
et plus spécifiquement, de la réconciliation entre individus. Cette clé, c'est
la reconnaissance de soi dans l'autre comme même et comme autre21. On

peut se convaincre de l'efficacité d'une telle synthèse en observant ce que la

justice transitionnelle ajoute à la justice pénale à l'heure de surmonter une
très grande violence. C'est bien la logique de l'amour, à travers les modalités
du pardon et de la confession, qui vient se joindre à l'idéal de symétrie et
d'universalité voulu par le droit.

5. Théodicée

Quel est alors le rapport de tout cela à la théodicée Nous avons vu que
c'est la liberté qui est le telos de l'esprit, la liberté comme subsomption de

toute altérité. Or, pour Hegel, c'est Dieu, le Dieu de la trinité chrétienne, qui
est la liberté de l'esprit. L'esprit n'est autre, chez Hegel, que le Dieu révélé du

21 Cette synthèse de l'amour et du droit, l'éthicité (Sittlichkeit), se réalise chez

Hegel à l'intérieur de l'État. Pour les besoins de notre réflexion, il convient d'opérer
un décrochage entre l'éthicité comme figure de la reconnaissance et sa réalisation
effective dans l'État. D'abord, parce que ce n'est pas nécessairement la constitution
d'un État qui est visée par une procédure de réconciliation après une grande violence,
une catastrophe. Ensuite, parce que la vision qu'a Hegel de ce que doit être un
État peut laisser un interprète contemporain plus qu'insatisfait. Et ce pour plusieurs
raisons, mais une en particulier : l'État hégélien, comme synthèse d'une société légale
et d'une communauté morale, semble principiellement fermé au pluralisme. Cette
réserve n'empêche certainement pas de redéfinir la synthèse de l'amour et du droit
pour nos États contemporains, mais là n'est pas notre propos.



168 EVELYNE DE MEVIUS

christianisme22. En ce sens, le parcours de l'esprit, l'histoire du monde, est

la réalisation de la liberté de Dieu. Au début de son parcours, l'esprit est dit
subjectif. C'est le moment de l'esprit sentant, du positionnement du sujet
dans le monde (anthropologie, phénoménologie, psychologie). L'esprit
devient ensuite objectif, il se représente comme objet dans le monde. C'est le

moment des relations entre sujets, relations de reconnaissance qui ouvrent
la possibilité de l'histoire, étant entendu qu'il n'y a pas d'histoire sans
institutions chez Hegel, et pas d'institutions sans reconnaissance. Enfin,
l'esprit est dit absolu quand il est parvenu à la certitude de sa propre vérité
à travers l'art, la religion et la philosophie. C'est à ce stade ultime que se

joue la réconciliation des réconciliations, celle de Dieu et du monde.
Si la liberté effective de l'esprit est la visée du système de Hegel, si

cette liberté est Dieu et que la philosophie de Hegel retrace le parcours
de cette liberté, la philosophie spéculative de Hegel prend la forme d'une
théodicée. Hegel le formulera ainsi dans ses cours de 1823-1824: «[L]a
philosophie est la véritable théodicée, la justification de Dieu [...], elle est

cette réconciliation de l'esprit, et de l'esprit qui s'est saisi dans sa liberté et
dans la richesse de sa réalité effective»23. Ou pour le dire avec les mots
d'Antoine Grandjean: «La philosophie de l'histoire est la justification
de Dieu en tant qu'elle est l'exhibition du processus rationnel qu'est
l'histoire mondiale, laquelle participe de la création même. La philosophie
de l'histoire justifie le Créateur en tant qu'elle est connaissance de la
rationalité de la création sous les espèces de la rationalité de l'histoire»24.

Qu'est-ce que cela signifie pour notre propos? Qu'une procédure de

réconciliation visant à surmonter les catastrophes par la reconstruction de
la relation brisée, une procédure qui reprend du système hégélien le telos
d'une reconnaissance de soi dans l'autre comme même et comme autre, une
telle procédure participe, dans ses fondements strictement philosophiques,
et pour autant qu'on veuille demeurer dans ce cadre, de la théodicée
hégélienne. La question que l'on peut se poser à stade est alors celle de

22 « Dans la religion chrétienne, Dieu s'est révélé, ceci veut dire qu'il a donné
à connaître aux hommes ce qu'il est, si bien qu'il n'est plus un [Dieu] fermé, secret.
Par cette possibilité de connaître Dieu, nous est imposé le devoir de le connaître, et
l'esprit pensant, qui est parti de cette fondation qu'est la révélation de l'être divin,
doit se développer jusqu'au point où il réussira enfin à saisir aussi par la pensée
ce qui est d'abord présenté à l'esprit sentant et représentant. Le temps doit enfin
être venu de concevoir également l'histoire mondiale, cette riche production de la
raison créatrice. Que le temps soit venu de la connaître - ceci doit dépendre de
la question de savoir si ce qui constitue la fin ultime du monde est enfin entré de

façon consciente, universelle, dans la réalité effective. [C'est] ceci - comprendre notre
temps. » G. W. F. Hegel, Introduction à la philosophie de l'histoire, op. cit., p. 57.

23 G. W. F. Hegel, Leçons sur l'histoire de la philosophie, trad. Pierre Garniron,
Paris, Vrin, 1971-1991, t. 7, p. 2111.

24 Antoine Grandjean, « Philosophie de l'histoire, théodicée spéculative et
métaphysique», in Antoine Grandjean (éd.), Théodicées, op. cit., p. 126.



LE MAL EN DÉPIT DE 169

savoir si le rôle du philosophe ne s'en voit pas fondamentalement
transformé. Il ne s'agit plus, semble-t-il, comme le voulait Hegel, d'adopter une
posture spéculative de surplomb pour se contenter de comprendre le sens

de l'histoire. Se basant sur la dimension téléologique de la reconnaissance,
il s'agit désormais d'agir dans l'histoire. Agir pour œuvrer à lever le destin
des relations brisées en laissant le fin mot sur le mal à Job, ce témoin par
excellence de la sagesse selon Paul Ricœur. « [L]a sagesse n'enseigne pas
comment éviter la souffrance, ni comment la nier magiquement, ni comment

la dissimuler sous l'illusion. Elle enseigne comment endurer, comment
souffrir la souffrance. Elle ne place la souffrance dans un contexte signifiant
qu'en produisant la qualité active du souffrir.»25 Job qui prend le risque
de croire à une négativité première, qui prend le risque de l'ébranlement
de la confiance dans le monde en faisant la supposition du non-sens. Job
qui «présume un sens insoupçonné» et se repent de cette supposition; un
repentir qui permet de «croire malgré»26.

Bibliographie

Berner, Christian, « Le monde, le texte et le dialogue. Le sens de l'herméneutique

de Ricoeur», Philosophie 132 (2017), p. 79-89.

Grandjean, Antoine (éd.), Théodicées, Hildesheim-Zürich-New York, Olms,
2010.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Introduction à la philosophie de l'histoire, trad.
Myriam Bienenstock et Norbert Waszek, Paris, Libraire générale française,
2011.

— Leçons sur l'histoire de la philosophie, trad. Pierre Garniron, Paris, Vrin,
1971-1991.

— Système de la vie éthique, trad. Jacques Taminiaux, Paris, Payot, 1976.

Lebrun, Gérard, L'envers de la dialectique. Hegel à la lumière de Nietzsche, texte
établi, annoté et présenté par Paul Clavier et Francis Wolff, Paris, Seuil, 2004.

— «Hegel et l'injustice», Les Études philosophiques 3 (2004), p. 331-340.

Pagès, Claire, Hegel & Freud. Les intermittences du sens, Paris, CNRS Éditions,
2015.

Ricœur, Paul, « Le scandale du mal», Esprit 316 (juillet 2005), p. 104-111.

— Écrits et conférences 2, Herméneutique, Paris, Seuil, 2010.

— Le Mal. Un défi à la philosophie et ci la théologie, avant-propos de Pierre Gisel,
Genève, Labor et Fides, 2004.

Tarminiaux, Jacques, Naissance de la philosophie hégélienne de l'État.
Commentaire et traduction de la Realphilosophie d'Iéna (1805-1806), Paris, Payot,
1984.

25 Paul Ricœur, Écrits et conférences 2, op. cit., p. 219.
26 Christian Berner, « Le monde, le texte et le dialogue. Le sens de l'herméneutique

de Ricœur», Philosophie 132 (2017), p. 89.




	Le mal en dépit de

