
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: La théodicée aux prises avec le cartésianisme : une réponse
métaphysique et éthique au mal

Autor: Chukurian, Aurélien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 123-140

LA THÉODICÉE
AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME

Une réponse métaphysique et éthique au mal

Aurélien Chukurian

Résumé

L'article envisage la manière dont Descartes et Leibniz, sur des bases

philosophiques propres, proposent deux modèles de théodicée qui, en dépit
de différences indéfectibles, se rejoignent dans leur façon de se situer sur des

plans métaphysique et éthique tenus pour indissociables. Nous partirons de

Leibniz, en assumant le caractère anachronique de ce choix, pour déterminer,
à titre heuristique, une théodicée cartésienne. Le fil rouge du propos sera
double: mesurer les points de rupture et de convergence entre Descartes et
Leibniz à l'endroit de la théodicée et montrer comment l'ancrage cartésien

permet de penser à nouveau frais la théodicée aujourd'hui en lui attribuant
une pertinence.

1. Leibniz

1.1. La théodicée : une entreprise apologétique, éthique et juridique

Un mot d'abord sur le statut des Essais de Théodicée, publiés en 1710.

L'ouvrage est réputé populaire, en témoigne l'emploi du français. Il serait de

circonstance, s'enracinant, selon le récit que Leibniz se plait à donner, dans
les conversations avec la reine Sophie Charlotte à la Cours de Prusse durant
l'été 17021, portant sur les thèses défendues par Bayle dans son Dictionnaire

1 S'entretenant à la cours de Prusse à l'été 1702 des thèses défendues par
P. Bayle dans son Dictionnaire, publié en 1696-1697 et réédité en 1702, notamment
les articles Pauliciens et Manichéens, Leibniz, sur insistance de la reine Sophie-
Charlotte, met par écrit ses réflexions et les rassemble en leur adjoignant d'autres
pièces, notamment le Discours préliminaire de la conformité de la foi avec la raison,
ainsi que des Réflexions sur l'ouvrage que M. Hobbes a publié en anglais, de la liberté
de la nécessité et du hasard, les Remarques sur le livre de l'origine du mal, publié depuis

peu en Angleterre, et la Causa Dei, associée à la seconde édition.



124 AURÉLIEN CHUKURIAN

historique et critique2. Or, les Essais de Théodicée sont aujourd'hui tenus

pour une pièce maîtresse de l'œuvre leibnizienne, détenant une valeur
philosophique propre.

Il importe de clarifier la problématique animant la théodicée. Le néologisme

forgé par Leibniz3, associant deux mots grecs (dikè et théos), a fait
l'objet de confusion de la part de ses contemporains, considérant le terme
comme le pseudonyme d'un personnage. La théodicée, à l'intersection
de la théologie et de la philosophie, recèle une dimension apologétique,
juridique et éthique. Apologétique dans la mesure où il s'agit de plaider
la cause de Dieu, en s'appuyant sur la raison, contre les athées qui tirent
parti de l'existence du mal pour remettre en cause celle de Dieu, mais
aussi contre les mauvaises théologies, qui réduisent Dieu à un tyran par
la primauté accordée à sa puissance. Juridique (Leibniz était juriste de

formation) en tant que c'est la justice divine qu'il faut sauver, en répondant
au problème que constitue, non le mal en tant que tel, mais sa dimension
injuste provenant de son caractère immérité, dont l'archétype est la figure
du juste souffrant4. La théodicée est, comme Leibniz l'affirme à des Bosses

dans une lettre du 6 janvier 1712, la doctrine du droit et de Injustice de Dieu,
dans la mesure où elle entend rendre compte du désordre que représente
l'injuste répartition du mal physique et moral pour un Dieu regroupant
les attributs de sagesse, de bonté et de puissance5. La théodicée, comme
plaidoyer de la justice de Dieu, cible autant le rétablissement de Injustice
dans le sens de l'ordre, providentiel qui régit les choses, que la justice dans le

sens d'un attribut, réunissant les perfections de Dieu : le défi est d'exonérer
Dieu de tout concours physique et moral au mal, commis ou subi. Mais la
théodicée ne se limite pas à cette dimension juridique et apologétique. Elle
incorpore une dimension éthique, souvent occultée, visant à préserver la
liberté humaine devant la providence et à orienter sa conduite en la libérant

2 Le caractère circonstancié de l'ouvrage est aujourd'hui atténué, eu égard à une

part d'anachronisme, les textes de Bayle critiqués dans les Essais étant postérieurs
à la disparition de la reine Sophie Charlotte : en ce sens, le rôle confié par Leibniz
au contexte de rédaction s'explique par sa volonté autant de rendre l'hommage à la
reine qu'à celle d'identifier clairement son adversaire

3 Le terme apparaît pour la première fois dans une lettre à Etienne Chauvin
du 29 mai/8 juin 1696, au pluriel. Leibniz ne craint pas de s'octroyer le privilège
d'avoir travaillé la matière recouverte par le terme comme personne avant lui (lettre
à P. Humbert de 1707).

4 «[...] car on ne saurait nier qu'il y a dans le monde du mal physique (c'est-
à-dire des souffrances) et du mal moral (c'est-à-dire des crimes), et même que le mal
physique n'est pas toujours distribué ici-bas suivant la proportion du mal moral,
comme il semble que la justice le demande. » G. W. Leibniz, Essais de théodicée,
«Discours», éd. J. Brunschwig, Paris, Flammarion, 1969, p. 76.

5 « Comment un tel désordre est-il possible sous un Dieu que l'on dit bon, sage
et tout-puissant » Ibid., § 151.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 125

de l'emprise du mal. Le titre de l'ouvrage indique cette triple dimension
traversant la théodicée.

1.2. Présupposés de la théodicée : principe de reason,
univocité de la vérité, accord de la raison et de lafoi

L'établissement rationnel de la justice de Dieu repose sur trois thèses,
dont en premier lieu le principe de raison suffisante, universel, qui représente,

avec le principe de contradiction et celui des indiscernables, les grands
principes du raisonnement leibnizien : le mal, comme toute chose, possède
une raison, un pourquoi. La justice de Dieu s'appuie également sur la
doctrine de l'unicité de l'être, à laquelle répond l'univocité de la vérité sur le

plan épistémique. A l'encontre de la thèse cartésienne de la libre création
des vérités éternelles, Leibniz, subordonnant la puissance à la sagesse,

juge les vérités logiques, métaphysiques et morales incréées et éternelles,
inscrites dans l'entendement divin. L'homme, en tant qu'être raisonnable
participant de la raison universelle qu'est Dieu, peut, en usant correctement
de sa raison comprise comme enchaînement de vérités, discourir sur le vrai,
le bien, et la justice: la justice de Dieu et celle de l'homme diffèrent en
degré de perfection, non en nature. L'univocité de l'être se prolonge par
son l'univocité de la vérité sur le plan épistémique, dans le sens où raison et
foi sont placées dans un accord essentiel, Leibniz perpétuant Descartes. Foi
et raison ne définissent pas deux ordres de vérités contradictoires, mais sont
l'origine de deux genres de vérités qui s'accordent6, tout conflit étant résolu

par la distinction entre ce qui est contre la raison et ce qui est au-dessus

d'elle, selon qu'il s'agit d'expliquer, de comprendre, de prouver, ou de
soutenir. L'accord de la raison et de la foi est le préalable à la théodicée7,
Leibniz s'opposant à Bayle qui porte la voix du philosophe sceptique tenant
une position fidéiste. Ce dernier dénonce la contradiction de la raison et
de la foi, sur l'autel notamment de l'expérience du mal qui signe l'échec
de la raison : la défense de l'innocence de Dieu par la raison exige pour
elle le sacrifice d'un des attributs divins (cf. ses Réponses aux questions d'un
provincial, chap. 81). Le mal humilie la raison et la fait taire, tant et si bien

que seule la foi peut concilier Dieu et le mal, dans une expérience intime et
ineffable dont la philosophie ne peut rendre raison. C'est pourquoi, contre
Bayle qui place la foi dans une position de rupture vis-à-vis de la raison

6 «Je suppose que deux vérités ne sauraient se contredire; que l'objet de la
foi est la vérité que Dieu a révélée d'une manière extraordinaire, et que la raison
est l'enchaînement des vérités, mais particulièrement (lorsqu'elle est comparée avec
la foi) de celles où l'esprit humain peut atteindre naturellement sans être aidé des

lumières de foi». Ibid., « Discours», p. 50.
7 « Je commence par la Question préliminaire de la conformité de la foi avec la

raison, et de l'usage de la philosophie dans la théologie, parce qu'elle a beaucoup
d'influence sur la matière principale que nous allons traiter, et parce que M. Baie l'y
fait entrer par tout». Ibid., p. 50.



126 AURÉL1EN CHUKURIAN

en lui imposant silence, Leibniz fait précéder la justification de Dieu d'un
discours instituant la conformité de la raison et de la foi8.

La théodicée se présente comme une exigence de la raison, l'univocité
requérant une justification de Dieu au motif de l'accusation portée par le

désordre du mal : la raison convoque Dieu à son tribunal, et c'est parce
qu'elle l'assigne qu'elle pourra l'absoudre. A ce titre, elle vise, non pas à

trancher le « nœud gordien », mais à le dénouer : Injustice de Dieu doit être

sauvegardée sans renoncer à aucun attribut ni retirer à l'homme sa liberté.

1.3. La thèse de la création du meilleur des mondes possibles

La conciliation de la justice de Dieu et de la liberté humaine avec
la présence du mal est instaurée dans le texte leibnizien, à l'aune de la

thèse, notoire, de la création du meilleur des mondes possibles. Exposée
dans le versant doctrinal, et non défensif, de l'ouvrage9, elle mobilise une
argumentation rationnelle convoquant raisonnement a priori et a posteriori.
L'assemblage entier de choses contingentes, appelé monde et constaté

empiriquement, exige une raison première, une cause, portant avec elle la

raison de son existence : Dieul0. Parmi les mondes possibles enfermés dans

son entendement, la volonté en choisit un, unique et compossible, selon
le principe du meilleur, et le fait advenir à l'existence par sa puissance:
«Or cette suprême sagesse, jointe à une bonté qui n'est pas moins infinie
qu'elle, n'a pu manquer de choisir le meilleur»". Le principe du meilleur,
formulation morale du principe de raison, impliquant un décret juste,
milieu entre les décrets absolus et arbitraires12, met en jeu une nécessité

8 « Après avoir réglé les droits de la foi et de la raison d'une manière qui fait
servir la raison à la foi, bien loin de lui être contraire, nous verrons comment elles

exercent ces droits pour maintenir et pour accorder ensemble ce que la lumière
naturelle et la lumière révélée nous apprennent de Dieu et de l'homme par rapport
au mal». Ibid., § 1.

9 Pour ces deux volets, cf. Paul Rateau, Leibniz et le meilleur des mondes

possibles, Paris, Garnier, 2015.
10 « Il faut aussi que cette cause soit intelligente ; car ce monde qui existe étant

contingent, et une infinité d'autres mondes étant également possibles et également
prétendants à l'existence, pour ainsi dire, aussi bien que lui, il faut que la cause du
monde ait eu égard ou relation à tous ces mondes possibles, pour en déterminer un. »
G. W. Leibniz, op. cit., § 7.

11 Ibid., §8.
12 « Le milieu qu'il y a à prendre est qu'elles sont un choix de la plus parfaite

sagesse. Et ce grand exemple des lois du mouvement fait voir le plus clairement du
monde, combien il y a de différence entre ces trois cas ; savoir premièrement : une
nécessité absolue, métaphysique ou géométrique, qu'on peut appeler aveugle, et qui
ne dépend que des causes efficientes ; en second, une nécessité morale, qui vient du
choix libre de la sagesse par rapport aux causes finales ; et enfin, en troisième lieu,
quelque chose d'arbitraire absolument, dépendant d'une indifférence d'équilibre
qu'on se figure, mais qui ne saurait exister, où il n'y aucune raison suffisante ni dans



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 127

morale et non métaphysique, distinction développée par la correspondance
avec Clarke : il est impossible moralement, et non absolument, pour Dieu
de faire autre chose que le meilleurl3, en tant qu'il est souverainement libre.
Il s'agit d'un devoir, ressortissant à l'essence parfaite de Dieu, requérant de

distinguer ce qui est possible au regard de la puissance et ce qui actuel au
regard de la volonté14. À cet égard, la création du meilleur des mondes est

une vérité contingente, non démontrée, mais établie selon le registre d'une

preuve, faisant l'objet d'une certitude infaillible assimilant la théodicée à

une « quasi science » comme Leibniz l'exprime dans la lettre à des Bosses du
5 février 1712. Le fait, contingent, que constitue l'existence de notre monde
atteste l'existence d'un monde supérieur en perfection parmi les possibles.
Dieu l'a porté à l'existence selon la raison, inclinante, mais non nécessitante
du meilleur régissant sa conduite : ce monde est le meilleur des mondes
possibles, sans que sa perfection ne soit celle de Dieu.

Dans le sillage de Paul Rateau15, qui rapporte le meilleur au plus
déterminé à partir de la méthode formis optimis, nous avançons que
le critère du meilleur des mondes possibles, exigeant le point de vue
du tout comme précédant celui des parties, consiste dans l'harmonie: il
concerne l'ordre, non de quantité, mais de qualité, à travers la liaison
d'un assemblage de choses hétérogènes. L'harmonie, repoussant uniformité
et homogénéité, inclut le mal et exige de renoncer à un monde composé
uniquement d'êtres rationnels, tous vertueux et gagnés par la félicité16:

un univers sans péché ni souffrance aurait été possible, « mais je nie qu'il
aurait été le meilleur»17, non seulement parce que, ab effectu, ce n'est

pas celui que Dieu a choisi, mais aussi parce qu'un tel monde aurait ôté
les biens résultant du mal. Ce monde est le plus parfait en tant qu'il
forme une harmonie où la richesse et diversité de ses parties s'allient
dans un point convergent, celui du tout, que seul Dieu peut embrasser.

la cause efficiente, ni dans la finale. Et par conséquent on a tort de confondre ou ce

qui est absolument nécessaire avec ce qui est déterminé par la raison du meilleur, ou
la liberté qui se détermine par la raison avec une indifférence vague». Ibid., § 349.

13 « Dieu a choisi entre de différents partis tous possibles : ainsi métaphysique-
ment parlant, il pouvait choisir ou faire ce qui ne fût point le meilleur ; mais il ne le

pouvait point moralement parlant». Ibid., § 234.
14 Ibid.,§ 171 et 235. Cf. aussi la distinction, instructive, entre pouvoir prochain

et pouvoir éloigné (ibid.,§ 182), que Leibniz illustre par l'exemple du magistrat brave
et sage qui commettrait une extravagance.

15 Paul Rateau, «Perfection, harmonie et choix divin chez Leibniz: en quel
sens le monde est-il le meilleur?», Revue de métaphysique et de morale 70/2 (2011),

p. 181-201.
16 « Il est vrai qu'on peut s'imaginer des mondes possibles, sans péché et sans

malheur, et on en pourrait faire comme des romans, des utopies, des Sévarambes
; mais ces mêmes mondes seraient d'ailleurs fort inférieurs en bien au nôtre.»
G. W. Leibniz, op. cit., § 10.

17 Ibid., §9.



128 AURÉLIEN CHUKURIAN

La perfection du monde, «tout d'une pièce», dont le changement d'une
partie altère l'ensemble, se situe au niveau, non quantitatif d'essence et
de bien, mais qualitatif, sur le plan de l'intelligibilité. La détermination
du monde participe de l'harmonie universelle, réunissant l'unité et la

multiplicité, l'unité dans la variété : ce monde est le meilleur parce qu'en
son sein s'éprouve l'union des contraires définissant l'harmonie18. Dieu est

justement l'harmonie universelle, laquelle vaut pour principe suprême tout
en englobant l'harmonie spéciale, préétablie, appliquée aux rapports âme

et corps19.
Parce que le meilleur, devenant supérieur au bien par la richesse qu'il

recouvre, signifie harmonie, le mal contribue à la réalisation du meilleur
monde possible: le mal devient «l'ombre»20 rehaussant les couleurs du
tableau vu dans son ensemble. Reste à innocenter Dieu de tout concours
physique et moral au mal. La modalité du rapport entre Dieu et le mal se

précise selon les trois catégories de mal21. La nature idéale de la créature,
faisant partie des vérités éternelles dont l'entendement divin est le siège,

tient lieu de cause déficiente du mal métaphysique22. Le mal métaphysique
inscrit une imperfection originelle dans l'essence des créatures, avant le

péché du premier homme, ne lui attribuant que des degrés de perfection.
Cette imperfection native, dont le mal métaphysique est la mémoire, se

double d'une propension au mal par l'effet du péché originel, la créature
conservant toutefois des étincelles divines, permettant son action droite.
Le mal commis découle, non d'une volonté perverse, mais de l'ignorance,
mettant en valeur une limite ontologique23. Le mal métaphysique exhorte

18 « L'harmonie est, en effet, l'unité dans la multiplicité ; elle est la plus grande
lorsqu'elle est unité du plus grand nombre d'éléments désordonnés en apparence,
et ramenés, contre toute attente, par un admirable rapport, à la plus grande
concordance». Confessio Philosophi, Paris, Vrin, 1961, p. 45.

19 Essais de théodicée, op. cit., § 62.
20 Ibid., § 12.
21 «On peut prendre le mal métaphysiquement, physiquement et moralement.

Le mal métaphysique consiste dans la simple imperfection, le mal physique dans la
souffrance, et le mal moral dans le péché. Or, quoique le mal physique et le mal
moral ne soient point nécessaires, il suffit qu'en vertu des vérités éternelles ils soient
possibles. Et comme cette région immense des vérités contient toutes les possibilités,
il faut qu'il y ait une infinité de mondes possibles, que le mal entre dans plusieurs
d'entre eux, et que même le meilleur de tous en renferme ; c'est ce qui a déterminé
Dieu à permettre le mal. » Ibid., § 21.

22 « On demande d'abord d'où vient le mal. Si Deus est, unde malum si non est,
unde bonum Les anciens attribuaient la cause du mal à la matière, qu'ils croyaient
incréée et indépendante de Dieu; mais nous qui dérivons tout être de Dieu, où
trouverons-nous la source du mal? La réponse est qu'elle doit être cherchée dans la
nature idéale de la créature, autant que cette nature est renfermée dans les vérités
éternelles qui sont dans l'entendement. » Ibid., § 20.

23 Cf. sur ce point le § 32 des Nouveaux Essais sur l'entendement humain.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 129

la créature à se perfectionner, en corrigeant son ignorance à la source des

actions mauvaises.
Le mal métaphysique reçoit une primauté en tant que le mal physique

et mal moral en procèdent. Leibniz disculpe Dieu de la responsabilité du
mal physique et moral par une doctrine d'une volonté de permission, ayant
pour pierre angulaire la distinction, provenant de J. Damascène {De fide
orthodoxa, 11,19), entre volonté antécédente et volonté conséquente24:
« Pour ce qui est du mal, Dieu ne veut point du tout le mal moral, et il ne
veut point d'une manière absolue le mal physique ou les souffrances ; c'est

pour cela qu'il n'y a point de prédestination absolue à la damnation »25.

Le mal physique est voulu relativement, comme moyen en vue d'une
fin meilleure26, de telle sorte qu'il forme un bien subsidiaire. En revanche,
le mal moral n'est jamais voulu par Dieu, absolument ou relativement. Sa

volonté antécédente l'exclut en tant qu'elle veut sauver tous les hommes,
ce qu'atteste le Christ. Dieu a seulement permis le mal moral à titre de

condition sine qua non, eu égard à la nécessité hypothétique d'exécuter
le meilleur selon sa volonté conséquente27. La permission du péché est
«bonté»28, sans qu'elle n'entre enjeu dans le plan divin: elle est perçue
comme «la suite certaine d'un devoir indispensable, de sorte que celui
qui ne voudrait point permettre le péché d'autrui, manquerait lui-même
à ce qu'il doit»29. Leibniz met en écho la justification rationnelle de la

permission du mal moral à la Rédemption. Lafelix culpa originelle a appelé
son effacement dans la rédemption offerte par la mort du Christ : « là où le

péché a été abondant, la grâce a été surabondante »30.

Ainsi Dieu veut-il le bien absolu antécédemment, tandis que consé-

quemment il veut le meilleur comme fin, impliquant la volonté relative

24 « Cette volonté est appelée antécédente, lorsqu'elle est détachée, et regarde
chaque bien à part en tant que bien. [...]. Le succès entier et infaillible n'appartient
qu'à la volonté conséquente, comme on l'appelle. [...]. Or cette volonté conséquente,
finale et décisive, résulte du conflit de toutes les volontés antécédentes, tant de celles

qui tendent vers le bien, que de celles qui repoussent le mal : et c'est du concours de

toutes ces volontés particulières, que vient la volonté totale. » G. W. Leibniz, Essais
de théodicée, op. cit., § 22.

25 Ibid., §23.
26 « On peut dire du mal physique, que Dieu le veut souvent comme une peine

due à la coulpe, et souvent aussi comme un moyen propre à une fin, c'est-à-dire pour
empêcher de plus grands maux, ou pour obtenir de plus grands biens ». Ibid.

27 « Et c'est dans ce sens que Dieu permet le péché ; car il manquerait à ce qu'il
se doit, à ce qu'il doit à sa sagesse, à sa bonté, à sa perfection, s'il ne suivait pas
le grand résultat de toutes ses tendances au bien, et s'il ne choisissait pas ce qui est
absolument le meilleur, nonobstant le mal de coulpe qui s'y trouve enveloppé par la

suprême nécessité des vérités éternelles». Ibid., § 25.
28 Ibid., § 121 : « permettre le mal, comme Dieu le permet, c'est la plus grande

bonté » ; § 26 : « quand il permet le péché, c'est sagesse, c'est vertu ».
29 Ibid.,§ 24.
30 Ibid., § 11.



130 AURÉLIEN CHUKURIAN

du mal comme moyen, et la permission du mal moral à titre de nécessité

hypothétique liée au meilleur31. Voilà Dieu absous du concours moral
au mal par la permissivité de sa volonté et du concours physique par
l'inconsistance ontologique du mal, alors même que sont maintenues sa

providence et la création continuée32 : le mal moral et le mal physique
ressortissent au libre arbitre, sachant que leur cause réside au fond dans
le mal métaphysique, lui-même rapporté aux mondes possibles enfermés
dans l'entendement divin33.

1.4. Une explication générale

Cependant, il importe de relever le caractère général de l'explication
que constitue le meilleur des mondes possibles: Leibniz entend rendre

compte de l'origine du mal se manifestant dans le meilleur des mondes
d'un point de vue général, mais ne prétend pas livrer la raison de tel
mal particulier accablant telle personne. L'exposition, dans le détail34, des

motifs pour lesquels Dieu permet le mal dans le choix de cet univers échappe
à la théodicée, ressortissant à l'harmonie universelle : cette imperfection
contractée par la théodicée ouvre à la foi, «laissant quelque chose à

découvrir dans l'autre vie»35. La théodicée cherche un point d'équilibre,
affirmant Yoptimum de ce monde, où les biens prévalent sur les maux selon
l'harmonie universelle, tout en réservant au mal particulier un caractère
mystérieux.

31 «D'où il faut conclure que Dieu veut tout le bien en soi antécédemment,
qu'il veut le meilleur conséquemment comme une fin, qu'il veut l'indifférent et le
mal physique quelquefois comme un moyen ; mais qu'il ne veut que permettre le
mal moral à titre du sine qua non ou de nécessité hypothétique, qui le lie avec le
meilleur. C'est pourquoi la volonté conséquente de Dieu qui a le péché pour objet,
n'est que permissive». Ibid., § 25.

32 « Dieu est aussi peu la cause du péché que le courant de la rivière est la cause
du retardement du bateau». Ibid., § 31.

33 «Nous avons établi que le libre arbitre est la cause prochaine du mal de

coulpe, et ensuite du mal de peine, quoi qu'il soit vrai que l'imperfection originale
des créatures qui se trouve représentée dans les idées éternelles en est la première et
la plus éloignée». Ibid., § 288.

34 « Je ne saurais vous le faire voir en détail ; car puis-je connaître et puis-je vous
représenter des infinis et les comparer ensemble?» Ibid., § 10.

35 « Il paraît que M. Bayle y demande un peu trop, il voudrait qu'on lui montrât
en détail, comment le mal est lié avec le meilleur projet possible de l'univers; ce

qui serait une explication parfaite du phénomène : mais nous n'entreprenons pas
de la donner, et n'y sommes pas obligés non plus, car on n'est point obligé à

ce qui nous est impossible dans l'état où nous sommes : il nous suffit de faire

remarquer que rien n'empêche qu'un certain mal particulier ne soit lié avec ce qui
est le meilleur en général. Cette explication imparfaite, et qui laisse quelque chose à
découvrir dans l'autre vie, est suffisante pour la solution des objections, mais non pour
une compréhension de la chose ». Ibid., § 145.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 131

1.5. Volet éthique

Or, la théodicée leibnizienne ne se réduit pas à la métaphysique, mais
détient une portée éthique, sur plusieurs plans. La création du meilleur
des mondes possibles inclut l'idée d'un progrès, le meilleur n'étant pas
un état fixe, mais un processus dynamique encourageant l'homme à

agir pour le perfectionner36. Surtout, la portée éthique de la théodicée
se traduit en premier lieu dans l'établissement de la liberté humaine
formant, avec la composition du continu, les deux labyrinthes occupant
de tout temps les théologiens et les philosophes. Définissant la liberté
humaine comme spontanéité jointe à l'intelligence, Leibniz conjugue le

déterminisme rationnel des actions humaines et leur contingence37, réquisit
de la liberté, tout en prenant en compte la prescience divine. La prescience,
s'opérant dans l'entendement divin, introduit une nécessité hypothétique,
n'influant pas sur le cours des événements, marquant la spécificité dufatum
christianum38. La prescience est infaillible, parce que Dieu conçoit l'action
future, mais celle-ci conserve sa liberté au sens où une raison prévalente y
préside, que Dieu connaît dans la région des possibles, mais qui appelle à

devenir effective par la volonté humaine39. Dès lors, associant volonté et
entendement, la liberté consiste à « vouloir comme il faut », c'est-à-dire à

agir selon la raison, inclinante, mais non nécessitante, du meilleur par la
recherche de perceptions claires, l'action rationnellement libre revenant à

imiter Dieu.
Or, nous affirmons, à titre exploratoire et à l'appui d'autres textes, que

la portée éthique de la théodicée ne se limite pas à la conciliation de la liberté
avec la providence, mais se déploie à travers l'amour.

36 D'où les nombreux projets menés par Leibniz pour améliorer les sciences,
favoriser l'accroissement des connaissances techniques, réunir les Églises et solidifier
le droit.

37 Cf. Essais de théodicée, § 288 et 301 et Sur la liberté, De libertate, contingentia
et serie causarum Providentia, été 1689.

38 «Pour ce qui est de la fatalité qu'on m'impute aussi, c'est encore une
équivoque. Il y afatum Mahometanum, fatum Stoicum, fatum christianum. Le destin
à la Turque veut que les effets arriveraient quand on éviterait la cause, comme s'il
y avait une nécessité absolue. Le destin stoïcien veut qu'on soit tranquille : parce
qu'il faut avoir patience par force, puisqu'on ne saurait regimber contre la suite des
choses. Mais on convient qu'il y afatum Christianum, une destinée certaine de toutes
choses, réglée par la prescience et la providence de Dieu. » Lettre à Clarke, IV, § 13,

in Die philosophischen Schriften von Leibniz, C. I. Gerhardt éd., Berlin, 1875-1890,
réédition, Hildesheim, G. Olms, 1960-1961, t. 7, p. 391. La Préface des Essais de

théodicée développe aussi cette tripartition.
39 « Il est visible que ce décret ne change rien dans la constitution des choses, et

qu'il les laisse telles qu'elles étaient dans l'état de pure possibilité, c'est-à-dire qu'il ne
change rien, ni dans leur essence ou nature, ni même dans leurs accidents, représentés
ici parfaitement dans l'idée de ce monde possible. Ainsi ce qui est contingent et libre,
ne le demeure pas moins sous les décrets de Dieu que sous la prévision ». Essais de

théodicée, op. cit., § 52.



132 AURÉLIEN CHUKURIAN

D'une part, Leibniz érige la piété en finalité de la théodicée: la

justification de Dieu par la raison est destinée à insuffler un amour
authentique de Dieu. Cette finalité de la théodicée est tributaire d'une thèse
cartésienne que Leibniz perpétue, soutenant que l'amour de Dieu s'enracine
dans la connaissance de Dieu (Theoria cum praxi). L'ardeur de l'amour
de Dieu croît à mesure de sa lumière. La théodicée, en tant qu'elle est la
doctrine vraie sur les attributs divins, motive un amour naturel de Dieu,
en exaltant sa justice comme attribut conciliant sa bonté, sa sagesse et sa

puissance : « on ne saurait aimer Dieu, sans en connaître les perfections,
et cette connaissance renferme les principes de la véritable piété»40. À ce

propos, notons que Leibniz s'engage dans le grand débat provoqué par
le quiétisme sur l'amour pur41, en unissant le caractère désintéressé de
l'amour de Dieu et l'intérêt qu'il suscite42. L'amour de Dieu43, que la raison

provoque et que le Christ avait professé en accomplissement de la Loi44,

participe de notre félicité et la fait toute entière, les autres formes d'amour y
étant soumises. Une telle prise de position repose en réalité sur la définition
de l'amour. Notion univoque, incluant l'amour des créatures raisonnables
et celui de Dieu, l'amour consiste dans le plaisir procuré par la félicité de
l'autre45 : « aimer ou estimer, c'est trouver du plaisir dans la félicité d'autrui,
ou, ce qui qui revient au même, faire entrer la félicité d'autrui dans la

46sienne»
Ainsi, si l'amour de Dieu consiste dans cet amour pur, désintéressé, où le

bonheur de l'objet aimé fait notre plaisir, la théodicée contribue à l'éveiller
en l'homme en conciliant les attributs divins.

40 Ibid., Préface, p. 28.
41 Cf. Emilienne Naërt, Leibniz et la querelle du pur amour, Paris, Vrin, 1959 ;

Michel Terestchenko, « La querelle sur le pur amour au xvue siècle entre Fénelon
et Bossuet», Revue du Mauss 32/2 (2008), p. 173-184.

42 « On peut même dire que dès à présent l'amour de Dieu nous fait jouir d'un
avant-goût de la félicité future. Et quoiqu'il soit désintéressé, il fait par lui-même
notre plus grand bien et intérêt, quand même on ne l'y chercherait pas, et quand on
ne considérerait que le plaisir qu'il donne, sans avoir égard à l'utilité qu'il produit ».

Principes de la nature et de la grâce, § 18, in Die philosophischen Schriften von
Leibniz, op. cit., t. 6. Sur cette question de la conception leibnizienne de l'amour pur
de Dieu, nous renvoyons à la correspondance, notamment à la lettre à l'Électrice
Sophie de mi-août 1697, la lettre à Coste du 4 juillet 1706, ainsi qu'aux Sentiment de

M. de Leibniz sur le livre de M. de Cambray et sur l'amour de Dieu désintéressé.
43 Ce souverain amour implique une christologie singulière, en tant qu'il

considère Dieu dans sa perfection et non dans l'humanité de Jésus-Christ.
44 G. W. Leibniz, Essais de théodicée, op. cit., Préface, p. 26-27.
45 Leibniz inclut également la compassion dans l'amour, au sens de souffrir des

peines de l'autre.
46 Praefatio codex juris gentium Diplomaticus (1693), in Die philosophischen

Schriften von Leibniz, op. cit., t. 3, p. 387 : « Amare autem sive diligere est felicitate
alterius delectari, vel quod eodem redit, felictatem alienam asciscere in suam ».



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 133

D'autre part, notre hypothèse de travail consiste à avancer que la
théodicée aboutit à autrui en déterminant les règles de l'action morale,
offrant une nouvelle perspective sur le mal. En effet, l'imputation du péché
à l'homme est suivie du remède par lequel s'en extraire, Leibniz maintenant
la liberté de l'homme et la possibilité d'agir moralement, selon le principe
du meilleur. Selon nous, le critère du meilleur pour l'homme est livré par
l'amour de bienveillance47. Agir selon le principe du meilleur signifie œuvrer

pour la félicité d'autrui, la morale leibnizienne48 devenant une morale de
l'amour: l'amour de Dieu, insufflé par la théodicée en tant qu'il repose
sur la connaissance de Dieu délivrée par celle-ci, se prolonge en amour
de bienveillance des substances créées. L'amour de bienveillance est lié
à la théodicée dans la mesure où Leibniz définit la justice comme « une
charité conforme à la sagesse»49. En effet, dans la lettre à Sophie de
mi-août 1997, Leibniz indique avoir donné, «dans la préface à son livre
de droit» (Codex), «les définitions suivantes»: «la justice est une charité
conforme à la sagesse ; la sagesse est la science de la félicité ; la charité est une
bienveillance universelle, la bienveillance est une habitude d'aimer. Aimer
est trouver du plaisir dans le bien, la perfection, le bonheur d'autrui »50.

L'amour de bienveillance, marquant l'apogée de la hiérarchisation
des autres formes d'amour qu'il enveloppe, détermine la norme de la

justice. Leibniz rapproche morale et droit, le droit étant l'extension du
principe de la morale au bien public51. La justice du sage établit alors

47 «Les théologiens ont distingué l'amour de la bienveillance de celui de la
concupiscence, comme ils l'appellent en termes de l'école ; le premier est désintéressé
et ne consiste précisément que dans le plaisir que donne la vue de la perfection et
du bonheur de l'objet aimé, sans considérer d'autre bien ou profit qui nous en peut
naître. Le second est intéressé, mais d'une manière qui peut être permise, et consiste
précisément dans la vue de notre bien, sans avoir égard au bonheur et avantage
d'autrui ». Lettre à l'Électrice Sophie, mi-août 1697, in Diephilosophischen Schriften
von Leibniz, op. cit., t. 7, p. 548.

48 Nous n'ignorons pas les difficultés de la morale leibnizienne, du fait notamment

du système monadique. Il reste que l'enfermement de la monade sur elle-même

peut être dépassé par la sympathie universelle (cf. P. Rateau, Leibniz et le meilleur
des mondes possibles, op. cit., p. 245-246). Aussi le principe de prendre la place de

l'autre impliqué dans l'amour de bienveillance par lequel nous présentons la morale
peut être soutenu par « cette liaison que chaque être a avec tout le reste de l'univers »

(Nouveaux Essais, Préface).
49 Lettre à Sophie, op. cit., p. 549.
50 Ibid. Cf. aussi Méditation sur la notion commune de justice (1702), in

G. W. Leibniz, Le droit de la raison, René Sève éd., Paris, Vrin, 1994, p. 128-129 : « la
justice est la bonté conforme à la sagesse, même en ceux qui ne sont point parvenus
à cette sagesse. »

51 René Sève, in G. W. Leibniz, Le droit de la raison, op. cit., p. 86: «le but
essentiel de l'argumentation leibnizienne consiste à montrer qu'il n'y a pas rupture
mais continuité entre l'action juste au sens courant et étroit (qui ne nuit pas à autrui)
et au sens propre et élargi. »



134 AURÉLIEN CHUKURIAN

une bienveillance universelle, devenant la clef de voûte de la vertu comme
habitude d'agir selon la sagesse. Surtout, la justice du sage fait office de

fondement du droit naturel : elle accomplit les deux autres degrés de justice
que sont la justice commutative et la justice distributive, qui valent dans le

droit. Dans le même temps, elle rejoint le commandement d'amour de la

charité, réclamant d'aimer son prochain comme soi-même: mais Injustice
l'interprète philosophiquement. Fixant la répartition de la charité, elle

recherche, à l'appui de la raison, la meilleure utilité publique52, laquelle
concorde avec l'intérêt privé.

Dans cette optique, par la justice du sage53, la théodicée leibnizienne
pourrait inviter à se mettre au bénéfice d'autrui : privilégier le bonheur
d'autrui, parce qu'il est le mien, est là notre devoir suprême et l'expression
de la véritable piété. La mise en œuvre de la justice, comme charité conforme
à la sagesse, nous ferait participer à la cité des esprits dont Dieu est le

monarque54 et renter dans le royaume de Dieu.
Ainsi, il serait possible de considérer que la théodicée gravite autour

de la justice unie à l'amour: l'amour que Dieu se porte dans la Trinité et

qui exprime sa gloire, motif de sa création ; amour de Dieu, génitif objectif,
eu égard à sa justice restaurée par la raison, dans sa providence et comme
attribut ; amour de Dieu, génitif subjectif, dont le Christ porte témoignage
autant que le meilleur des mondes qui l'incorpore ; et mise en œuvre de la

justice humaine dans l'amour de bienveillance. À ce titre, l'établissement
rationnel de Injustice de Dieu, célébrant sa gloire sur un plan analogique,
aboutit à la justice humaine, cette articulation étant l'élément original par
lequel percevoir l'actualité de la théodicée édifiée par Leibniz.

2. Descartes55

2.1. Les indices d'une théodicée dans la Quatrième méditation

A l'appui de ces éléments formant le socle de la théodicée leibnizienne,
qu'en est-il pour Descartes? Celui-ci a-t-il posé les bases du problème de

52 G. W. Leibniz, De summa juris régula, in Le droit de la raison, op. cit., p. 88 :

« summa juris régula est : quidquidpublice utile est, illudfaciendum est ».
53 Nous n'évoquerons pas l'évolution de Leibniz dans son approche de la

justice. Cf. Gaston Grua, La justice humaine selon Leibniz, Paris, P.U.F., 1956;
P. Rateau, La question du mal chez Leibniz. Fondements et élaboration de la
Théodicée, Paris, Honoré Champion, 2008.

54 Dieu est l'architecte de la machine de l'univers et le monarque de la cité divine
des esprits (cf. Monadologie, § 87).

55 À noter que les références aux textes cartésiens renverront à l'édition de
Ferdinand Alquié qui fait, avec celle de Charles Adam et Paul Tannery, autorité
dans la recherche sur Descartes. Cf. René Descartes, Œuvres philosophiques, 3 t.,
Paris, Classiques Garnier, 1967/2010.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 135

la théodicée, en s'employant à instituer la justice de Dieu face à l'existence
du mal tout en sauvegardant la liberté humaine Deux lieux peuvent être
avancés pour dessiner une théodicée cartésienne, à travers les racines que
constitue la métaphysique exposée dans les Méditations de 1641, et la
morale, branche la plus haute de l'arbre de la philosophie.

Sans se confronter directement à la justice de Dieu, la Quatrième
méditation dissémine les indices d'une théodicée cartésienne en s'interrogeant
sur l'origine de l'erreur: prétendant laisser de côté le péché56, Descartes
rapproche finalement l'erreur du péché57. La théorie sur l'erreur paraît
se juxtaposer avec celle du péché, la faute morale procédant d'un défaut
épistémologique dans l'entendement, nul n'étant méchant volontairement.
Assimilant degré d'être et perfection, Descartes assigne au mal une inconsistance

ontologique, l'identifiant à une négation et une privation : la volonté
ne saurait se déterminer positivement pour le mal. Quelle est alors l'origine
de la faute Dieu est-il coupable

Exonérant Dieu, l'auteur attribue la cause de l'erreur à la disproportion
entre la finitude de l'entendement et l'indéfinité de la volonté. Il place celle-ci
dans l'horizon de ce qui est nommé la dialectique du tout et de la partie,
dont se dégage une ontologie particulière :

De plus, il me tombe encore en l'esprit qu'on ne doit pas considérer une seule
créature séparément, lorsqu'on recherche si les ouvrages de Dieu sont parfaits,
mais généralement toutes les créatures ensemble. Car la même chose qui pourrait
peut-être avec quelque sorte de raison sembler fort imparfaite, si elle était toute
seule, se rencontre très parfaite en sa nature, si elle est regardée comme partie de

tout de cet univers58.

Réfléchir à la perfection de l'œuvre divine exige d'adopter le point de vue du
tout, au regard duquel est justifié le principe du meilleur : « il est certain aussi

qu'il veut toujours aussi ce qui est le meilleur»59. L'argumentation
cartésienne est saisissante : l'équilibre qu'elle recherche fait écho à la démarche
de Leibniz tout en s'inscrivant en faux contre certains principes leibniziens.
Elle se place également du point de vue du tout par lequel l'imperfection de

la partie est transfigurée, devenant l'écrin de la perfection que ce monde
manifeste. Mais Descartes n'introduit pas de perspective finaliste, bannie hors

56 « Mais cependant il est à remarquer que je ne traite nullement en ce lieu-là du
péché, c'est-à-dire de l'erreur qui se commet dans la poursuite du bien et du mal, mais
seulement de celle qui arrive dans le jugement et le discernement du vrai et du vrai ; et

que je n'entends point y parler des choses qui appartiennent à la foi, ou à la conduite
de la vie, mais seulement de celles qui regardent les vérités spéculatives et connues
par l'aide de la seule lumière naturelle». R. Descartes, Méditations métaphysiques,
« Abrégé des Six Méditations suivantes », in Œuvres philosophiques, éd. F. Alquié,
t. 2, Paris, Garnier, 1967/2010, p. 402.

57 Ibid., Quatrième méditation, p. 463 : « ce qui fait que je me trompe et que je
pêche. »

58 Ibid., p. 459.
59 Ibid., p. 458.



136 AURÉLIEN CHUKURIAN

de sa physique au détriment des seules causes efficientes 60. De même, l'appel
cartésien au meilleur ne doit pas être mal interprété. Dieu veut le meilleur,
mais non au sens où une raison prévalente déterminerait sa volonté: la
libre création des vérités éternelles exclut toute priorité de l'entendement
sur la volonté, jugée anthropomorphique. Dieu agit selon une indifférence
spécifique, au sens d'une indistinction des opérations d'entendement, de

volonté et de puissance61. Le meilleur se rapporte, non à la cause finale,
mais à la puissance infinie et incompréhensible de Dieu, non limitée par le

principe de non-contradiction : les essences des choses sont contingentes et
ne doivent leur nécessité qu'à ce que Dieu les a librement créées comme telles

en les imprimant dans notre esprit. Dieu agit selon le principe du meilleur
dans le sens où sa création englobe la totalité des êtres, l'universalité étant
le sceau de sa perfection : nous sommes seulement une partie d'un tout.
Le point de vue du tout, réservé à Dieu, introduit alors le principe du
meilleur et permet d'envisager l'imperfection de la partie, de sorte que
l'erreur se voit légitimée sans qu'elle soit imputable à Dieu. L'exigence d'une
création entièrement parfaite et dénuée de failles prend le contre-pied de

l'idée de Dieu. Au contraire, mieux vaut un tout dont les parties ne sont
pas identiques, l'imperfection d'une partie contribuant à la perfection du
tout62. La dialectique du tout et de la partie, remplissant un rôle similaire
à l'harmonie leibnizienne, transmue l'erreur, assimilée à un défaut et une
privation, en source de perfection pour l'homme. L'homme est plus parfait
en tant qu'il peut se tromper, que s'il ne le pouvait pas. L'erreur témoigne de

la liberté de l'homme : le pouvoir de choix de la volonté fonde son mérite,
les Méditations annonçant les lettres à Mesland. L'homme a sujet de « se

contenter» de sa perfection, résidant dans la capacité, procédant de sa

liberté, de retenir son jugement63.
Dieu se voit justifié du concours moral en ayant inclus, dans sa création,

la possibilité de l'erreur entraînant le péché, tandis que le concours physique
se trouve écarté en tant que Dieu ne saurait vouloir positivement le mal, eu
égard à l'inconsistance ontologique de ce dernier, étant une négation pour
Dieu et une privation pour l'homme : il « ne veut point la malice du péché,

60 Ibid. : « car il ne me semble pas que je puisse sans témérité rechercher et

entreprendre de découvrir les fins impénétrables de Dieu. »
61 Lettre au Père Mersenne du 27 mai 1630, t. p. 268 : « c'est en Dieu une

même chose de vouloir, d'entendre et de créer, sans que l'un précède l'autre, ne
quidem ratione [pas même logiquement] ».

62 « Et je remarque bien qu'en tant que je me considère tout seul, comme s'il
n'y avait que moi au monde, j'aurais été beaucoup plus parfait que je ne suis, si

Dieu m'avait créé tel que je ne faillisse jamais. Mais je ne puis pas pour cela nier,

que ce soit en quelque façon une plus grande perfection dans tout l'Univers, de ce

que quelques une de ses parties ne sont pas exemptées de défauts, que si elles étaient
toutes semblables. » Méditations métaphysiques, Quatrième méditation, t. 2, p. 466.

63 Ibid., p. 466-467.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 137

parce qu'elle n'est rien»64. La raison consacre un hymne aux attributs
divins, aussi bien la puissance transcendante de Dieu que la bonté suivant sa

véracité. Ces éléments contribuent à définir une théodicée cartésienne, dont
il faut pourtant relever le caractère incomplet : si Descartes s'interroge sur
l'origine de l'erreur en ambitionnant de disculper Dieu, il n'établit pas une
théodicée au sens strict. N'envisageant pas les différentes formes de mal, il
ne pose pas une doctrine d'une volonté permissive, que l'indifférence, parce
qu'elle est unité des opérations, n'autorise pas à penser.

2.2. Morale du contentement comme une réponse théodictique :

providence et générosité

Aussi nous proposons de prolonger les indices laissés par la
métaphysique en matière de justification de Dieu par la morale. Tenue pour
absente du corpus cartésien, elle peut être reconstituée en s'appuyant sur
les échanges épistolaires avec Elisabeth et les Passions de l'âme. Devant la
mélancolie d'Elisabeth, qui se traduit corporellement par une fièvre lente,
Descartes s'emploie à la rendre «contente malgré les disgrâces de la
fortune». Descartes jette les bases d'une morale du contentement qui pourrait
être perçue comme une tentative de théodicée : consolant la princesse de ses

afflictions, cette morale joint le contentement et la vertu en précisant la
modalité de la relation entre la liberté humaine et la providence. Énonçant trois
règles du contentement, inscrites dans une relation dialectique avec celles de

la morale par provision, Descartes fait de la vertu la condition et le chemin
du contentement. Celle-ci consiste à accomplir le meilleur relativement à

l'action, en le déterminant à partir de quatre vérités formulées dans la lettre
à Élisabeth du 15 septembre 1645 : la connaissance de la providence, de

l'immortalité de nos âmes, et du caractère indéfini de l'univers forment les

trois premières. La dernière réside dans la dialectique du tout et de la partie,
déjà présente dans la Quatrième méditation, mais dont cette fois l'auteur
tire parti sur le plan moral en dégageant l'impossibilité pour l'homme de

subsister seul et le devoir moral de préférer les autres à soi. Aussi est-ce
dans le contexte moral que Descartes soutient la supériorité des biens

sur les maux en cette vie qu'approuvera Leibniz. De surcroît, Descartes
détermine la nature de la providence et son lien avec la liberté. Contra
Élisabeth, Descartes se charge d'introduire dans le champ de la philosophie
la providence dans sa dimension à la fois générale et particulière65, tout
en maintenant sa conciliation avec la liberté, qui se connaît sans preuve,

64 Principes de la Philosophie, Première partie, art. 23 (« Que Dieu n'est point
corporel, et ne connaît point par l'aide des sens comme nous, et n'est point auteur
du péché»), t. 3, p. 106.

65 Lettre à Élisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 617 : la seule philosophie « suffit

pour connaître qu'il ne saurait entrer la moindre pensée en l'esprit d'un homme, que
Dieu ne veuille et ait voulu de toute éternité qu'elle y entrât. »



138 AURÉLIEN CHUKURIAN

par la seule expérience que nous en faisons. Causant les inclinations et
les pensées humaines, Dieu exerce une « détermination sans contrainte »66,

laissant l'homme libre et dépendant du décret divin.
Définissant le mode opératoire de la providence à l'aune de l'indifférence

et de l'immutabilité, Descartes identifie la prescience à la préordination

de Dieu, ce que Leibniz refusera 67. Il s'ensuit que la liberté, tout comme
les mérites et les prières, se présentent sous le jour de l'effet, en tant qu'ils
sont des effets de ce dont Dieu a connu et voulu qu'ils fussent les causes68.

Par la providence, la morale du contentement enrichit la justification de

Dieu esquissée dans la Quatrième méditation: Dieu cause nos actes en
tant qu'ils sont droits69, par un décret unique, réunissant sa volonté, son
entendement et sa puissance, sans contraindre la volonté à qui il revient
de l'actualiser par le pouvoir positif de se déterminer. Mieux, la morale
parachève la métaphysique en incitant à l'amour de Dieu, comme passion
et amour intellectuel : l'articulation de la liberté à la providence aboutit à

un amour de Dieu motivé par la seule lumière naturelle, consistant à se

soumettre au décret divin. La connaissance rationnelle de la providence
transpose alors philosophiquement le Pater : celui qui aime Dieu ne « désire

plus rien au monde, sinon que la volonté de Dieu soit faite»70.
Ces quatre vérités, qui entendent corriger les erreurs des fausses

théologiques scolastiques tout en s'accordant avec les vérités de la foi
chrétienne71, sont la clef de voûte du bon usage du libre arbitre, érigé par
Descartes en souverain bien en tant qu'il est ce par quoi l'homme porte
l'image et la ressemblance de Dieu. La passion vertu de la générosité, point
nodal de la maîtrise des passions en rassemblant leur valeur morale et
sensible, place alors le souverain bien dans la sphère affective : réformant
la magnanimité aristotélicienne, la générosité cartésienne consiste dans la
juste estime de soi causée par la seule résolution de bien user de son libre
arbitre72, tout en étant associée à une humilité vertueuse et non vicieuse

66 Lettre à Elisabeth de janvier 1646, t. 3, p. 634.
67 Leibniz critique dans les Essais de théodicée la conception cartésienne de la

providence, la jugeant trop «dure». G. W. Leibniz, Essais de théodicée, op. cit.,
§ 164: «il faut avouer que M. Descartes [...] parle durement [...] en disant qu'il
n'entre pas la moindre pensée dans l'esprit d'un homme que Dieu ne veuille et n'ait
voulu de toute éternité qu'elle n'y entrât. Calvin n'a jamais rien dit de plus dur».

68 R. Descartes, Méditations métaphysiques. Réponses aux Objections,
Sixièmes Réponses, sixième paragraphe, t. 2, p. 873.

69 « Dieu est aussi l'auteur de toutes nos actions, en tant qu'elles sont, et en
tant qu'elles ont quelque bonté, mais [que] ce sont les diverses dispositions de nos
volontés qui les peuvent rendre vicieuses. » Le Monde, chap. 7, t. 1, p. 362.

70 Lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3, p. 716-717.
71 Concernant l'affirmation de cet accord entre les principes cartésiens et les

vérités de la foi chrétienne, cf. lettre au Père Dinet, lettre dite à Boswell de 1641.
12 Passions de l'âme, Troisième partie, art. 153 («En quoi consiste la générosité»),

t. 3, p. 1067.



LA THÉODICÉE AUX PRISES AVEC LE CARTÉSIANISME 139

eu égard à la conscience de la faillibilité de la nature humaine73. La
générosité comprend un saut supra normatif dans le sens où, impliquant
une estime universelle et une propension à excuser les fautes des autres
hommes74, elle débouche sur une préférence des autres à soi75 dans un
amour d'amitié tel que le définit la correspondance, pouvant aller jusqu'au
sacrifice: perdre son âme si ce geste pouvait sauver celle de l'autre76. La
générosité concrétise le devoir moral de préférer les autres à soi et conclut
le cogito11, en faisant surgir une altérité dans un rapport réflexif tourné
vers soi. Surtout, elle offre des parentés saisissantes avec la justice du sage
leibnizien : conduisant à préférer les autres à soi, la générosité peut lieu de

transposition philosophique de la charité en tant que l'une et l'autre mettent
en œuvre, sur des bases distinctes, une « pure affection pour autrui »78.

La générosité pourrait être le dernier jalon de notre reconstitution
d'une théodicée cartésienne, dont nous revendiquons le caractère artificiel :

sans l'avoir échafaudée directement, la philosophie cartésienne fournit,
dans la liaison de la métaphysique et de la morale, une justification
de Dieu face au mal. L'argument de l'imperfection ontologique trouve
son approfondissement rapporté aux règles axiologiques à adopter pour
s'émanciper des malheurs, physiques et moraux, et atteindre, par la
générosité, le souverain bien en cette vie.

Conclusion

Nous parvenons au terme de mon propos. Que retenir de ce parcours
cartésien? La théodicée offre une grille de lecture pour percevoir les

ruptures et continuités entre Descartes et Leibniz : ils soutiennent que ce
monde est le plus parfait et partagent le recours au point de vue du tout
et au principe du meilleur dans leur justification rationnelle; ils concilient

73 Ibid., art. 155 (« En quoi consiste l'humilité vertueuse»), p. 1069.
74 Ibid., art. 154 («Qu'elle empêche qu'on ne méprise les autres»), p. 1068.
75 Une telle préférence découle des deux propriétés de la générosité, impliquant

de faire du bien aux autres et de mépriser son propre intérêt sans se mépriser
soi-même. Cf. art. 156 («Quelles sont les propriétés de la générosité, et comment
elle sert de remède contre tous les dérèglements des passions»), p. 1069.

76 Lettre à Élisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 607: «au lieu qu'en se

considérant comme une partie du public, on prend plaisir à faire du bien à tout le

monde, et même on ne craint pas d'exposer sa vie pour le service d'autrui, lorsque
l'occasion s'en présente ; voire on voudrait perdre son âme, s'il se pouvait, pour sauver
les autres». Cf. aussi la lettre à Chanut du 1er février 1647, t. 3, p. 719.

77 «At sic, Amice, ego cogito, ergo sum Tuus (Mais ainsi, ami, je pense, donc
je suis à toi)». Constantijn Huygens, Poésie de 1644-1645, in AT, IV,664, cité

par Jean-Marie Beyssade, Correspondance avec Elisabeth, et autres lettres, Paris,
Flammarion, 1989, p. 36.

78 R. Descartes, Lettre à Élisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 613.



140 AURÉLIEN CHUKURIAN

la providence à la liberté, en insistant sur l'attitude de tout rapporter
joyeusement au décret divin79 et ils exaltent la supériorité des biens sur les

maux d'un point de vue général. Toutefois, la théodicée met au jour un
Leibniz interprète de Descartes, réinsérant le finalisme, subordonnant la

puissance à l'entendement et dissociant les opérations divines entre volonté
antécédente et conséquente pour répondre aux différentes formes de mal
qu'il thématise. La rupture métaphysique n'empêche pas les auteurs de

converger sur le but qu'ils assignent à leur théodicée, relatif à la piété,
et sur le versant éthique qui en découle. Mieux, la rupture métaphysique
laisse apparaître un fond commun anthropologique, consistant à affirmer
que nul n'est méchant volontairement. Ce résidu platonicien, rattaché à la
figure tutélaire d'Augustin, marque la réussite conceptuelle de la théodicée
tout en signant probablement son échec pour nous aujourd'hui. Quelle
réponse devant la faute commise volontairement? Sans doute est-ce là la

pierre d'achoppement de ces modèles classiques de théodicée. Cependant,
cet échec requiert de saisir que l'anthropologie coïncide avec l'ontologie,
assimilant être et perfection, le mal ne pouvant que se ranger du côté du
non-être.

Dès lors, la force de ces modèles de théodicée réside dans la portée
éthique que nous avons découverte. Sur la base de leurs différences
métaphysiques, Descartes et Leibniz se rejoignent en ce que la justification
de Dieu insuffle un amour de Dieu et comporte un effet pratique:
l'explication ne consiste plus seulement à rendre compte du mal, mais
à s'en libérer par un agir vertueux défini communément, sur le terrain
philosophique, par une pure affection pour autrui. Certainement est-ce
dans cette exhortation à agir vertueusement que la théodicée peut, sur la
base du cartésianisme, conserver une indissoluble actualité.

79 « Entre lesquelles la première et la principale est qu'il y a un Dieu, de qui
toutes choses dépendent, dont les perfections sont infinies, dont le pouvoir est

immense, dont les décrets sont infaillibles : car cela nous apprend à recevoir en bonne
part toutes les choses qui nous arrivent comme nous étant expressément envoyées de

Dieu. » Lettre à Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 605. «Qu'on réussisse ou
qu'on ne réussisse pas, on est content de ce qui arrive quand on est résigné à la
volonté de Dieu, et quand on sait que ce qu'il veut est le meilleur : mais avant qu'il
déclare sa volonté par l'événement, on tâche de la rencontrer, en faisant ce qui paraît
le plus conforme à ses ordres. » G. W. Leibniz, Essais de théodicée, op. cit., Préface,
p. 28.


	La théodicée aux prises avec le cartésianisme : une réponse métaphysique et éthique au mal

