Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: La théodicée aux prises avec le cartésianisme : une réponse
métaphysique et éthique au mal

Autor: Chukurian, Aurélien

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 123-140

LA THEODICEE
AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME

Une réponse métaphysique et éthique au mal

AURELIEN CHUKURIAN

Résumé

L’article envisage la maniére dont Descartes et Leibniz, sur des bases
philosophiques propres, proposent deux modéles de théodicée qui, en dépit
de différences indéfectibles, se rejoignent dans leur fagon de se situer sur des
plans métaphysique et éthique tenus pour indissociables. Nous partirons de
Leibniz, en assumant le caractére anachronique de ce choix, pour déterminer,
a titre heuristique, une théodicée cartésienne. Le fil rouge du propos sera
double : mesurer les points de rupture et de convergence entre Descartes et
Leibniz a l'endroit de la théodicée et montrer comment I'ancrage cartésien
permet de penser a nouveau frais la théodicée aujourd’hui en lui attribuant
une pertinence.

1. Leibniz

1.1. La théodicée : une entreprise apologétique, éthique et juridigue

Un mot d’abord sur le statut des Essais de Théodicée, publiés en 1710.
L’ouvrage est réputé populaire, en témoigne 'emploi du frangais. Il serait de
circonstance, s’enracinant, selon le récit que Leibniz se plait a donner, dans
les conversations avec la reine Sophie Charlotte a la Cours de Prusse durant
'été 1702, portant sur les théses défendues par Bayle dans son Dictionnaire

I S’entretenant & la cours de Prusse a 1'été 1702 des théses défendues par
P. Bayle dans son Dictionnaire, publié en 1696-1697 et réédité en 1702, notamment
les articles Pauliciens et Manichéens, Leibniz, sur insistance de la reine Sophie-
Charlotte, met par écrit ses réflexions et les rassemble en leur adjoignant d’autres
piéces, notamment le Discours préliminaire de la conformité de la foi avec la raison,
ainsi que des Réflexions sur l'ouvrage que M. Hobbes a publié en anglais, de la liberté
de la nécessité et du hasard, les Remarques sur le livre de I'origine du mal, publié depuis
peu en Angleterre, et la Causa Dei, associée a la seconde édition.



124 AURELIEN CHUKURIAN

historique et critique®. Or, les Essais de Théodicée sont aujourd’hui tenus
pour une piéce maitresse de I'ceuvre leibnizienne, détenant une valeur
philosophique propre.

Il importe de clarifier la problématique animant la théodicée. Le néolo-
gisme forgé par Leibniz?, associant deux mots grecs (diké et théos), a fait
'objet de confusion de la part de ses contemporains, considérant le terme
comme le pseudonyme d’un personnage. La théodicée, a l'intersection
de la théologie et de la philosophie, recéle une dimension apologétique,
juridique et éthique. Apologétique dans la mesure ou il s’agit de plaider
la cause de Dieu, en s’appuyant sur la raison, contre les athées qui tirent
parti de I'existence du mal pour remettre en cause celle de Dieu, mais
aussi contre les mauvaises théologies, qui réduisent Dieu a un tyran par
la primauté accordée a sa puissance. Juridique (Leibniz était juriste de
formation) en tant que c’est la justice divine qu’il faut sauver, en répondant
au probléme que constitue, non le mal en tant que tel, mais sa dimension
injuste provenant de son caractére immeérité, dont ’archétype est la figure
du juste souffrant*. La théodicée est, comme Leibniz I’affirme 4 des Bosses
dans une lettre du 6 janvier 1712, la doctrine du droit et de la justice de Dieu,
dans la mesure ou elle entend rendre compte du désordre que représente
I'injuste répartition du mal physique et moral pour un Dieu regroupant
les attributs de sagesse, de bonté et de puissance5 . La théodicée, comme
plaidoyer de la justice de Dieu, cible autant le rétablissement de la justice
dans le sens de I’ordre, providentiel qui régit les choses, que la justice dans le
sens d’un attribut, réunissant les perfections de Dieu: le défi est d’exonérer
Dieu de tout concours physique et moral au mal, commis ou subi. Mais la
théodicée ne se limite pas a cette dimension juridique et apologétique. Elle
incorpore une dimension éthique, souvent occultée, visant a préserver la
liberté humaine devant la providence et a orienter sa conduite en la libérant

2 Le caractére circonstancié de I'ouvrage est aujourd’hui atténué, eu égard a une
part d’anachronisme, les textes de Bayle critiqués dans les Essais étant postérieurs
a la disparition de la reine Sophie Charlotte: en ce sens, le role confié par Leibniz
au contexte de rédaction s’explique par sa volonté autant de rendre ’hommage a la
reine qu’a celle d’identifier clairement son adversaire

3 Le terme apparait pour la premiére fois dans une lettre & Etienne Chauvin
du 29 mai/8 juin 1696, au pluriel. Leibniz ne craint pas de s’octroyer le privilége
d’avoir travaillé la matiére recouverte par le terme comme personne avant lui (lettre
a P. Humbert de 1707).

4 «[...] car on ne saurait nier qu’il y a dans le monde du mal physique (c’est-
a-dire des souffrances) et du mal moral (c’est-a-dire des crimes), et méme que le mal
physique n’est pas toujours distribué ici-bas suivant la proportion du mal moral,
comme il semble que la justice le demande. » G. W. LEiBNiz, Essais de théodicée,
«Discours », éd. J. Brunschwig, Paris, Flammarion, 1969, p. 76.

5 «Comment un tel désordre est-il possible sous un Dieu que I’on dit bon, sage
et tout-puissant ?» Ibid., § 151.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 125

de 'emprise du mal. Le titre de 'ouvrage indique cette triple dimension
traversant la théodicée.

1.2, Présupposés de la théodicée : principe de raison,
univocité de la vérité, accord de la raison et de la foi

L’établissement rationnel de la justice de Dieu repose sur trois théses,
dont en premier lieu le principe de raison suffisante, universel, qui repré-
sente, avec le principe de contradiction et celui des indiscernables, les grands
principes du raisonnement leibnizien : le mal, comme toute chose, posséde
une raison, un pourquoi. La justice de Dieu s’appuie également sur la
doctrine de I'unicité de I’étre, a laquelle répond 'univocité de la vérité sur le
plan épistémique. A ’encontre de la thése cartésienne de la libre création
des vérités éternelles, Leibniz, subordonnant la puissance a la sagesse,
juge les vérités logiques, métaphysiques et morales incréées et éternelles,
inscrites dans I’entendement divin. L’homme, en tant qu’étre raisonnable
participant de la raison universelle qu’est Dieu, peut, en usant correctement
de sa raison comprise comme enchainement de vérités, discourir sur le vrai,
le bien, et la justice: la justice de Dieu et celle de 'homme différent en
degré de perfection, non en nature. L’univocité de I’étre se prolonge par
son I'univocité de la vérité sur le plan épistémique, dans le sens ou raison et
foi sont placées dans un accord essentiel, Leibniz perpétuant Descartes. Foi
et raison ne définissent pas deux ordres de vérités contradictoires, mais sont
I’origine de deux genres de vérités qui s’accordent®, tout conflit étant résolu
par la distinction entre ce qui est contre la raison et ce qui est au-dessus
d’elle, selon qu’il s’agit d’expliquer, de comprendre, de prouver, ou de
soutenir. L’accord de la raison et de la foi est le préalable a la théodicée’,
Leibniz s’opposant a Bayle qui porte la voix du philosophe sceptique tenant
une position fidéiste. Ce dernier dénonce la contradiction de la raison et
de la foi, sur I'autel notamment de I’expérience du mal qui signe 1’échec
de la raison: la defense de I'innocence de Dieu par la raison exige pour
elle le sacrifice d’un des attributs divins (cf. ses Réponses aux questions d un
provincial, chap. 81). Le mal humilie la raison et la fait taire, tant et si bien
que seule la foi peut concilier Dieu et le mal, dans une expérience intime et
ineffable dont la philosophie ne peut rendre raison. C’est pourquoi, contre
Bayle qui place la foi dans une position de rupture vis-a-vis de la raison

6 «Je suppose que deux vérités ne sauraient se contredire; que I'objet de la
foi est la vérité que Dieu a révélée d’une maniere extraordinaire, et que la raison
est 'enchainement des vérités, mais particulierement (lorsqu’elle est comparée avec
la foi) de celles ou I’esprit humain peut atteindre naturellement sans étre aidé des
lumiéres de foi». Ibid., « Discours», p. 50.

7 «Je commence par la Question préliminaire de la conformité de la foi avec la
raison, et de 'usage de la philosophie dans la théologie, parce qu’elle a beaucoup
d’influence sur la matiére principale que nous allons traiter, et parce que M. Bale I'y
fait entrer par tout». Ibid., p. 50.



126 AURELIEN CHUKURIAN

en lui imposant silence, Leibniz fait précéder la justification de Dieu d’un
discours instituant la conformité de la raison et de la foi®.

La théodicée se présente comme une exigence de la raison, I'univocité
requérant une justification de Dieu au motif de I’accusation portée par le
désordre du mal: la raison convoque Dieu a son tribunal, et c’est parce
quelle I’assigne qu’elle pourra I’absoudre. A ce titre, elle vise, non pas &
trancher le « nceud gordien », mais a le dénouer : la justice de Dieu doit étre
sauvegardée sans renoncer a aucun attribut ni retirer a I’homme sa liberté.

1.3. La these de la création du meilleur des mondes possibles

La conciliation de la justice de Dieu et de la liberté humaine avec
la présence du mal est instaurée dans le texte leibnizien, a I'aune de la
thése, notoire, de la création du meilleur des mondes possibles. Exposée
dans le versant doctrinal, et non défensif, de I'ouvrage”’, elle mobilise une
argumentation rationnelle convoquant raisonnement a priori et a posteriori.
L’assemblage entier de choses contingentes, appelé monde et constaté
empiriquement, exige une raison premiere, une cause, portant avec elle la
raison de son existence : Dieu '°. Parmi les mondes possibles enfermés dans
son entendement, la volonté en choisit un, unique et compossible, selon
le principe du meilleur, et le fait advenir a I’existence par sa puissance:
«Or cette supréme sagesse, jointe a une bonté qui n’est pas moins infinie
qu’elle, n’a pu manquer de choisir le meilleur» '!. Le principe du meilleur,
formulation morale du principe de raison, impliquant un décret juste,
milieu entre les décrets absolus et arbitraires ', met en jeu une nécessité

8 «Aprés avoir réglé les droits de la foi et de la raison d’une maniére qui fait
servir la raison a la foi, bien loin de lui étre contraire, nous verrons comment elles
exercent ces droits pour maintenir et pour accorder ensemble ce que la lumiére
naturelle et la lumiére révélée nous apprennent de Dieu et de 'homme par rapport
aumal». Ibid., § 1.

? Pour ces deux volets, ¢f. Paul RaTEAU, Leibniz et le meilleur des mondes
possibles, Paris, Garnier, 2015.

10"« Il faut aussi que cette cause soit intelligente ; car ce monde qui existe étant
contingent, et une infinité d’autres mondes étant également possibles et également
prétendants a I’existence, pour ainsi dire, aussi bien que lui, il faut que la cause du
monde ait eu égard ou relation a tous ces mondes possibles, pour en déterminer un. »
G. W. Lesniz, op. cit., § 7.

IV Ibid., § 8.

12« Le milieu qu’il y a & prendre est qu’elles sont un choix de la plus parfaite
sagesse. Et ce grand exemple des lois du mouvement fait voir le plus clairement du
monde, combien il y a de différence entre ces trois cas; savoir premiérement : une
nécessité absolue, métaphysique ou géométrique, qu’on peut appeler aveugle, et qui
ne dépend que des causes efficientes ; en second, une nécessité morale, qui vient du
choix libre de la sagesse par rapport aux causes finales ; et enfin, en troisiéme lieu,
quelque chose d’arbitraire absolument, dépendant d’une indifférence d’équilibre
qu’on se figure, mais qui ne saurait exister, ou il n’y aucune raison suffisante ni dans



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 127

morale et non métaphysique, distinction développée par la correspondance
avec Clarke: il est impossible moralement, et non absolument, pour Dieu
de faire autre chose que le meilleur 2, en tant qu’il est souverainement libre.
Il s’agit d’un devoir, ressortissant a I’essence parfaite de Dieu, requérant de
distinguer ce qui est possible au regard de la puissance et ce qui actuel au
regard de la volonté ™. A cet égard, la création du meilleur des mondes est
une vérité contingente, non démontrée, mais établie selon le registre d’une
preuve, faisant I'objet d’une certitude infaillible assimilant la théodicée a
une « quasi science » comme Leibniz ’exprime dans la lettre & des Bosses du
5 février 1712. Le fait, contingent, que constitue I’existence de notre monde
atteste I'existence d’un monde supérieur en perfection parmi les possibles.
Dieu I'a porté a ’existence selon la raison, inclinante, mais non nécessitante
du meilleur régissant sa conduite: ce monde est le meilleur des mondes
possibles, sans que sa perfection ne soit celle de Dieu.

Dans le sillage de Paul Rateau'”, qui rapporte le meilleur au plus
déterminé a partir de la méthode formis optimis, nous avangons que
le critéere du meilleur des mondes possibles, exigeant le point de vue
du tout comme précédant celui des parties, consiste dans ’harmonie: il
concerne 'ordre, non de quantité, mais de qualité, a travers la liaison
d’un assemblage de choses hétérogénes. L’harmonie, repoussant uniformité
et homogénéité, inclut le mal et exige de renoncer & un monde composé
uniquement d’étres rationnels, tous vertueux et gagnés par la félicité'®:
un univers sans péché ni souffrance aurait été possible, « mais je nie qu’il
aurait été le meilleur»'?, non seulement parce que, ab effectu, ce n’est
pas celui que Dieu a choisi, mais aussi parce qu’un tel monde aurait oté
les biens résultant du mal. Ce monde est le plus parfait en tant qu’il
forme une harmonie ou la richesse et diversité de ses parties s’allient
dans un point convergent, celui du tout, que seul Dieu peut embrasser.

la cause efficiente, ni dans la finale. Et par conséquent on a tort de confondre ou ce
qui est absolument nécessaire avec ce qui est déterminé par la raison du meilleur, ou
la liberté qui se détermine par la raison avec une indifférence vague ». Ibid., § 349.

13" « Dieu a choisi entre de différents partis tous possibles : ainsi métaphysique-
ment parlant, il pouvait choisir ou faire ce qui ne fiit point le meilleur ; mais il ne le
pouvait point moralement parlant». Ibid., § 234.

14" Ibid.,§ 171 et 235. Cf. aussi la distinction, instructive, entre pouvoir prochain
et pouvoir éloigné (ibid., § 182), que Leibniz illustre par ’exemple du magistrat brave
et sage qui commettrait une extravagance.

15 Paul RATEAU, « Perfection, harmonie et choix divin chez Leibniz: en quel
sens le monde est-il le meilleur ?», Revue de métaphysique et de morale 70/2 (2011),
p. 181-201.

16«1l est vrai qu’on peut s’imaginer des mondes possibles, sans péché et sans
malheur, et on en pourrait faire comme des romans, des utopies, des Sévarambes
; mais ces mémes mondes seraient d’ailleurs fort inférieurs en bien au notre. »
G. W. Leniz, op. cit., § 10.

17 Ibid., § 9.



128 AURELIEN CHUKURIAN

La perfection du monde, «tout d’une piéce », dont le changement d’une
partie altére ’ensemble, se situe au niveau, non quantitatif d’essence et
de bien, mais qualitatif, sur le plan de I'intelligibilité. La détermination
du monde participe de I’harmonie universelle, réunissant I'unité et la
multiplicité, 'unité dans la variété: ce monde est le meilleur parce qu’en
son sein s’éprouve 'union des contraires définissant I’lharmonie '®. Dieu est
justement ’harmonie universelle, laquelle vaut pour principe supréme tout
en englobant I’harmonie spéciale, préétablie, appliquée aux rapports ame
et corps .

Parce que le meilleur, devenant supérieur au bien par la richesse qu’il
recouvre, signifie harmonie, le mal contribue a la réalisation du meilleur
monde possible: le mal devient « 'ombre»?° rehaussant les couleurs du
tableau vu dans son ensemble. Reste a innocenter Dieu de tout concours
physique et moral au mal. La modalité du rapport entre Dieu et le mal se
précise selon les trois catégories de mal?!. La nature idéale de la créature,
faisant partie des vérités éternelles dont I'entendement divin est le sicge,
tient lieu de cause déficiente du mal métaphysique??. Le mal métaphysique
inscrit une imperfection originelle dans ’essence des créatures, avant le
péché du premier homme, ne lui attribuant que des degrés de perfection.
Cette imperfection native, dont le mal métaphysique est la mémoire, se
double d’une propension au mal par 'effet du péché originel, la créature
conservant toutefois des étincelles divines, permettant son action droite.
Le mal commis découle, non d’une volonté perverse, mais de 1'ignorance,
mettant en valeur une limite ontologique?®®. Le mal métaphysique exhorte

18 « L’harmonie est, en effet, 'unité dans la multiplicité ; elle est la plus grande
lorsqu’elle est unité du plus grand nombre d’éléments désordonnés en apparence,
et ramenés, contre toute attente, par un admirable rapport, a la plus grande
concordance ». Confessio Philosophi, Paris, Vrin, 1961, p. 45.

19" Essais de théodicée, op. cit., § 62.

20 Ibid., §12.

2l «On peut prendre le mal métaphysiquement, physiquement et moralement.
Le mal métaphysique consiste dans la simple imperfection, le mal physique dans la
souffrance, et le mal moral dans le péché. Or, quoique le mal physique et le mal
moral ne soient point nécessaires, il suffit qu’en vertu des vérités éternelles ils soient
possibles. Et comme cette région immense des vérités contient toutes les possibilités,
il faut qu’il y ait une infinité de mondes possibles, que le mal entre dans plusieurs
d’entre eux, et que méme le meilleur de tous en renferme ; c’est ce qui a déterminé
Dieu a permettre le mal. » Ibid., § 21.

22 «On demande d’abord d’ou vient le mal. Si Deus est, unde malum? si non est,
unde bonum ? Les anciens attribuaient la cause du mal a la matiére, qu’ils croyaient
incréée et indépendante de Dieu; mais nous qui dérivons tout étre de Dieu, ou
trouverons-nous la source du mal? La réponse est qu’elle doit étre cherchée dans la
nature idéale de la créature, autant que cette nature est renfermée dans les vérités
éternelles qui sont dans I'entendement. » Ibid., § 20.

23 Cf. sur ce point le § 32 des Nouveaux Essais sur I'entendement humain.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 129

la créature a se perfectionner, en corrigeant son ignorance a la source des
actions mauvaises.

Le mal métaphysique recoit une primauté en tant que le mal physique
et mal moral en procédent. Leibniz disculpe Dieu de la responsabilité du
mal physique et moral par une doctrine d’une volonté de permission, ayant
pour pierre angulaire la distinction, provenant de J. Damascéne (De fide
orthodoxa, 11,19), entre volonté antécédente et volonté conséquent624:
«Pour ce qui est du mal, Dieu ne veut point du tout le mal moral, et il ne
veut point d’une maniére absolue le mal physique ou les souffrances ; c’est
pour cela qu’il n’y a point de prédestination absolue a la damnation » .

Le mal physique est voulu relativement, comme moyen en vue d’une
fin meilleure?®, de telle sorte gu’il forme un bien subsidiaire. En revanche,
le mal moral n’est jamais voulu par Dieu, absolument ou relativement. Sa
volonté antécédente ’exclut en tant qu’elle veut sauver tous les hommes,
ce qu'atteste le Christ. Dieu a seulement permis le mal moral a titre de
condition sine qua non, eu égard a la nécessité hypothetique d’exécuter
le meilleur selon sa volonté conséquente®’. La permission du péché est
«bonté» 8, sans qu’elle n’entre en jeu dans le plan divin: elle est pergue
comme «la suite certaine d’un devoir indispensable, de sorte que celui
qui ne voudrait point permettre le péché d’autrui, manquerait lui-méme
a ce qu'il doit»?’. Leibniz met en écho la justification rationnelle de la
permission du mal moral a la Rédemption. La felix culpa originelle a appelé
son effacement dans la rédemption offerte par la mort du Christ: «la ou le
péché a été abondant, la grice a été surabondante »*°.

Ainsi Dieu veut-il le bien absolu antécédemment, tandis que conse-
quemment il veut le meilleur comme fin, impliquant la volonté relative

24 «Cette volonté est appelée antécédente, lorsqu’elle est détachée, et regarde
chaque bien a part en tant que bien. [...]. Le succés entier et infaillible n’appartient
qu’a la volonté conséquente, comme on ’appelle. [...]. Or cette volonté conséquente,
finale et décisive, résulte du conflit de toutes les volontés antécédentes, tant de celles
qui tendent vers le bien, que de celles qui repoussent le mal : et c’est du concours de
toutes ces volontés particuliéres, que vient la volonté totale. » G. W. LeiBNiz, Essais
de théodicée, op. cit., § 22.

23 Ibid., § 23.

26« On peut dire du mal physique, que Dieu le veut souvent comme une peine
due a la coulpe, et souvent aussi comme un moyen propre a une fin, c’est-a-dire pour
empécher de plus grands maux, ou pour obtenir de plus grands biens ». Ibid.

27 «Et c’est dans ce sens que Dieu permet le péché ; car il manquerait a ce qu’il
se doit, a ce qu’il doit a sa sagesse, a sa bonté, a sa perfection, s’il ne suivait pas
le grand résultat de toutes ses tendances au bien, et s’il ne choisissait pas ce qui est
absolument le meilleur, nonobstant le mal de coulpe qui s’y trouve enveloppé par la
supréme nécessité des vérités éternelles ». Ibid., § 25.

28 JIbid., § 121 : « permettre le mal, comme Dieu le permet, ¢’est la plus grande
bonté»; § 26: «quand il permet le péché, c’est sagesse, ¢’est vertu».

2 Ibid., § 24.

30 Ibid., § 11.



130 AURELIEN CHUKURIAN

du mal comme moyen, et la permission du mal moral a titre de nécessité
hypothétique liée au meilleur?'. Voila Dieu absous du concours moral
au mal par la permissivité de sa volonté et du concours physique par
I'inconsistance ontologique du mal, alors méme que sont maintenues sa
providence et la création continuée®”: le mal moral et le mal physique
ressortissent au libre arbitre, sachant que leur cause réside au fond dans
le mal métaphysique, lui-méme rapporté aux mondes possibles enfermes
dans I'entendement divin**.

1.4. Une explication générale

Cependant, il importe de relever le caractére général de I’explication
que constitue le meilleur des mondes possibles: Leibniz entend rendre
compte de I'origine du mal se manifestant dans le meilleur des mondes
d’un point de vue général, mais ne prétend pas livrer la raison de tel
mal particulier accablant telle personne. L’exposition, dans le détail**, des
motifs pour lesquels Dieu permet le mal dans le choix de cet univers échappe
a la théodicée, ressortissant a ’harmonie universelle: cette imperfection
contractée par la théodicée ouvre a la foi, «laissant quelque chose a
découvrir dans I'autre vie»>*. La théodicée cherche un point d’équilibre,
affirmant ’optimum de ce monde, ou les biens prévalent sur les maux selon
I’harmonie universelle, tout en réservant au mal particulier un caractere
mystérieux.

31 «D’oun il faut conclure que Dieu veut tout le bien en soi antécédemment,
qu’il veut le meilleur conséquemment comme une fin, qu’il veut I'indifférent et le
mal physique quelquefois comme un moyen; mais qu’il ne veut que permettre le
mal moral a titre du sine qua non ou de nécessité hypothétique, qui le liec avec le
meilleur. C’est pourquoi la volonté conséquente de Dieu qui a le péché pour objet,
n’est que permissive ». Ibid., § 25.

32 «Dieu est aussi peu la cause du péché que le courant de la riviére est la cause
du retardement du bateau ». Ibid., § 31.

33 «Nous avons établi que le libre arbitre est la cause prochaine du mal de
coulpe, et ensuite du mal de peine, quoi qu’il soit vrai que I'imperfection originale
des créatures qui se trouve représentée dans les idées éternelles en est la premiére et
la plus éloignée ». Ihid., § 288.

3 «Je ne saurais vous le faire voir en détail ; car puis-je connaitre et puis-je vous
représenter des infinis et les comparer ensemble ?» Ibid., § 10.

35«1l parait que M. Bayle y demande un peu trop, il voudrait qu’on lui montrat
en détail, comment le mal est li¢ avec le meilleur projet possible de I'univers; ce
qui serait une explication parfaite du phénomeéne : mais nous n’entreprenons pas
de la donner, et n’y sommes pas obligés non plus, car on n’est point obligé a
ce qui nous est impossible dans I'état o nous sommes: il nous suffit de faire
remarquer que rien n’empéche qu’un certain mal particulier ne soit li¢ avec ce qui
est le meilleur en général. Cette explication imparfaite, et qui laisse quelque chose a
découvrir dans I'autre vie, est suffisante pour la solution des objections, mais non pour
une compréhension de la chose ». Ibid., § 145.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 131

1.5. Volet éthique

Or, la théodicée leibnizienne ne se réduit pas a la métaphysique, mais
détient une portée éthique, sur plusieurs plans. La création du meilleur
des mondes possibles inclut I'idée d’un progres, le meilleur n’étant pas
un €tat fixe, mais un processus dynamique encourageant ’homme a
agir pour le perfectionner?®. Surtout, la portée éthique de la théodicée
se traduit en premier lieu dans 1’établissement de la liberté humaine
formant, avec la composition du continu, les deux labyrinthes occupant
de tout temps les théologiens et les philosophes. Définissant la liberté
humaine comme spontanéité jointe a l'intelligence, Leibniz conjugue le
déterminisme rationnel des actions humaines et leur contingence ¥/, réquisit
de la liberté, tout en prenant en compte la prescience divine. La prescience,
s’opérant dans I’entendement divin, introduit une nécessité hypothétique,
n’influant pas sur le cours des événements, marquant la spécificité du fatum
christianum>®. La prescience est infaillible, parce que Dieu congoit I’action
future, mais celle-ci conserve sa liberté au sens ou une raison prévalente y
préside, que Dieu connait dans la région des possibles, mais qui appelle a
devenir effective par la volonté humaine>®. Dés lors, associant volonté et
entendement, la liberté consiste a « vouloir comme il faut», c’est-a-dire a
agir selon la raison, inclinante, mais non nécessitante, du meilleur par la
recherche de perceptions claires, ’action rationnellement libre revenant a
imiter Dieu.

Or, nous affirmons, a titre exploratoire et a ’'appui d’autres textes, que
la portée éthique de la théodicée ne se limite pas a la conciliation de la liberté
avec la providence, mais se déploie a travers I’amour.

3¢ D’ou les nombreux projets menés par Leibniz pour améliorer les sciences,
favoriser I'accroissement des connaissances techniques, réunir les Eglises et solidifier
le droit.

3T Cf. Essais de théodicée, § 288 et 301 et Sur la liberté, De libertate, contingentia
et serie causarum providentia, été 1689.

38 «Pour ce qui est de la fatalit¢ qu’'on m’impute aussi, c’est encore une
équivoque. Ily a fatum Mahometanum, fatum Stoicum, fatum christianum. Le destin
a la Turque veut que les effets arriveraient quand on éviterait la cause, comme s'il
y avait une nécessité absolue. Le destin stoicien veut qu’on soit tranquille: parce
qu’il faut avoir patience par force, puisqu’on ne saurait regimber contre la suite des
choses. Mais on convient qu’il y a fatum Christianum, une destinée certaine de toutes
choses, réglée par la prescience et la providence de Dieu. » Lettre a Clarke, IV, § 13,
in Die philosophischen Schriften von Leibniz, C. 1. Gerhardt éd., Berlin, 1875-1890,
réédition, Hildesheim, G. Olms, 1960-1961, t. 7, p. 391. La Préface des Essais de
théodicée développe aussi cette tripartition.

3«1l est visible que ce décret ne change rien dans la constitution des choses, et
qu’il les laisse telles qu’elles étaient dans I’état de pure possibilité, ¢’est-a-dire qu’il ne
change rien, ni dans leur essence ou nature, ni méme dans leurs accidents, représentés
ici parfaitement dans I'idée de ce monde possible. Ainsi ce qui est contingent et libre,
ne le demeure pas moins sous les décrets de Dieu que sous la prévision ». Essais de
théodicée, op. cit., § 52.



132 AURELIEN CHUKURIAN

D’une part, Leibniz érige la piété en finalité de la théodicée: la
justification de Dieu par la raison est destinée a insuffler un amour
authentique de Dieu. Cette finalité de la théodicée est tributaire d’une these
cartésienne que Leibniz perpétue, soutenant que ’amour de Dieu s’enracine
dans la connaissance de Dieu (Theoria cum praxi). L’ardeur de 'amour
de Dieu croit a mesure de sa lumiére. La théodicée, en tant qu’elle est la
doctrine vraie sur les attributs divins, motive un amour naturel de Dieu,
en exaltant sa justice comme attribut conciliant sa bonté, sa sagesse et sa
puissance: «on ne saurait aimer Dieu, sans en connaitre les perfections,
et cette connaissance renferme les principes de la véritable piété»“. A ce
propos, notons que Leibniz s’engage dans le grand débat provoqué par
le quiétisme sur 'amour pur*', en unissant le caractére désintéressé de
’amour de Dieu et I'intérét qu’il suscite*?. L’amour de Dieu*®?, que la raison
provoque et que le Christ avait professé en accomplissement de la Loi*,
participe de notre félicité et la fait toute entiére, les autres formes d’amour y
étant soumises. Une telle prise de position repose en réalité sur la définition
de ’amour. Notion univoque, incluant I’'amour des créatures raisonnables
et celui de Dieu, 'amour consiste dans le plaisir procuré par la félicité de
lautre® : « aimer ou estimer, c’est trouver du plaisir dans la félicité d’autrui,
ou, ce qui qui revient au méme, faire entrer la félicit¢ d’autrui dans la
sienne » .

Ainsi, si’amour de Dieu consiste dans cet amour pur, désintéressé, ou le
bonheur de I’objet aimé fait notre plaisir, la théodicée contribue a I’éveiller
en I’homme en conciliant les attributs divins.

40 Jbid., Préface, p. 28.

41 ¢f. Emilienne NAERT, Leibniz et la querelle du pur amour, Paris, Vrin, 1959 ;
Michel TERESTCHENKO, « La querelle sur le pur amour au xvii® siécle entre Fénelon
et Bossuet», Revue du Mauss 32/2 (2008), p. 173-184.

42 «On peut méme dire que dés & présent I'amour de Dieu nous fait jouir d’un
avant-gott de la félicité future. Et quoiqu’il soit désintéressé, il fait par lui-méme
notre plus grand bien et intérét, quand méme on ne I’y chercherait pas, et quand on
ne considérerait que le plaisir qu’il donne, sans avoir égard a I'utilité qu’il produit ».
Principes de la nature et de la grdce, § 18, in Die philosophischen Schriften von
Leibniz, op. cit., t. 6. Sur cette question de la conception leibnizienne de I'amour pur
de Dieu, nous renvoyons a la correspondance, notamment a la lettre a I’Electrice
Sophie de mi-aolt 1697, la lettre a Coste du 4 juillet 1706, ainsi qu'aux Sentiment de
M. de Leibniz sur le livre de M. de Cambray et sur I'amour de Dieu désintéressé.

43 Ce souverain amour implique une christologie singuliére, en tant qu'il
considére Dieu dans sa perfection et non dans ’humanité de Jésus-Christ.

4 G. W. Lesniz, Essais de théodicée, op. cit., Préface, p. 26-27.

4 Leibniz inclut également la compassion dans I'amour, au sens de souffrir des
peines de 'autre.

46 Praefatio codex juris gentium Diplomaticus (1693), in Die philosophischen
Schriften von Leibniz, op. cit., t. 3, p. 387 : « Amare autem sive diligere est felicitate
alterius delectari, vel quod eodem redit, felictatem alienam asciscere in suam».



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 133

D’autre part, notre hypothése de travail consiste a avancer que la
théodicée aboutit a autrui en déterminant les régles de I’action morale,
offrant une nouvelle perspective sur le mal. En effet, I'imputation du péché
a ’homme est suivie du reméde par lequel s’en extraire, Leibniz maintenant
la liberté de 'homme et la possibilité d’agir moralement, selon le principe
du meilleur. Selon nous, le critére du meilleur pour 'homme est livré par
I’'amour de bienveillance*’. Agir selon le principe du meilleur signifie ceuvrer
pour la félicité d’autrui, la morale leibnizienne*® devenant une morale de
I'amour: 'amour de Dieu, insufflé par la théodicée en tant qu’il repose
sur la connaissance de Dieu délivrée par celle-ci, se prolonge en amour
de bienveillance des substances créées. L’amour de bienveillance est lié
a la théodicée dans la mesure ou Leibniz définit la justice comme «une
charité conforme a la sagesse»*’. En effet, dans la lettre & Sophie de
mi-aolit 1997, Leibniz indique avoir donné, «dans la préface a son livre
de droit» (Codex), «les définitions suivantes »: «la justice est une charité
conforme a la sagesse ; la sagesse est la science de la félicité ; la charité est une
bienveillance universelle, la bienveillance est une habitude d’aimer. Aimer
est trouver du plaisir dans le bien, la perfection, le bonheur d’autrui»°.

L’amour de bienveillance, marquant I’apogée de la hiérarchisation
des autres formes d’amour qu’il enveloppe, détermine la norme de la
justice. Leibniz rapproche morale et droit, le droit étant I'extension du
principe de la morale au bien public®!. La justice du sage établit alors

47 «Les théologiens ont distingué 'amour de la bienveillance de celui de la
concupiscence, comme ils I'appellent en termes de I’école ; le premier est désintéressé
et ne consiste précisément que dans le plaisir que donne la vue de la perfection et
du bonheur de I'objet aimé, sans considérer d’autre bien ou profit qui nous en peut
naitre. Le second est intéressé, mais d’'une maniére qui peut étre permise, et consiste
précisément dans la vue de notre bien, sans avoir égard au bonheur et avantage
d’autrui». Lettre a ’Electrice Sophie, mi-aoiit 1697, in Die philosophischen Schriften
von Leibniz, op. cit., t. 7, p. 548.

48 Nous n’ignorons pas les difficultés de la morale leibnizienne, du fait notam-
ment du systéme monadique. Il reste que ’enfermement de la monade sur elle-méme
peut étre dépassé par la sympathie universelle (¢f. P. RaTeAu, Leibniz et le meilleur
des mondes possibles, op. cit., p. 245-246). Aussi le principe de prendre la place de
’autre impliqué dans 'amour de bienveillance par lequel nous présentons la morale
peut étre soutenu par « cette liaison que chaque étre a avec tout le reste de 'univers »
(Nouveaux Essais, Préface).

49 Lettre 4 Sophie, op. cit., p. 549.

O Ibid. Cf. aussi Méditation sur la notion commune de justice (1702), in
G. W. LeBniz, Le droit de la raison, René Séve éd., Paris, Vrin, 1994, p. 128-129: «la
justice est la bonté conforme a la sagesse, méme en ceux qui ne sont point parvenus
a cette sagesse.»

51 René SkvE, in G. W. LeBNiz, Le droit de la raison, op. cit., p. 86: «le but
essentiel de 'argumentation leibnizienne consiste & montrer qu’il n’y a pas rupture
mais continuité entre ’action juste au sens courant et étroit (qui ne nuit pas a autrui)
et au sens propre et élargi. »



134 AURELIEN CHUKURIAN

une bienveillance universelle, devenant la clef de volite de la vertu comme
habitude d’agir selon la sagesse. Surtout, la justice du sage fait office de
fondement du droit naturel : elle accomplit les deux autres degrés de justice
que sont la justice commutative et la justice distributive, qui valent dans le
droit. Dans le méme temps, elle rejoint le commandement d’amour de la
charité, réclamant d’aimer son prochain comme soi-méme : mais la justice
I'interprete philosophiquement. Fixant la répartition de la charité, elle
recherche, a I'appui de la raison, la meilleure utilité publique®?, laquelle
concorde avec l‘intérét prive.

Dans cette optique, par la justice du sage>?, la théodicée leibnizienne
pourrait inviter a se mettre au bénéfice d’autrui: privilégier le bonheur
d’autrui, parce qu’il est le mien, est 1a notre devoir supréme et I’expression
de la véritable piété. La mise en ccuvre de la justice, comme charité conforme
a la sagesse, nous ferait participer a la cité des esprits dont Dieu est le
monarque>* et renter dans le royaume de Dieu.

Ainsi, il serait possible de considérer que la théodicée gravite autour
de la justice unie a 'amour : I'amour que Dieu se porte dans la Trinité et
qui exprime sa gloire, motif de sa création ; amour de Dieu, génitif objectif,
eu égard a sa justice restaurée par la raison, dans sa providence et comme
attribut ; amour de Dieu, génitif subjectif, dont le Christ porte témoignage
autant que le meilleur des mondes qui I'incorpore ; et mise en ceuvre de la
justice humaine dans ’'amour de bienveillance. A ce titre, I’établissement
rationnel de la justice de Dieu, célébrant sa gloire sur un plan analogique,
aboutit a la justice humaine, cette articulation étant ’élément original par
lequel percevoir I'actualité de la théodicée édifiée par Leibniz.

2. Descartes”’

2.1. Les indices d’'une théodicée dans la Quatrieme méditation

A I'appui de ces éléments formant le socle de la théodicée leibnizienne,
qu’en est-il pour Descartes? Celui-ci a-t-il posé les bases du probléme de

2. G. W. LesNiz, De summa juris regula, in Le droit de la raison, op. cit., p. 88 :
«summa juris regula est : quidquid publice utile est, illud faciendum est ».

3 Nous n’évoquerons pas I’évolution de Leibniz dans son approche de la
justice. Cf. Gaston GruA, La justice humaine selon Leibniz, Paris, P.U.F., 1956;
P. RaTEAU, La question du mal chez Leibniz. Fondements et élaboration de la
Théodicée, Paris, Honoré Champion, 2008.

34 Dieuest I'architecte de la machine de I'univers et le monarque de la cité divine
des esprits (c¢f. Monadologie, § 87).

55 A noter que les références aux textes cartésiens renverront a ’édition de
Ferdinand Alquié qui fait, avec celle de Charles Adam et Paul Tannery, autorité
dans la recherche sur Descartes. Cf. René DescArTES, (Euvres philosophiques, 3 t.,
Paris, Classiques Garnier, 1967/2010.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 135

la théodicée, en s’employant a instituer la justice de Dieu face a 'existence
du mal tout en sauvegardant la liberté humaine ? Deux lieux peuvent étre
avanceés pour dessiner une théodicée cartésienne, a travers les racines que
constitue la métaphysique exposée dans les Méditations de 1641, et la
morale, branche la plus haute de I’arbre de la philosophie.

Sans se confronter directement a la justice de Dieu, la Quatriéme mé-
ditation dissémine les indices d’une théodicée cartésienne en s’interrogeant
sur l'origine de 'erreur: prétendant laisser de coté le péché>®, Descartes
rapproche finalement I'erreur du péché®’. La théorie sur I'erreur parait
se juxtaposer avec celle du péché, la faute morale procédant d’un défaut
épistémologique dans ’entendement, nul n’étant méchant volontairement.
Assimilant degré d’étre et perfection, Descartes assigne au mal une inconsis-
tance ontologique, I'identifiant a une négation et une privation : la volonté
ne saurait se déterminer positivement pour le mal. Quelle est alors I’origine
de la faute ? Dieu est-il coupable?

~ Exonérant Dieu, I’auteur attribue la cause de I’erreur a la disproportion
entre la finitude de ’entendement et 'indéfinité de la volonté. Il place celle-ci
dans I’horizon de ce qui est nommé la dialectique du tout et de la partie,
dont se dégage une ontologie particuliere :

De plus, il me tombe encore en I'esprit qu’on ne doit pas considérer une seule
créature séparément, lorsqu’on recherche si les ouvrages de Dieu sont parfaits,
mais généralement toutes les créatures ensemble. Car la méme chose qui pourrait
peut-étre avec quelque sorte de raison sembler fort imparfaite, si elle était toute
seule, se rencontre trés parfaite en sa nature, si elle est regardée comme partie de
tout de cet univers>®.

Réfléchir a la perfection de I'ceuvre divine exige d’adopter le point de vue du
tout, au regard duquel est justifié le principe du meilleur : « il est certain aussi
qu’il veut toujours aussi ce qui est le meilleur»*. L’argumentation carté-
sienne est saisissante : I’équilibre qu’elle recherche fait écho a la démarche
de Leibniz tout en s’inscrivant en faux contre certains principes leibniziens.
Elle se place également du point de vue du tout par lequel 'imperfection de
la partie est transfigurée, devenant I’écrin de la perfection que ce monde ma-
nifeste. Mais Descartes n’introduit pas de perspective finaliste, bannie hors

%6« Mais cependant il est & remarquer que je ne traite nullement en ce lieu-1a du
péché, c’est-a-dire de I’erreur qui se commet dans la poursuite du bien et du mal, mais
seulement de celle qui arrive dans le jugement et le discernement du vrai et du vrai; et
que je n’entends point y parler des choses qui appartiennent a la foi, ou & la conduite
de la vie, mais seulement de celles qui regardent les vérités spéculatives et connues
par l'aide de la seule lumiére naturelle ». R. DESCARTES, Méditations métaphysiques,
« Abrégé des Six Méditations suivantes», in (Euvres philosophiques, éd. F. Alquié,
t. 2, Paris, Garnier, 1967/2010, p. 402.

3T Ibid., Quatriéme méditation, p. 463 : «ce qui fait que je me trompe et que je
péche. »

S8 Ibid., p. 459.

9 Ibid., p. 458.



136 AURELIEN CHUKURIAN

de sa physique au détriment des seules causes efficientes **. De méme, I'appel
cartésien au meilleur ne doit pas étre mal interprété. Dieu veut le meilleur,
mais non au sens ou une raison prévalente déterminerait sa volonté: la
libre création des vérités éternelles exclut toute priorité de 'entendement
sur la volonté, jugée anthropomorphique. Dieu agit selon une indifférence
spécifique, au sens d’une indistinction des opérations d’entendement, de
volonté et de puissance®'. Le meilleur se rapporte, non a la cause finale,
mais a la puissance infinie et incompréhensible de Dieu, non limitée par le
principe de non-contradiction : les essences des choses sont contingentes et
ne doivent leur nécessité qu’a ce que Dieu les a librement créées comme telles
en les imprimant dans notre esprit. Dieu agit selon le principe du meilleur
dans le sens ou sa création englobe la totalité des étres, I'universalité étant
le sceau de sa perfection: nous sommes seulement une partie d’un tout.
Le point de vue du tout, réservé a Dieu, introduit alors le principe du
meilleur et permet d’envisager I'imperfection de la partie, de sorte que
I’erreur se voit légitimée sans qu’elle soit imputable a Dieu. L’exigence d’une
création entiérement parfaite et dénuée de failles prend le contre-pied de
'idée de Dieu. Au contraire, mieux vaut un tout dont les parties ne sont
pas identiques, I'imperfection d’une partie contribuant a la perfection du
tout®. La dialectique du tout et de la partie, remplissant un role similaire
a ’harmonie leibnizienne, transmue 'erreur, assimilée a un défaut et une
privation, en source de perfection pour ’homme. L’homme est plus parfait
en tant qu’il peut se tromper, que s’il ne le pouvait pas. L’erreur témoigne de
la liberté de ’homme : le pouvoir de choix de la volonté fonde son mérite,
les Méditations annongant les lettres a Mesland. L’homme a sujet de «se
contenter » de sa perfection, résidant dans la capacité, procédant de sa
liberté, de retenir son jugement®*.

Dieu se voit justifi¢ du concours moral en ayant inclus, dans sa création,
la possibilité de ’erreur entrainant le péché, tandis que le concours physique
se trouve écarté en tant que Dieu ne saurait vouloir positivement le mal, eu
égard a I'inconsistance ontologique de ce dernier, étant une négation pour
Dieu et une privation pour I’homme: il « ne veut point la malice du péché,

0 Jbid. : «car il ne me semble pas que je puisse sans témérité rechercher et
entreprendre de découvrir les fins impénétrables de Dieu. »

61 Lettre au Pére Mersenne du 27 mai 1630, t. 1, p. 268 : «c’est en Dieu une
méme chose de vouloir, d’entendre et de créer, sans que 1'un précéde 'autre, ne
quidem ratione [pas méme logiquement] ».

62« Et je remarque bien qu’en tant que je me considére tout seul, comme s’il
n’y avait que moi au monde, j'aurais ét¢ beaucoup plus parfait que je ne suis, si
Dieu m’avait créé tel que je ne faillisse jamais. Mais je ne puis pas pour cela nier,
que ce soit en quelque fagon une plus grande perfection dans tout I’Univers, de ce
que quelques une de ses parties ne sont pas exemptées de défauts, que si elles étaient
toutes semblables. » Méditations métaphysiques, Quatrieme méditation, t. 2, p. 466.

63 Ibid., p. 466-467.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 137

parce qu'elle n’est rien»®. La raison consacre un hymne aux attributs
divins, aussi bien la puissance transcendante de Dieu que la bonté suivant sa
véracité. Ces éléments contribuent a définir une théodicée cartésienne, dont
il faut pourtant relever le caractére incomplet : si Descartes s’interroge sur
I’origine de ’erreur en ambitionnant de disculper Dieu, il n’établit pas une
théodicée au sens strict. N’envisageant pas les différentes formes de mal, il
ne pose pas une doctrine d’une volonté permissive, que I'indifférence, parce
qu’elle est unité des opérations, n’autorise pas a penser.

2.2. Morale du contentement comme une réponse théodictique :
providence et générosité

Aussi nous proposons de prolonger les indices laissés par la méta-
physique en matiere de justification de Dieu par la morale. Tenue pour
absente du corpus cartésien, elle peut étre reconstituée en s’appuyant sur
les échanges épistolaires avec Elisabeth et les Passions de I'dme. Devant la
mélancolie d’Elisabeth, qui se traduit corporellement par une fi¢vre lente,
Descartes s’emploie a la rendre « contente malgré les disgraces de la for-
tune ». Descartes jette les bases d’'une morale du contentement qui pourrait
étre pergue comme une tentative de théodicée : consolant la princesse de ses
afflictions, cette morale joint le contentement et la vertu en précisant la mo-
dalité de la relation entre la liberté humaine et la providence. Enoncant trois
régles du contentement, inscrites dans une relation dialectique avec celles de
la morale par provision, Descartes fait de la vertu la condition et le chemin
du contentement. Celle-ci consiste a accomplir le meilleur relativement a
’action, en le déterminant a partir de quatre vérités formulées dans la lettre
a Elisabeth du 15 septembre 1645 : la connaissance de la providence, de
I'immortalité de nos ames, et du caractére indéfini de I'univers forment les
trois premieres. La derni¢re réside dans la dialectique du tout et de la partie,
déja présente dans la Quatriéme méditation, mais dont cette fois 'auteur
tire parti sur le plan moral en dégageant I'impossibilité pour 'homme de
subsister seul et le devoir moral de préférer les autres & soi. Aussi est-ce
dans le contexte moral que Descartes soutient la supériorité des biens
sur les maux en cette vie qu’approuvera Leibniz. De surcroit, Descartes
détermine la nature de la providence et son lien avec la liberté. Contra
Elisabeth, Descartes se charge d’introduire dans le champ de la philosophie
la providence dans sa dimension a la fois générale et particuliere®, tout
en maintenant sa conciliation avec la liberté, qui se connait sans preuve,

%4 Principes de la Philosophie, Premiére partie, art. 23 (« Que Dieu n’est point
corporel, et ne connait point par I’aide des sens comme nous, et n’est point auteur
du péché»), t. 3, p. 106.

65 Lettre a Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 617 : la seule philosophie «suffit
pour connaitre qu’il ne saurait entrer la moindre pensée en 'esprit d’'un homme, que
Dieu ne veuille et ait voulu de toute éternité qu’elle y entrat. »



138 AURELIEN CHUKURIAN

par la seule expérience que nous en faisons. Causant les inclinations et
les pensées humaines, Dieu exerce une « détermination sans contrainte 596
laissant ’homme libre et dépendant du décret divin.

Définissant le mode opératoire de la providence a I'aune de I'indiffe-
rence et de 'immutabilité, Descartes identifie la prescience a la préordina-

- tion de Dieu, ce que Leibniz refusera®’. Il s’ensuit que la liberté, tout comme
les mérites et les pricres, se présentent sous le jour de 'effet, en tant qu’ils
sont des effets de ce dont Dieu a connu et voulu qu’ils fussent les causes .
Par la providence, la morale du contentement enrichit la justification de
Dieu esquissée dans la Quatriéme méditation: Dieu cause nos actes en
tant qu’ils sont droits®, par un décret unique, réunissant sa volonté, son
entendement et sa puissance, sans contraindre la volonté a qui il revient
de l'actualiser par le pouvoir positif de se déterminer. Mieux, la morale
paracheve la métaphysique en incitant a 'amour de Dieu, comme passion
et amour intellectuel : Particulation de la liberté a la providence aboutit a
un amour de Dieu motivé par la seule lumiére naturelle, consistant a se
soumettre au décret divin. La connaissance rationnelle de la providence
transpose alors philosophiquement le Pater : celui qui aime Dieu ne « désire
plus rien au monde, sinon que la volonté de Dieu soit faite » ”°.

Ces quatre vérités, qui entendent corriger les erreurs des fausses
théologiques scolastiques tout en s’accordant avec les vérités de la foi
chrétienne !, sont la clef de voiite du bon usage du libre arbitre, érigé par
Descartes en souverain bien en tant qu’il est ce par quoi ’'homme porte
I'image et la ressemblance de Dieu. La passion vertu de la générosité, point
nodal de la maitrise des passions en rassemblant leur valeur morale et
sensible, place alors le souverain bien dans la sphére affective : réformant
la magnanimité aristotélicienne, la générosité cartésienne consiste dans la
Jjuste estime de soi causée par la seule résolution de bien user de son libre
arbitre’?, tout en étant associée a une humilité vertueuse et non vicieuse

66 Lettre 4 Elisabeth de janvier 1646, t. 3, p. 634.

67 Leibniz critique dans les Essais de théodicée la conception cartésienne de la
providence, la jugeant trop «dure». G. W. LEBNiz, Essais de théodicée, op. cit.,
§ 164: «il faut avouer que M. Descartes [...] parle durement [...] en disant qu’il
n’entre pas la moindre pensée dans I’esprit d’'un homme que Dieu ne veuille et n’ait
voulu de toute éternité qu’elle n’y entrat. Calvin n’a jamais rien dit de plus dur ».

%8 R. DESCARTES, Méditations métaphysiques, Réponses aux Objections,
Sixiémes Réponses, sixiéme paragraphe, t. 2, p. 873.

6 «Dieu est aussi 'auteur de toutes nos actions, en tant qu’elles sont, et en
tant qu’elles ont quelque bonté, mais [que] ce sont les diverses dispositions de nos
volontés qui les peuvent rendre vicieuses. » Le Monde, chap. 7, t. 1, p. 362.

0 Lettre 4 Chanut du 1" février 1647, t. 3, p. 716-717.

"I Concernant I'affirmation de cet accord entre les principes cartésiens et les
vérités de la foi chrétienne, ¢f. lettre au Pére Dinet, lettre dite 2 Boswell de 1641.

2. Passions de I'ame, Troisiéme partie, art. 153 (« En quoi consiste la généro-
sité»), t. 3, p. 1067.



LA THEODICEE AUX PRISES AVEC LE CARTESIANISME 139

eu égard a la conscience de la faillibilit¢ de la nature humaine’. La
générosité comprend un saut supra normatif dans le sens ou, impliquant
une estime universelle et une propension a excuser les fautes des autres
hommes™, elle débouche sur une préférence des autres & soi’> dans un
amour d’amitié tel que le définit la correspondance, pouvant aller jusqu’au
sacrifice : perdre son Ame si ce geste pouvait sauver celle de 'autre’®. La
générosité concrétise le devoir moral de préférer les autres a soi et conclut
le cogito’”, en faisant surgir une altérité dans un rapport réflexif tourné
vers soi. Surtout, elle offre des parentés saisissantes avec la justice du sage
leibnizien : conduisant a préférer les autres a soi, la générosité peut lieu de
transposition philosophique de la charité en tant que I'une et ’autre mettent
en ceuvre, sur des bases distinctes, une « pure affection pour autrui » L]

La générosité pourrait étre le dernier jalon de notre reconstitution
d’une théodicée cartésienne, dont nous revendiquons le caractere artificiel :
sans I’avoir échafaudée directement, la philosophie cartésienne fournit,
dans la liaison de la métaphysique et de la morale, une justification
de Dieu face au mal. L’argument de I'imperfection ontologique trouve
son approfondissement rapporté aux régles axiologiques a adopter pour
s’émanciper des malheurs, physiques et moraux, et atteindre, par la
générosité, le souverain bien en cette vie.

Conclusion

Nous parvenons au terme de mon propos. Que retenir de ce parcours
cartésien? La théodicée offre une grille de lecture pour percevoir les
ruptures et continuités entre Descartes et Leibniz: ils soutiennent que ce
monde est le plus parfait et partagent le recours au point de vue du tout
et au principe du meilleur dans leur justification rationnelle ; ils concilient

3 Ibid., art. 155 (« En quoi consiste I’humilité vertueuse »), p. 1069.

"4 Ibid., art. 154 (« Qu’elle empéche qu’on ne méprise les autres »), p. 1068.

5 Une telle préférence découle des deux propriétés de la générosité, impliquant
de faire du bien aux autres et de mépriser son propre intérét sans se mépriser
soi-méme. Cf. art. 156 (« Quelles sont les propriétés de la générosité, et comment
elle sert de reméde contre tous les déréglements des passions»), p. 1069.

76 Lettre & Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 607: «au lieu quen se
considérant comme une partic du public, on prend plaisir a faire du bien a tout le
monde, et méme on ne craint pas d’exposer sa vie pour le service d’autrui, lorsque
’occasion s’en présente ; voire on voudrait perdre son dme, s'il se pouvait, pour sauver
les autres». Cf. aussi la lettre a Chanut du 1°" février 1647, t. 3, p. 719.

7T« At sic, Amice, ego cogito, ergo sum Tuus (Mais ainsi, ami, je pense, donc
je suis a toi)». Constantijn HuyGENs, Poésie de 1644-1645, in AT, IV,664, cité
par Jean-Marie Bevssape, Correspondance avee Elisabeth, et autres lettres, Paris,
Flammarion, 1989, p. 36.

78 R. DESCARTES, Lettre a Elisabeth du 6 octobre 1645, t. 3, p. 613.



140 AURELIEN CHUKURIAN

la providence a la liberté, en insistant sur l'attitude de tout rapporter
joyeusement au décret divin”° et ils exaltent la supériorité des biens sur les
maux d’un point de vue général. Toutefois, la théodicée met au jour un
Leibniz interpréte de Descartes, réinsérant le finalisme, subordonnant la
puissance a ’entendement et dissociant les opérations divines entre volonté
antécédente et conséquente pour répondre aux différentes formes de mal
qu’il thématise. La rupture métaphysique n’empéche pas les auteurs de
converger sur le but qu’ils assignent a leur théodicée, relatif a la piété,
et sur le versant éthique qui en découle. Mieux, la rupture métaphysique
laisse apparaitre un fond commun anthropologique, consistant a affirmer
que nul n’est méchant volontairement. Ce résidu platonicien, rattaché a la
figure tutélaire d’Augustin, marque la réussite conceptuelle de la théodicée
tout en signant probablement son échec pour nous aujourd’hui. Quelle
réponse devant la faute commise volontairement ? Sans doute est-ce 1a la
pierre d’achoppement de ces modeles classiques de théodicée. Cependant,
cet échec requiert de saisir que ’anthropologie coincide avec 'ontologie,
assimilant étre et perfection, le mal ne pouvant que se ranger du coté du
non-étre.

Deés lors, la force de ces modéles de théodicée réside dans la portée
éthique que nous avons découverte. Sur la base de leurs différences
métaphysiques, Descartes et Leibniz se rejoignent en ce que la justification
de Dieu insuffle un amour de Dieu et comporte un effet pratique:
I'explication ne consiste plus seulement a rendre compte du mal, mais
a s’en libérer par un agir vertueux défini communément, sur le terrain
philosophique, par une pure affection pour autrui. Certainement est-ce
dans cette exhortation a agir vertueusement que la théodicée peut, sur la
base du cartésianisme, conserver une indissoluble actualité.

" «Entre lesquelles la premiére et la principale est qu’il y a un Dieu, de qui
toutes choses dépendent, dont les perfections sont infinies, dont le pouvoir est
immense, dont les décrets sont infaillibles : car cela nous apprend a recevoir en bonne
part toutes les choses qui nous arrivent comme nous étant expressément envoyées de
Dieu. » Lettre a Elisabeth du 15 septembre 1645, t. 3, p. 605. « Qu’on réussisse ou
qu’on ne réussisse pas, on est content de ce qui arrive quand on est résigné a la
volonté de Dieu, et quand on sait que ce qu’il veut est le meilleur : mais avant qu’il
déclare sa volonté par I’événement, on tache de la rencontrer, en faisant ce qui parait
le plus conforme a ses ordres. » G. W. LEBNiz, Essais de théodicée, op. cit., Préface,
p. 28.



	La théodicée aux prises avec le cartésianisme : une réponse métaphysique et éthique au mal

