
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine?

Autor: Boss, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 101-121

QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE
DANS LA THÉOLOGIE CONTEMPORAINE?1

Marc Boss

Résumé

Pour comprendre les réserves critiques et les reconfigurations sémantiques
dont le projet même d'une théodicéefait l'objet dans la littérature théologique
contemporaine, un inventaire typologique est ici proposé. Son critère de

classification est fourni par le trilemme classique des théodicées du Grand
Siècle: comment concilier les thèses de la toute-puissance et de la parfaite
bonté de Dieu avec celle de la réalité du mal, sachant que deux seulement de

ces trois thèses peuvent être soutenues conjointement Les trois principaux
types acceptent les termes du trilemme. Illustrés par les postions de Hans
Jonas, John K. Roth et John Milbank, ils se définissentpar leurs renoncements
respectifs aux thèses de la toute-puissance de Dieu, de sa parfaite bonté et de

la réalité du mal. Trois autres types, exemplifiés par les positions de Richard
Swinburne, Paul Ricœur et Odo Marquard, récusent les termes du trilemme en

renonçant respectivement aux exigences d'une conception non instrumentale
du mal, d'une intelligibilité systématique et totalisante des desseins divins, et
d'une compréhension théiste de l'intervention providentielle dans le cours de

l'histoire.

A la mémoire de Jean-Daniel Causse

Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine? Le
titre qui m'a été proposé - et que je me suis empressé d'accepter - paraît
n'envisager la présence de la théodicée dans la théologie contemporaine
qu'à la manière d'une survivance résiduelle, d'une rémanence tout au plus
de ce qu'elle fut au temps de sa splendeur. Qu'en reste-t-il Comme dans la
chanson de Charles Trenet « Que reste-t-il de nos amours », la forme de la
question relève de l'élégie : « Ce soir le vent qui frappe à ma porte / Me parle

1 Le présent texte, comme les suivants, reprend, en la modifiant, une communication

présentée lors d'une journée d'étude intitulée « Catastrophes et théodicées »

et organisée dans le cadre de l'Institut romand de systématique et d'éthique (IRSE)
de la Faculté de théologie de l'Université de Genève. Cette journée, qui eut lieu le
22 mai 2017, était organisée par Aurélien Chukurian et Evelyne de Mevius (NDR).



102 MARC BOSS

des amours mortes / Devant le feu qui s'éteint / Ce soir c'est une chanson
d'automne.»2 La théodicée, une «chanson d'automne»? Un soupçon de
désuétude pèse assurément sur cette forme d'apologétique dont le discrédit

- pour ne pas dire la disgrâce - paraît irrévocable au jugement d'une époque
devenue dubitative envers son projet ou sa possibilité même.

Ce discrédit n'a pourtant pas fait disparaître la théodicée du paysage de
la théologie contemporaine. La thèse même de son obsolescence énonce en

creux les conditions de son renouveau. La chronique même de son agonie
relance le débat qu'elle paraît clore. Comme Jürgen Habermas a pu le

dire de la métaphysique après Kant, la querelle engagée pour savoir si

une théodicée est encore possible après Auschwitz cache en définitive « une
querelle relative à la permanence et à l'étendue de ces vérités anciennes,
susceptibles de faire l'objet d'une réappropriation critique, mais aussi au
mode de transformation sémantique que ces vérités anciennes sont appelées
à subir dans ce cas-là»3. Les théodicées contemporaines sont en effet le

produit d'une histoire. Les débats et rivalités qui les opposent entre elles

sont déterminés par des problématiques anciennes dont elles renouvellent
en partie - mais en partie seulement - le sens et l'enjeu.

Nous retracerons à grands traits l'histoire de ces problématiques
anciennes et nouvelles, avant d'ébaucher une réponse à la question posée
dans notre titre.

1. Le mal et ses raisons : essai de périodisation

Dans son Dictionnaire critique de théologie4, Jean-Yves Lacoste insère
l'histoire de la théodicée, dont le concept n'est forgé qu'au début du
xvme siècle, dans le récit plus ample d'une histoire des conceptions du mal
produites dans l'aire géographique et culturelle du christianisme. Dans
la veine d'une tradition historiographique bien établie, Lacoste structure
son récit en deux grandes périodes: une période «classique», exemplifiée

par un corpus d'œuvres majeures du christianisme antique et médiéval,
et une période «moderne» dont les œuvres phares proviennent de la

2 « Que reste-t-il de nos amours?», paroles : Ch. Trenet; musique : Ch. Trenet
et L. Chauliac, © Salabert, 1942.

3 Jürgen Habermas, La pensée postmétaphysique. Essais philosophiques (1988),
Paris, Armand Colin, 1993, p. 22. Sur le parallèle entre l'après-Kant et l'après-
Auschwitz, cf. Hans Jonas : « De même que Kant a concédé à la raison pratique
ce qu'il refusait à la théorique, de même sommes-nous en droit, pour notre part,
de laisser la violence d'une expérience unique et monstrueuse intervenir dans les

interrogations sur ce qu'il en est de Dieu. » Le concept de Dieu après Auschwitz
(1984), Paris, Rivages Poche/Petite bibliothèque, 1994, p. 9-10.

4 Jean-Yves Lacoste, «Mal. A. Théologie fondamentale», in : J.-Y. Lacoste
(éd.), Dictionnaire critique de théologie (1998), Paris, P.U.F., 2007, p. 831-834.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 103

philosophie européenne du xvme et du xixe siècles ; à la période classique, il
fait correspondre le paradigme de l'irréalité du mal, à la période moderne
celui de son instrumentalité. Dans ce qui suit, nous emprunterons à

Lacoste sa périodisation schématique et les contenus clefs de son récit, mais

en prenant quelque liberté dans l'identification d'une troisième période,
spécifiquement « contemporaine », qui trouve son corpus de référence dans
la littérature sur la Shoah, et que nous placerons sous le paradigme de

l'absurdité du mal.
En dépit de leurs visions contrastées du bien et de la vie bonne,

les traditions philosophiques de l'Antiquité présentent une commune
propension à nier l'existence ou la réalité de ce qui leur paraît menacer
le juste ordonnancement du monde. Les auteurs chrétiens des premiers
siècles reprennent cette stratégie de « déréalisation du mal »5 dans leur lutte
contre le gnosticisme et sa doctrine dualiste voulant que le mal soit l'œuvre
défectueuse d'un démiurge, c'est-à-dire d'une divinité seconde, inférieure
au Dieu suprême. Lacoste souligne que pour les Pères de l'Église, et pour
Augustin en particulier, reconnaître ou concéder la réalité du mal apparaît
comme un pas dangereux en direction de ce dualisme qu'on pourrait aussi
bien qualifier de bi-théisme. Il ne faut donc pas s'étonner que la thèse de

l'irréalité du mal se soit imposée dans ce contexte polémique. La théorie du
mal que Lacoste qualifie de « classique » repose tout entière sur cette thèse

d'un déficit ontologique, d'une irréalité structurelle du mal : « Le mal en fait
n'est pas ; il n'a d'autre rang que celui de "privation du bien", privatio boni ;

il est l'absence de ce qui devrait être ; et du non-être. Dieu ne saurait être
la cause.»6 À sa manière, 1'«ontologie médiévale des transcendantaux»
ratifiera cette thèse augustinienne en insistant sur la nécessité d'exclure le
mal « de tout inventaire ontologique du monde, où il ne figurera que comme
limite de l'être »7. Aux auteurs chrétiens présentés par Lacoste pour illustrer
ce paradigme classique, il faudrait ajouter des auteurs juifs tels que Moïse
Maïmonide et son contemporain Abraham ibn Dawd Halevi. Comme le

remarque Dan Cohn-Sherbok, ces auteurs du xne siècle développent au
sein de la tradition juive un argument parallèle à celui du christianisme
augustinien : Dieu n'ayant pas une nature composite, il ne peut être à la

fois le bien suprême et la cause du mal ; le mal n'est donc pas une création
divine, mais il résulte de l'absence du bien8.

5 Ibid., p. 831.
6 Ibid.
1 Ibid.
8 Dan Cohn-Sherbok, The Future of Judaism, Edimbourg, T&T Clark, 1994,

p. 50-51 ; Judaism: History, Beliefand Practice, New York, Routledge, 2017, p. 391.

Voir aussi Lenn E. Goodman, «Judaism and the Problem of Evil», in Chad
Meister et Paul K. Moser (éds), The Cambridge Companion to the Problem ofEvil,
Cambridge, Cambridge University Press, 2017, p. 200-201.



104 MARC BOSS

La «théorie moderne» du mal se caractérise par un rejet de cette
stratégie ontologique. Dans le récit de Lacoste, la reconfiguration moderne
de la question du mal passe d'abord par la reconnaissance de sa réalité.
Au tournant du xvme siècle, les thèses dualistes ou bi-théistes n'ont plus
le prestige dont elles jouissaient autrefois sous leurs formes gnostiques,
manichéennes ou cathares. Le front polémique se déplace vers des questions
qui portent directement sur Injustice divine. L'expérience insistante d'une
souffrance injuste fait naître le soupçon d'une imperfection du monde, voire
d'une injustice de Dieu. Une explication cohérente de l'existence du mal
dans un monde créé par un Dieu totalement bon et tout-puissant est-elle

possible dans ces conditions? Répondre à cette question est désormais
la tâche explicite d'une «théodicée» - dont le concept est forgé pour
l'occasion par Leibniz. Sa thèse est que le monde tel qu'il existe constitue « le

meilleur des mondes possibles », car « un monde d'où le mal serait absent
serait nécessairement un monde d'où toute créature libre serait absente »,
et ce monde sans liberté n'aurait pas la perfection d'un monde, le nôtre,
« où nous sommes libres de vouloir le mal, mais aussi de vouloir le bien »9.

Dans cette thèse, le mal n'est plus irréel, mais sa réalité se voit justifiée
par sa fonction providentielle. Cette justification maintient le mal dans

un statut ontologique précaire, car sa réalité demeure en quelque manière
conditionnelle, circonscrite à son rôle instrumental dans la promotion du
« plus grand bien créé possible»10. Le mal accède ainsi au rang équivoque
d'un moyen que sa fin justifie. Ébauchée dans la théodicée de Leibniz,
cette conception instrumentale du mal trouvera sa forme achevée dans la

philosophie de l'histoire de Hegel, où «le concept du négatif» permettra
d'expliquer «la contribution du mal à l'histoire de l'esprit» au titre d'un
« moment dialectique nécessaire »11.

Si l'opposition entre « théorie classique » et « théorie moderne » du mal
structure les deux premières parties de l'étude de Lacoste, une troisième
et dernière partie, intitulée « Le mal et le sens », suggère furtivement que
ces théories ne suffisent désormais plus à relever le défi d'un pessimisme
devenu radical quant à la possibilité même de donner un sens à l'expérience
du mal. Mais l'objectif assigné par Lacoste à cette partie conclusive de son
étude est de dresser l'inventaire des réponses théologiques opposables à ce

pessimisme, non d'en examiner les causes. Il nous faut donc ici compléter
son récit.

La thèse de l'absurdité du mal trouve ses principaux textes de référence
dans la littérature testimoniale et théorique sur la Shoah. Primo Levi en
donne une formulation fameuse et particulièrement acérée dans Si c'est

un homme: «Peut-être que ce qui s'est passé ne peut pas être compris,

9 J.-Y. Lacoste, op. cit., p. 832.
10 Ibid.
11 Ibid.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 105

et même ne doit pas être compris, dans la mesure où comprendre, c'est

presque justifier.»12 Quel sens pourrait avoir l'expérience des camps de

la mort? Dans Le concept de Dieu après Auschwitz, Hans Jonas suggère

que les explications du mal qui prévalaient jusque-là ne sont pas de taille à

se mesurer à «l'événement qui porte le nom d'"Auschwitz"»13. Qu'est-ce
donc que l'expérience des camps de la mort ajoute «à ce qu'on a toujours
pu savoir de la terrible, de l'horrible quantité de méfaits que des humains
sont capables de commettre et ont depuis toujours commis envers d'autres
humains?»14 Rien, répond Jonas en substance, elle n'ajoute rien, mais
elle met en échec toute donation de sens, notamment celles des deux
apologétiques rivales de la tradition juive : la thèse de la rétribution (le
malheur ne frappe que l'impie) et la thèse du martyre messianique (le pire
malheur frappe le saint). Aucune de ces deux théories ne peut rendre raison
de ce dont Auschwitz est le symbole : « Ici ne trouvèrent place ni la fidélité
ni l'infidélité, ni la foi ni l'incroyance, ni la faute ni son châtiment, ni

l'épreuve, ni le témoignage, ni l'espoir de rédemption, pas même la force
ou la faiblesse, l'héroïsme ou la lâcheté, le défi ou la soumission [...]; rien
de tout cela n'était plus reconnaissable chez les survivants, chez les fantômes
squelettiques des camps libérés. »15

Hannah Arendt souligne elle aussi l'impossibilité de donner sens à

l'expérience des camps d'extermination. Dans Le système totalitaire, elle
décrit leur mise en place méthodique comme « l'apparition d'un mal radical,
inconnu de nous auparavant»16, et en comparaison duquel «le meurtre
n'est qu'un moindre mal»17. La «véritable horreur» des camps vient en
effet de ce qu'ils n'ont pas seulement pour objectif la suppression de la
vie des victimes, mais la destruction systématique de toute trace du fait
même de leur existence18. Devant un mal de cette nature, écrit-elle, « l'effroi
dont est frappée l'imagination a le grand avantage de réduire à néant les

interprétations sophistico-dialectiques de la politique, toutes fondées sur la
superstition que du mal peut sortir le bien »19. Auschwitz est le nom de ce
mal que rien ne justifie, de ce malheur qu'aucune dialectique historique ne
supprime ni ne relève. Comme le note Alain Finkielkraut, Auschwitz frappe
« d'obscénité l'idée que le mal n'existe pas pour lui-même, mais participe au
travail universel du genre humain » ; après Auschwitz, « l'histoire ne peut

12 Si c'est un homme (1947), Paris, Julliard, 1987, p. 310.
13 H. Jonas, op. cit., p. 11.
14 Ibid., p. 10.
15 Ibid., p. 11-12.
16 Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme. Le système totalitaire (1951),

Paris, Seuil, 1972, Nouvelle édition [traduction révisée] s. d. [dépôt légal: 2005],

p. 252.
17 Ibid., p. 250.
18 Ibid., p. 250-251.
19 Ibid., p. 250.



106 MARC BOSS

plus apparaître comme l'épopée du sens »20. Dans cette thèse de l'absurdité
du mal, « absurde » ne veut toutefois pas dire « insignifiant ». Le mal qui se

manifeste dans la terreur totalitaire est tout sauf dérisoire. Il est dit absurde

parce qu'il défie l'entendement par son intensité, parce qu'il dépasse les

limites du soutenable - au double sens de l'argumentable et du supportable.
A la succession des trois désignations paradigmatiques du mal (irréalité,

instrumentalité, absurdité) correspond un crescendo dans la reconnaissance
de son statut ontologique: négation dans la première (le mal n'est que
l'absence du bien, il n'existe pas en tant que tel), affirmation conditionnelle
dans la deuxième (le mal existe relativement au bien dont il est l'instrument),
affirmation inconditionnelle dans la troisième (dans l'horreur abyssale
symbolisée par le nom d'Auschwitz, le mal existe absolument, il n'est relatif
à aucune fin, aucun bien).

2. La théodicée - ou ce qu'il en reste - dans la théologie contemporaine :

essai d'inventaire typologique

Comment faut-il entendre ici la notion quelque peu nébuleuse de « théologie

contemporaine»? D'un point de vue chronologique, la première
partie de notre étude a déjà tranché la question par l'importance décisive

que nous avons de fait accordée à la littérature sur Auschwitz dans la

délimitation de la période contemporaine, nous conformant ainsi à une
périodisation conventionnelle dans l'historiographie anglo-américaine : est

contemporaine en ce sens la période qui s'étend de 1945 à nos jours21.
Mais le flou de la notion de «théologie contemporaine» ne vient pas
tant de son qualificatif temporel que de la surdétermination du concept
même de théologie. Par définition, la théologie se décline en une variété
de traditions confessionnelles. À cette variété confessionnelle s'ajoute la

pluralité transversale des courants, des systèmes, des écoles de pensée. À
quoi s'ajoute encore, dans le cas qui nous occupe, la pluralité disciplinaire
des discours qui s'affrontent dans le débat sur la théodicée : de nombreux
protagonistes de ce débat sont par exemple des philosophes qui
revendiquent pour leur discipline un rapport d'extériorité, voire de rivalité avec
la théologie. Cette fluidité épistémique et institutionnelle de la théologie
en tant que concept et pratique sociale n'est sans doute pas propre à une
époque en particulier, mais la nôtre en a une conscience singulièrement
aiguë. Cette conscience ne devrait toutefois pas nous dissuader d'esquisser
une réponse à la question posée dans notre titre. Un inventaire typologique

20 Alain Finkielkraut, Une voix vient de l'autre rive, Paris, Gallimard, 2000,

p. 15.
21 Brian Brivati, «Introduction», in: B. Brivati, Julia Buxton et Anthony

Seldon (éds), The Contemporary History Handhook, Manchester, Manchester
University Press, 1996, p. xvi.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 107

des solutions contemporaines au problème de la théodicée demeure en effet
possible. En dressant cet inventaire, nous porterons notre attention sur les

solutions elles-mêmes sans trop nous demander si les sources dont elles

émanent répondent à quelque critère préétabli de ce qu'est ou devrait être
la théologie; nous pourrons ainsi prendre en considération des sources
expressément théologiques aussi bien que des sources relevant formellement
d'autres disciplines.

Un inventaire typologique est par définition critique et raisonné:
l'identification des types doit se faire à partir d'un certain critère et
leur présentation suivre un ordre choisi en fonction de ce même critère.
Où trouver ce critère d'identification et de classification typologique des

discours contemporains sur la théodicée En toute rigueur lexicographique,
il nous faut l'établir à partir du sens étroit, historique du mot « théodicée »,
celui d'un problème de logique hérité - au prix d'un effort de stylisation,
il est vrai - des Essais de théodicée de Leibniz: comment affirmer tout à

la fois la réalité du mal, la toute-puissance divine et la parfaite bonté de

Dieu, sachant que deux seulement des trois affirmations sont compatibles?
La résolution de ce trilemme est un lieu commun, pour ne pas dire un
passage obligé de tout discours sur la théodicée au sens étroit du terme :

dans la mesure où la conjugaison de deux des trois affirmations entraîne
l'exclusion de la troisième, il est possible d'affirmer conjointement soit la

toute-puissance et la parfaite bonté de Dieu, mais pas la réalité du mal,
soit la parfaite bonté de Dieu et la réalité du mal, mais pas la toute-
puissance divine, soit la toute-puissance divine et la réalité du mal, mais

pas la parfaite bonté de Dieu. Prenant pour critère ce problème de logique
et les diverses possibilités de résolution qu'il présente, notre inventaire
typologique distingue trois types de théodicée qui répondent aux trois
combinaisons de base du trilemme : la première conserve la réalité du mal
et la parfaite bonté de Dieu intactes, mais reconsidère la toute-puissance
divine; la deuxième conserve la toute-puissance divine et la réalité du
mal intactes, mais reconsidère la parfaite bonté de Dieu; la troisième
conserve la toute-puissance divine et la parfaite bonté de Dieu intactes, mais
reconsidère la réalité du mal.

2.1. La solution qui reconsidère la thèse de la toute-puissance de Dieu
Hans Jonas

Ce premier type de solution au problème logique de la théodicée trouve
sans doute son expression la plus emblématique dans le texte déjà évoqué
de Hans Jonas : Le concept de Dieu après Auschwitz. Décrit par son auteur
comme «un morceau de théologie franchement spéculative»22, ce texte
a pour point de départ la conviction « qu'"Auschwitz" met en question,

22 H. Jonas, op. cit., p. 8.



108 MARC BOSS

y compris pour le croyant, tout le concept traditionnel de Dieu»23. La
théologie dont parle Jonas est explicitement celle d'une tradition juive
enracinée dans la certitude que « Dieu est éminemment le Seigneur de

l'histoire»; la foi chrétienne, rangée - un peu hâtivement peut-être - sous
la rubrique du contemptus mundi, ne défendrait pas - ou du moins pas
au même degré que la foi juive - l'idée que « l'immanence [est] le lieu
de la création, de la justice et de la rédemption divines»24. Le sous-titre
et l'introduction de l'ouvrage le confirment: c'est «une voix juive» que
Jonas fait entendre, et c'est d'une « expérience juive de l'histoire » qu'il veut
rendre compte25. Or, «l'événement qui porte le nom d'"Auschwitz"»26
ajoute à cette expérience un «inédit» qui oblige soit à se défaire du
concept de Dieu, soit à le « repenser à neuf» à partir de la question
«quel Dieu a pu laisser faire cela?»27 La réponse de Jonas prend d'abord
la forme d'un «mythe de [sjon invention», une «conjecture imagée,
mais crédible»28 pour s'aventurer au-delà des limites de la connaissance
humaine et «réfléchir à de telles choses sous l'angle du sens et de la
signification»29.

Au commencement, par un choix insondable, le fond divin de l'être décida de se

livrer au hasard, au risque, à la diversité infinie du devenir. [...] Dieu, pour que
le monde soit et qu'il existe de par lui-même, a renoncé à son être propre ; il s'est

dépouillé de sa divinité, afin d'obtenir celle-ci, en retour, de l'odyssée des temps,
donc chargée de la récolte fortuite d'une imprévisible expérience temporelle,
lui-même, Dieu, étant alors transfiguré, ou peut-être aussi défiguré par elle30.

Quelles sont les implications de ce mythe pour le concept de Dieu Jonas en
relève quatre. Les trois premières reçoivent une définition positive : le Dieu
de son récit est un Dieu souffrant, un Dieu en devenir et un Dieu soucieux31.

La quatrième, que Jonas présente comme le «point le plus critique» de

son entreprise spéculative reçoit une définition négative : « Ce Dieu-là n'est

pas un Dieu tout-puissant »32 S'il est relativement aisé de faire entrer en
résonnance les trois premières qualifications de Dieu avec des thématiques
présentes dans la Bible hébraïque et la tradition juive, la quatrième suscite

un soupçon d'hétérodoxie plus caractérisé. Pour défendre cette notion d'un
Dieu qui ne serait pas tout-puissant, Jonas utilise un argument logique et

un argument théologique. L'argument logique est que la toute-puissance

23 Ibid., p. 13.
24 Ibid.
25 Ibid.
26 Ibid., p. 11.
27 Ibid., p. 13.
28 Ibid., p. 14.
29 Ibid., p. 9.
30 Ibid., p. 15 (casse modifiée).
31 Ibid., p. 21, 23 et 26.
32 Ibid., p. 27 (casse modifiée).



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 109

est une « notion en soi contradictoire, vouée à s'abolir elle-même, voire
dépourvue de sens»33; Jonas affirme pour cette raison ne pas être «en
mesure de maintenir la doctrine traditionnelle (médiévale) d'une puissance
divine absolue, sans limite»34. Il soutient en effet qu'une «puissance
absolue, totale », qui ne serait « limitée par rien » et ne rencontrerait aucune
résistance, serait par définition une « puissance sans objet », et donc « une
puissance dépourvue de pouvoir, qui s'abolit elle-même»35. L'argument
théologique explicite la thèse - suggérée dans le titre de l'ouvrage - que
l'expérience d'Auschwitz ne peut laisser indemne le concept de Dieu :

Après Auschwitz, nous pouvons affirmer, plus résolument que jamais auparavant,

qu'une divinité toute-puissante ou bien ne serait pas toute-bonne, ou bien
resterait entièrement incompréhensible (dans son gouvernement du monde, qui
seul nous permet de la saisir). Mais si Dieu, d'une certaine manière et à un certain
degré, doit être intelligible (et nous sommes obligé de nous y tenir), alors il faut
que sa bonté soit compatible avec l'existence du mal, et il n'en va de la sorte que
s'il n'est pas tout-puissant. C'est alors seulement que nous pouvons maintenir
qu'il est compréhensible et bon, malgré le mal qu'il y a dans le monde36.

Si cet argument peut être qualifié de «théologique», c'est autant par le

problème qu'il pose que par sa manière de le résoudre. Le problème a

la forme d'un trilemme37, mais il ne s'agit pas exactement du trilemme
habituel des discussions sur la théodicée. On y retrouve certes les éléments

potentiellement conflictuels de la toute-puissance et de la parfaite bonté de

33 Ibid., p. 28.
34 Ibid., p. 27-28.
35 Ibid., p. 28-29 (traduction légèrement modifiée). Il semble que cet argument

repose sur une interprétation erronée du concept scolastique de toute-puissance
divine, car il néglige de prendre en considération la distinction entre puissance active
et puissance passive, dont la fonction est précisément de résoudre la contradiction
que Jonas croit déceler dans ce concept. Sur la notion de puissance passive, voir
Jean-Luc Solère, «Le concept de Dieu avant Hans Jonas. Histoire, création et

toute-puissance», Mélanges de Science Religieuse 53/1 (1996), p. 7-38. Solère montre
que la puissance passive n'est pas pour la puissance active « un opposé réel, une
contre-force », mais qu'elle est plutôt « le réceptacle de son action », et qu'on peut
donc « fort bien concevoir une puissance active infinie, à laquelle répondrait dans
un autre être une puissance infinie, qui ne serait aucunement une résistance » (p. 27).
C'est ainsi que dans les Sentences de Pierre Lombard et le commentaire de Guillaume
d'Auxerre, l'action de Dieu rencontre en toute créature «une puissance passive
totale (qu'on appelle "obédientielle"), et c'est en relation à celle-ci que s'identifie
sa toute-puissance» (p. 28). Sur les faiblesses de l'argument logique de Jonas et
leurs possibles implications pour son argument théologique, voir aussi Paul Clavier,
«Hans Jonas's Feeble Theodicy: How on Earth Could God Retire?», European
Journalfor Philosophy of Religion 3/2 (2011), p. 305-322, en particulier p. 314-322.

36 H. Jonas, op. cit., p. 32-33.
37 « En termes plus généraux, les trois attributs concernés - bonté absolue,

puissance absolue et compréhensibilité - se trouvent dans un tel rapport que toute
union entre deux d'entre eux exclut le troisième. » Ibid., p. 31.



110 MARC BOSS

Dieu, mais le troisième élément du trilemme est ici l'intelligibilité du concept
de Dieu, et non la réalité du mal. Cette dernière est si peu douteuse dans ce

contexte que Jonas la tient en dehors du trilemme: elle se présente à lui
comme un fait trop massif pour prêter à discussion ; y renoncer n'est pas
une option, pas «après Auschwitz». Les trois éléments du trilemme sont
en revanche discutés et sous-pesés en fonction d'impératifs et de contraintes
spécifiques à la tradition juive. Pour Jonas il s'agit d'abord de déterminer
positivement quels éléments du trilemme un concept de Dieu qui se veut
fidèle à cette tradition doit considérer comme « intégralement requis », et
même «inaliénables», sachant que «l'un des trois, moins fort», devra
«céder aux exigences supérieures des deux autres»38. C'est à partir de ces

critères, «théologiques» en ce sens qu'ils se veulent internes à la foi juive,
que Jonas opte pour le concept d'un Dieu «compréhensible et bon», au
détriment de celui d'un Dieu tout-puissant :

À cet égard, la bonté, c'est-à-dire la volonté de faire le bien, est certainement
indissociable de notre concept de Dieu, et ne peut subir aucune limitation.
La compréhensibilité ou «connaissabilité» [...] est sans doute [...] soumise à

limitation, mais ne souffre en aucun cas une totale négation. [...] Un Dieu
totalement caché, inintelligible, est un concept inacceptable selon la norme
juive39.

Reste alors à justifier théologiquement le renoncement au troisième attribut
divin, celui de la toute-puissance. Lin principe que Jonas estime valable pour
« toute théologie en continuité avec l'héritage juif» veut que l'idée même de

création implique une autolimitation de la puissance divine : en donnant à

sa création la «capacité d'agir de sa propre autorité», Dieu fait un choix
délibéré de non-ingérence40. Mais ce principe est susceptible de recevoir
deux significations opposées, selon qu'on interprète l'autolimitation de la

puissance de Dieu comme «révocable à son gré», ou pas41. La première
hypothèse n'exclut pas la possibilité de certaines interventions directes de

Dieu dans les affaires du monde par un «miracle salvateur»42. Or, pour
des raisons que Jonas dit «inspirées par l'expérience contemporaine de

façon déterminante», cette hypothèse lui paraît devoir être abandonnée43.

S'il est un cas de force majeure pour justifier une intervention divine
extraordinaire, c'est bien la situation de détresse ultime que symbolise
le nom d'Auschwitz. Or, «pendant toutes les années qu'a duré la furie
d'Auschwitz, Dieu s'est tu »44. Le « miracle salvateur » n'a pas eu lieu, Dieu
n'est pas intervenu. Pour Jonas, la conclusion s'impose d'elle-même. « Et

38 Ibid.
39 Ibid., p. 31-32.
4(1 Ibid., p. 33.
41 Ibid.
42 Ibid., p. 34.
43 Ibid.
44 Ibid.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 111

moi, je dis maintenant : s'il n'est pas intervenu, ce n'est point qu'il ne le

voulait pas, mais qu'il ne le pouvait pas»45. Jonas prend toutefois soin
de circonscrire cette « impuissance de Dieu » au « domaine physique » : elle

n'affecte donc pas « le principe de l'appel aux âmes, de l'inspiration des

prophètes et de la Torah, ni davantage l'idée de l'élection»; elle n'affecte

pas non plus ce pilier de la foi et de la prière juives qu'est le Shema

Israel, l'incipit du verset 6,4 du Deutéronome (« Écoute Israël, le Seigneur
notre Dieu, le Seigneur est un »), préservant ainsi l'affirmation centrale du
« Dieu unique »46. Le dernier concept de Dieu que Jonas discute dans son

ouvrage est en effet celui d'un « dualisme initial » qu'il estime « inacceptable
pour le judaïsme»47. En lui opposant sa thèse de «l'autolimitation du
Dieu unique par la création à partir du néant»48, Jonas a conscience de

s'éloigner lui aussi de la «plus ancienne doctrine juive»49, mais cette thèse

lui apparaît comme la seule en mesure de concilier «Yunité du principe
divin» avec «l'existence et l'autonomie d'un monde»50. Il relève en outre
que la tradition juive est moins monolithique qu'il n'y paraît, et qu'on
trouve dans la kabbale « des spéculations originales et fort peu orthodoxes,
parmi lesquelles les [sjiennes ne se trouveraient pas si totalement seules »51.

Bien que Jonas insiste sur les singularités juives de sa réponse au
problème de la théodicée, des variations sur le même thème se rencontrent
en nombre dans la théologie chrétienne contemporaine. De l'esquisse no-
tionnelle d'un Dieu « impuissant et faible » dans les lettres de captivité de

Dietrich Bonhoeffer52 jusqu'aux spéculations les plus élaborées de la théologie

du process sur le concept d'un « Dieu compagnon de souffrance»53,
en passant par les méditations d'Eberhard Jüngel sur 1'« autolimitation
créatrice » de Dieu54, le thème d'une divinité restreinte dans sa puissance et

45 Ibid (traduction légèrement modifiée).
46 Ibid., p. 35.
47 Ibid., p. 36.
48 Ibid.
49 Ibid., p. 35.
50 Ibid., p. 37.
51 Ibid.
52 « Dieu est impuissant et faible dans le monde, et ainsi seulement il est avec

nous et nous aide. » Dietrich Bonhoeffer, « À Eberhard Bethge » (lettre du 16 juillet
1944), in Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité, Genève, Labor et
Fides, 2006, p. 431.

53 La formule renvoie à l'ouvrage séminal d'Alfred North Whitehead, Process
and Reality, Houndmills, Macmillan, 1929, p. 497: «God is the great companion,
the fellow sufferer who understands. »

54 Cf. Eberhard Jüngel, «Gottes ursprüngliches Anfangen als schöpferische
Selbstbegrenzung. Ein Beitrag zum Gespräch mit Hans Jonas über den "Gottesbegriff

nach Auschwitz" », in Wertlose Wahrheit. Zur Identität und Relevanz des christlichen

Glaubens. Theologische Erörterungen III, Munich, Chr. Kaiser, p. 151-162.



112 MARC BOSS

souffrant aux côtés de ses créatures s'est frayé un chemin jusque dans la
liturgie chrétienne où, comme le note Olivier Riaudel, « la confession du Dieu
tout-puissant» tend à céder le pas devant celle d'un Dieu «tout amour»,
d'un Dieu dont l'amour seul peut prétendre à la toute-puissance - comme
si ce traditionnel attribut de Dieu n'était désormais plus que l'attribut d'un
attribut55.

Les théodicées qui renoncent à l'idée de la toute-puissance de Dieu

pour préserver celle de sa parfaite bonté offrent un robuste support non
seulement pour une théologie pastorale de réconfort et de consolation,
centrée sur la pensée que Dieu partage la condition des affligés, mais aussi

pour une théologie politique de l'espérance et de l'action, centrée sur la
pensée que Dieu est en devenir, solidaire de sa création, luttant pour la

justice aux côtés des opprimés. Sur un plan théorique, ce renoncement à
la toute-puissance divine engendre toutefois de nouvelles questions. De
deux choses l'une : soit la restriction de la puissance divine qualifie un état
subi, dont Dieu pâtirait inéluctablement comme d'une nécessité inhérente
à son être même ; soit elle relève d'un acte originaire de renoncement, d'un
dessaisissement volontaire, d'un abandon intentionnel de la part de Dieu.
La première hypothèse permet d'exonérer Dieu de toute responsabilité face

au mal en attribuant cette dernière à un principe adverse, mais postuler
que Dieu doit composer avec une puissance rivale reconduit de fait à la
thèse dualiste combattue par Maïmonide comme par Augustin. La seconde

hypothèse permet de préserver l'unicité et la souveraineté de Dieu sur un
mode paradoxal : c'est par un acte inaugural de toute-puissance que Dieu
se dépossède de sa toute-puissance pour un temps déterminé et dans un
but par avance défini ; mais cette hypothèse laisse entière la question de la

responsabilité de Dieu face au mal. Le créateur peut bien décider que le jeu
de la création doit se jouer sans lui, dans le respect des règles immanentes
au jeu et de l'autonomie des joueurs, mais la décision n'en restera pas moins
sienne ; qu'il fasse ou non le choix d'une politique interventionniste dans les

affaires du monde, sa responsabilité ne sera pas moins engagée dans un cas

que dans l'autre56 ; en tout état de cause, Dieu demeure le concepteur des

règles et le fabricant du jeu. La thèse d'une divinité renonçant d'elle-même
à la toute-puissance ne fait en somme que déplacer vers l'acte inaugural de

sa liberté souveraine la question de sa responsabilité face au mal.

55 Olivier Riaudel, «Le rôle d'une précompréhension, d'ordre philosophique,
en théologie. L'exemple de la théologie trinitaire de Wolfhart Pannenberg », Revue
des sciences religieuses 83/3 (2009), p. 431.

56 Comme le remarque Paul Clavier, «quand on évalue mal ses chances de

succès, on est en tort. L'ignorance ou la présomption conviennent-elles davantage
à Dieu que la malice? Ce n'est pas sûr. Destitué de la toute-puissance, Dieu reste

responsable. » P. Clavier, « Les théodicées, entre mauvaises excuses et fins de non-
recevoir», Klesis. Revue philosophique n° 17 (2010), p. 59.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 113

2.2. La solution qui reconsidère la thèse de la parfaite bonté de Dieu
(JohnK. Roth)

Le deuxième type de solution au trilemme de la théodicée maintient les

thèses de la toute-puissance divine et de la réalité du mal, mais reconsidère
la thèse de la parfaite bonté de Dieu. Il trouve sa formulation classique dans
la « théodicée de la protestation » du philosophe John K. Roth. Connu pour
ses travaux sur la Shoah et ses responsabilités à la direction du « Center for
the Study of the Holocaust, Genocide, and Human Rights» (Claremont,
Californie), Roth propose une solution particulièrement audacieuse au
problème de la théodicée. Avocat d'une position symétriquement inverse
à celle de Hans Jonas, il estime pouvoir renoncer à la doctrine de la
parfaite bonté de Dieu, mais pas à celle de sa toute-puissance. Bien que
les principaux interlocuteurs de Roth soient des auteurs qui se réclament
de la tradition juive57, sa «théodicée de la protestation» se veut inscrite
dans une lignée théologique expressément chrétienne. Fils d'un pasteur
presbytérien, il se présente lui-même comme un «chrétien protestant»
soucieux de préserver la doctrine - essentielle à ses yeux - de la souveraineté
divine58. En référence à Me 10,27, son essai «A Theodicy of Protest»
affirme avec emphase « l'existence d'un Dieu tout-puissant », un Dieu qui
«n'est lié que par sa volonté», un Dieu ayant «tous les possibles à sa
portée»59.

La théodicée dont Roth esquisse le contour prévoit une place légitime
pour « la déception de Dieu devant la vie humaine qui tourne mal », pour
« la possibilité de la grâce expérimentée par la foi et pour l'espérance du salut

»60 ; mais elle prévoit une place non moins légitime pour la protestation
humaine devant l'ampleur et l'intensité de « la dévastation accumulée dans
l'histoire»61, en particulier devant les tourments insondables de la Shoah
et des autres génocides du xxe siècle. Roth estime que cette protestation

57 John K. Roth décrit l'impact décisif de l'œuvre d'Élie Wiesel sur sa pensée
dans A Consuming Fire. Encounters with Elie Wiesel and the Holocaust, Atlanta, John
Knox Press, 1979 ; parmi les autres interlocuteurs juifs dont les travaux interagissent
étroitement avec les siens, il convient de mentionner Richard L. Rubenstein,
After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Judaism, Indianapolis, Bobbs
Merril, 1966 ; David R. Blumenthal, Facing the Abusing God. A Theology ofProtest,
Louisville, Westminster John Knox Press, 1993; et Zachary Braitermann, (God)
After Auschwitz. Tradition and Change in Post-Holocaust Jewish Thought, Princeton,
Princeton University Press, 1998.

58 Ibid., p. 4-5.
59 J. K. Roth « A Theodicy of Protest », in : Stephen T. Davis (éd.), Encountering

Evil. Live Options in Theodicy (1981), nouvelle edition révisée, Louisville,
Westminster John Knox Press, 2001, p. 13. Le texte de Me 10,27, «Jésus les regarda,
et dit ; Cela est impossible aux hommes, mais non à Dieu : car tout est possible à

Dieu. » (trad. Louis Segond, 1910) est cité en exergue de l'essai.
60 Ibid., p. 4.
61 Ibid.



114 MARC BOSS

doit prendre la forme d'un «procès», d'une «assignation en justice» de
Dieu62. Ne serait-il pas plus simple et plus expédient de renoncer à la foi
en Dieu Roth ne retient pas cette option. « La plupart des gens veulent un
Dieu totalement bon ou pas de Dieu du tout », admet-il63. Mais la tradition
biblique charrie des représentations de Dieu plus équivoques. Ainsi Job
élève contre Dieu une protestation véhémente, il lui fait un procès que ses

amis jugent sacrilège ou blasphématoire, mais jamais il ne retire à Dieu sa

confiance. Job proteste de son innocence, il dénonce un malheur injuste,
immérité; pourtant, il «ne rejette pas Dieu»; il demeure «confiant que
Dieu lui fera justice»64. Cette confiance de Job n'est pas incompatible avec
« la confession que Dieu l'a traité de façon inéquitable - abusive et brutale -,
car, selon le récit, c'est par un choix de Dieu que Job fut presque anéanti

pour tester sa fidélité»65. Dans la veine des méditations d'Élie Wiesel sur
les conséquences de la Shoah pour la foi juive, Roth interprète le livre de

Job comme le modèle biblique d'une protestation contre Dieu qui est en
définitive une protestation pour Dieu ; car c'est au nom même des principes
de justice consignés dans les promesses et les commandements divins que
s'élève la protestation humaine contre un malheur injustement subi66. Roth
souligne que cette perspective n'est pas seulement celle de Job, mais qu'on
la retrouve aussi bien dans les personnages de Moïse ou d'Abraham, de

Jérémie ou d'Ezéchiel, sans oublier les Psaumes de lamentation et leur
relecture dans les récits de la crucifixion de Jésus67. À ces exemples bibliques
de protestation contre Dieu on pourrait encore ajouter le récit de la lutte
entre Jacob et son adversaire divin, épisode au terme duquel Jacob recevra
le nom d'Israël ou celui qui lutte avec Dieu (Gn 32,22-32). Comme le note le

théologien presbytérien Daniel Migliore, tous ces textes bibliques peuvent
être lus comme des appels «à protester contre le silence et l'inaction de

Dieu, pour rappeler à Dieu sa promesse d'alliance même s'il semble l'avoir
oubliée»68.

En expliquant l'inaction de Dieu contre le mal comme l'effet d'un
défaut de volonté plutôt que d'un défaut de puissance, la théodicée de
la protestation soulève toutefois de nouvelles questions qu'elle laisse sans

réponse. Le défaut de volonté en Dieu relève-t-il d'une mauvaise volonté, ou
d'une volonté mauvaise? Pourquoi Dieu n'agit-il pas contre le mal? Est-ce

parce qu'il veut le mal pour le mal, auquel cas sa volonté serait mauvaise au
sens fort du terme, mauvaise dans son intention, mauvaise en son principe

62 Ibid., p. 6.
63 Ibid., p. 7.
64 Ibid., p. 15.
65 Ibid.
66 Ibid., p. 16.
67 Ibid., p. 19.
68 Daniel L. Migliore, Faith Seeking Understanding. An Introduction to Christian

Theology (1991), Grand Rapids, Eerdmans, 2004, p. 129.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 115

même La « théodicée de la protestation » n'envisage manifestement pas
cette hypothèse: Dieu n'est pas accusé de volonté mauvaise, mais de

mauvaise volonté ; Dieu peut agir contre le mal, mais il se fait littéralement
prier, il n'y met pas du sien, il peut mais ne veut pas. Mais quelles sont
ses raisons pour ne pas vouloir agir contre le mal Ces raisons existentielles?

Sont-elles d'ordre psychologique? Dieu négligerait-il d'agir par
insouciance ou par oubli Dans ce cas, les raisons ne seraient que des causes
et l'absence d'intention rendrait inintelligible la notion même de volonté
(sauf à se lancer dans une exploration hasardeuse - et pour tout dire un
peu grotesque - des ressorts inconscients de la psyché divine). Les raisons
de ne pas agir contre le mal sont-elles d'ordre didactique Dans ce cas, une
spéculation sur l'intention secrète de la pédagogie divine serait requise, et
la théodicée de la protestation se réduirait en définitive à ce qu'elle voudrait
ne pas être : une variation sur le thème de l'instrumentalité du mal.

À l'image des textes bibliques dont elle s'inspire, la «théodicée de la

protestation » est une théologie à la deuxième personne, une théologie qui
s'énonce dans la prière. C'est sa principale force : la querelle avec Dieu est

une querelle, certes, mais une querelle avec Dieu. Sa principale faiblesse
est peut-être de sous-estimer la difficulté de passer de la deuxième à la
troisième personne, de la prière à la théorie, de l'enchaînement rhapsodique
des métaphores et narrations bibliques à l'unité cohérente d'une théologie
systématique.

2.3. La solution qui reconsidère la thèse de la réalité du mal
John Milbank)

Le troisième type de solution au problème logique de la théodicée
maintient les thèses de la toute-puissance divine et de la parfaite bonté de

Dieu, mais reconsidère la thèse de la réalité du mal en restaurant la théorie
classique de la privatio boni. Il trouve son expression paradigmatique dans
la critique de la notion de «mal radical» proposée par le théologien
anglican John Milbank dans son essai «Evil. Darkness and Silence»69.

Milbank suggère que les théodicées modernes n'ont guère de pertinence
du point de vue d'une ontologie classique de la participation, mais que
leur effort pour justifier l'existence du mal est le corrélat nécessaire des

ontologies modernes qui affirment l'univocité de l'être. La thèse classique
implique une équivocité de l'être : les réalités créées n'ayant d'être que dans
la mesure de leur participation à l'être divin, l'être n'a pas le même sens

pour la créature et pour son créateur. La thèse moderne de l'univocité de
l'être affirme au contraire que l'être n'a qu'un seul et même sens pour la
créature et le Créateur, l'immanence et la transcendance, le fini et l'infini.
Cette thèse est pour Milbank la condition ontologique pour que le mal

69 John Milbank, «Evil. Darkness and Silence», in: Being Reconciled. Ontology

and Pardon, Londres, Routledge, 2003, p. 1-25.



116 MARC BOSS

puisse prétendre à l'être au même titre que le bien ; c'est alors seulement,
dit-il, que «la présence du mal doit être "justifiée" dans les termes d'un
dessein providentiel»70. Aussi Milbank appelle-t-il la théologie à renouer
avec l'ontologie de la participation en rejetant d'un bloc l'univocité de

l'être et les théodicées qui tentent de s'en accommoder. C'est dans ce cadre
général que son essai prend place. Il poursuit un double objectif : d'une

part, réhabiliter la théorie classique de la privatio boni en tant qu'ontologie
négative - ou « méontologie » - qui voit le mal non « comme une force et une
qualité véritables, mais comme l'absence de force et de qualité, la privation
de l'être même»71 ; d'autre part, réfuter la thèse selon laquelle la Shoah et
les autres génocides systématiques du xxe siècle manifesteraient l'existence
d'un « mal radical ».

Dans ce contexte polémique, Milbank ne mentionne guère la thèse
moderne de l'instrumentalité du mal, en opposition à laquelle s'est d'abord
construite la thèse qu'il rejette, mais il met en scène une confrontation
directe entre la théorie de la privatio boni, dont il rappelle qu'elle fut
« traditionnellement » défendue dans « la pensée juive et chrétienne », et la
théorie du mal radical, qu'il décrit comme «spécifiquement moderne»72.
De Kant à Heidegger en passant par Schelling, la théorie du mal radical
impliquerait un rejet plus ou moins explicite de la conception classique
du mal comme privation au profit d'une conception du mal comme «déni
positivement voulu du bien, comme pur acte de perversité sans raison»73.
Milbank voit dans ce retournement une tentative équivoque et dangereuse

de «glamouriser» le mal74: d'insignifiant et stérile qu'il était dans
l'ancienne théorie, il atteindrait au grandiose d'un «quasi-satanisme»75
dans la nouvelle. Cet argument se polarise sur des philosophes contemporains

décrits comme des «kantiens postmodernes»76 (Jacob Rogozinski,
Slavoj Zizek, Jean-Luc Nancy), auxquels Milbank reproche d'interpréter
les horreurs des camps de la mort et de la terreur totalitaire comme des

confirmations pour ainsi dire empiriques de la théorie du mal radical, et
d'ériger ainsi le mal en « attribut positif et irrationnel de l'être même»77.

La thèse de Milbank s'appuie en bonne partie sur celle que Hannah
Arendt défend dans Eichmann à Jérusalem. Rapport sur la banalité du
mal78, un texte dans lequel la philosophe semble désavouer ses descriptions

70 Ibid., p. 18.
71 Ibid., p. 1.
72 Ibid.
73 Ibid.
74 Ibid.
75 Ibid., p. 21.
76 Ibid., p. 2.
77 Ibid., p. 1.
78 H. Arendt, Eichmann à Jérusalem. Rapport sur la banalité du mal (1963),

Paris, Gallimard, 1966.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 117

antérieures du mal totalitaire comme mal radical79. À la question âprement
discutée de la continuité de l'œuvre d'Arendt sur ce point, Milbank répond
par le postulat d'une incompatibilité rédhibitoire entre la thèse de la
« radicalité » du mal et celle de sa « banalité ». En suggérant qu'un haut
fonctionnaire du Troisième Reich puisse ne pas être un sociopathe, mais

une personnalité médiocre, un fonctionnaire plus motivé par sa promotion
professionnelle que par une appétence maladive pour la cruauté, Arendt
ne minimise nullement l'horreur d'Auschwitz, mais elle cesse de la situer
dans une disposition « quasi satanique » à perpétrer le mal pour lui-même80.

Aussi Milbank lui emprunte-t-il cette thèse de la «banalité du mal»
pour l'interpréter dans le sens d'un acquiescement tacite à la conception
augustinienne du mal comme privatio boni : « Arendt voyait implicitement
dans la Shoah [the Holocaust] une confirmation plutôt qu'une négation de

la conception occidentale du mal comme privation. »81

Milbank ne tarit pas d'éloge sur la perspicacité d'Arendt, qu'il crédite
notamment d'avoir mis en lumière une certaine connivence entre un
kantisme populaire, dégradé en une doctrine de l'obéissance inconditionnelle
aux autorités politiques, et la «participation d'un grand nombre
d'Allemands à l'exécution de la solution finale», ce qui soulève la question
du rapport entre la théorie et la pratique modernes du mal; Milbank se

dissocie toutefois d'Arendt dans la réponse qu'il apporte à cette question,
car il se propose de faire remonter à Kant lui-même la responsabilité de

ce qu'Arendt attribuait à un « kantisme abâtardi »82. Il estime en effet que
la terreur politique des régimes totalitaires n'est pas seulement compatible
avec la théorie kantienne du mal radical, mais qu'à certains égards elle en
procède83. Que lui reproche-t-il au juste? De servir de modèle théorique
aux politiques de terreur et d'extermination que les régimes totalitaires
mettront en pratique? Pas franchement. Son essai joue certes avec l'idée
d'une complicité entre la « théorie » et la « pratique » du mal radical, mais
il procède surtout par rapprochements suggestifs, par soupçons indirects.
Ce que Milbank reproche principalement à la doctrine du mal radical,
c'est de confirmer l'indécidabilité morale qui grève selon lui le système
kantien de la liberté. Dans une veine interprétative inspirée de Schelling,
Milbank voit dans la notion de mal radical une part constitutive de ce

système emblématique de la philosophie morale moderne, et non le corps
étranger - réminiscent du péché originel - que croyaient y voir d'illustres
contemporains tels que Goethe ou Schiller. Milbank soutient en effet que
la thématique du mal radical est rigoureusement inséparable chez Kant du

principe de l'autonomie de la volonté : comme il n'existe « rien dans l'ordre

79 Voir supra, p. 105.
80 Ibid., p. 2.
81 Ibid.
82 Ibid.
83 Ibid., p. 4.



118 MARC BOSS

causal qui puisse affecter l'ordre de la liberté », le mal radical est donné en
même temps que la liberté, «comme une possibilité qui lui est inhérente»,
à savoir la possibilité qu'a la liberté de «vouloir contre elle-même»84. À ce

titre, la doctrine kantienne du mal radical est « intrinsèque à l'autonomie
des Lumières»85 :

Le mal est précisément ce dont nous sommes seuls responsables. Le mal est

l'autonomie qui se gouverne elle-même - le mal est le bien kantien, le bien
moderne86.

La formule relève assurément d'une rhétorique de l'excès. Dans la logique
même de la lecture que Milbank fait de Kant, le mal n'est pas le bien, mais
il est une possibilité positive, constitutive de ce bien qu'est la liberté en tant
que telle. L'hyperbole est néanmoins révélatrice du climat polémique dans

lequel s'inscrit le projet de Milbank. Son pathos antimoderne dessert son

propos tant il présente un caractère systématique. Quel que soit le sujet qu'il
aborde, Milbank semble toujours livrer bataille contre le même adversaire :

une modernité essentialisée sous le slogan de l'univocité de l'être. Sa critique
de la doctrine kantienne du mal radical ne fait pas exception à la règle. Mais
l'exemple d'Arendt montre qu'il est à tout le moins possible de réhabiliter la
thèse classique de la privatio boni sans nullement souscrire aux spéculations
filandreuses de Milbank sur une prétendue connivence entre la théorie
(kantienne) et la pratique (nationale-socialiste) du mal radical87.

Interprétée in meliorem partem, la thèse que propose Milbank a toutefois

le mérite de permettre une approche déflationniste de la question qui
hante toutes les théodicées contemporaines, à savoir : comment parler de

ce que le nom d'Auschwitz symbolise? En relisant le thème augustinien de
la privatio boni à travers les réflexions d'Arendt sur le procès Eichmann,
sa méontologie du mal évite un double écueil : d'une part la justification
téléologique du mal, qui déprécie le bien comme parasitique par rapport
à lui88; d'autre part la sidération devant l'horreur, qui permet au mal

d'usurper la majesté de l'absolu89.

84 Ibid., p. 15.
85 Ibid.
86 Ibid., p. 18.
87 Notons que le soupçon d'une telle connivence n'est pour Milbank qu'un

aspect particulier de la « collusion » plus fondamentale entre « libéralisme et
totalitarisme» qu'il croit devoir dénoncer et combattre. Cf. ibid., p. 24-25.

88 Cf. Simon Oliver, « Representing Evil in Schindler's List and Life is

Beautiful», in : Jeff Sellars (éd.), Light Shining in a Dark Place. Discovering
Theology through Film, Eugene, Wipfand Stock, 2012, p. 3-17, en particulier p. 9-10.

89 Milbank estime, non sans raison, que céder à cette fascination donnerait aux
bourreaux d'Auschwitz une «victoire théorique fantôme» (op. cit., p. 17).



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 119

Conclusion

Au risque de trahir la promesse d'exhaustivité que charrie la notion
d'inventaire, notre typologie n'a pris en considération que les discours
qui prétendent résoudre le trilemme de la théodicée, et qui en acceptent
par conséquent les termes et les contraintes, c'est-à-dire l'obligation de

choisir deux éléments au détriment d'un troisième («pick two », selon la
version populaire du trilemme de Mundell-Flemming90). Nous avons ainsi
laissé hors champ tout un ensemble de discours alternatifs qui pourraient
à leur tour être répartis en deux grandes catégories selon la sorte de

critique, empirico-logique ou historico-culturelle, à laquelle ils soumettent
le trilemme de la théodicée.

Prédominante dans les cercles de ce qu'il est convenu d'appeler la

«philosophie analytique de la religion»91, la critique empirico-logique du
trilemme permet de considérer que la thèse d'un Dieu à la fois tout-puissant
et parfaitement bon n'est pas nécessairement incohérente au regard de la
réalité du mal, notamment si, comme le prétend Richard Swinburne, on
parvient à montrer sur des bases évidentialistes - c'est-à-dire en acceptant
de ne croire qu'à proportion des raisons, des preuves et des données

empiriques dont on dispose - que tout mal qui survient dans le monde rend
certains biens possibles pour les humains et les autres espèces, et que la
valeur positive de ces biens est probablement supérieure à la valeur négative
des maux qui les ont engendrés. Dans Providence and the Problem ofEvil,
Swinburne pense en effet pouvoir démontrer, par une prise en compte
exhaustive des raisons possibles des divers types de maux observables dans
le monde, qu'il est «moralement licite»92 pour Dieu de permettre que
ces maux adviennent, sachant qu'ils ont une fonction instrumentale dans
l'accomplissement de ses « bons desseins » : les biens que Dieu poursuit sont
si éminemment désirables, estime-t-il, « qu'ils compensent les maux qui les

accompagnent»93. Ainsi conçue, la critique empirico-logique du trilemme
restaure, dans un appareil théorique amélioré, la logique instrumentale et
compensatoire des théodicées modernes ; elle ne conteste en définitive que
l'impérativité du « pick two ». Elle refuse le trilemme en tant que trilemme,

90 Ce trilemme qu'on doit aux économistes Robert Alexander Mundell et John
Marcus Flemming établit qu'on ne peut avoir en même temps un régime de taux de

change fixe, une parfaite mobilité des capitaux et une politique monétaire indépendante.

Cf. Thomas Cate, An Encyclopedia of Keynesian Economies, Cheltenham-
Northampton, Edward Elgar Publishing, 20132, p. 499.

91 Cf. William Hasker, «Analytic Philosophy of Religion», in:
William J. Wainwright (éd.), The Oxford Handbook of Philosophy of Religion,
Oxford, Oxford University Press, 2005, p. 421-446.

92 Richard Swinburne, Providence and the Problem ofEvil, Oxford, Clarendon
Press, 1998, p. 223.

93 Ibid., p. x. Voir aussi le chapitre « Weighing Good against Bad» (p. 237-251),
qui forme la conclusion du livre.



120 MARC BOSS

mais elle en accepte le postulat implicite, à savoir que les trois éléments
devraient idéalement former un système cohérent.

Dans son essai Le mal. Un défi à la philosophie et à la théologie,
Paul Ricœur observe qu'un tel postulat est le produit historiquement et
culturellement conditionné de tout « un mode de penser » dont la quête
de « cohérence logique » passe par une double exigence « à la fois de non-
contradiction et de totalité systématique »94 ; ce mode de penser et la forme
propositionnelle dans laquelle il s'exprime n'ont vu le jour qu'à un stade

tardif de la spéculation sur le mal, celui du siècle de Leibniz, après qu'ait
eu lieu ce que Ricœur décrit comme la « fusion » du « langage confessionnel
de la religion » avec un discours théorique « sur l'origine radicale de toutes
choses»95. Cette mise en perspective historico-culturelle du trilemme de
la théodicée se veut chez Ricœur une incitation à la prudence. Prudence

spéculative d'abord, qui souligne le caractère inéluctablement aporétique
des théodicées à vocation totalisante. (Dans la trajectoire qui conduit de

Leibniz à Hegel, le système gagne en acuité logique, mais « plus le système
prospère, plus les victimes sont marginalisées. La réussite du système fait
son échec. »%) Prudence herméneutique ensuite, qui met en garde contre la
tentation d'ignorer la distance culturelle entre les théodicées modernes et le

traitement de la question du mal ou de la souffrance injuste dans les genres
littéraires disparates de la tradition biblique et patristique (le mythe et la

sagesse, la gnose et la «gnose antignostique»97). Ainsi conçue, la critique
historico-culturelle du trilemme de la théodicée conduit à l'intégration de

son aporie spéculative dans un processus que Ricœur compare à un « travail
de deuil » 98. Ce repli sur une nescience apaisée n'est pas un pur processus de

renoncement, car l'ascèse spéculative a pour fonction de « rendre l'aporie
productive» dans les registres «de l'action et de la spiritualité»99. Ricœur
assure qu'il ne s'agit pas tant d'une « solution » que d'une simple « réponse »

au problème de la théodicée100, mais il faut bien constater que, du point de

vue des options logiques en présence, cette réponse entérine à sa manière
la solution aperçue mais rejetée par Jonas, celle d'un renoncement à

l'intelligibilité de Dieu.
La trop rapide évocation de ces deux critiques du trilemme de la théodicée

nous aura permis d'identifier au passage deux types complémentaires
à ceux de notre inventaire tripartite. Dans quatre des cinq cas envisagés
jusqu'ici, la résolution du trilemme passe par un renoncement plus ou moins

94 Paul Ricœur, Le mal. Un défi à la philosophie et à la théologie {1985), Genève,
Labor et Fides, 2004, p. 19.

95 Ibid., p. 20.
96 Ibid., p. 50.
97 Ibid., p. 26-38.
98 Ibid., p. 60-61.
99 Ibid., p. 57-58.
100 Ibid., p. 57.



QUE RESTE-T-IL DE LA THÉODICÉE 121

strict à l'une de ses thèses constitutives explicites (la réalité du mal, la

toute puissance et la parfaite bonté de Dieu) ou implicites (l'intelligibilité
de Dieu) ; et même dans le cas restant, que nous avons exemplifié par la
théodicée de Swinburne, la restauration d'une conception instrumentale du
mal implique un renoncement partiel à la thèse de la réalité du mal - du
moins si l'on admet le schème historiographique d'une gradation dans la
reconnaissance du statut ontologique du mal, tel que nous l'avons esquissé
en conclusion de notre première partie. De ce point de vue, il ne paraît
pas déraisonnable d'affirmer qu'à chacun des cinq types correspond un
renoncement spécifique.

Avons-nous achevé notre inventaire typologique des solutions
contemporaines au problème logique de la théodicée? Non. L'inventaire ne
serait pas complet sans l'évocation d'un sixième type de renoncement, plus
radical, plus vertigineux que les cinq autres: le renoncement à Dieu lui-
même. Comme le note Odo Marquard, le procès ouvert par les théodicées
du Grand Siècle a trouvé dans les philosophies de l'histoire des siècles

ultérieurs un dénouement inattendu : le sauvetage de la bonté de Dieu par
la négation de son existence, l'acquittement du créateur par «la preuve
de la plus éclatante des innocences, l'innocence de sa non-existence»101.

Pour qualifier le fruit de cet acquittement insolite, requis avec une même
ferveur dans l'idéalisme allemand ou la théologie de la mort de Dieu102,

Marquard parle d'un «athéisme admaiorem Deigloriam »103. Sans doute
est-ce ironie de sa part. Mais la formule vaut mieux que ce qu'il veut
lui faire dire. Que pourrait-elle dire d'autre? Peut-être ce que tentent de
faire entendre dans leur langue elliptique les traditions apophatiques. La
« rose sans pourquoi » d'Angelus Silesius pourrait alors servir d'antidote
salutaire à l'obsession de maîtrise, d'emprise ou de mainmise qui semble
inhérente au projet même d'une théodicée. (Même chez les avocats les plus
zélés de la cause de Dieu - et peut-être chez eux surtout - cette obsession

transparaît dans la procédure judiciaire que la théodicée transpose dans
le champ spéculatif : une assignation à comparaître.) La notion de prime
abord incongrue d'un « athéisme ad maiorem Dei gloriam » exprimerait
alors le renoncement à Dieu que Silesius décrit comme le stade ultime de

la Gelassenheit, cette figure de l'abandon, de la déprise, du détachement,
qui est en même temps la promesse d'un laisser-advenir : « L'abandon est

capable de Dieu [Gelassenheit fciht Gott] »104.

101 Odo Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Philosophische Studien (1981),
Stuttgart, Reclam, 2015, p. 48.

102 Ibid., p. 73-74.
103 Ibid., p. 48.
104 Johannes Angelus Silesius, Cherubinischer Wandersmann, oder geistreiche

Sinn- und Schlußreime zur göttlichen Beschaulichkeit (1675), Munich, Lindauer,
1827, p. 43.




	Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine?

