Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 2

Artikel: Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine?
Autor: Boss, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 101-121

' QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE
DANS LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE ?!

MARc Boss

Résumeé

Pour comprendre les réserves critiques et les reconfigurations sémantiques
dont le projet méme d'une théodicée fait I'objet dans la littérature théologique
contemporaine, un inventaire typologique est ici proposé. Son critére de
classification est fourni par le trilemme classique des théodicées du Grand
Siécle : comment concilier les théses de la toute-puissance et de la parfaite
bonté de Dieu avec celle de la réalité du mal, sachant que deux seulement de
ces trois théses peuvent étre soutenues conjointement? Les trois principaux
types acceptent les termes du trilemme. Illustrés par les postions de Hans
Jonas, John K. Roth et John Milbank, ils se définissent par leurs renoncements
respectifs aux théses de la toute-puissance de Dieu, de sa parfaite bonté et de
la réalité du mal. Trois autres types, exemplifiés par les positions de Richard
Swinburne, Paul Riceur et Odo Marquard, récusent les termes du trilemme en
renongant respectivement aux exigences d'une conception non instrumentale
du mal, d’une intelligibilité systématique et totalisante des desseins divins, et
d'une compréhension théiste de l'intervention providentielle dans le cours de
Ihistoire.

A la mémoire de Jean-Daniel Causse

Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine? Le
titre qui m’a été proposé — et que je me suis empressé d’accepter — parait
n’envisager la présence de la théodicée dans la théologie contemporaine
qu’a la maniére d’une survivance résiduelle, d’une rémanence tout au plus
de ce qu’elle fut au temps de sa splendeur. Qu’en reste-t-il ? Comme dans la
chanson de Charles Trenet « Que reste-t-il de nos amours ?», la forme de la
question reléve de I’éléegie : « Ce soir le vent qui frappe a ma porte / Me parle

I' Le présent texte, comme les suivants, reprend, en la modifiant, une communi-
cation présentée lors d’une journée d’étude intitulée « Catastrophes et théodicées »
et organisée dans le cadre de I'Institut romand de systématique et d’éthique (IRSE)
de la Faculté de théologie de I'Université de Genéve. Cette journée, qui eut lieu le
22 mai 2017, était organisée par Aurélien Chukurian et Evelyne de Mevius (NDR).



102 MARC BOSS

des amours mortes / Devant le feu qui s’éteint / Ce soir ¢’est une chanson
d’automne. »? La théodicée, une «chanson d’automne»? Un soupgon de
desuétude pese assurément sur cette forme d’apologétique dont le discrédit
— pour ne pas dire la disgrace — parait irrévocable au jugement d’une époque
devenue dubitative envers son projet ou sa possibilité méme.

Ce discrédit n’a pourtant pas fait disparaitre la théodicée du paysage de
la théologie contemporaine. La thése méme de son obsolescence énonce en
creux les conditions de son renouveau. La chronique méme de son agonie
relance le débat qu’elle parait clore. Comme Jiirgen Habermas a pu le
dire de la métaphysique apreés Kant, la querelle engagée pour savoir si
une théodicée est encore possible aprés Auschwitz cache en définitive « une
querelle relative a la permanence et a I’étendue de ces vérités anciennes,
susceptibles de faire 'objet d’une réappropriation critique, mais aussi au
mode de transformation sémantique que ces vérités anciennes sont appelées
a subir dans ce cas-la»>. Les théodicées contemporaines sont en effet le
produit d’une histoire. Les débats et rivalités qui les opposent entre elles
sont déterminés par des problématiques anciennes dont elles renouvellent
en partie — mais en partie seulement — le sens et ’enjeu.

Nous retracerons a grands traits I’histoire de ces problématiques
anciennes et nouvelles, avant d’ébaucher une réponse a la question posée
dans notre titre.

1. Le mal et ses raisons : essai de périodisation

Dans son Dictionnaire critique de théologie®, Jean-Yves Lacoste insére
I'histoire de la théodicée, dont le concept n’est forgé qu’au début du
xvin® siecle, dans le récit plus ample d’une histoire des conceptions du mal
produites dans I'aire géographique et culturelle du christianisme. Dans
la veine d’une tradition historiographique bien établie, Lacoste structure
son récit en deux grandes périodes: une période «classique », exemplifi¢e
par un corpus d’ceuvres majeures du christianisme antique et médiéval,
et une période «moderne» dont les ceuvres phares proviennent de la

2 «Que reste-t-il de nos amours ? », paroles : Ch. TRENET ; musique : Ch. TRENET
et L. CHAULIAC, © Salabert, 1942,

3 Jiirgen HABERMAS, La pensée postmétaphysique. Essais philosophiques (1988),
Paris, Armand Colin, 1993, p. 22. Sur le paralléle entre I’aprés-Kant et I'aprés-
Auschwitz, ¢f. Hans Jonas: « De méme que Kant a concédé a la raison pratique
ce qu’il refusait a la théorique, de méme sommes-nous en droit, pour notre part,
de laisser la violence d’une expérience unique et monstrueuse intervenir dans les
interrogations sur ce qu’il en est de Dieu.» Le concept de Dieu aprés Auschwitz
(1984), Paris, Rivages Poche/Petite bibliothéque, 1994, p. 9-10.

4 Jean-Yves Lacoste, « Mal. A. Théologie fondamentale», in : J.-Y. LACOSTE
(éd.), Dictionnaire critique de théologie (1998), Paris, P.U.F., 2007, p. 831-834.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 103

philosophie européenne du xvin® et du xi1x° siécles ; a la période classique, il
fait correspondre le paradigme de l'irréalité du mal, a la période moderne
celui de son instrumentalité. Dans ce qui suit, nous emprunterons a
Lacoste sa périodisation schématique et les contenus clefs de son récit, mais
en prenant quelque liberté¢ dans I'identification d’une troisiéme période,
spécifiquement « contemporaine », qui trouve son corpus de référence dans
la littérature sur la Shoah, et que nous placerons sous le paradigme de
I’absurdité du mal.

En dépit de leurs visions contrastées du bien et de la vie bonne,
les traditions philosophiques de I’Antiquité présentent une commune
propension a nier I'existence ou la réalité de ce qui leur parait menacer
le juste ordonnancement du monde. Les auteurs chrétiens des premiers
siécles reprennent cette stratégie de « déréalisation du mal »° dans leur lutte
contre le gnosticisme et sa doctrine dualiste voulant que le mal soit I'ceuvre
défectueuse d’un démiurge, c’est-a-dire d’une divinité seconde, inférieure
au Dieu supréme. Lacoste souligne que pour les Péres de I’Eglise, et pour
Augustin en particulier, reconnaitre ou concéder la réalité du mal apparait
comme un pas dangereux en direction de ce dualisme qu’on pourrait aussi
bien qualifier de bi-théisme. Il ne faut donc pas s’étonner que la thése de
I'irréalité du mal se soit imposée dans ce contexte polémique. La théorie du
mal que Lacoste qualifie de « classique » repose tout entiére sur cette theése
d’un déficit ontologique, d’une irréalité structurelle du mal : « Le mal en fait
n’est pas; il n’a d’autre rang que celui de “privation du bien”, privatio boni ;
il est I’absence de ce qui devrait étre; et du non-étre, Dieu ne saurait étre
la cause.»® A sa maniére, '« ontologie médiévale des transcendantaux »
ratifiera cette thése augustinienne en insistant sur la nécessité d’exclure le
mal « de tout inventaire ontologique du monde, ou il ne figurera que comme
limite de I’étre » . Aux auteurs chrétiens présentés par Lacoste pour illustrer
ce paradigme classique, il faudrait ajouter des auteurs juifs tels que Moise
Maimonide et son contemporain Abraham ibn Dawd Halevi. Comme le
remarque Dan Cohn-Sherbok, ces auteurs du xi‘ siecle développent au
sein de la tradition juive un argument paralléle a celui du christianisme
augustinien : Dieu n’ayant pas une nature composite, il ne peut étre a la
fois le bien supréme et la cause du mal ; le mal n’est donc pas une création
divine, mais il résulte de I’absence du bien?®.

S Ibid., p. 831.

6 Ibid.

T Ibid.

8 Dan CouN-SHERBOK, The Future of Judaism, Edimbourg, T&T Clark, 1994,
p. 50-51; Judaism: History, Belief and Practice, New York, Routledge, 2017, p. 391.
Voir aussi Lenn E. GoopMAN, «Judaism and the Problem of Evil», in Chad
Meister et Paul K. Moser (éds), The Cambridge Companion to the Problem of Evil,
Cambridge, Cambridge University Press, 2017, p. 200-201.



104 MARC BOSS

La «théorie moderne» du mal se caractérise par un rejet de cette
stratégie ontologique. Dans le récit de Lacoste, la reconfiguration moderne
de la question du mal passe d’abord par la reconnaissance de sa réalité.
Au tournant du xvm® siécle, les théses dualistes ou bi-théistes n’ont plus
le prestige dont elles jouissaient autrefois sous leurs formes gnostiques,
manichéennes ou cathares. Le front polémique se déplace vers des questions
qui portent directement sur la justice divine. L’expérience insistante d’une
souffrance injuste fait naitre le soupgon d’une imperfection du monde, voire
d’une injustice de Dieu. Une explication cohérente de I’existence du mal
dans un monde créé par un Dieu totalement bon et tout-puissant est-elle
possible dans ces conditions? Répondre a cette question est désormais
la tiche explicite d’'une «théodicée» —dont le concept est forgé pour
’occasion par Leibniz. Sa thése est que le monde tel qu’il existe constitue « le
meilleur des mondes possibles », car «un monde d’ou le mal serait absent
serait nécessairement un monde d’ou toute créature /ibre serait absente»,
et ce monde sans liberté n’aurait pas la perfection d’un monde, le nétre,
« ot nous sommes libres de vouloir le mal, mais aussi de vouloir le bien »”.
Dans cette thése, le mal n’est plus irréel, mais sa réalité se voit justifiée
par sa fonction providentielle. Cette justification maintient le mal dans
un statut ontologique précaire, car sa réalité demeure en quelque maniere
conditionnelle, circonscrite a son role instrumental dans la promotion du
«plus grand bien créé possible » '. Le mal accéde ainsi au rang équivoque
d’un moyen que sa fin justifie. Ebauchée dans la théodicée de Leibniz,
cette conception instrumentale du mal trouvera sa forme achevée dans la
philosophie de I'histoire de Hegel, ou «le concept du négatif » permettra
d’expliquer «la contribution du mal a I’histoire de ’esprit» au titre d’un
«moment dialectique nécessaire »'!.

Si Popposition entre « théorie classique » et « théorie moderne » du mal
structure les deux premieres parties de I’étude de Lacoste, une troisiéme
et derniére partie, intitulée « Le mal et le sens», suggére furtivement que
ces théories ne suffisent désormais plus a relever le défi d’'un pessimisme
devenu radical quant a la possibilité méme de donner un sens a I’expérience
du mal. Mais I'objectif assigné par Lacoste a cette partie conclusive de son
étude est de dresser I'inventaire des réponses théologiques opposables a ce
pessimisme, non d’en examiner les causes. Il nous faut donc ici compléter
son récit.

La thése de I’absurdité du mal trouve ses principaux textes de référence
dans la littérature testimoniale et théorique sur la Shoah. Primo Levi en
donne une formulation fameuse et particuliecrement acérée dans Si c’est
un homme: «Peut-étre que ce qui s’est passé ne peut pas étre compris,

 J.-Y. LACOSTE, op. cit., p. 832.
10 1bid.
I Ibid.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 105

et méme ne doit pas étre compris, dans la mesure ou comprendre, C’est
presque justifier.» "> Quel sens pourrait avoir 'expérience des camps de
la mort? Dans Le concept de Dieu aprés Auschwitz, Hans Jonas suggére
que les explications du mal qui prévalaient jusque-la ne sont pas de taille &
se mesurer & « I’événement qui porte le nom d’“Auschwitz” » '*. Qu’est-ce
donc que I’expérience des camps de la mort ajoute «a ce qu’on a toujours
pu savoir de la terrible, de I’horrible quantité de méfaits que des humains
sont capables de commettre et ont depuis toujours commis envers d’autres
humains ?» 4 Rien, répond Jonas en substance, elle n’ajoute rien, mais
elle met en échec toute donation de sens, notamment celles des deux
apologétiques rivales de la tradition juive: la thése de la rétribution (le
malheur ne frappe que I'impie) et la thése du martyre messianique (le pire
malheur frappe le saint). Aucune de ces deux théories ne peut rendre raison
de ce dont Auschwitz est le symbole : « Ici ne trouverent place ni la fidélité
ni linfidélité, ni la foi ni I'incroyance, ni la faute ni son chdtiment, ni
I’épreuve, ni le témoignage, ni 'espoir de rédemption, pas méme la force
ou la faiblesse, I’héroisme ou la lacheté, le défi ou la soumission [...]; rien
de tout cela n’€tait plus reconnaissable chez les survivants, chez les fantdomes
squelettiques des camps libérés. » !°

Hannah Arendt souligne elle aussi I'impossibilité de donner sens a
I’'expérience des camps d’extermination. Dans Le systéme totalitaire, elle
décrit leur mise en place méthodique comme « I’apparition d’un mal radical,
inconnu de nous auparavant»'®, et en comparaison duquel «le meurtre
n’est qu'un moindre mal»!”. La «véritable horreur » des camps vient en
effet de ce qu’ils n’ont pas seulement pour objectif la suppression de la
vie des victimes, mais la destruction systématique de toute trace du fait
méme de leur existence '*. Devant un mal de cette nature, écrit-elle, « ’effroi
dont est frappée I'imagination a le grand avantage de réduire a néant les
interprétations sophistico-dialectiques de la politique, toutes fondées sur la
superstition que du mal peut sortir le bien» . Auschwitz est le nom de ce
mal que rien ne justifie, de ce malheur qu’aucune dialectique historique ne
supprime ni ne reléve. Comme le note Alain Finkielkraut, Auschwitz frappe
«d’obscénité I'idée que le mal n’existe pas pour lui-méme, mais participe au
travail universel du genre humain » ; aprés Auschwitz, « ’histoire ne peut

12 Si c’est un homme (1947), Paris, Julliard, 1987, p. 310.

13 H. Jonas, op. cit., p. 11.

14 1bid., p. 10.

15 Ibid., p. 11-12.

16 Hannah ARENDT, Les origines du totalitarisme. Le systéme totalitaire (1951),
Paris, Seuil, 1972, Nouvelle édition [traduction révisée] s. d. [dépot légal: 2005],
p: 252,

17" Ibid., p. 250.

18 Ibid., p. 250-251.

19 Ibid., p. 250.



106 MARC BOSS

plus apparaitre comme I'épopée du sens » 2. Dans cette thése de I'absurdité
du mal, « absurde » ne veut toutefois pas dire « insignifiant ». Le mal qui se
manifeste dans la terreur totalitaire est tout sauf dérisoire. Il est dit absurde
parce qu’il défie 'entendement par son intensité, parce qu’il dépasse les
limites du soutenable — au double sens de I’argumentable et du supportable.

A la succession des trois désignations paradigmatiques du mal (irréalité,
instrumentalité, absurdité) correspond un crescendo dans la reconnaissance
de son statut ontologique: négation dans la premiére (le mal n’est que
’absence du bien, il n’existe pas en tant que tel), affirmation conditionnelle
dans la deuxieme (le mal existe relativement au bien dont il est 'instrument),
affirmation inconditionnelle dans la troisieme (dans I'horreur abyssale
symbolisée par le nom d’Auschwitz, le mal existe absolument, il n’est relatif
a aucune fin, aucun bien).

2. La théodicée — ou ce qu’il en reste — dans la théologie contemporaine :
essai d’inventaire typologique

Comment faut-il entendre ici la notion quelque peu nébuleuse de « théo-
logie contemporaine»? D’un point de vue chronologique, la premiere
partie de notre étude a déja tranché la question par I'importance décisive
que nous avons de fait accordée a la littérature sur Auschwitz dans la
délimitation de la période contemporaine, nous conformant ainsi & une
périodisation conventionnelle dans I’historiographie anglo-américaine : est
contemporaine en ce sens la période qui s’étend de 1945 & nos jours?!.
Mais le flou de la notion de «théologie contemporaine» ne vient pas
tant de son qualificatif temporel que de la surdétermination du concept
meéme de théologie. Par définition, la théologie se décline en une variété
de traditions confessionnelles. A cette variété confessionnelle s’ajoute la
pluralité transversale des courants, des systémes, des écoles de pensée. A
quoi s’ajoute encore, dans le cas qui nous occupe, la pluralité disciplinaire
des discours qui s’affrontent dans le débat sur la théodicée : de nombreux
protagonistes de ce débat sont par exemple des philosophes qui reven-
diquent pour leur discipline un rapport d’extériorité, voire de rivalité avec
la théologie. Cette fluidité épistémique et institutionnelle de la théologie
en tant que concept et pratique sociale n’est sans doute pas propre a une
époque en particulier, mais la notre en a une conscience singuliérement
aigu€. Cette conscience ne devrait toutefois pas nous dissuader d’esquisser
une réponse a la question posée dans notre titre. Un inventaire typologique

20 Alain FINkIELKRAUT, Une voix vient de I'autre rive, Paris, Gallimard, 2000,
p. 15.

2l Brian BrivaTi, « Introduction», in: B. BrivaTi, Julia Buxton et Anthony
SELDON (éds), The Contemporary History Handbook, Manchester, Manchester
University Press, 1996, p. xvi.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 107

des solutions contemporaines au probléme de la théodicée demeure en effet
possible. En dressant cet inventaire, nous porterons notre attention sur les
solutions elles-mémes sans trop nous demander si les sources dont elles
¢manent répondent a quelque critére préétabli de ce qu’est ou devrait étre
la théologie; nous pourrons ainsi prendre en considération des sources
expressément théologiques aussi bien que des sources relevant formellement
d’autres disciplines.

Un inventaire typologique est par définition critique et raisonné:
I'identification des types doit se faire a partir d’un certain critére et
leur présentation suivre un ordre choisi en fonction de ce méme critére.
Ou trouver ce critére d’identification et de classification typologique des
discours contemporains sur la théodicée ? En toute rigueur lexicographique,
il nous faut I’établir a partir du sens étroit, historique du mot « théodicée »,
celui d’un probléeme de logique hérité — au prix d’un effort de stylisation,
il est vrai — des Essais de théodicée de Leibniz: comment affirmer tout a
la fois la réalité du mal, la toute-puissance divine et la parfaite bonté de
Dieu, sachant que deux seulement des trois affirmations sont compatibles ?
La résolution de ce trilemme est un lieu commun, pour ne pas dire un
passage obligé de tout discours sur la théodicée au sens étroit du terme:
dans la mesure ou la conjugaison de deux des trois affirmations entraine
I’exclusion de la troisiéme, il est possible d’affirmer conjointement soit la
toute-puissance et la parfaite bonté de Dieu, mais pas la réalit¢ du mal,
soit la parfaite bonté de Dieu et la réalit¢ du mal, mais pas la toute-
puissance divine, soit la toute-puissance divine et la réalité du mal, mais
pas la parfaite bonté de Dieu. Prenant pour critere ce probléme de logique
et les diverses possibilités de résolution qu’il présente, notre inventaire
typologique distingue trois types de théodicée qui répondent aux trois
combinaisons de base du trilemme: la premiére conserve la réalité du mal
et la parfaite bonté de Dieu intactes, mais reconsidére la toute-puissance
divine; la deuxiéme conserve la toute-puissance divine et la réalité du
mal intactes, mais reconsidére la parfaite bonté de Dieu; la troisiéme
conserve la toute-puissance divine et la parfaite bonté de Dieu intactes, mais
reconsidere la réalité du mal.

2.1.  La solution qui reconsidére la thése de la toute-puissance de Dieu
( Hans Jonas)

Ce premier type de solution au probléme logique de la théodicée trouve
sans doute son expression la plus emblématique dans le texte déja évoqué
de Hans Jonas: Le concept de Dieu aprés Auschwitz. Décrit par son auteur
comme «un morceau de théologie franchement spéculative »®?, ce texte
a pour point de départ la conviction « qu’**Auschwitz” met en question,

22 H. Jonas, op. cit., p. 8.



108 MARC BOSS

y compris pour le croyant, tout le concept traditionnel de Dieu»?. La
théologie dont parle Jonas est explicitement celle d’une tradition juive
enracinée dans la certitude que « Dieu est éminemment le Seigneur de
I’histoire » ; la foi chrétienne, rangée — un peu hativement peut-étre — sous
la rubrique du contemptus mundi, ne défendrait pas —ou du moins pas
au méme degré que la foi juive — I'idée que «l'immanence [est] le lieu
de la création, de la justice et de la rédemption divines »>*. Le sous-titre
et 'introduction de I'ouvrage le confirment: c’est « une voix juive» que
Jonas fait entendre, et c’est d’une « expérience juive de I’histoire » qu’il veut
rendre compte?. Or, «I’événement qui porte le nom d’“Auschwitz” » 2
ajoute a cette expérience un «inédit» qui oblige soit a se défaire du
concept de Dieu, soit a le «repenser a neuf» a partir de la question
«quel Dieu a pu laisser faire cela?»?” La réponse de Jonas prend d’abord
la forme d’un «mythe de [s]on invention», une «conjecture imagée,
mais crédible »*® pour s’aventurer au-dela des limites de la connaissance
humaine et «réfléchir a de telles choses sous I'angle du sens et de la

signification » .

Au commencement, par un choix insondable, le fond divin de I’étre décida de se
livrer au hasard, au risque, a la diversité infinie du devenir. [...] Dieu, pour que
le monde soit et qu’il existe de par lui-méme, a renoncé a son étre propre ; il s’est
dépouillé de sa divinité, afin d’obtenir celle-ci, en retour, de I'odyssée des temps,
donc chargée de la récolte fortuite d’une imprévisible expérience temporelle,
lui-méme, Dieu, étant alors transfiguré, ou peut-étre aussi défiguré par elle %,

Quelles sont les implications de ce mythe pour le concept de Dieu ? Jonas en
reléve quatre. Les trois premiéres regoivent une définition positive : le Dieu
de son récit est un Dieu souffrant, un Dieu en devenir et un Dieu soucieux®'.
La quatrieme, que Jonas présente comme le « point le plus critique» de
son entreprise spéculative regoit une définition négative : « Ce Dieu-la n’est
pas un Dieu tout-puissant ! »*? S’il est relativement aisé de faire entrer en
résonnance les trois premicres qualifications de Dieu avec des thématiques
présentes dans la Bible hébraique et la tradition juive, la quatriéme suscite
un soupgon d’hétérodoxie plus caractérisé. Pour défendre cette notion d’un
Dieu qui ne serait pas tout-puissant, Jonas utilise un argument logique et
un argument théologique. L’argument logique est que la toute-puissance

3 [bid., p. 13.

24 Ibid.

25 Ibid.

26 Ibid., p. 11.

= I p. 13

28 Ibid., p. 14.

29 Ibid., p. 9.

Ibid., p. 15 (casse modifiée).
31 Ibid., p. 21, 23 et 26.

32 Ibid., p. 27 (casse modifiée).



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 109

est une «notion en soi contradictoire, vouée a s’abolir elle-méme, voire
dépourvue de sens»>?; Jonas affirme pour cette raison ne pas étre «en
mesure de maintenir la doctrine traditionnelle (médiévale) d’une puissance
divine absolue, sans limite»3. Il soutient en effet qu'une « puissance
absolue, totale », qui ne serait « limitée par rien » et ne rencontrerait aucune
résistance, serait par définition une « puissance sans objet », et donc « une
puissance dépourvue de pouvoir, qui s’abolit elle-méme »>>. L’argument
théologique explicite la thése — suggérée dans le titre de 'ouvrage — que
I’expérience d’Auschwitz ne peut laisser indemne le concept de Dieu:

Aprés Auschwitz, nous pouvons affirmer, plus résolument que jamais aupara-
vant, qu’une divinité toute-puissante ou bien ne serait pas toute-bonne, ou bien
resterait entiérement incompréhensible (dans son gouvernement du monde, qui
seul nous permet de la saisir). Mais si Dieu, d’une certaine maniére et  un certain
degré, doit étre intelligible (et nous sommes obligé de nous y tenir), alors il faut
que sa bonté soit compatible avec I’existence du mal, et il n’en va de la sorte que
s’il n’est pas tout-puissant. C’est alors seulement que nous pouvons maintenir
qu’il est compréhensible et bon, malgré le mal qu’il y a dans le monde .

Si cet argument peut étre qualifié de « théologique », c’est autant par le
probléme qu’il pose que par sa maniére de le résoudre. Le probleme a
la forme d’un trilemme?®’, mais il ne s’agit pas exactement du trilemme
habituel des discussions sur la théodicée. On y retrouve certes les éléments
potentiellement conflictuels de la toute-puissance et de la parfaite bonté de

3 Ibid., p. 28.

3 Ibid., p. 27-28.

3 Ibid., p. 28-29 (traduction légérement modifiée). Il semble que cet argument
repose sur une interprétation erronée du concept scolastique de toute-puissance
divine, car il néglige de prendre en considération la distinction entre puissance active
et puissance passive, dont la fonction est précisément de résoudre la contradiction
que Jonas croit déceler dans ce concept. Sur la notion de puissance passive, voir
Jean-Luc SoLerg, « Le concept de Dieu avant Hans Jonas. Histoire, création et
toute-puissance », Mélanges de Science Religieuse 53/1 (1996), p. 7-38. Solére montre
que la puissance passive n’est pas pour la puissance active «un opposé réel, une
contre-force », mais qu’elle est plutot «le réceptacle de son action», et qu’on peut
donc « fort bien concevoir une puissance active infinie, a laquelle répondrait dans
un autre étre une puissance infinie, qui ne serait aucunement une résistance » (p. 27).
C’est ainsi que dans les Sentences de Pierre Lombard et le commentaire de Guillaume
d’Auxerre, 'action de Dieu rencontre en toute créature «une puissance passive
totale (qu’on appelle “obédientielle”), et c’est en relation a celle-ci que s’identifie
sa toute-puissance» (p. 28). Sur les faiblesses de 'argument logique de Jonas et
leurs possibles implications pour son argument théologique, voir aussi Paul CLAVIER,
«Hans Jonas’s Feeble Theodicy: How on Earth Could God Retire ?», European
Journal for Philosophy of Religion 3/2 (2011), p. 305-322, en particulier p. 314-322.

36 H. Jonas, op. cit., p. 32-33.

37 «En termes plus généraux, les trois attributs concernés — bonté absolue,
puissance absolue et compréhensibilité — se trouvent dans un tel rapport que toute
union entre deux d’entre eux exclut le troisiéme. » Ibid., p. 31.



110 MARC BOSS

Dieu, mais le troisiéme élément du trilemme est ici I'intelligibilité du concept
de Dieu, et non la réalité du mal. Cette derniére est si peu douteuse dans ce
contexte que Jonas la tient en dehors du trilemme: elle se présente a lui
comme un fait trop massif pour préter a discussion; y renoncer n’est pas
une option, pas « aprés Auschwitz». Les trois ¢léments du trilemme sont
en revanche discutés et sous-pesés en fonction d’impératifs et de contraintes
spécifiques a la tradition juive. Pour Jonas il s’agit d’abord de déterminer
positivement quels éléments du trilemme un concept de Dieu qui se veut
fidele a cette tradition doit considérer comme « intégralement requis », et
méme «inaliénables», sachant que «l’'un des trois, moins fort», devra
«céder aux exigences supérieures des deux autres»3%. C’est & partir de ces
critéres, « théologiques » en ce sens qu’ils se veulent internes a la foi juive,
que Jonas opte pour le concept d’un Dieu « compréhensible et bon», au
détriment de celui d’un Dieu tout-puissant :

A cet égard, la bonté, c’est-a-dire la volonté de faire le bien, est certainement
indissociable de notre concept de Dieu, et ne peut subir aucune limitation.
La compréhensibilité ou « connaissabilité » [...] est sans doute [...] soumise a
limitation, mais ne souffre en aucun cas une totale négation. [...] Un Dieu
totalement caché, inintelligible, est un concept inacceptable selon la norme
juive®.

Reste alors a justifier théologiquement le renoncement au troisiéme attribut
divin, celui de la toute-puissance. Un principe que Jonas estime valable pour
« toute théologie en continuité avec I’héritage juif » veut que 'idée méme de
création implique une autolimitation de la puissance divine: en donnant a
sa création la «capacité d’agir de sa propre autorité », Dieu fait un choix
délibéré de non-ingérence*’. Mais ce principe est susceptible de recevoir
deux significations opposées, selon qu’on interpréte 'autolimitation de la
puissance de Dieu comme « révocable & son gré», ou pas*'. La premiére
hypothese n’exclut pas la possibilité de certaines interventions directes de
Dieu dans les affaires du monde par un «miracle salvateur » 2 Or, pour
des raisons que Jonas dit «inspirées par I’expérience contemporaine de
fagon déterminante », cette hypothése lui parait devoir étre abandonnée®.
S’il est un cas de force majeure pour justifier une intervention divine
extraordinaire, c’est bien la situation de détresse ultime que symbolise
le nom d’Auschwitz. Or, « pendant toutes les années qu’a duré la furie
d’Auschwitz, Dieu s’est tu »*. Le «miracle salvateur » n’a pas eu lieu, Dieu
n’est pas intervenu. Pour Jonas, la conclusion s’impose d’elle-méme. « Et

3 Ihid.

¥ Ibid., p. 31-32.
40 1bid., p. 33.

4 1hid.

42 Ibid., p. 34.
3 Ibid.

4 Ibid.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 111

moi, je dis maintenant: s’il n’est pas intervenu, ce n’est point qu’il ne le
voulait pas, mais qu’il ne le pouvait pas»*. Jonas prend toutefois soin
de circonscrire cette « impuissance de Dieu» au « domaine physique »: elle
n’affecte donc pas «le principe de 'appel aux ames, de I'inspiration des
prophétes et de la Torah, ni davantage I'idée de I’élection » ; elle n’affecte
pas non plus ce pilier de la foi et de la priére juives qu’est le Shema
Israel, I'incipit du verset 6,4 du Deutéronome (« Ecoute Israél, le Seigneur
notre Dieu, le Seigneur est un»), préservant ainsi I’affirmation centrale du
« Dieu unique »*®. Le dernier concept de Dieu que Jonas discute dans son
ouvrage est en effet celui d’un « dualisme initial » qu’il estime « inacceptable
pour le judaisme»*’. En lui opposant sa thése de «l’autolimitation du
Dieu unique par la création a partir du néant»*®, Jonas a conscience de
s’éloigner lui aussi de la « plus ancienne doctrine juive »*’, mais cette thése
lui apparait comme la seule en mesure de concilier «l'unité du principe
divin » avec « I’existence et 'autonomie d’un monde »*°. Il reléve en outre
que la tradition juive est moins monolithique qu’il n’y parait, et qu'on
trouve dans la kabbale « des spéculations originales et fort peu orthodoxes,
parmi lesquelles les [s]iennes ne se trouveraient pas si totalement seules » ',

Bien que Jonas insiste sur les singularités juives de sa réponse au
probléme de la théodicée, des variations sur le méme theéme se rencontrent
en nombre dans la théologie chrétienne contemporaine. De I'esquisse no-
tionnelle d’'un Dieu « impuissant et faible » dans les lettres de captivité de
Dietrich Bonhoeffer>? jusqu’aux spéculations les plus élaborées de la théo-
logie du process sur le concept d’un « Dieu compagnon de souffrance » >,
en passant par les méditations d’Eberhard Jiingel sur '« autolimitation
créatrice » de Dieu*, le théme d’une divinité restreinte dans sa puissance et

45 Ibid (traduction légérement modifiée).

6 Ibid., p. 35.

47 Ibid., p. 36.

48 Ibid.

49 Ibid., p. 35.

0 Ibid., p. 37.

U Ibid.

52 «Dieu est impuissant et faible dans le monde, et ainsi seulement il est avec
nous et nous aide. » Dietrich BONHOEFFER, « A Eberhard Bethge » (lettre du 16 juillet
1944), in Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité, Genéve, Labor ct
Fides, 2006, p. 431.

33 La formule renvoie a 'ouvrage séminal d’Alfred North WHITEHEAD, Process
and Reality, Houndmills, Macmillan, 1929, p. 497: « God is the great companion,
the fellow sufferer who understands. »

54 Cf. Eberhard JUNGEL, « Gottes urspriingliches Anfangen als schopferische
Selbstbegrenzung. Ein Beitrag zum Gesprach mit Hans Jonas iiber den “Gottesbe-
griff nach Auschwitz” », in Wertlose Wahrheit. Zur Identitiit und Relevanz des christ-
lichen Glaubens. Theologische Erérterungen III, Munich, Chr. Kaiser, p. 151-162.



112 MARC BOSS

souffrant aux cotés de ses créatures s’est frayé un chemin jusque dans la li-
turgie chrétienne ou, comme le note Olivier Riaudel, « la confession du Dieu
tout-puissant» tend a céder le pas devant celle d’'un Dieu « tout amour »,
d’un Dieu dont 'amour seul peut prétendre a la toute-puissance — comme
si ce traditionnel attribut de Dieu n’était désormais plus que 'attribut d’un
attribut .

Les théodicées qui renoncent a I'idée de la toute-puissance de Dieu
pour préserver celle de sa parfaite bonté offrent un robuste support non
seulement pour une théologie pastorale de réconfort et de consolation,
centrée sur la pensée que Dieu partage la condition des affligés, mais aussi
pour une théologie politique de I'espérance et de I’action, centrée sur la
pensée que Dieu est en devenir, solidaire de sa création, luttant pour la
justice aux coOtés des opprimés. Sur un plan théorique, ce renoncement a
la toute-puissance divine engendre toutefois de nouvelles questions. De
deux choses I'une: soit la restriction de la puissance divine qualifie un état
subi, dont Dieu patirait inéluctablement comme d’une nécessité inhérente
a son étre méme ; soit elle reléve d’un acte originaire de renoncement, d’un
dessaisissement volontaire, d’'un abandon intentionnel de la part de Dieu.
La premiére hypothése permet d’exonérer Dieu de toute responsabilité face
au mal en attribuant cette derniére a un principe adverse, mais postuler
que Dieu doit composer avec une puissance rivale reconduit de fait a la
theése dualiste combattue par Maimonide comme par Augustin. La seconde
hypothése permet de préserver I'unicite et la souveraineté de Dieu sur un
mode paradoxal: c’est par un acte inaugural de toute-puissance que Dieu
se déposséde de sa toute-puissance pour un temps déterminé et dans un
but par avance défini; mais cette hypothése laisse entiere la question de la
responsabilité de Dieu face au mal. Le créateur peut bien décider que le jeu
de la création doit se jouer sans lui, dans le respect des régles immanentes
au jeu et de I'autonomie des joueurs, mais la décision n’en restera pas moins
sienne ; qu’il fasse ou non le choix d’une politique interventionniste dans les
affaires du monde, sa responsabilité ne sera pas moins engagée dans un cas
que dans 'autre®® ; en tout état de cause, Dieu demeure le concepteur des
reégles et le fabricant du jeu. La thése d’une divinité renongant d’elle-méme
a la toute-puissance ne fait en somme que déplacer vers ’acte inaugural de
sa liberté souveraine la question de sa responsabilité face au mal.

35 Olivier RIAUDEL, « Le role d’une précompréhension, d’ordre philosophique,
en théologie. L’exemple de la théologie trinitaire de Wolfhart Pannenberg», Revue
des sciences religieuses 83/3 (2009), p. 431.

6 Comme le remarque Paul Clavier, «quand on évalue mal ses chances de
succes, on est en tort. L’ignorance ou la présomption conviennent-elles davantage
a Dieu que la malice? Ce n’est pas sir. Destitué de la toute-puissance, Dieu reste
responsable. » P. CLAVIER, « Les théodicées, entre mauvaises excuses et fins de non-
recevoir », Klesis. Revue philosophique n° 17 (2010), p. 59.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 113

2.2. La solution qui reconsidere la thése de la parfaite bonté de Dieu
(John K. Roth)

Le deuxiéme type de solution au trilemme de la théodicée maintient les
théses de la toute-puissance divine et de la réalité du mal, mais reconsidére
la theése de la parfaite bonté de Dieu. Il trouve sa formulation classique dans
la « théodicée de la protestation » du philosophe John K. Roth. Connu pour
ses travaux sur la Shoah et ses responsabilités a la direction du « Center for
the Study of the Holocaust, Genocide, and Human Rights» (Claremont,
Californie), Roth propose une solution particuliérement audacieuse au
probleme de la théodicée. Avocat d’une position symétriquement inverse
a celle de Hans Jonas, il estime pouvoir renoncer a la doctrine de la
parfaite bonté de Dieu, mais pas a celle de sa toute-puissance. Bien que
les principaux interlocuteurs de Roth soient des auteurs qui se réclament
de la tradition juive®’, sa «théodicée de la protestation» se veut inscrite
dans une lignée théologique expressément chrétienne. Fils d’un pasteur
presbytérien, il se présente lui-méme comme un «chrétien protestant»
soucieux de préserver la doctrine — essentielle a ses yeux — de la souveraineté
divine®. En référence &4 Mc 10,27, son essai « A Theodicy of Protest»
affirme avec emphase «I’existence d’un Dieu tout-puissant », un Dieu qui
«n’est lié que par sa volonté», un Dieu ayant «tous les possibles a sa
portée»>’.

La théodicée dont Roth esquisse le contour prévoit une place légitime
pour « la déception de Dieu devant la vie humaine qui tourne mal», pour
«la possibilité de la grace expérimentée par la foi et pour I’espérance du sa-
Iut » % ; mais elle prévoit une place non moins légitime pour la protestation
humaine devant 'ampleur et I'intensité de « la dévastation accumulée dans
I’histoire »°!, en particulier devant les tourments insondables de la Shoah
et des autres génocides du xx°siécle. Roth estime que cette protestation

57 John K. Roth décrit I'impact décisif de I’ceuvre d’Elie Wiesel sur sa pensée
dans A Consuming Fire. Encounters with Elie Wiesel and the Holocaust, Atlanta, John
Knox Press, 1979 ; parmi les autres interlocuteurs juifs dont les travaux interagissent
étroitement avec les siens, il convient de mentionner Richard L. RUBENSTEIN,
After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Judaism, Indianapolis, Bobbs
Merril, 1966 ; David R. BLUMENTHAL, Facing the Abusing God. A Theology of Protest,
Louisville, Westminster John Knox Press, 1993 ; et Zachary BRAITERMANN, (God)
After Auschwitz. Tradition and Change in Post-Holocaust Jewish Thought, Princeton,
Princeton University Press, 1998.

8 Ibid., p. 4-5.

9 J. K. Rotn « A Theodicy of Protest», in : Stephen T. Davis (éd.), Encoun-
tering Evil. Live Options in Theodicy (1981), nouvelle edition révisée, Louisville,
Westminster John Knox Press, 2001, p. 13. Le texte de Mc 10,27, « Jésus les regarda,
et dit: Cela est impossible aux hommes, mais non a Dieu: car tout est possible a
Dieu. » (trad. Louis Segond, 1910) est cité en exergue de I’essai.

80 Ibid., p. 4.

U Ibid.



114 MARC BOSS

doit prendre la forme d’un « procés», d’une «assignation en justice» de
Dieu®. Ne serait-il pas plus simple et plus expédient de renoncer a la foi
en Dieu ? Roth ne retient pas cette option. « La plupart des gens veulent un
Dieu totalement bon ou pas de Dieu du tout », admet-il®*. Mais la tradition
biblique charrie des représentations de Dieu plus équivoques. Ainsi Job
¢éleve contre Dieu une protestation véhémente, il lui fait un proces que ses
amis jugent sacrilége ou blasphématoire, mais jamais il ne retire a Dieu sa
confiance. Job proteste de son innocence, il dénonce un malheur injuste,
immeérité; pourtant, il «ne rejette pas Dieu»; il demeure «confiant que
Dieu lui fera justice »®. Cette confiance de Job n’est pas incompatible avec
«la confession que Dieu I’a traité de fagon inéquitable — abusive et brutale —,
car, selon le récit, c’est par un choix de Dieu que Job fut presque anéanti
pour tester sa fidélité »%. Dans la veine des méditations d’Elie Wiesel sur
les conséquences de la Shoah pour la foi juive, Roth interpréte le livre de
Job comme le modéle biblique d’une protestation contre Dieu qui est en
définitive une protestation pour Dieu; car c’est au nom méme des principes
de justice consignés dans les promesses et les commandements divins que
s’éléve la protestation humaine contre un malheur injustement subi®. Roth
souligne que cette perspective n’est pas seulement celle de Job, mais qu’on
la retrouve aussi bien dans les personnages de Moise ou d’Abraham, de
Jérémie ou d’Ezéchiel, sans oublier les Psaumes de lamentation et leur
relecture dans les récits de la crucifixion de Jésus®’. A ces exemples bibliques
de protestation contre Dieu on pourrait encore ajouter le récit de la lutte
entre Jacob et son adversaire divin, épisode au terme duquel Jacob recevra
le nom d’Israél ou celui qui lutte avec Dieu (Gn 32,22-32). Comme le note le
théologien presbytérien Daniel Migliore, tous ces textes bibliques peuvent
étre lus comme des appels «a protester contre le silence et I'inaction de
Dieu, pour rappeler a Dieu sa promesse d’alliance méme s’il semble I’avoir
oubliée » 8.

En expliquant I'inaction de Dieu contre le mal comme 'effet d’un
défaut de volonté plutdét que d’un défaut de puissance, la théodicée de
la protestation souléve toutefois de nouvelles questions qu’elle laisse sans
réponse. Le défaut de volonté en Dieu reléve-t-il d’une mauvaise volonté, ou
d’une volonté mauvaise ? Pourquoi Dieu n’agit-il pas contre le mal ? Est-ce
parce qu’il veut le mal pour le mal, auquel cas sa volonté serait mauvaise au
sens fort du terme, mauvaise dans son intention, mauvaise en son principe

62 Ibid., p. 6.

63 Ibid., p. 7.

8 Ibid., p. 15.

5 JIbid.

6 JIbid., p. 16.

7 Ibid., p. 19.

%8 Daniel L. MIGLIORE, Faith Seeking Understanding. An Introduction to Chris-
tian Theology (1991), Grand Rapids, Eerdmans, 2004, p. 129.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 115

méme ? La «théodicée de la protestation » n’envisage manifestement pas
cette hypothése: Dieu n’est pas accusé¢ de volonté mauvaise, mais de
mauvaise volonté ; Dieu peut agir contre le mal, mais il se fait littéralement
prier, il n’y met pas du sien, il peut mais ne veut pas. Mais quelles sont
ses raisons pour ne pas vouloir agir contre le mal? Ces raisons existent-
t-elles? Sont-elles d’ordre psychologique? Dieu négligerait-il d’agir par
insouciance ou par oubli ? Dans ce cas, les raisons ne seraient que des causes
et 'absence d’intention rendrait inintelligible la notion méme de volonte
(sauf & se lancer dans une exploration hasardeuse — et pour tout dire un
peu grotesque — des ressorts inconscients de la psyché divine). Les raisons
de ne pas agir contre le mal sont-elles d’ordre didactique ? Dans ce cas, une
speculation sur I'intention secréte de la pédagogie divine serait requise, et
la théodicee de la protestation se réduirait en définitive a ce qu’elle voudrait
ne pas €tre : une variation sur le théme de I'instrumentalité du mal.

A T'image des textes bibliques dont elle s’inspire, la « théodicée de la
protestation » est une théologie a la deuxiéme personne, une théologie qui
s’énonce dans la priére. C’est sa principale force: la querelle avec Dieu est
une querelle, certes, mais une querelle avec Dieu. Sa principale faiblesse
est peut-étre de sous-estimer la difficulté de passer de la deuxiéme a la
troisieme personne, de la priére a la théorie, de ’enchainement rhapsodique
des métaphores et narrations bibliques a 'unité cohérente d’une théologie
systématique.

2.3. La solution qui reconsidere la thése de la réalité du mal
(John Milbank)

Le troisiéme type de solution au probléeme logique de la théodicée
maintient les théses de la toute-puissance divine et de la parfaite bonté de
Dieu, mais reconsidére la thése de la réalité du mal en restaurant la théorie
classique de la privatio boni. 11 trouve son expression paradigmatique dans
la critique de la notion de «mal radical» proposée par le théologien
anglican John Milbank dans son essai « Evil. Darkness and Silence »®.

Milbank suggére que les théodicées modernes n’ont guere de pertinence
du point de vue d’une ontologie classique de la participation, mais que
leur effort pour justifier I’existence du mal est le corrélat nécessaire des
ontologies modernes qui affirment I'univocité de I’étre. La thése classique
implique une équivocité de I’étre : les réalités créées n’ayant d’étre que dans
la mesure de leur participation a I’étre divin, I’étre n’a pas le méme sens
pour la créature et pour son créateur. La thése moderne de 'univocité de
I’étre affirme au contraire que I’étre n’a qu’un seul et méme sens pour la
créature et le Créateur, 'immanence et la transcendance, le fini et 'infini.
Cette thése est pour Milbank la condition ontologique pour que le mal

6 John MiLBANK, « Evil. Darkness and Silence », in: Being Reconciled. Onto-
logy and Pardon, Londres, Routledge, 2003, p. 1-25.



116 MARC BOSS

puisse prétendre a I’étre au méme titre que le bien; c’est alors seulement,
dit-il, que «la présence du mal doit étre “justifiée” dans les termes d’un
dessein providentiel » . Aussi Milbank appelle-t-il la théologie & renouer
avec I'ontologie de la participation en rejetant d’un bloc I'univocité de
I’étre et les théodicées qui tentent de s’en accommoder. C’est dans ce cadre
général que son essai prend place. Il poursuit un double objectif: d’une
part, réhabiliter la théorie classique de la privatio boni en tant qu’ontologie
négative — ou « méontologie » —qui voit le mal non « comme une force et une
qualité véritables, mais comme I’absence de force et de qualité, la privation
de I’étre méme » 7' ; d’autre part, réfuter la thése selon laquelle la Shoah et
les autres génocides systématiques du xx° siécle manifesteraient ’existence
d’un «mal radical ».

Dans ce contexte polémique, Milbank ne mentionne guére la thése
moderne de I'instrumentalité du mal, en opposition a laquelle s’est d’abord
construite la thése qu’il rejette, mais il met en scéne une confrontation
directe entre la théorie de la privatio boni, dont il rappelle qu’elle fut
« traditionnellement » défendue dans «la pensée juive et chrétienne », et la
théorie du mal radical, qu’il décrit comme «spécifiquement moderne » ’°.
De Kant a Heidegger en passant par Schelling, la théorie du mal radical
impliquerait un rejet plus ou moins explicite de la conception classique
du mal comme privation au profit d’'une conception du mal comme « déni
positivement voulu du bien, comme pur acte de perversité sans raison» 3.
Milbank voit dans ce retournement une tentative équivoque et dange-
reuse de « glamouriser» le mal”: d’insignifiant et stérile qu’il était dans
P’ancienne théorie, il atteindrait au grandiose d’un «quasi-satanisme » >
dans la nouvelle. Cet argument se polarise sur des philosophes contempo-
rains décrits comme des « kantiens postmodernes»’® (Jacob Rogozinski,
Slavoj Zizek, Jean-Luc Nancy), auxquels Milbank reproche d’interpréter
les horreurs des camps de la mort et de la terreur totalitaire comme des
confirmations pour ainsi dire empiriques de la théorie du mal radical, et
d’ériger ainsi le mal en «attribut positif et irrationnel de I'étre méme» .

La theése de Milbank s’appuie en bonne partie sur celle que Hannah
Arendt défend dans Eichmann a Jérusalem. Rapport sur la banalité du
mal™®, un texte dans lequel la philosophe semble désavouer ses descriptions

0 Ibid., p. 18.

" Ibid., p. 1.

2 Ibid.

3 Ibid.

" Ibid.

5 Ibid., p. 21.

" Ihid..p. 2

T Ibid., p. 1.

8 H. AReNDT, Eichmann & Jérusalem. Rapport sur la banalité du mal (1963),
Paris, Gallimard, 1966.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 117
antérieures du mal totalitaire comme mal radical”®. A la question Aprement
discutée de la continuité de I’ceuvre d’Arendt sur ce point, Milbank répond
par le postulat d’une incompatibilité rédhibitoire entre la thése de la
«radicalité» du mal et celle de sa «banalité». En suggérant qu’un haut
fonctionnaire du Troisiéme Reich puisse ne pas étre un sociopathe, mais
une personnalité médiocre, un fonctionnaire plus motivé par sa promotion
professionnelle que par une appétence maladive pour la cruauté, Arendt
ne minimise nullement ’horreur d’Auschwitz, mais elle cesse de la situer
dans une disposition « quasi satanique » 4 perpétrer le mal pour lui-méme®’.
Aussi Milbank lui emprunte-t-il cette theése de la «banalit¢ du mal»
pour l'interpréter dans le sens d’un acquiescement tacite a la conception
augustinienne du mal comme privatio boni : « Arendt voyait implicitement
dans la Shoah [the Holocaust] une confirmation plutot qu’une négation de
la conception occidentale du mal comme privation. » %!

Milbank ne tarit pas d’éloge sur la perspicacité d’Arendt, qu’il crédite
notamment d’avoir mis en lumiére une certaine connivence entre un kan-
tisme populaire, dégradé en une doctrine de 1’obéissance inconditionnelle
aux autorités politiques, et la «participation d’un grand nombre d’Al-
lemands a I’exécution de la solution finale», ce qui souleéve la question
du rapport entre la théorie et la pratique modernes du mal; Milbank se
dissocie toutefois d’Arendt dans la réponse qu’il apporte a cette question,
car il se propose de faire remonter a Kant lui-méme la responsabilité de
ce qu’Arendt attribuait & un « kantisme abatardi»®2. Il estime en effet que
la terreur politique des régimes totalitaires n’est pas seulement compatible
avec la théorie kantienne du mal radical, mais qu’a certains égards elle en
procéde®. Que lui reproche-t-il au juste? De servir de modéle théorique
aux politiques de terreur et d’extermination que les régimes totalitaires
mettront en pratique? Pas franchement. Son essai joue certes avec I'idée
d’une complicité entre la « théorie» et la « pratique » du mal radical, mais
il procéde surtout par rapprochements suggestifs, par soupgons indirects.
Ce que Milbank reproche principalement a la doctrine du mal radical,
c’est de confirmer I'indécidabilité morale qui gréve selon lui le systéme
kantien de la liberté. Dans une veine interprétative inspirée de Schelling,
Milbank voit dans la notion de mal radical une part constitutive de ce
systéme emblématique de la philosophie morale moderne, et non le corps
étranger — réminiscent du péché originel — que croyaient y voir d’illustres
contemporains tels que Goethe ou Schiller. Milbank soutient en effet que
la thématique du mal radical est rigoureusement inséparable chez Kant du
principe de 'autonomie de la volonté : comme il n’existe « rien dans ’ordre

Voir supra, p. 105.
80 Ibid., p. 2.

81 Ibid.

82 Ibid.

83 Ibid., p. 4.



118 MARC BOSS

causal qui puisse affecter I’ordre de la liberté », le mal radical est donné en
meéme temps que la liberté, « comme une possibilité qui lui est inhérente »,
a savoir la possibilité qu’a la liberté de « vouloir contre elle-méme » . A ce
titre, la doctrine kantienne du mal radical est «intrinséque a I’autonomie
des Lumiéres » % :

Le mal est précisément ce dont nous sommes seuls responsables. Le mal est

l’autonomie qui se gouverne elle-méme — le mal est le bien kantien, le bien

moderne 8°.

La formule reléve assurément d’une rhétorique de I’exces. Dans la logique
méme de la lecture que Milbank fait de Kant, le mal n’est pas le bien, mais
il est une possibilité positive, constitutive de ce bien qu’est la liberté en tant
que telle. L’hyperbole est néanmoins révélatrice du climat polémique dans
lequel s’inscrit le projet de Milbank. Son pathos antimoderne dessert son
propos tant il présente un caractére systématique. Quel que soit le sujet qu’il
aborde, Milbank semble toujours livrer bataille contre le méme adversaire :
une modernité essentialisée sous le slogan de 'univocité de I’étre. Sa critique
de la doctrine kantienne du mal radical ne fait pas exception a la régle. Mais
I’exemple d’Arendt montre qu’il est a tout le moins possible de réhabiliter la
thése classique de la privatio boni sans nullement souscrire aux spéculations
filandreuses de Milbank sur une prétendue connivence entre la théorie
(kantienne) et la pratique (nationale-socialiste) du mal radical®’.

Interprétée in meliorem partem, la thése que propose Milbank a toute-
fois le mérite de permettre une approche déflationniste de la question qui
hante toutes les théodicées contemporaines, a savoir: comment parler de
ce que le nom d’Auschwitz symbolise ? En relisant le théme augustinien de
la privatio boni a travers les réflexions d’Arendt sur le procés Eichmann,
sa méontologie du mal évite un double écueil: d’une part la justification
teléologique du mal, qui déprécie le bien comme parasitique par rapport
a lui®; d’autre part la sidération devant I’horreur, qui permet au mal
d’usurper la majesté de ’absolu®.

84 Ibid., p. 15.

85 Ibid.

8 Ibid., p. 18.

Notons que le soupgon d’une telle connivence n’est pour Milbank qu’un
aspect particulier de la «collusion » plus fondamentale entre «libéralisme et tota-
litarisme » qu’il croit devoir dénoncer et combattre. Cf. ibid., p. 24-25.

88 Cf. Simon OLIvER, «Representing Evil in Schindler’s List and Life is
Beautiful », in : Jeff SELLARS (éd.), Light Shining in a Dark Place. Discovering
Theology through Film, Eugene, Wipf and Stock, 2012, p. 3-17, en particulier p. 9-10.

89 Milbank estime, non sans raison, que céder a cette fascination donnerait aux
bourreaux d’Auschwitz une « victoire théorique fantome » (op. cit., p. 17).



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 119
Conclusion

Au risque de trahir la promesse d’exhaustivité que charrie la notion
d’inventaire, notre typologie n’a pris en considération que les discours
qui prétendent résoudre le trilemme de la théodicée, et qui en acceptent
par conséquent les termes et les contraintes, c’est-a-dire ’obligation de
choisir deux éléments au détriment d’un troisiéme (« pick two!», selon la
version populaire du trilemme de Mundell-Flemming”). Nous avons ainsi
laissé hors champ tout un ensemble de discours alternatifs qui pourraient
a leur tour étre répartis en deux grandes catégories selon la sorte de
critique, empirico-logique ou historico-culturelle, a laquelle ils soumettent
le trilemme de la théodicée.

Prédominante dans les cercles de ce qu’il est convenu d’appeler la
« philosophie analytique de la religion »°!, la critique empirico-logique du
trilemme permet de considérer que la thése d’un Dieu a la fois tout-puissant
et parfaitement bon n’est pas nécessairement incohérente au regard de la
réalit¢ du mal, notamment si, comme le prétend Richard Swinburne, on
parvient a montrer sur des bases évidentialistes — c’est-a-dire en acceptant
de ne croire qu’a proportion des raisons, des preuves et des données
empiriques dont on dispose — que tout mal qui survient dans le monde rend
certains biens possibles pour les humains et les autres especes, et que la
valeur positive de ces biens est probablement supérieure a la valeur négative
des maux qui les ont engendrés. Dans Providence and the Problem of Evil,
Swinburne pense en effet pouvoir démontrer, par une prise en compte
exhaustive des raisons possibles des divers types de maux observables dans
le monde, qu’il est « moralement licite»®? pour Dieu de permettre que
ces maux adviennent, sachant qu’ils ont une fonction instrumentale dans
I’accomplissement de ses « bons desseins » : les biens que Dieu poursuit sont
si éminemment désirables, estime-t-il, « qu’ils compensent les maux qui les
accompagnent » >, Ainsi congue, la critique empirico-logique du trilemme
restaure, dans un appareil théorique amélioré, la logique instrumentale et
compensatoire des théodicées modernes ; elle ne conteste en définitive que
I'impérativité du « pick two ! ». Elle refuse le trilemme en tant que trilemme,

% Ce trilemme qu’on doit aux économistes Robert Alexander Mundell et John
Marcus Flemming établit qu’on ne peut avoir en méme temps un régime de taux de
change fixe, une parfaite mobilité des capitaux et une politique monétaire indépen-
dante. Cf. Thomas CATE, An Encyclopedia of Keynesian Economics, Cheltenham-
Northampton, Edward Elgar Publishing, 20132, p. 499.

%l ¢f. William Hasker, «Analytic Philosophy of Religion», in:
William J. WAINWRIGHT (€d.), The Oxford Handbook of Philosophy of Religion,
Oxford, Oxford University Press, 2005, p. 421-446.

92 Richard SWINBURNE, Providence and the Problem of Evil, Oxford, Clarendon
Press, 1998, p. 223.

93 Ibid., p. x. Voir aussi le chapitre « Weighing Good against Bad » (p. 237-251),
qui forme la conclusion du livre.



120 MARC BOSS

mais elle en accepte le postulat implicite, & savoir que les trois éléments
devraient idéalement former un systéme cohérent.

Dans son essai Le mal. Un défi a la philosophie et a la théologie,
Paul Ricceur observe qu’un tel postulat est le produit historiquement et
culturellement conditionné de tout « un mode de penser» dont la quéte
de «cohérence logique» passe par une double exigence «a la fois de non-
contradiction et de totalité systématique »** ; ce mode de penser et la forme
propositionnelle dans laquelle il s’exprime n’ont vu le jour qu’a un stade
tardif de la spéculation sur le mal, celui du siécle de Leibniz, aprés qu’ait
eu lieu ce que Ricceur décrit comme la « fusion » du « langage confessionnel
de la religion » avec un discours théorique « sur ’origine radicale de toutes
choses»”. Cette mise en perspective historico-culturelle du trilemme de
la théodicée se veut chez Ricceur une incitation a la prudence. Prudence
spéculative d’abord, qui souligne le caractere inéluctablement aporétique
des théodicées a vocation totalisante. (Dans la trajectoire qui conduit de
Leibniz & Hegel, le systéme gagne en acuité logique, mais « plus le systeme
prospére, plus les victimes sont marginalisées. La réussite du systéme fait
son échec. »°°) Prudence herméneutique ensuite, qui met en garde contre la
tentation d’ignorer la distance culturelle entre les théodicées modernes et le
traitement de la question du mal ou de la souffrance injuste dans les genres
littéraires disparates de la tradition biblique et patristique (le mythe et la
sagesse, la gnose et la « gnose antignostique »°’). Ainsi congue, la critique
historico-culturelle du trilemme de la théodicée conduit a I'intégration de
son aporie spéculative dans un processus que Ricceur compare a un « travail
de deuil » . Ce repli sur une nescience apaisée n’est pas un pur processus de
renoncement, car I’ascése spéculative a pour fonction de «rendre I'aporie
productive » dans les registres « de ’action et de la spiritualité »*°. Ricceur
assure qu’il ne s’agit pas tant d’'une « solution » que d’une simple « réponse »
au probléme de la théodicée ", mais il faut bien constater que, du point de
vue des options logiques en présence, cette réponse entérine a sa maniere
la solution apercue mais rejetée par Jonas, celle d’'un renoncement a
I'intelligibilité de Dieu.

La trop rapide évocation de ces deux critiques du trilemme de la théo-
dicée nous aura permis d’identifier au passage deux types complémentaires
a ceux de notre inventaire tripartite. Dans quatre des cinq cas envisagés
jusqu’ici, la résolution du trilemme passe par un renoncement plus ou moins

% Paul Ric@&ur, Le mal. Un défi a la philosophie et a la théologie (1985), Genéve,
Labor et Fides, 2004, p. 19.

9% Jhid., p. 20.

% Ibid., p. 50.

97 Ibid., p. 26-38.

% Ihid., p. 60-61.

9 Ibid., p. 57-58.

10 gpid., p. 57.



QUE RESTE-T-IL DE LA THEODICEE 121

strict & I'une de ses théses constitutives explicites (la réalit¢ du mal, la
toute puissance et la parfaite bonté de Dieu) ou implicites (I'intelligibilité
de Dieu); et méme dans le cas restant, que nous avons exemplifié par la
théodicée de Swinburne, la restauration d’une conception instrumentale du
mal implique un renoncement partiel a la thése de la réalité du mal — du
moins si I’on admet le schéme historiographique d’une gradation dans la
reconnaissance du statut ontologique du mal, tel que nous I’avons esquissé
en conclusion de notre premiére partie. De ce point de vue, il ne parait
pas déraisonnable d’affirmer qu’a chacun des cing types correspond un
renoncement spécifique.

Avons-nous achevé notre inventaire typologique des solutions contem-
poraines au probléme logique de la théodicée? Non. L’inventaire ne se-
rait pas complet sans I’évocation d’un sixi¢me type de renoncement, plus
radical, plus vertigineux que les cinq autres: le renoncement a Dieu lui-
méme. Comme le note Odo Marquard, le proces ouvert par les théodicées
du Grand Siécle a trouvé dans les philosophies de I'histoire des siécles
ultérieurs un dénouement inattendu: le sauvetage de la bonté de Dieu par
la négation de son existence, I’acquittement du créateur par «la preuve
de la plus éclatante des innocences, I'innocence de sa non-existence » !°!.
Pour qualifier le fruit de cet acquittement insolite, requis avec une méme
ferveur dans I'idéalisme allemand ou la théologie de la mort de Dieu'%?,
Marquard parle d’un «athéisme ad maiorem Dei gloriam »'**. Sans doute
est-ce ironie de sa part. Mais la formule vaut mieux que ce qu’il veut
lui faire dire. Que pourrait-elle dire d’autre? Peut-étre ce que tentent de
faire entendre dans leur langue elliptique les traditions apophatiques. La
«rose sans pourquoi» d’Angelus Silesius pourrait alors servir d’antidote
salutaire a I'obsession de maitrise, d’emprise ou de mainmise qui semble
inhérente au projet méme d’une théodicée. (Méme chez les avocats les plus
z¢€lés de la cause de Dieu — et peut-étre chez eux surtout — cette obsession
transparait dans la procédure judiciaire que la théodicée transpose dans
le champ spéculatif: une assignation a comparaitre.) La notion de prime
abord incongrue d’un «athéisme ad maiorem Dei gloriam » exprimerait
alors le renoncement & Dieu que Silesius décrit comme le stade ultime de
la Gelassenheit, cette figure de 'abandon, de la déprise, du détachement,
qui est en méme temps la promesse d’un laisser-advenir: « L’abandon est
capable de Dieu [Gelassenheit fiht Gott]» '™,

101 Odo MARQUARD, Abschied vom Prinzipiellen, Philosophische Studien (1981),
Stuttgart, Reclam, 2015, p. 48.

102 Ibid., p. 73-74.

103 1hid., p. 48.

104" Johannes Angelus SiLesius, Cherubinischer Wandersmann, oder geistreiche
Sinn- und Schlufreime zur gottlichen Beschaulichkeit (1675), Munich, Lindauer,
1827, p. 43.






	Que reste-t-il de la théodicée dans la théologie contemporaine?

