
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 150 (2018)

Heft: 1

Artikel: Penser le beau dans un monde bouleversé

Autor: Stewart-Kroeker, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-772451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-772451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 150 (2018), P. 41-55

PENSER LE BEAU
DANS UN MONDE BOULEVERSÉ1

Sarah Stewart-Kroeker

Résumé

La beauté est-ellepertinente pour l'agir éthiqueface à la crise écologique
Ce texte croise une réflexion esthétique, liée à un imaginaire eschatologique
qui intègre la création entière, à la résurrection. Passant par Platon et des

philosophes contemporains comme Alexander Nehamas et Mavis Biss, qui
tous s'intéressent aux liens entre la beauté et l'éthique, le présent article
débouche sur une esthétique théologique des plaies ressuscitées du corps
christique. L'imaginaire eschatologique qui affirme que ces plaies perdurent
sur le corps ressuscité rappelle la responsabilité qui est la nôtrepour la violence

qui défigure le monde aujourd'hui. En même temps, cette image est porteuse
de l'espoir d'une transfiguration. Peut-on étendre cet imaginaire à la création
tout entière, pour nous inciter à agir de manière responsable dans un monde

qui souffre

On pourrait dire que le défi que présente le changement climatique est
évident : nous savons tous que nous devons rapidement et drastiquement
diminuer notre consommation d'énergie fossile. Y a-t-il quoi que ce soit
à théoriser, ici? L'évidence scientifique suffit. Je pourrais citer une longue
liste de chiffres qui le prouvent, mais le plus significatif est le fait qu'aux
yeux des scientifiques, nous sommes déjà à l'aube d'une nouvelle ère.

En août 2016, une commission d'experts a recommandé au Congrès
géologique international de déclarer la fin de l'holocène et le début d'une
nouvelle ère géologique: l'anthropocène2. Celle-ci est caractérisée par
l'impact profond de l'activité humaine sur l'écosystème de la Terre. Or face

aux conséquences de cette activité, on constate une inactivité frappante.

1 Ce texte reprend, en la modifiant, la leçon inaugurale prononcée par Sarah
Stewart-Kroeker le 9 novembre 2016 à l'Université de Genève.

2 La commission, « Anthropocene Working Group» (AWG) a été convoquée

par Jan Zalasiewicz de l'Université de Leicester. Pour le terme « anthropocène »,
cf. Paul Crutzen et Eugene Stoermer, «The "Anthropocene"», Global Change
Newsletter 41 (2000), p. 17-18. La proposition est néanmoins controversée. Pour
un résumé du débat, cf. par exemple Richard Monastersky, « The Human Age »,
Nature 519 (12 mars 2015), p. 144-147.



42 SARAH STEWART-KROEKER

Comme l'écrit le philosophe français Bruno Latour : « nous devrions avoir
le sentiment d'avoir glissé d'une simple crise écologique à ce qu'il faudrait
plutôt nommer une profonde mutation de notre rapport au monde. Et
pourtant, ce n'est sûrement pas le cas. La preuve, c'est que nous recevons
toutes ces nouvelles avec un calme étonnant... S'il s'agissait vraiment d'une
mutation radicale, nous aurions tous été en train de modifier de fond en
comble les bases notre existence. »3

Les sources de l'action - ou de l'inaction - humaine ne sont jamais
sans nuances, sans complexité. Cela est d'autant plus vrai face à une telle
mutation globale de notre rapport au monde. Ce bouleversement d'une
magnitude sans précédent dans l'histoire humaine appelle l'action. Or cette
action, les théories scientifiques ne suffisent pas à la provoquer4. C'est

pourquoi nous avons besoin de repères humanistes. Toutes les disciplines
de la connaissance humaine doivent alors joindre leurs efforts. Je ne

prétends nullement ici apporter la perspective englobante ou définitive
qui nous ferait défaut. Je désire seulement esquisser comment l'éthique
théologique pourrait, de concert avec d'autres approches, apporter sa voix
au débat, à travers des arguments qui paraîtront peut-être inattendus.
Je commencerai par mettre en évidence certaines structures qui sous-
tendent l'action éthique, avant de m'attarder sur un exemple de ressources
théologiques. Mon point de départ sera la dimension esthétique de l'agir
humain. Pourquoi Parce que nous sommes tous attirés par ce que nous
trouvons beau. Cela concerne aussi bien la manière dont nous regardons
le monde que notre regard sur nous-mêmes. Qu'entendons-nous par ces

termes, « beauté » et « esthétique »

1. L'esthétique

L'esthétique est la réflexion sur ce que nous trouvons beau ou pas beau :

ce qui nous attire, ce qui nous répugne. Elle inclut aussi la question de savoir
comment on perçoit et on évalue ces objets d'attrait ou de répulsion.

Un philosophe contemporain, Alexander Nehamas, remarque que
l'esthétique s'est progressivement renfermée sur une question spécifique :

ce qui relève de l'art ou de la critique du goût5. Mais le sens que je voudrais
donner ici à l'esthétique dépasse ce cadre limité. Je voudrais faire appel
à un sens de l'esthétique plus large et plus ancien, qui donne une place
centrale à la beauté dans la vie humaine. Platon ainsi qu'Augustin voyaient
dans l'attrait de la beauté l'une des motivations les plus essentielles à

3 Bruno Latour, Face à Gaïa, Paris, La Découverte, 2015, p. 16.
4 Latour l'exprime bien au début de ce livre, ibid., p. 15-19.
5 Alexander Nehamas, Only a Promise of Happiness. The Place of Beauty in a

World ofArt, Princeton, Princeton University Press, 2007, p. 2-3.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSE 43

l'action. Cette notion ancienne de la beauté ne concernait pas seulement
la perception des objets sensibles et matériels du monde, mais également
celle des objets intelligibles et spirituels. C'est un point très important par
rapport au changement climatique, car le changement climatique dépasse

notre perception sensible, et cela de deux manières au moins : spatiale et

temporelle. Global, le changement climatique dépasse l'expérience directe

que nous pouvons avoir de notre propre environnement. De même, il
dépasse la perception des effets de nos actions dans le temps, puisque les

changements entraînés par nos actions ne seront perceptibles que plus tard.
Mais revenons à cette dimension esthétique de l'agir avant de considérer

sa pertinence pour l'écologie. Ce que nous trouvons beau influence ce que
nous désirons. Lorsque nous pensons le beau, nous nous attachons à la fois
au sensible et à l'intelligible, car, humains, nous sommes des créatures aussi

bien de corps que d'esprit. Ainsi, notre désir se fixe non seulement sur des

objets matériels, mais aussi sur ce qui a trait aux valeurs humaines, et donc
également sur ce que nous désirons faire et être dans le monde. Ce que nous
trouvons beau est donc au cœur de la formation de l'être, de ses valeurs, de

ses désirs, de ses projets et du parcours de toute sa vie. On peut même dire

que les normes éthiques ont nécessairement une qualité esthétique, car les

valeurs qui donnent forme à la vie tirent leur force du fait qu'elles expriment
ce que nous désirons.

Donnons-en un exemple tiré de la littérature ancienne. Dans La
République de Platon, la première cité décrite par Socrate illustre une vie très

simple, très modeste: rien qui dépasse le simple est nécessaire6. La cité se

suffit à elle-même, sans maladie, sans guerre, sans pauvreté. Pourtant
l'interlocuteur de Socrate, Glaucon, n'en veut pas. Voilà une cité de cochons,
dit-il7. En d'autres mots, elle le répugne. Il ne ressent aucun attrait pour
ce mode de vie frugal, qui est pourtant pour Socrate l'idéal de la justice.
Glaucon voudrait du confort, des commodités, du luxe8. Cela ne devrait
pas nous surprendre, car le texte nous a appris que, pour Glaucon, les

humains sont tous attirés par l'argent, le sexe et le pouvoir9. Socrate consent
alors à décrire la cité rêvée par Glaucon : une cité de luxe, avide de conquête
des terres de ses voisins, dont les habitants cherchent à se grandir aux dépens
des autres et souffrent de leurs propres excès. Socrate la voit comme une cité
fiévreuse10.

Ce texte est plus pertinent que jamais. Premièrement, parce que le

réchauffement climatique est, au sens propre, une fièvre. Cette fièvre climatique

reflète la fièvre affective et politique qui l'a causée. Deuxièmement,
parce que ce texte de Platon éclaire la manière dont les désirs et les valeurs

6 Platon, La République II.369a-372d.
7 Ibid., II.372d.
8 Ibid., IL372d-374e.
9 Ibid., II.358e-361d.
10 Ibid., II.372e.



44 SARAH STEWART-KROEKER

de l'être humain déterminent les pratiques politiques et les modes de vie
d'une société.

Pour déconstruire cette valorisation esthétique de l'excès et de l'égoïsme,
Socrate n'a pas de meilleure réponse que de revenir au récit de l'histoire
des dieux, faisant ainsi appel à la narration plutôt qu'à l'argumentation11.
Comme si le registre de la spiritualité, du mythe ou de la poésie était le seul

capable de nous aider à repenser nos désirs et nos valeurs. Le monde auquel
nous aspirons est formé par nos représentations de ce qu'est la prospérité.

Un aspect de la réponse au défi du changement climatique suppose alors
de revenir sur la manière dont nous nous représentons l'humanité - ses

désirs, ses valeurs et ses aspirations. La discussion des aspects anthropologiques

de la réponse à la crise écologique a été sapée par le célèbre article
de Lynn White «The Historical Roots of Our Ecological Crisis» (1967),

qui a profondément influencé le dialogue entre la religion et l'écologie12.
L'article condamne l'anthropocentrisme: la survalorisation de l'humain.
White impute à la cosmologie judéo-chrétienne l'anthropocentrisme qui
nous aurait rendu indifférents à notre environnement. Beaucoup, surtout
dans le contexte nord-américain, ont alors pensé qu'il fallait rétablir la
valeur intrinsèque de la création en enlevant à l'humain sa place centrale. Ces

efforts dirigés contre l'anthropocentrisme ont pourtant négligé d'expliciter
leurs présupposés anthropologiques13. Dans le contexte anglo-saxon, ce

n'est que récemment que l'on a cherché à combler ce vide en ayant recours
à l'éthique des vertusl4. Ce recentrage a un dessein anthropologique explicite.

Il s'agit de changer de paradigme en changeant d'anthropologie, en
cherchant une nouvelle représentation de l'humanité qui intègre l'humain
à son environnement15.

11 Ibid., II.376d-III.403c.
12 Lynn White, «The Historical Roots of Our Ecological Crisis», Science 155

(1967), p. 1203-1207.
13 Willis Jenkins, «Assessing Metaphors of Agency. Intervention, Perfection,

and Care as Models of Environmental Practice», Environmental Ethics 2112 (2005),

p. 135-154.
14 Allen Thompson and Jeremy Bendik-Keymer, Ethical Adaptation to Climate

Change. Human Virtuesfor the Future, Cambridge (USA), MIT Press, 2012 ; Michael
Doan, «Climate Change and Complacency», Hypatia 29/3 (2014), p. 634-650;
Stephen Gardiner, A Perfect Moral Storm: The Ethical Tragedy ofClimate Change,
Oxford, Oxford University Press, 2011 ; Mike Hulme, « Climate Change and Virtue:
An Apologetic», Humanities 3 (2014), p. 299-312 ; Dale Jamieson, Reason in a Dark
Time, Oxford, Oxford University Press, 2014; Marcello Di paolo, «Virtue for the

Anthropocene », Environmental Values 24/2 (2015), p. 183-207 ; Ronald L. Sandler,
Character and Environment. A Virtue-Oriented Approach to Environmental Ethics,
New York, Columbia University Press, 2007 ; Stefan Skrimshire, Politics of Fear,
Practices ofHope, Londres, Continuum, 2008.

15 Willis Jenkins, «The Turn to Virtue in Climate Ethics. Wickedness and
Goodness in the Anthropocene», Environmental Ethics 38/1 (2016), p. 77-96.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSE 45

Le recours à ce modèle de l'éthique des vertus devrait alors permettre
de mieux penser le processus de formation et de développement des vertus.
Si les vertus sont une manière de faire face aux défis auxquels nous
sommes confrontés à l'ère de l'anthropocène, nous devons nous intéresser

au processus par lequel elles sont formées. Or la formation des vertus
est un processus dynamique et continu, profondément influencé par notre
imagination. L'imagination, au sens augustinien, n'est autre que la capacité
de reproduire et de synthétiser des images, et par suite de créer des

représentations dans la pensée16. C'est donc une faculté de l'esprit qui fait
le lien entre le sensible et l'intelligible. L'imagination peut alors faire le lien
entre l'éthique et l'esthétique17.

2. L'imagination

Comme l'avance une jeune philosophe américaine, Mavis Biss, la

plupart des théories en philosophie morale tendent à traiter l'imagination
comme une forme de perception18. Mais en réalité l'imagination joue un
rôle différent, selon Biss. Il nous arrive de percevoir les enjeux d'une
situation qui exigent une réaction morale sans savoir comment réagir.
On peut également se trouver dans une situation où une action morale
dépasse les catégories actuellement disponibles dans notre cadre social

16 Cf. par exemple De trin. 8,9 (CCL 50, p. 279-284). Augustin est partagé
sur l'imagination. Il souligne le rôle fondamental que joue l'imagination dans la
psychologie humaine, tout en étant conscient non seulement des ressources mais
aussi des dangers qu'elle présente. Pour un bon résumé de sa pensée sur ce point,
cf. Marianne Djuth, «Veiled and Unveiled Beauty. The Role of the Imagination in
Augustine's Esthetics», Theological Studies 68 (2007), p. 77-91.

17 La discussion sur le rapport entre l'éthique et l'esthétique est vive en
modernité. Un débat se poursuit toujours dans la littérature anglophone concernant
l'interprétation de ce rapport chez le penseur moderne incontournable sur cette
question : Emmanuel Kant. Dans les dernières décennies, ce débat a été relancé
notamment par Paul Guyer, auteur de Kant and the Claims of Taste, Cambridge,
Harvard University Press, 1979, de Kant and the Experience ofFreedom, Cambridge,
Cambridge Univerity Press, 1993, et l'éditeur avec Ted Cohen de Essays in Kant's
Aesthetics, Chicago, University of Chicago Press, 1982. Cf. aussi Henry E. Allison,
Kant's Theory ofTaste, Cambridge, Cambridge University Press, 2001 ; Ted Cohen,
« Beauty, Freedom, and Morality. Why Beauty is a Symbol of Morality », Essays in
Kant's Aesthetics (1982); Hannah Ginsborg, The Role of Taste in Kant's Theory
of Cognition, Londres, Routledge, 1990; Brent Kalar, The Demands of Taste
in Kant's Aesthetics, New York, Continuum, 2006; Richard Moran, «Kant,
Proust, and the Appeal of Beauty», Critical Inquiry, 38/2 (2012), p. 298-329;
Kenneth F. Rogerson, «The Meaning of Universal Validity in Kant's Aesthetics»,
The Journal ofAesthetics and Art Criticism, 40/3 (1982), p. 301-308.

18 Mavis Biss, «Radical Moral Imagination. Courage, Hope, and Articulation»,

Hypatia 28/4 (2013), p. 938-954.



46 SARAH STEWART-KROEKER

ou conceptuel19. C'est alors par l'imagination morale que nous pouvons
improviser et agir de manière novatrice20. L'imagination permet ainsi de

suppléer aux failles de notre pensée morale et de modifier nos présupposés
moraux. Selon Biss, l'imagination morale a son parallèle dans le jugement
esthétique21. L'imagination, comme le jugement esthétique, passe
pardessus les cadres de réflexion établis, lorsque ceux-ci ne suffisent plus, et

nous guide par l'attrait de la beauté.
Je vois un lien encore plus intime que ce que suggère Biss entre

l'imagination et l'esthétique. En fait, l'imagination n'est pas que le parallèle
de l'esthétique : elle fait pleinement partie de la dimension esthétique de

l'agir. L'idée de l'imagination chez Biss est cohérente avec la conception de

la beauté de Nehamas, selon qui notre poursuite de la beauté est motivée

par le fait qu'elle dépasse la compréhension22. Le désir humain, qui est

le moteur de l'action, est toujours une aspiration. L'attirance produit le

mouvement - du corps, ou de l'âme - dans la recherche de ce que nous
ne possédons pas encore et qui nous dépasse. C'est de là que le désir tire sa

dimension esthétique et imaginative23.
Comment relier alors cette question de l'imagination morale à

l'écologie? Un éminent éthicien environnemental américain, Willis Jenkins,
affirme que le défi conceptuel à l'ère de l'anthropocène est de réconcilier
deux échelles de l'agir humain : une échelle individuelle et une échelle
collective24. La difficulté réside dans le fait que cette figure universelle de

l'échelle collective dépasse l'expérience directe25. Pour intégrer ces deux
dimensions, il faut avoir recours, dit-il, au mythe et à la poésie, parce que

19 Biss, art. cit., p. 938-941.
20 Biss répond de manière critique aux explications de l'imagination morale

avancées par Susan Babbitt, Impossible Dreams. Rationality, Integrity and Moral
Imagination, Oxford, Westview Press, 1996, et par Miranda Fricker, Epistemic
Injustice. Power and the Ethics ofKnowing, Oxford, Oxford University Press, 2007.
En revanche, Biss et Jenkins (« Turn to Virtue ») s'appuient de façon significative sur
l'œuvre de Jonathan Lear, Radical Hope. Ethics in the Face of Cultural Devastation,
Cambridge, Harvard University Press, 2006. Lear présente en détail le cas de

Chief Plenty Coups, un chef de la tribu amérindienne Crow au xixe siècle pendant
l'effondrement de la vie traditionnelle de son peuple - un effondrement d'un mode de
vie qui implique également l'écroulement des concepts selon lesquels la vie éthique
a été comprise par le peuple Crow (Lear, op. cit., p. 92). À partir des actions du
chef face à cet effondrement, Lear cherche à montrer comment l'imagination morale
radicale suscite la création de nouvelles valeurs éthiques. Jeffrey Stout fait appel à

une conception assez similaire du rôle de l'imagination dans l'innovation morale
dans son ouvrage Democracy and Tradition, Princeton, Princeton University Press,
2004, p. 79, 198, 217-224.

21 Biss, art. cit., p. 948.
22 Nehamas, op. cit., 76, 105, 120.
23 Ibid., p. 62-64, 75-76, 105.
24 Ibid., p. 84, 86, 88-89, 91.
25 Ibid., p. 88-89.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSÉ 47

ces formes de discours sont les vecteurs du sens de la vie26. Il faut trouver un

moyen de synthétiser ces deux échelles de l'agir afin de penser l'interrelation
de l'individu et de la collectivité. En d'autres termes, il faut faire appel à

l'imagination.
Comme je l'ai évoqué en introduction, le changement climatique

dépasse ce qui nous est intelligible par l'expérience que nous pouvons en
faire. Cela vient d'abord du fait qu'il est global et que ses effets ne sont
pas perceptibles partout de la même manière. Il peut même nous paraître
abstrait lorsque nous sommes peu touchés par ses effets (ce qui est le cas
de nombreux occidentaux)27. Cela vient aussi du fait que ses effets seront
perceptibles dans un temps qui n'est pas celui de l'action. Ce que nous
observons aujourd'hui est le résultat d'actions qui se sont déroulées dans
le passé. Un mot d'une journaliste du New Yorker le dit fort bien : nous
vivons dans le climat du passé, mais nous avons déjà déterminé le climat du
futur28.

Le défi posé par l'anthropocène nous dépasse et c'est la raison pour
laquelle une réflexion esthétique est nécessaire. L'imagination nous permettra
de remettre en cause nos sensibilités esthétiques actuelles, parce qu'elle nous
offre des possibilités inédites de repenser notre rapport à un monde bouleversé.

En cela, l'imagination peut nous conduire à un nouvel imaginaire -
l'imaginaire étant ici compris comme un univers de sens cohérent, attaché
à un concept ou à une pratique. L'imagination permet au sujet de passer
au-delà des présupposés moraux et des cadres d'action établis, souvent en
faisant appel au formes discursives comme le mythe, la poésie, le rêve, les

images, les rites. L'imagination crée ainsi des contenus qui, lorsqu'ils se

cristallisent autour d'un concept ou d'une pratique, forment un univers de

sens qu'on peut appeler un imaginaire.
La théologie chrétienne offre des ressources pour ce mouvement vers

un imaginaire adapté à un monde bouleversé. S'adapter à une forme
qui dépasse notre compréhension est en effet au cœur de la théologie.
La vie chrétienne signifie être guidé par Dieu sur un chemin que nous
ne comprenons jamais complètement. Elle exige souvent la conversion et

parfois même l'inversion de nos sensibilités morales et esthétiques. La plus
bouleversante de ces inversions est certainement l'appel à voir le messie

attendu dans un charpentier inconnu qui s'engage volontairement à subir
une mort ignominieuse. L'inversion n'a été possible pour ses disciples que
lorsqu'ils l'ont vu sous l'apparence - encore plus bouleversante - d'un corps
ressuscité.

26 Ibid.,-p. il.
27 Christopher B. Field et Vicente R. Barros (éds), Intergovernmental Panel on

Climate Change (IPCC) Fifth Assessment Report, Climate Change 2014. Impacts,
Adaptation, and Vulnerability, Cambridge, Cambridge University Press, 2014.

28 Elizabeth Kolbert, « Greenland is Melting » The New Yorker (24 octobre
2016), http://www.newyorker.com/magazine/2016/10/24/greenland-is-melting.



48 SARAH STEWART-KROEKER

3. L'eschatologie

Le domaine où la théologie a eu le plus souvent recours à l'imagination
est certainement celui de l'eschatologie, le domaine des « choses dernières »,
de la vie après la mort, de l'au-delà, de la fin du monde mortel et temporel,
de la résurrection des corps. La vision eschatologique de cet autre monde
est sans doute un imaginaire.

Ce qui est dit de l'eschatologie dépasse toujours le sens de ce que nous en

comprenons. L'eschatologie dépasse les catégories qui nous sont familières
de par l'expérience. Néanmoins, l'eschatologie n'est pas pour le christianisme

un thème périphérique, car elle inclut (parmi d'autres éléments) la

description du but d'une vie en quête d'un plein épanouissement. Pour cette
raison, l'imaginaire eschatologique a eu de nombreux effets sur l'éthique
et la manière d'habiter le monde. On notera d'ailleurs qu'en tant que
l'eschatologie boucle en quelque sorte la création et qu'elle lui fait écho,
elle n'est pas étrangère à nos considérations écologiques.

Nous savons bien que l'eschatologie a également un potentiel destructeur.

Comme n'importe quel domaine de la réflexion humaine, l'eschatologie

peut devenir un poison - quand elle se prétend définitive, ou quand
elle nous perd dans des fantasmes de fuite du réel. Mais l'eschatologie
peut également bien former nos sensibilités éthiques par son potentiel
d'innovation qui lui vient de l'imagination.

Il n'est pas anodin que ce soit un philosophe, Bruno Latour, qui suggère

que l'imaginaire eschatologique est le seul capable de nous réveiller face à la

crise écologique. L'inaction serait due, selon lui, à une forme de gnose, qui
chercherait des certitudes en aplatissant le transcendant sur l'immanent29.
Il y a un lien essentiel entre l'eschatologie et l'écologie, selon Latour.
L'eschatologie proprement dite nous appelle à remettre «les pieds sur
terre» En cela, Latour affirme ce que dit aussi le théologien protestant
Karl Barth : l'eschatologie, comprise correctement, est le domaine le plus
pratique de tout enseignement31.

Ma proposition concernant ce qu'on pourrait nommer une éco-

eschatologie s'inspire d'Augustin et de Barth. Un drôle de couple, puisque

29 Latour, op. cit., p. 264. Je ne poursuivrai pas dans cet article la discussion de

cette thèse de Latour dans ses détails. L'argument est mené de manière particulière
et contestable, mais sa proposition d'un lien entre l'eschatologie et l'écologie qui
remettrait les « pieds sur terre » croise directement l'intérêt de mon argument et donc
vaut la peine d'être évoquée.

30 Latour, op. cit., p. 283.
31 « L'espérance chrétienne ne nous éloigne pas de la vie, elle est bien plutôt la

révélation de la vérité dans laquelle Dieu voit notre vie. Elle est une victoire sur la

mort, non une fuite dans l'au-delà, parce que la réalité de notre vie est en jeu. Une
eschatologie bien comprise est précisément ce qu'on peut imaginer de plus pratique
[...].» Karl Barth, Esquisse d'une dogmatique, trad. Fernand Ryser et Edouard
Mauris, Paris-Genève, Cerf-Labor et Fides, 1984, p. 251-252.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSÉ 49

l'un est un «Père» de l'Église ancienne du vesiècle et que l'autre est

certainement le plus grand théologien protestant du xxe siècle32.

Augustin et Barth peuvent paraître un choix étrange lorsqu'on veut
élaborer une éthique théologique sensible à l'écologie. Dans le cas d'Augustin,
son platonisme chrétien souligne le mouvement intérieur et horizontal du
sujet qui dépasse le monde pour trouver la vision de Dieu. Hannah Arendt
l'a accusé d'avoir ainsi fait du monde «un désert au lieu d'un chez-soi»33.
Si cela peut paraître grave, comme point de départ pour penser l'écologie,
la situation est sans doute pire encore dans le cas de Karl Barth. Barth, en
effet, rejette toute théologie naturelle et réaffirme avec vigueur la place de

l'homme au centre de la création. Pour l'éco-féministe Catherine Keller, s'il
y a quelque chose à sauver chez Augustin, ce n'est pas le cas chez Barth, qui
selon elle aurait radicalement répudié la nature en raison d'une misogynie
pathologique34.

Il faut bien reconnaître que, dans l'un et l'autre cas, la création n'est pas
reconnue comme telle de la manière qu'on pourrait le souhaiter, surtout
dans la mesure où elle est conçue en tant que théâtre, soit de l'ascension
vers Dieu pour Augustin, soit de la révélation de Dieu pour Barth, afin de

donner, comme le dit Calvin, un «spectacle de la gloire de Dieu»35. En
subordonnant le monde à la vision ou à la révélation de Dieu, Augustin
et Barth ne font-ils pas de la nature un simple instrument de la quête
spirituelle, privé de toute valeur intrinsèque? Les théologiens de l'éco-
théologie ont pris le contre-pied, sur ce point. Ainsi Sallie McFague, par
exemple, a proposé de voir le monde comme corps de Dieu36. Mais cette
approche risque d'abolir la distinction entre le Créateur et la création, une
distinction qui importait tant à Augustin qu'à Barth.

Faut-il alors choisir entre, d'un côté, l'anthropocentrisme et l'instru-
mentalisation du monde prônés par des théologiens comme Augustin et
Barth, et, de l'autre, le naturalisme et le panthéisme que l'on perçoit chez
certains éco-théoriciens contemporains? J'essaierai de montrer que non.
Entre ces deux écueils, une voie est possible, où l'imaginaire tiré de la
tradition chrétienne est capable de renouveler l'éco-théologie et l'éthique
qui en découle.

32 L'œuvre de Barth a d'ailleurs été traduite en français entre autres par Jacques
de Senarclens, dont le nom a été donné à la chaire qui est inaugurée aujourd'hui
[cf. supra, note 1 ; NdlR].

33 Hannah Arendt, Le concept d'amour chez Augustin, trad. Anne-Sophie
Astrup, Paris, Rivages, 1996, p. 21.

34 Catherine Keller, The Face of the Deep. A Theology ofBecoming, Londres-
New York, Routledge, 2005, p. 84-86.

35 Jean Calvin, Institution de la religion chrestienne, trad. Jean-Daniel Benoit,
Paris, Vrin, 1957,1.5.5.

36 Sallie McFague, The Body of God. An Ecological Theology, Minneapolis,
Augsburg Fortress, 1993.



50 SARAH STEWART-KROEKER

La difficulté de s'inspirer de ces deux théologiens n'est pas seulement
liée au fait que tous deux ne paraissent pas s'allier facilement aux intérêts
écologiques. Elle est aussi liée au fait qu'ils ne s'allient pas entre eux de

façon évidente. On aurait tendance à vouloir commencer une éco-théologie

par la doctrine de la création, comme celle qu'on trouve chez Augustin.
Mais Barth est un adversaire résolu de la théologie naturelle. Il refuse toute
autre connaissance de Dieu que celle qui vient de sa révélation. Il reproche
alors à Augustin d'avoir cherché des traces « immanentes » de Dieu dans le

monde, indépendamment de la révélation en Christ37. Pour Barth, il faut
absolument nier qu'on puisse déduire une véritable connaissance de Dieu
à partir de l'observation de la nature, indépendamment de la révélation
divine.

Or ce n'est précisément pas ce que fait Augustin. L'approche d'Augustin
est trinitaire: l'action divine est une et inséparable38. Chaque fois que se

manifeste la grâce, on comprend quelque chose de l'action divine, que cela

concerne la création, la réconciliation par la croix ou la rédemption finale.
Isoler l'une ou l'autre de ces trois dimensions de l'action divine reviendrait
à ne plus en comprendre quoi que ce soit. Ainsi, dans la création même, la
christologie n'est pas absente, puisque le monde est créé par le Verbe. On ne
doit pas opposer le Verbe créateur et le Verbe incarné39. C'est surtout dans

l'évangile de Jean qu'Augustin trouve le fondement de l'unité de l'action
divine centrée sur le Verbe. Dans cet évangile, qui commence par la création
du monde par le Verbe, Augustin trouve dans l'affirmation que le Verbe est
devenu chair le centre de la foi chrétienne.

Pour Augustin, la création vise pour chaque être sa perfection, c'est-
à-dire la beauté qui convient à sa forme, son harmonie en elle-même. La
création cherche à s'accorder avec elle-même et avec Dieu en se conformant
au but que Dieu lui a fixé40. La beauté créée n'existe pas indépendamment
de Dieu, elle participe plutôt à la beauté divine. Le perfectionnement de

la création par la providence est un processus continuel, contrecarrant la

tendance de la création à se détourner du Créateur pour retourner au vide
d'où elle provient4'. La création aspire au moment où se réalisera son
harmonie et son accomplissement, lorsque dans le Christ toute chose sera

récapitulée et manifeste.

37 K. Barth, Dogmatique. Vol. 1 : La doctrine de la Parole de Dieu, trad. F. Ry-
ser.t. 2, Genève, Labor et Fides, 1954, p. 39-51.

38 Augustin, De trin. 1,7 (CCL 50: 35-36).
39 Augustin, De trin. 4,3-4 (CCL 50: 162-165).
40 Scott A. Dunham, Trinity and Creation in Augustine. An Ecological Analysis,

Albany, State of New York Press, 2008, p. 85-86.
41 Sans l'activité providentielle et sotériologique, la création cesserait tout

à fait d'exister. Augustin, De Gen. at litteram 4,12,23 (CSEL 28,1: 108-110),
5,20,40-5,22,43 (CSEL 28,1: 163-167). Dunham, op. cit., p. 82-83.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSÉ 51

L'unité de l'action divine est mise en évidence dans l'évangile de Jean
du début à la fin. C'est d'ailleurs le seul évangile qui s'attarde sur le fait que
le ressuscité porte la marque des plaies de la passion. Le Verbe créateur,
le Verbe incarné, le Verbe crucifié et le Verbe ressuscité sont une seule et
même personne. La résurrection n'efface pas la réalité matérielle de la vie
et de la mort de Jésus sur la terre. Or cette insistance sur la continuité a des

conséquences sur la manière de considérer comment la création participe à

son tour au mouvement rédempteur du Verbe.
Dans le dernier livre de La cité de Dieu, Augustin s'essaye à une

réflexion eschatologique. Ayant évoqué les plaies du corps ressuscité du
Christ, il suggère que les martyrs garderont eux aussi la trace de leurs
plaies42. Pourquoi ces marques, alors qu'Augustin vient d'affirmer que la
résurrection aura guéri les déformations de leurs corps La réponse vient de

la théologie de la croix, comprise en lien étroit à cette action globale divine.
Dans le cas du Christ, ces marques résultent du péché de ceux qui ont livré
le Christ à la mort, c'est-à-dire de la déformation spirituelle qui les a rendus
incapables de reconnaître en Jésus la beauté de Dieu43. En en portant la

marque sur son corps, Jésus en transfigure le sens pour ses bourreaux et

pour l'humanité tout entière par son amour qui se dépouille. Le corps
crucifié du Christ est paradoxalement beau, dans la mesure où son sacrifice
révèle son amour. Il rend en outre l'humanité belle lorsqu'elle s'oriente
vers lui dans l'amour, l'espérance et la foi44. Que les martyrs gardent ainsi
peut-être les stigmates de leur passion, n'est pas simplement laid, mais aussi

beau, puisque c'est le signe qu'ils ont su faire resplendir l'amour du Christ
face à la destruction même de leur corps. Ce resplendissement est possible
dans l'unité de l'action divine qui relie la création, la réconciliation et la
rédemption. Mais tout comme Augustin s'oppose à une vision qui perdrait
de vue l'horreur de la crucifixion en esthétisant les plaies du Christ elles-
mêmes45, le témoignage des martyrs, qui a été source d'inspiration éthique
à travers la tradition chrétienne, ne doit pas mener à une glorification
masochiste de la souffrance, à une tendance à la mutilation en soi, ou à une
complaisance face à la violence et l'injustice responsables cette destruction.

Quel peut être le rapport de tout cela avec l'écologie
Si toute la création est inclue dans l'unité de l'action divine, ne

pourrions-nous imaginer que les plaies de la terre participent à cette même

dialectique de déformation et de transfiguration? Dans l'unité de l'action
divine, le monde entier est destiné à louer Dieu, bien que sa louange soit

corrompue et même se taise parfois à cause du péché46. Selon les mots

42 Augustin, De civ. Dei 22,19 (CCL 48 : 839).
43 Augustin, Enarr. in Psalmos 127.8 (CCL 40: 1872).
44 Augustin, Sermones 27,6 (CCL 41: 365).
45 Augustin, Enarr. in Psalmos 127,8 (CCL 40: 1872).
46 Jb 12,7-10; Ps 19,1-4; 66,4; 96,11-12; 148,1-10; Es 24,4-6 ; 43,20 ; 55,12;

Jr 4,23-28 ; Ap 4,11 ; 5,13.



52 SARAH STEWART-KROEKER

de Paul, la création tout entière souffre et soupire dans l'attente de sa

libération (Rm 8,18-23). Ici, l'idée que la création est faite pour glorifier
Dieu est la base non de son instrumentalisation, mais de sa participation,
avec l'humanité, au salut. En affirmant cela, il faut également souligner
l'importance qu'il s'agit d'un imaginaire qui refuse (tout comme dans le

cas des martyrs) toute complaisance face à la violence ainsi que toute
glorification de la destruction.

Qu'en dirait Barth Barth soutient que la rédemption des humains est la
seule chose qui puisse être affirmée avec certitude47. Mais il dit aussi que la
relation entre le Créateur et la création s'ouvre à une infinité de possibilités.
Nous pouvons, dit-il, laisser libre cours ci l'imagination dans ce domaine,

pourvu qu'on ne prétende pas à une connaissance universelle et définitive48.

Il nous est donc possible d'utiliser notre imagination dans le registre escha-

tologique. Et si Barth dénonce constamment la tentation de déduire par
analogie quelque chose sur Dieu à partir de la réalité du monde, il appelle
à penser analogiquement la réalité du monde à partir de celle de Dieu49.

On trouve un exemple de cette pensée analogique, qui relie la création
à l'eschatologie, lorsqu'il discute de l'abattage des animaux. Malgré son
anthropocentrisme, Barth n'est pas insensible aux demandes éthiques du
monde non-humain30. L'abattage des animaux devrait être, selon lui, à

la fois un appel à la pénitence, à la reconnaissance et à la louange, ce

qui n'est possible qu'en faisant appel à la grâce réconciliatrice de Dieu.
C'est même, écrit-il, un acte sacerdotal de nature eschatologique. Il ne peut
être accompli en bonne conscience qu'en jetant le regard en arrière sur la
création, et en avant sur la rédemption51. L'animal et l'humain participent
ainsi analogiquement au sacrifice du Christ52.

Admettons qu'il est difficile de trouver quelque chose de cet acte
sacerdotal sous les néons des supermarchés, lorsque nous oublions que la
viande a été celle d'un vivant qui a souffert et dont nous avons pris la

47 K. Barth, Dogmatique. Vol. 3 : La doctrine de la création, trad. F. Ryser,
t. 16, Genève, Labor et Fides, 1965, p. 10-11. Un théologien barthien vient de

suggérer que la pensée de Barth se prête à de telles élaborations constructives. David
L. Clough, On Animais, Londres-New York, Bloomsbury, 2014.

48 Barth, Dogmatique. Vol. 3, op. cit., t. 16, p. 11.
49 Ibid., p. 31 -32. Cf. Gerald McKenny, The Analogy ofGrace, Oxford, Oxford

University Press, 2010.
50 Barth, Dogmatique. Vol. 3, op. cit., p. 32-37.
51 Ibid., p. 36.
52 Dans le cas du Christ, il est à la fois prêtre et victime. Chez Augustin, cf. par

exemple De civ. Dei 10,20 (CCL 47: 294), 10,22 (CCL 47: 296), 10,31 (CCL 47:
308-309) ; Enarr. Psalmos 64,6 (CCL 39: 827-829). Chez K. Barth, Dogmatique.
Vol. 4: La doctrine de la réconciliation, trad. F. Ryser. t. 17, 1966, p. 289-296.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSÉ 53

vie53. George Grinnell l'a pourtant bien perçu dans le récit qu'il fait de

sa désastreuse expédition en canoë, dans son livre Death on the Barrens :

en 1955, six voyageurs sont partis sur une rivière isolée de la région
subarctique du grand Nord canadien, la première expédition sur cette
rivière sans guide indigène. Ils étaient guidés par un homme que Grinnell
décrit comme un sage, et qui voulait se réconcilier avec le monde sauvage
(la wilderness). A mesure qu'ils s'éloignaient de la civilisation, toutefois, les

compagnons ressentaient de plus en plus leur vulnérabilité, et à un moment
donné ils s'aperçurent qu'ils n'avaient plus assez de nourriture pour tenir
jusqu'au bout de l'expédition. Le voyage pouvait donc se terminer par
la mort. Quand ils rencontrèrent enfin un troupeau de caribou, ils en
tuèrent. Lorsque Grinnell découpa la bête, bien qu'il avait renoncé à sa

foi chrétienne, il ne put que redire ces mots qu'il avait entendus si souvent
dans la liturgie de la Cène : « Voici mon corps, voici mon sang, donnés pour
vous : mangez, buvez, en mémoire de moi»

J'entends dans ce passage l'écho de cet acte sacerdotal au caractère
eschatologique décrit par Barth. Dans ce passage de Barth, l'analogie
de la grâce relie la souffrance du Christ à la souffrance de l'animal. Ne
pourrait-on pas alors extrapoler ce que Barth nous dit ici à l'ensemble
de la création? Ne pourrait-on pas imaginer que la création participera
analogiquement à la vie complète du Christ? Ne pourrait-on pas, enfin,
s'inspirant d'Augustin et de Barth, se projeter dans l'eschatologie et
discerner un lien analogique entre les plaies des martyrs et celles de la
création? Or cette image, si nous la faisons nôtre, ne nous laissera pas
indifférents dans notre manière d'agir aujourd'hui contre la nature. En
effet, elle nous confronte à la violence de notre action et à notre négligence.
Elle atteste d'une réprimande profonde par rapport à notre manière
d'habiter le monde. Mais à l'autre bout de la réprimande, trouverons-nous
la grâce qui nous incitera à agir de manière responsable dans le monde

À la lumière de l'eschatologie, la création a une portée sacramentelle
qui nous impose une responsabilité actuelle et urgente, à l'ère de l'an-
thropocène. Mais en même temps, cet imaginaire eschatologique devrait
nous dépouiller de toute naïveté et de toute confiance égoïste. Cette image
eschatologique ne nous donne pas l'espoir d'échapper à la destruction
écologique dont nous sommes responsables. Cette image ne nous invite
pas à trouver des solutions seulement techniques et matérielles, tout en
continuant d'exploiter la nature en toute bonne conscience, en la ménageant
quelque peu. Elle appelle à un changement profond de nos comportements,

53 Admettons donc que ce passage ne nous offre pas une éthique alimentaire de
manière directe ou évidente - l'exemple de Grinnell représente en effet un cas assez

exceptionnel. Ce que je souhaite souligner surtout ici, c'est le fait que l'on perçoit
l'intégration de la création à l'imaginaire eschatologique barthien.

54 George Grinnell, Death on the Barrens, Berkeley, North Atlantic Books,
1996, p. 110-111.



54 SARAH STEWART-KROEKER

tout en gardant bien les « pieds sur terre ». Nous sommes appelés à agir de

manière radicale, mais radicale surtout en humilité.
Ni Barth ni a fortiori Augustin ne pouvaient deviner les défis que

l'écologie nous pose aujourd'hui. Mais en prenant les choses par la
fin, du point de vue de l'eschatologie, ils nous donnent des pistes pour
repenser notre responsabilité actuelle. Bien entendu il s'agit d'imagination,
et certains diront de spéculation. Mais l'imagination est sans doute l'une
des ressources les plus fécondes pour faire face à un défi qui nous dépasse,
afin de repenser nos actions dans le monde, par-delà l'intérêt, la fermeture
sur soi ou l'égoïsme.

Ce n'est qu'un exemple de la manière dont l'éthique théologique, à

travers l'imaginaire eschatologique, peut articuler une réflexion esthétique
sur les valeurs qui forment notre mode de vie. Il ne s'agit pas de se

désengager, de fuir le réel, d'oublier les conséquences de nos actions. Il ne

s'agit pas non plus d'abandonner un monde perdu pour en chercher un
autre. Au contraire, il s'agit de soigner la fièvre de la terre en soignant la
nôtre, et en faisant cela, d'empêcher tant que possible de lui infliger encore
davantage de plaies irréversibles, dont nous souffrirons autant qu'elle.

L'imaginaire eschatologique n'a de sens que s'il nous remet les pieds
sur terre, dans la conscience que le fantasme de la prospérité et du bonheur

par la consommation est trompeur. Dans une perspective augustinienne, il
s'agit donc de s'orienter vers la beauté véritable, le Verbe unificateur qui
porte ses plaies transfigurées et par là nous sort du rêve de la domination.
Intégrant la perspective barthienne, il s'agit d'agir dans le monde, conscient
de notre rôle sacerdotal, un rôle conféré par la grâce divine, dont le sens se

rapporte toujours analogiquement au Christ.
Dans un monde bouleversé, l'imaginaire eschatologique est l'une des

voies possibles pour décentrer nos sensibilités esthétiques et ouvrir de

nouveaux chemins éthiques vers un avenir inconnu.

Bibliographie

Arendt, Hannah, Le concept d'amour chez Augustin, trad. Anne-Sophie Astrup,
Paris, Rivages, 1996.

Augustin, De civitate Dei, in Corpus Christianorum, Series latina 47-8, éd. B. Dom-
bart et A. Kalb, Turnhout, Brepols, 2003.

—, Enarrationes in Psalmos, in Corpus Christianorum, Series latina 39-40,
éd. E. Dekkers et J. Fraipont, Turnhout, Brepols, 2013.

—, De Genesi ad litteram, in Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum 28/1,
éd. J. Zycha, Salzburg, Universität Salzburg, 1894.

—, Sermones, in Corpus Christianorum, Series latina 41, éd. C. Lambot, Brepols,
1961.

—, De trinitate, in Corpus Christianorum, Series latina 50, éd. W. J. Mountain,
F. Glorie, Turnhout, Brepols, 1968, 2001.



PENSER LE BEAU DANS UN MONDE BOULEVERSÉ 55

Barth Karl, Dogmatique, trad. Fernand Ryser, 27 vol., Genève, Labor et Fides,
1953-1980.

—, Esquisse d'une dogmatique, Paris-Genève, Cerf-Labor et Fides, 1984.

Biss, Mavis, "Radical Moral Imagination : Courage, Flope, and Articulation,"
Hypatia 28/4 (2013), p. 938-954.

Calvin Jean, Institution de la religion chrétienne, trad. Jean-Daniel Benoit,
5 vol., Paris, Vrin, 1957-1963.

Crutzen, Paul, Stoermer, Eugene, « The "Anthropocene" » Global Change
Newsletter 41 (2000), p. 17-18.

Djuth, Marianne, «Veiled and Unveiled Beauty. The Role of the Imagination
in Augustine's Esthetics», Theological Studies 68 (2007), p. 77-91.

Dunham, Scott A., Trinity and Creation in Augustine. An Ecological Analysis,
Albany, State of New York Press, 2008.

Grinnell, George, Death on the Barrens, Berkeley, North Atlantic Books, 1996.

Field, Christopher B., Barros, Vicente R. (éds), Intergovernmental Panel on
Climate Change (IPCC) Fifth Assessment Report, Climate Change 2014.

Impacts, Adaptation, and Vulnerability, Cambridge, Cambridge University
Press, 2014.

Jenkins, Willis, «Assessing Metaphors of Agency : Intervention, Perfection,
and Care as Models of Environmental Practice», Environmental Ethics 2772

(2005), p. 135-154.

—, «The Turn to Virtue in Climate Ethics: Wickedness and Goodness in the

Anthropocene», Environmental Ethics 38/1 (2016), p. 77-96.

Keller, Catherine, The Face of the Deep. A Theology of Becoming, Londres-
New York, Routledge, 2005.

Kolbert, Elizabeth, « Greenland is Melting», The New Yorker (24 octobre 2016),

http://www.newyorker.com/magazine/2016/10/24/greenland-is-melting.

Latour, Bruno, Face à Gaïa, Paris, La Découverte, 2015.

Lear, Jonathan, Radical Hope. Ethics in the Face of Cultural Devastation,
Cambridge, Harvard University Press, 2006.

McFague, Sallie, The Body of God. An Ecological Theology, Minneapolis,
Augsburg Fortress, 1993.

Monastersky, Richard, « The Human Age» Nature 519 (12 mars 2015),

p. 144-147.

Nehamas, Alexander, Only a Promise of Happiness. The Place of Beauty in a
World ofArt, Princeton, Princeton University Press, 2007.

Plato, The Republic, trad. Allan Bloom, Basic Books, 1968, 19912.

Stout, Jeffrey, Democracy and Tradition, Princeton, Princeton University
Press, 2004.

White, Lynn, «The Historical Roots of Our Ecological Crisis», Science 155

(1967), p. 1203-1207.




	Penser le beau dans un monde bouleversé

