Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 365-419

BIBLIOGRAPHIE

ANDRE LAks, RosseLLA SAETTA COTTONE (€ds), Comédie et philosophie. Socrate Histoire de

et les « Présocratiques » dans les Nuées d Aristophane (Etudes de littérature
ancienne 21), Paris, Ed. Rue d’Ulm, 2013, 259 p.

Ce livre collectif (dédi¢ a la mémoire de Jean Bollack) est issu d’une journée
d’études qui s’est tenue le 6 octobre 2010 au Centre d’Etudes Anciennes de I’Ecole
Normale Supérieure dans le cadre d’un projet de recherche, dirigé par André Laks et
consacré aux «Présocratiques». Les Nuées d’Aristophane, représentées a Athénes en
423 avant J.-C., mais dont le texte actuel est issu d une réécriture postérieure, constituent
un document capital pour ceux qui s’intéressent a la «naissance» de la philosophie. En
effet, nous y croisons non seulement Socrate, protagoniste de la philosophie naissante,
qu’Aristophane ne désigne pas encore de «philosophe» mais qu’il appelle encore un
sophistés (un savant, habile en toutes sortes de matieres), mais de surcroit, ce Socrate, si
différent de celui de Platon, tient dans la comédie des discours, dans lesquels les érudits
ont reconnu des allusions a la fois aux doctrines des «Présocratiques» et a celles des
Sophistes, le tout emmélé dans un écheveau complexe. Dans les articles qui composent
cet ouvrage, les auteurs entreprennent un long et patient travail de désenchevétrement
pour faire le point de la recherche actuelle. En ouverture du volume, on trouve une
traduction nouvelle du passage central de la comédie (vers 110 a 517), contenant la
majorité des allusions philosophiques a la « doctrine » de Socrate et a celles des « Préso-
cratiques» dont il se serait inspiré. Cette traduction, de Myrto Gondicas, se fonde sur le
texte de I’édition de référence des Nuées de K. J. Dover (Oxford, Clarendon Press,
1968). Les essais qui suivent se subdivisent en trois groupes: 1) « Dans les airs» (textes
de A. P. D. Mourelatos, R. Saetta Cottone, G. Betegh, S. Fazio, J.-C. Picot) : « Sur terre »
(avec les contributions de L. Iribarren, E. Buis, P. Judet de la Combe) et 3) « Par la suite»
(avec des articles de F. Santoro et de M. Stella). A. Laks synthétise tous ces articles dans
un bref texte conclusif. Dans « Xénophane et son ‘astro-néphologie’ dans les Nuées »
(traduit de I’anglais), Mourelatos dégage les allusions a Xénophane. Il estime que sous
le « Xénophante» du vers 349 se cache en fait Xénophane (p. 36), auquel se rapporterait
¢galement une série d’allusions cryptées sous forme d’épithétes composées a valeur
comique: «voyants de Thourion, docteurs, inactifs ongulés a cheveux et bagouzes»
(v.332, trad. Gondicas); «imposteurs de la lévitation» (v. 333, ibid.); kométes, «un de
ces types a toison» (v. 348, ibid.). Tous ces pseudo-penseurs critiqueraient les divinités
traditionnelles en leur en substituant de nouvelles, issues de spéculations philosophiques,
auxquelles Strepsiade, le balourd de I’histoire, ne comprend rien et qui scandalisent
Aristophane. Cette incompréhension est qualifiée par Mourelatos de paranoésis
(p. 54-55). Dans les Nuées, Socrate est défini comme un « météorosophiste », et derriére
lui «il faut voir également Anaxagore et son disciple Diogéne d’Apollonie» (p. 52).
Aristophane s’insurgerait ici contre une forme d’athéisme qui apparait dans le milieu
sophistique et «présocratique» tout & la fois. Mourelatos mentionne pour finir un
possible jeu de mots qui aurait, jusqu’a présent, échappé aux commentateurs : lorsque le
feu est mis au «pensoir» (le phrontistérion, I’«école» de Socrate), les poutres du toit
(doxof tiré de dokog) s’écroulent, Or ce terme, accentué autrement (60k0g) est une forme
trés rare de 60&a qui apparait dans le fragment B34 de Xénophane, un argument supplé-
mentaire pour soupgonner que le penseur de Colophon se cache derriere le Xénophantes

la philosophie



366 BIBLIOGRAPHIE

de la comédie. — R. Cottone montre les rapports qui existent entre les allusions cosmo-
goniques du cheeur des Nuées et la conception du soleil dans la cosmologie d’Empé-
docle, notamment les relations étroites entre les vers 332 et 333 avec le fragment 146
d’Empédocle. Pour elle, I’épithete «devin de Thourion» du v. 332 évoquerait
«Empédocle lui-méme [...] se référant probablement a sa présence a Thourion, lors de
la fondation de la ville, en 444 » (p. 77). Dans sa contribution, S. Betegh recherche les
traces de la doctrine d’Archélaos dans les propos de Socrate. Il constate que les spécia-
listes s’accordent « pour dire que le Socrate d’ Aristophane est une figure composite dans
laquelle plusieurs aspects du nouvel enseignement représenté par les philosophes de la
nature, les sophistes, les médecins hippocratiques, et toutes sortes d’intellectuels, sont
confondus pour créer un méli-mélo grotesque et largement incohérent» (p. 88). C’est
dans ce méli-mélo que les chercheurs tentent de mettre un peu d’ordre, en sachant que la
tentative est d’autant plus périlleuse qu’ Aristophane n’est en aucun cas un historien des
idées scrupuleux, et que le corpus extrémement lacunaire des penseurs qui précédent
Socrate ou sont ses contemporains relativise et conditionne toute tentative de reconsti-
tution. Si Betegh s’intéresse a Archélaos, c’est qu’il a été le maitre de Socrate (Sextus,
Contre les physiciens 9, 360) et que sa pensée pourrait jouer «le role de jointure» entre
les deux parties de la piece, la partie «présocratique» et la partie «sophistique». En
effet, Diogeéne Laérce rappelle qu’Archélaos fut «le premier a transférer la philosophie
de I’lonie a Athenes» (II, 16, cité p. 99), permettant ainsi de faire le lien entre les
«Présocratiques» et Socrate, qui «a introduit la philosophie morale» (ibid.). Toujours
selon Diogéne, Archélaos serait adepte de la thése « que les valeurs éthiques telles que le
juste (dikaion) et le beau sont conventionnelles, sont par nomos» (p. 101) et il s’inscrit
ainsi dans le débat de I’opposition physis-nomos qui passionnera les Sophistes, Socrate
et Platon. Dans son texte, S. Fazzo conteste 1’idée émise par Diels selon qui la théorie
parodiée dans les Nuées était celle de Diogéne d’Apollonie (p. 111). J.-C. Picot « vise a
comprendre le sens de I’'image du wviyebe» (p. 113) au vers 96 des Nuées et montre que
le modele de cet «étouffoir» pourrait sans doute ressembler a 1’un de ces couvercles en
terre cuite de fours a pain, que les archéologues ont découverts lors des fouilles de
I’agora d’Athénes. D’aprés L. Irribaren, Aristophane parodie aux vers 112-118 «la
langue et I’image du chemin (&tpamn6c) de Parménide » (p. 139) et lorsque Strepsiade dit
qu’il préférerait que ses dettes ne soient pas, on peut entendre dans ses paroles un écho
de Gorgias et de son discours sur le non-étre. E. Buis repére dans le langage de Phidippide
(le fils dépensier et endetté de Strepsiade) « des échos sophistiques d’une rhétorique du
droit» (p. 151) et montre que la piece est construite de facon a donner «une légitimité
juridique & ceux qui en principe n’étaient pas en condition d’invoquer le droit» (p. 154).
Dans sa contribution, P. Judet de la Combe nous livre une intéressante réflexion sur les
rapports entre thédtre et philosophie, en montrant que si Strepsiade prend a la lettre et
donc au sérieux la philosophie (p. 174), le personnage de Socrate tel qu’Aristophane
1’élabore n’incarme pas, aux yeux du poete, le sérieux qu’on attendrait d’un philosophe.
Le rapport entre comédie et philosophie est dialectique, puisque «la philosophie a tout
d’abord aidé la comédie, avant que la comédie ne mette joyeusement en scéne sa
destruction» (p. 184). Aristophane apparait donc paradoxalement comme le premier auteur
qui mette en scéne cette discipline nouvelle qu’est la philosophie et qui ne s’appelle pas
encore ainsi, pour aussitot, dans un méme geste, la condamner et la détruire. F. Santoro
montre que 1’on a tort de considérer I’ 4pologie de Platon comme un texte a charge contre
Aristophane (qui ferait partie de ces accusateurs «anciens» que Socrate cite devant ses
juges), mais que I’on devrait, au contraire, estimer que «par sa construction parodique et
ironique, il fait du poéte comique un témoin essentiel des theses de la défense» (p. 194).
A. Laks conclut: «On savait que Protagoras c¢’était 1’argumentation double, et donc la
possibilité du retournement, figure fondamentale de la piéce qui donne son nom a son
protagoniste, Strepsiade; on aura maintenant découvert que Parménide, c’est la question
de I’étre, et donc I’existence de la dette; Xénophane, la puissance méme des ‘nuées’, et
plus spectaculairement encore, le régne de [’opinion ; Empédocle, la connaissance et I’imi-



BIBLIOGRAPHIE 367

tation ; Archélaos (et Antiphon) la relation entre la nature et la convention. C’est un ballet;
le corps désarticulé des doctrines se recompose dans un récit particulier, dont le
dénouement, plus tragique que de coutume — il est para-tragique —, peut paradoxalement
étre lu comme une défense de tout ce qui a été ridiculisé...» (p. 233).

STEFAN IMHOOF

MartHa C. NussBauM, La fragilité du bien. Fortune et éthique dans la
littérature et la philosophie grecques, traduit de 1’anglais (USA) par Gérard
Colonna d’Istria et Roland Frapet, avec la collaboration de Jacques Dadet,
Jean-Pierre Guillot et Pierre Présumey (Polemos), Paris, L’Eclat, 2017
[1986, 2001], LXIII + 635 p.

Voici enfin traduite en frangais la grande somme de Martha C. Nussbaum. Trois
préfaces, celle, trés bréve, de 1986, une plus élaborée de 2001 et une également trés
dense de 2016 (pour I’édition frangaise), fournissent de trés intéressants éléments
d’interprétation et de débat critique pour I’ensemble de ’ouvrage. On y relévera de
nombreuses indications touchant sa réception. Comme nous I’indique M. Nussbaum
elle-méme dans la préface de 2016, La fragilité du bien correspond mieux a |’intention du
titre originel (The Fragility of Goodness) que si 1’on optait pour la traduction également
possible La fragilité de la bonté. Le livre nous permet de redécouvrir avec émerveillement
mais non sans questionnement critique I'une des plus puissantes interprétations de
I’éthique grecque (Platon, puis Aristote, dont I’A. se sent trés proche) proposée par la
philosophie morale du XX¢ siécle. L’A. entend dépasser les scissions traditionnelles
entre la tragédie et la philosophie, afin d’éviter les pieges d’une éthique formaliste et
d’intégrer les situations concretes dans la réflexion éthique. La philosophie grecque puise
ainsi un nombre important de ses concepts dans les données d’expérience élaborées par
la tragédie. La trés belle relecture de Platon situe ce dernier en grande continuité avec la
tragédie. Le concept central du livre est sans doute celui de vulnérabilité, qui lui permet
de penser, en lien avec la fragilité du bien, la relationalité des valeurs capable d’éclairer
la dimension éthique des situations. L’A. instruit ainsi une subtile distanciation critique
avec Platon et un recadrage clairement aristotélicien. Il est a noter qu’une telle pensée a
eu une influence considérable sur les auteurs contemporains qui ont essayé de repenser
les liens entre autonomie et vulnérabilité (P. Ricceur, H.Jonas, N. Maillard, C.Pelluchon
notamment, qui ne sont pas pris en compte par la préface de 2016).

DEenis MULLER

MARWAN RASHED, L’héritage aristotélicien, textes inédits de ['Antiquité,
nouvelle édition revue et augmentée (Anagdge), Paris, Les Belles Lettres,
2016, 1098 p.

Depuis la premiére édition de ce recueil d’articles (2007), I’ouvrage a doublé de
volume ; non seulement & cause d’une typographie uniformisée de taille bien supérieure,
— et malgré certains retranchements (2 textes) —, mais aussi par [’ajout de neuf textes
nouveaux (datant de 2009 a 2013), dont trois inédits. L’ouvrage se compose maintenant
de cinq parties (au lieu de trois) : 1. Corpus aristotelicum ; II. Nouveaux textes d’époque
impériale : Boéthos, Galien et Aquilius; III. Nouveaux textes d’Alexandre d’ Aphrodise ;
IV. Le néoplatonisme alexandrin; V. Les textes philosophiques entre Byzance et
I'Italie du Sud. L’auteur, helléniste et arabisant, est connu pour ses travaux originaux



368 BIBLIOGRAPHIE

et une sagacité hors pair dans la recherche de textes nouveaux ou mal exploités. On
se limitera ici a signaler les neuf articles nouveaux en y ajoutant, le cas échéant,
quelques remarques. 1. « Aristote 8 Rome au II¢ siécle : Galien, De indolentia, § 15-18»
(p. 27-51). L’A. discute, d’un point de vue philologique et historiographique, quelques
passage du traité de Galien, largement autobiographique, intitulé « Ne pas se chagriner».
2. «Boéthos entre méréologie et quantification» (p. 55-149). 1l s’agit du péripatéticien
Boéthos de Sidon, actif «au tournant du millénaire». L’A. fournit le commentaire, le texte
arabe critique et la traduction du traité de Thémistius en réponse 4 Maxime et Boéthos
sur la réduction de la deuxiéme et de la troisieme figure a la premiere. Pour illustrer la
méthode de Boéthos, on donnera la traduction méréologique de la formulation canonique
de I'universelle affirmative («4 se dit de tout B»): «L’ensemble des x possédant la
caractéristique B est une partie de I’ensemble des x possédant la caractéristique 4 ». Cette
reformulation refléte une interprétation ontologique particuliére. En effet, les substances
premiéres ou individuelles sont les porteurs des prédicats quels qu’ils soient, sans priorité
de I’un par rapport a I’autre. 3. «Le prologue perdu de I’abrégé du 7imée de Galien dans
un texte de magie noire» (p. 151-171). 4. «Les Définitions d’Aquilius» (p. 173-240).
L’A. donne une édition du texte grec avec un commentaire détaillé des 86 définitions,
relevant de la logique, 1’éthique et la physique, attribuées par I’unique manuscrit a un
mystérieux Aquilius. Ces définitions s’inspirent du péripatétisme, du platonisme et du
stoicisme, souvent en les combinant. Le texte daterait du I*" ou du II° siécle de notre ére.
5. «Un corpus de logique anti-platonicienne d’Alexandre d’ Aphrodise» (p. 243-256). La
tradition arabe atteste de I’existence de Questions de 1’ Aphrodisien traitant de problemes
de logique, en particulier de 1’gldog (espéce; forme) et de la Swipeoig (division), dans un
sens anti-platonicien. 6. « Proclus, commentaire perdu sur la Palinodie du Phédre : vestiges
byzantins» (p. 473-561). L’A. donne le texte grec critique d’un court traité anonyme
byzantin (Psellus?) qui s’appuierait sur le commentaire de Proclus & une partie essentielle
du Phéedre (243b-257b), accompagné d’un commentaire détaillé intégrant la traduction du
texte. Il y est question principalement de la conception de la matiére comme mal (Plotin)
et de la critique proclienne, et d’une étude sur I’dme introduite par une doxographie.
7. «Nouveaux fragments arabes du De aeternitate mundi contra Aristotelem de Jean
Philopon» (p. 691-700). 8. «Nouveaux fragments antiprocliens de Philopon en version
arabe et le probleme des origines de la théorie de |’ “instauration” (hudiit)» (p. 701-749). 9.
«Fragments inconnus du commentaire a la Physique de Jean Philopon» (p. 751-777). L’A.
donne une édition critique, sans traduction, de 36 scholies philoponiennes au livre VIII
de la Physique d’ Aristote, extraites d’un manuscrit du Vatican. — Evidemment, la richesse
inépuisable de ce gros volume, fondée sur une érudition colossale, est a peine effleurée
par ces quelques remarques. On soulignera la slireté de la méthode philologique et
historiographique de I’A., au service souvent d’une meilleure compréhension de certaines
questions philosophiques. La prise en compte de la tradition arabe dans la transmission
et la conservation de la philosophie grecque fait de ce recueil un outil précieux pour les
spécialistes de la philosophie d’époque impériale. Pour la troisieme édition de cet ouvrage,
on souhaiterait que I’éditeur publie les nouveaux textes en un volume séparé...

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Fozio, La formazione del principe. Massime sull’esercizio del potere,
Introduzione, traduzione e note a cura di Lucio Coco, Firenze, Leo S.
Olschki, 2017, 54 p.

On connait 1’érudit byzantin et patriarche de Constantinople Photios (IX® s.) par
sa volumineuse Bibliothéque composée de résumés d’ouvrages relevant de la tradition
paienne et chrétienne, dont souvent 1’original est perdu. On lit plus rarement la vaste



BIBLIOGRAPHIE 369

correspondance du Byzantin (299 lettres). De cette masse impressionnante, L. Coco
a extrait la seconde partie de la lettre n° 1 de I’édition Laourdas-Westerink (LW),
adressée au prince Boris de Bulgarie — devenu Michel par baptéme —, une année apres
sa conversion au christianisme (864). Photios y expose les qualités et vertus nécessaires
a I’exercice du pouvoir du monarque, s’inscrivant par 1a dans une tradition ancienne. De
fait, les exhortations adressées au Jeune prince puisent largement mais librement, dans
deux lettres du corpus isocratéen, 4 Démonicos, le fils d’un ami chypriote, et A Nicocleés,
un jeune roi de Chypre, récemment monté sur le tréne. Les références bibliques y sont
peu nombreuses, mais la perspective est quelque peu biaisée, dans la mesure ou le
traducteur italien a laissé de c6té le début de la partie parénétique de la lettre, ou le
patriarche rappelait, avant de passer aux recommandations concernant «1’éducation des
princes» (1] T@v apydviev tudaywyin), les commandements universels du décalogue
(p. 20,587 - p. 21,622 LW). Les vertus du prince, éthiques et politiques, sont résumées
dans la conclusion de la lettre ; Photios y reprend ses conseils au prince Michel, dans une
forme synthétique, dessinant par 1a le portrait du prince idéal (p. 49-50): « Doué d’une
sagacité supérieure et d’une mémoire siire; doux dans les paroles, plus doux encore
dans les maniéres ; aimable en toutes rencontres, plus aimable encore avec ceux qui te
fréquentent réguliérement; excellent pour juger le présent et ’ordonner, lucide dans
I’intuition du futur, prudent quand il s’agit de s’en garder; prét a te faire 1’artisan de
grandes actions, d’avantage encore a préserver ce qui a été réalisé avec bonheur; habile
a cacher ton avantage et assez fort pour le tenir secret, plus habile encore a débusquer les
calomniateurs ; redoutable pour tes ennemis, cher a tes sujets, pour les uns et les autres
respecté et admiré ; plus fort que les plaisirs et soumis a la tempérance ; maitre de la colére,
ami de la douceur; rapide quand il s’agit de poursuivre la justice, incorruptible quand
il s’agit de la rendre; ferme dans les décisions, fiable dans les promesses; noble dans
la crainte, incapable de te laisser aller a aucune forme d’illégalité, n’échangeant aucune
facilité contre la fermeté et les beaux efforts; empressé a faire le bien, lent & punir; ami
passionné de I’amitié, ennemi de la haine; source de pitié; supérieur a la présomption,
soumis a I’humilité; contempteur des richesses, secours contre la pauvreté; honorant
la vérité, sans compromission avec le mensonge; ne te sentant pas humilié quand tu
n’es pas honoré, ni gonflé d’orgueil quand tu 1’es; maitre absolu de ta langue, gardien
de tes oreilles; intendant inflexible du toucher et des autres sens, ne t’abandonnant a
aucune passion et ne te laissant pas séduire par les sollicitations des désirs.» Il faudra
attendre Machiavel pour donner de la virtiz du prince une interprétation plus politique...
On ajoutera toutefois la sentence (§ 92) que I’A. a fait figurer sur la couverture de ce petit
ouvrage: « Le bonheur des sujets proclame la sagesse extréme et la justice du prince ». La
traduction italienne est élégante et précise — ce qui ne se laisse voir qu’imparfaitement
dans ma traduction ! On aurait souhaité quelques notes supplémentaires (par exemple,
au bas de la p. 41, la référence a la citation «je t’aurais puni, si je n’avais pas été en
colére» [¢f. Diogéne Laérce III 39]). On regrettera seulement que 1’éditeur n’ait pas
donné, pour ce texte court, 1’original grec en face de la traduction.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

PiErrRe VESPERINI, Droiture et méelancolie. Sur les écrits de Marc Auréle
(Philosophie), Lagrasse, Verdier, 2016, 186 p.

Disons d’emblée que I’ouvrage, polémique et érudit, attire la sympathie. II faut étre
reconnaissant a I’A. de questionner en détail des formules, d’un haut pedigree, qui se
sont figées dans les discussions sur la philosophie antique; il s’agit entre autres des
notions d’exercices spirituels (Pierre Hadot) et de souci de soi (Michel Foucault). La
premiére noue un fil qui va des pratiques philosophiques antiques jusqu’au christianisme,
jusqu’a Ignace de Loyola et au-dela. La seconde replace une problématique moderne



370 BIBLIOGRAPHIE

dans une recherche archéologique remontant a la philosophie antique et a Marc Aurele
en particulier. L’A. défend une thése historiographique exigeante, classique et saine:
il faut comprendre les Anciens dans leurs propres catégories et dans le cadre de leurs
pratiques, sans chercher a en escamoter 1’étrangeté; et cela est possible (p. 12). Ainsi,
I’A. cherche a débusquer les anachronismes — souvent sous la forme de «projections
anhistoriques du christianisme» (p. 20) — et les «perspectives téléologiques»
(p.17, n. 3). Le présent essai porte principalement sur «Les dits a soi-méme» (Ta €ig
gautov sous-entendu Aeydpeva), traditionnellement appelés Pensées, de 1’empereur-
philosophe Marc Aurele (121-180). L’A. souligne la visée essentiellement pratique de ce
texte, qui doit conduire a une «orthopraxie» (0pBompayia: rectitude de I’agir), exprimant
la volonté indéfectible de «rester droit» (p. 25; 26 etc.: 0pOog eivor), ¢’est-a-dire de
tenir ferme sur la voie de la vertu. Pour ce faire, Marc Aurele a recours a ce que I’A.
nomme les logoi philosophoi (les discours de la philosophie), plus particuliérement les
logoi stoiciens, dans leur usage éthique. Dans ces logoi, Marc Aurele ne recherche pas
la vérité, mais seulement I’efficacité, dans une perspective thérapeutique (p. 23). C’est
dire que ’empereur n’est pas philosophe au sens otl, par exemple, le fut Epictete; I’A.
oppose avec insistance Marc Aurele aux «philosophes professionnels» (p. 20; 21; 29;
53, 62 etc.) — une expression sans doute anachronique: «Il ne faut pas voir en [Marc
Aurele] un philosophe d’école, mais un homme et un Romain» (p. 116); « Marc Auréle
n’est pas un philosophe stoicien» (p. 34); I’A. critique la « propension a regarder Marc
Aurele comme un philosophe au sens moderne» (p. 138; mais qui aurait pu soutenir
cela 7). Dans une approche anthropologique qui donne la primauté a la rhétorique sur
la philosophie, I’A. veut remettre en cause I’interprétation qui voit en cette ceuvre «une
suite de “pensées”, de “méditations”, d’ “exercices spirituels”, produits & partir de la
doctrine stoicienne»; il s’attaque en particulier a la prétendue conversion de Marc
Aurele a la philosophie stoicienne (p. 15, n. 4; 60-65). En de courts chapitres, 1’A.
traite d’immenses questions: «Qu’est-ce que la vérité ?», «Qu’est-ce que le soi?»,
«Qu’est-ce que I’ame ?». Les réponses sont souvent généralisantes et ne se limitent
pas a I'ceuvre de ’empereur. Je m’en tiendrai ici & quelques remarques. D’abord sur
I’ame. «Alors que 1’ame est pour nous une réalité abstraite, spirituelle, bien souvent,
a lire les Anciens, et Marc Auréle en particulier, on se rend compte que 1’ame, c’est le
visage, et que la distinction entre le corps et I’dme est en fait pour eux une distinction
entre le visage et le reste du corps» (p. 68; suit une citation des Pensées VII 60). Que
I’ame individuelle, quelle qu’en soit la nature, s’exprime sur le visage, ne permet pas de
I’identifier simplement a lui, comme I’A. le reconnait plus loin (p. 69), tout en ajoutant
que I’ame est une «réalité physique» (p. 70; ce serait une these stoicienne) et non une
«entité spirituelle» (p. 78); or Marc Aurele dit littéralement que «la pensée maintient
constamment le visage ferme et convenable» (p. 70). Une autre thése, généralisée a
I’éthique des Anciens, mériterait une critique détaillée: «1’éthique est une esthétique»
(p. 74-78 ; ’A. développe la une «intuition » de Foucault [p. 42]). Paraphraser la formule
attribuée a un philosophe platonicien: vita ornanda par «il faut magnifier la vie, faire
de sa vie une ceuvre d’art» (p. 75), sonne comme un anachronisme. Or, si les catégories
de beau (xaiov) et de laid (aioypov) sont bien des catégories morales chez les Anciens,
elles ne recouvrent pas nos catégories esthétiques : Socrate peut étre laid et un modele de
sagesse. A propos du titre Droiture et mélancolie, on aura compris que le premier terme
renvoie a 1’orthopraxie; pour la mélancolie, il faut attendre la page 115 pour percer le
mystére: «Ce caractére exceptionnel allait chez lui de pair avec des affects typiques
des natures mélancoliques: accés de chagrin, de colére, désir de solitude, tendance a
I’asocialité, inflexibilité, peur obsessionnelle de la mort, manque d’appétit, insomnies
et veilles prolongées, zeéle excessif pour les études.» L’A. prend soin d’appuyer son
diagnostic sur la description du caractére mélancolique développée dans le Probleme
XXX attribué a Aristote. Sur ce point, on lira la critique anticipatrice de Hadot (7 2010)
sur les «limites de la psychologie historique» dans son ouvrage magistral sur Marc
Aurele (La citadelle intérieure. Introduction aux Pensées de Marc Auréle, Paris, 1992,



BIBLIOGRAPHIE 371

p. 262-275, repris dans «Le Livre de Poche» sous le titre Introduction aux Pensées de
Marc Aurele, Paris, 2002 et 2016, p. 389 sgq.). En fin de compte, méme si I’ouvrage
est souvent discutable, en particulier dans sa recherche a tout prix de I’altérité, il a le
mérite de nous rendre attentifs aux questions d’interprétation et de traduction — il y a de
nombreuses discussions sur le sens des mots —, et son intérét majeur est de provoquer
la réflexion. Mais, malheureusement, I’ouvrage semble surtout viser Hadot, qualifié
méme d’«interpréte procustéen» (p. 63); les nombreuses références au spécialiste
de Marc Aurele sont le plus souvent «a charge», et les bréves citations retenues sont
parfois, effectivement, discutables. Or ce n’est la qu’un aspect superficiel des travaux,
par ailleurs subtils et profonds, de Hadot. C’est pourquoi, il demeure nécessaire de
(re)lire la Citadelle intérieure et, bien siir, ce texte tout a fait singulier et littéralement
extraordinaire que sont les Ecrits pour lui-méme de Marc Auréle, qui, précisons-le,
n’étaient pas destinés a étre publiés. On signalera a 1’éditeur que la transcription du grec
dans les citations est inutile a qui ignore cette langue et pénible a I’helléniste. Je note une
coquille amusante dans I’«hellénisation» du nom de I’hégélien Jean Hyppolite (p. 45).

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

PIERRE BOURETZ, Lumiéres du Moyen-Age. Maimonide philosophe (nrf/Essais),
Paris, Gallimard, 2015, 948 p.

C’est avec une érudition et un art de la démonstration remarquable que Pierre
Bouretz poursuit le but, pour le dire en quelques mots, de rendre a8 Maimonide ce qui
est & Maimonide. C’est-a-dire, de repenser la totalité du projet pédagogique que son
ambition s’est fixé pour résoudre un conflit théologico-philosophique apparu dés la
fin de I’ Antiquité: « Rapprocher la Torah de I’intelligible et, dans toute la mesure du
possible, mettre les choses dans un ordre naturel». C’est ainsi que, dit I’A., «a I’échelle
d’un Moyen—Age commun aux Juifs et aux Arabes d’un point de vue intellectuel,
Maimonide a sa place dans la galerie des philosophes qui ont fait de celui-ci une époque
de Lumieres, pour autant que la vie de I’esprit n’y était pas réduite a une répétition de
I’enseignement des “anciens” et qu’ils ont manifesté une véritable créativité spéculative,
ne serait-ce que par la force des choses, a savoir ’existence d’un conflit inconnu de ceux
dont ils héritaient et qui les poussait a se voir eux-mémes en “modernes” pour autant
qu’il était question de le dépasser» (p. 459). — Mais, pour réconcilier ainsi la Loi et
la raison, montrer qu’elles ne sont ni incompatibles ni contradictoires et qu’elles ont
besoin ['une de I’autre, il a fallu 8 Maimonide la double exigence de maitriser a la fois
la complexité des lois de la Mishnah, de leur interprétation talmudique et la nécessité
de les rendre accessibles dans un langage renouvelé d’une part, et de I’autre 1’héritage
philosophique issu d’Aristote et de Platon, retransmis et discuté a son époque par les
grands maitres musulmans Averroes, Avicenne et Al-Farabi. Tel est I’enjeu de ses
deux principaux ouvrages, le Mishneh Torah rédigé en hébreu en 1178, et le Guide des
perplexes, écrit en arabe autour de 1180 et traduit en hébreu de son vivant par Samuel
Ibn Tibbon. « La réussite de son entreprise intellectuelle, dit P. Bouretz, doit beaucoup a
cela qu’il avait parfaitement identifié ce qui faisait obstacle, a savoir le fait que depuis
des siécles, la ‘défense de la religion’ était devenue presque synonyme de destruction
de la philosophie. Mais elle tient aussi a la fagon dont il avait congu a partir du principe
d’accommodation le schéma régulateur d’une réforme progressive des opinions. Elle
s’attache enfin a sa maitrise du langage et de 1’argumentation, autrement dit 4 un art
de s’adresser de différentes maniéres & des individus divers.» (p. 452). C’est autour
de six thémes, qui constituent autant de chapitres, que P. Bouretz organise le parcours
de sa démonstration. Aprés avoir situé et recontextualisé la spécificité du programme
de Maimonide eu égard a la maniére dont les théologiens-philosophes musulmans
de I’époque le mettaient eux-mémes en pratique, nous abordons la question des



372 BIBLIOGRAPHIE

destinataires auxquelles Maimonide voulait s’adresser, et qui sont aussi bien 1’élite de
son temps que le commun des croyants. Dans un troisiéme chapitre, I’A. nous initie aux
nombreuses discussions que musulmans et juifs ont eues pour différencier philosophie et
prophétie, pour en arriver a la conclusion que Maimonide, «en dépit de la réitération de
’opinion communément acceptée d’une supériorité du prophéte sur le philosophe, fait
de ceux-ci deux figures de I’excellence et I’incarnation de deux modes de vie différents
proposés au lecteur du Guide, 'un s’exergant au sein de la cité par une imitation des
actions divines consistant en ‘bienveillance’, ‘équité’ et ‘justice’, ’autre dans la solitude au
travers d’une approximation de la perfection intellectuelle de Dieu entendue comme ‘culte
du cceur’» (p. 201). Avec les quatriéme et cinquieéme chapitres, nous entrons dans le vif
d’un sujet complexe et aprement débattu dans les communautés musulmanes et juives de
lépoque, celui de I’origine et de I’éternité du monde. En effet, pour Maimonide, «admettre
I’éternité du monde telle que la croit Aristote, c’est-a-dire comme une nécessité, de sorte
qu’aucune loi de la nature ne puisse étre changée et que rien n’y puisse sortir de son cours
habituel, ce serait saper la religion par sa base, taxer nécessairement de mensonges tous
les miracles et nier tout ce que la religion fait espérer ou craindre» (p. 202). Et pourtant,
apres avoir envisagé ces questions sous tous les angles, il se voit dans ’obligation d’avouer
que: «le plus grand hommage que j’aie pu rendre a la vérité, c’est d’avoir ouvertement
déclaré combien ces matiéres me jetaient dans la perplexité et que je n’avais ni entendu
ni connu de démonstrations pour aucune d’elles» (p. 207). Pour mettre en perspective et
dégager enfin la spécificité du projet maimonidien, P. Bouretz nous fait entrer dans certains
aspects de sa méthode philosophique et théologique, faite d’autant de scepticisme que de
conviction, et qui lui fait dire au sujet de la connaissance de Dieu et de ses limites que
«[n]ous ne saisissons de lui autre chose si ce n’est qu’il est, mais non pas ce qu’il est». (p.
374). Si la finalité du Guide est de délivrer les lecteurs de leur perplexité en leur montrant
que Loi et raison sont compatibles, il reste cependant «un livre semé d’obstacles et qui
propose a ceux qui seront parvenus a les franchir deux modeles de vie reposant chacun
sur I’un de deux idéaux : «s’approcher de Dieu», en cherchant a approximer sa perfection
intellectuelle ; «vivre avec les hommes», en imitant ses actions (p. 448). Formellement,
cet ouvrage est composé de deux parties égales: 463 pages de texte principal et 435 pages
de notes savantes imprimées, en petits caractéres, fournissent toutes les justifications
historiques, philosophiques, théologiques et bibliographiques permettant de suivre pas a
pas le travail de I’A. Un index des noms, notions et références au Guide des perplexes
font de cette étude 1’ouvrage le plus analytiquement détaillé a ce jour sur la construction
de I’ceuvre et de la pensée de Maimonide et, par conséquent, une référence incontournable
pour toute étude future de de ce trés grand penseur.

JEAN BOREL

THomas D’ AQuUIN, La Royauté : au roi de Chypre, texte latin de I’édition Léonine
introduit, traduit et annoté par Delphine Carron avec la collaboration de
Véronique Decaix (Translatio), Paris, J. Vrin, 2017, 295 p.

Peu de textes de Thomas d’Aquin ont connu autant de traductions francaises que
celui que D. Carron (avec la collaboration de V. Decaix) présente dans la collection
Translatio. Le nombre des traductions s’explique probablement moins par la qualité
exceptionnelle de cet opuscule que par le fait qu’il s’agit d’une ceuvre qui, pour le
lecteur superficiel et tendancieux, semble permettre un usage politique immédiat. En
effet, le De regno ad regem Cypri peut, si I’on méconnait les regles élémentaires de
I’herméneutique historique, étre invoqué pour défendre la monarchie, comme le montre
I’histoire de la réception de cette ceuvre du dominicain. Cette nouvelle traduction



BIBLIOGRAPHIE 373

commentée expose clairement son projet, puisqu’il s’agit de «proposer une lecture
scientifique de ce traité pris comme une unité signifiante — tout en le considérant comme
une contribution parmi d’autres, dans 1’ceuvre de Thomas d’Aquin, a I’élaboration de
sa pensée politique» (p. 9). Cet objectif fort estimable exige du lecteur un examen
sérieux. Il faut, en effet, mettre a I’épreuve d’abord la nouvelle traduction; ensuite il
faut évaluer 1’annotation et I’interprétation proposée de ce texte dont 1’appréciation
juste et adéquate est particulierement difficile en raison non seulement de son
inachévement, mais encore parce que d’aucuns ont douté de son authenticité et d’autres
ont mis en question la valeur et la pertinence de ce texte dont la datation est incertaine.
H.-F. Dondaine, responsable de 1’édition critique de la Léonine, par exemple, est
de I’avis que prudence et discrétion s’imposent «dans le recours 4 son texte comme
expression de la pensée de ’auteur» (Leonina, t. 42, p. 424). D. Carron, au contraire,
pense qu’il est «possible d’en dégager un projet politique cohérent» (p. 15) et s’efforce
donc de mettre en valeur la qualité de ce petit traité. — Le livre se compose d’une longue
introduction (p. 7-72), de la reprise de I’édition critique de la Leonina (t. 42, Rome 1979)
et de la traduction (p. 78-263). Plusieurs appendices complétent I’ouvrage : un glossaire
(p.265-267), deux index de noms (p. 281-284), un des autorités citées (p. 289), des
citations bibliques (p. 291-29¢€) ainsi qu’un index rerum (p. 285-288). Seul un examen
détaillé et complet permettrait évidemment une évaluation définitive de la traduction.
Toutefois je crois pouvoir affirmer qu’elle correspond tout a fait aux objectifs des
traductrices, qui entendent « restituer le sens de la maniere la plus fidéle possible» (p. 73 ;
voir le tableau p. 74 des termes les plus significatifs). L’annotation est particuliérement
riche (renvois aux textes paralleles chez Thomas, sources explicites et muettes) et
représente, & mon avis, I’un des apports majeurs de ce volume. Quant a ’interprétation
de I’opuscule thomasien, D. Carron, contrairement & d’autres commentateurs, est de
I’avis qu’il obéit a «un plan plutdt bien construit» (p. 21; ¢f. le tableau a ce propos
p-31). Selon elle, il est aisé d’identifier trois théses principales: d’abord (a) le caractére
naturel pour ’homme de la vie en communauté (voir p. 41-47). Il s’agit d’une mise en
question de la conception augustinienne qui considére les institutions politiques comme
un remede a la nature pécheresse et corrompue de I’homme. (b) Il est incontestable que
Thomas considére la royauté «comme la meilleure forme de gouvernement simple»
(p.48). Il argumente en faveur de cette these avec I’argument de la finalité de toute forme
de gouvernement et sur la base de 1’idée de I’imitation de la nature (étant convaincu
de I’exemplarité de la nature pour ’agir de I’homme), mais il se réfere également a
I’expérience historique. La traductrice confronte, de maniére fort utile, la position
défendue dans cet opuscule avec d’autres affirmations de Thomas qui plaident en faveur
de la constitution mixte (¢f. I'excellente note p. 39, qui donne un résumé des diverses
interprétations de ces données) et elle est d’avis que les différentes positions de Thomas
ne sont pas concurrentes mais peuvent étre conciliées (cf. p. 58 sq.). (¢) L’introduction
plaide pareillement pour une interprétation conciliatrice en ce qui concerne les rapports
entre le pouvoir spirituel et le pouvoir politique. En effet, «le dominicain attribue au
pouvoir temporel une valeur intrinséque, indépendamment du pouvoir spirituel, comme
expression de I’ordre naturel et rationnel» (p. 69). Toute la doctrine du traité s’integre
donc parfaitement a la théologie thomasienne pour laquelle «les valeurs et les vérités
humaines ne sont pas détruites par la Révélation» (p. 71). Méme celui qui ne partagerait
pas cette option d’interprétation, qui cherche a consolider la cohérence de la pensée du
dominicain, doit reconnaitre que 1’argumentation est trés soignée et circonspecte. On
peut affirmer sans hésitation que cet ouvrage ne rend pas seulement accessible a un
public plus large un texte significatif de 1’état de la pensée politique au XIII® siecle —au
temps de la redécouverte de la Politigue d’Aristote par le monde latin —, mais encore
atteint 1’objectif de stimuler la discussion scientifique sur un texte qui a trop souvent été
mal compris.

RueDpI IMBACH



374 BIBLIOGRAPHIE

GREGOIRE QUEVREUX, Le cri de Job. Essai d’interprétation de ['Expositio Super
Tob ad litteram de Saint Thomas d’Aquin (La main d’ Athéna/Philosophie),
Paris, Orizons, 2017, 103 p.

La question de la raison des souffrances de Job divise les plus grands exégetes.
«Le dogme qui consiste en une certaine conception de la Providence, selon laquelle
ce sont les méchants qui souffrent, éclate face a la réalité de la douleur d’un juste»:
voici le principe critique que Grégoire Quevreux, doctorant en philosophie médiévale et
chargé d’enseignement a I’Institut protestant de théologie de Paris, formule a partir de
la problématisation du livre de Job par A. N. Whitehead, afin d’identifier les partisans
de I’innocence et les partisans de la culpabilité de Job. Sur la base de ce principe, I’A.
confronte la position de Moise Maimonide et celle de Thomas d’Aquin. Maimonide
n’accepte pas 1’éclatement du dogme de la Providence, parce que cela supposerait, en
amont, de renier I'une des deux théses suivantes: 1. I’homme possede un libre arbitre
2. Dieu ne peut étre injuste. Pour 1’Aquinate en revanche, toute la substance du livre
de Job repose sur le fait que ce sont les souffrances d’un juste qui y sont dépeintes.
S’inscrivant dans la lignée interprétative de Grégoire le Grand, qui dans ses Moralia in
Iob voit en Job une figure de la sagesse et méme une préfiguration du Christ, Thomas
défend I’innocence de Job envers et contre tout. — L’A. régle son essai sur la notion de
péché, dans le but de comprendre précisément les conditions d’innocence de Job. Selon
Thomas d’Aquin, la raison agit en se conformant avec la fin supréme de I’homme qu’est
la béatitude. Le péché consiste en la poursuite d’une fin qui n’est pas le bien et «qui donc
finalement détourne de Dieu.» (p. 45) L’A. construit son étude sur les trois catégories
de péchés que I’on trouve chez Thomas d’Aquin: le péché contre Dieu, le péché contre
autrui et le péché contre soi-méme. L’A. pratique des allers-retours constants entre
I’Expositio super lob ad litteram de Thomas et le reste de son ceuvre ; en outre, il opére
des croisements avec la position de Moise Maimonide et celle de Seren Kierkegaard sur
la question du désespoir de Job. — Alors que, pour Maimonide, le cri de désespoir poussé
par Job est le signe de son blasphéme, donc de sa culpabilité, chez Thomas la tristesse
de Job est ’expression de sa sensibilité, qui fait ressortir I’innocence de Job voulue par
I’auteur du livre biblique. L’expression du désespoir, relative & la faiblesse de la chair,
est prononcée sous le régime des choses temporelles. Mais Thomas caractérise la vie
de Job par la recherche des biens spirituels, ¢’est-a-dire, ultimement, la béatitude. La
plainte de Job est 1’occasion pour lui d’affirmer son espérance et sa fidélité. L'un des
¢léments les plus intéressants de cette étude consiste en la préfiguration christique de
Job: «Thomas construit ici & travers cette interprétation christologique du personnage
de Job une anthropologie théologique ou vertu et vice ne correspondent pas forcément
avec bonheur et malheur terrestres.» (p. 102) L’A. montre que, dans le commentaire
de Thomas d’Aquin sur le livre de Job, le bonheur et le malheur terrestres ne sont
qu’accidentels; ils ne peuvent faire 1’objet du récit de la vie de Job. C’est du bonheur
spirituel dont il est question, et I’espérance, qui en est un avant-gofit terrestre, se nourrit
de I’occasion donnée par le malheur pour permettre a celui qui la porte d’approfondir sa
relation a Dieu et a lui-méme.

LAURELINE DARTIGUEPEYROU

PuiLippE CHARRU, CHRISTOPH THEOBALD, Johann Sebastian Bach interpréte des
Evangiles de la Passion (Musicologies), Paris, Vrin, 2016, 412 p.

Comment J. S. Bach s’est-il fait I’exégéte des textes de la Passion qu’il a mis en
musique ? Pour répondre a cette question, et rendre ainsi justice aux intentions elles-



BIBLIOGRAPHIE 375

mémes du cantor de Leipzig, Philippe Charru et Christoph Théobald s’emploient a
relier méthodologiquement plusieurs approches qui demeurent trop souvent séparées:
musicologique, théologique, littéraire et «mystique». Car c’est bien dans cette
interdisciplinarité seulement que I’on peut a juste titre espérer rejoindre la pensée de
Bach et les buts qu’elle a toujours poursuivis. La recherche se construit en trois parties
logiques. Dans la premiére, les auteurs replacent les Passions non seulement dans la
tradition séculaire du chant de la Passion dans les églises chrétiennes dans laquelle Bach
s’est inscrit, mais plus précisément encore dans la tradition du chant de la Passion a
Leipzig, telle que la prédication luthérienne la vivait et la concevait. Cette prédication
devait en effet porter trois fruits simultanément: la connaissance juste de son propre
péché, la consolation et ’apaisement de la conscience par la rédemption, la vertu par
excellence de la patience qu’apporte au croyant le regard qu’il porte sur la souffrance
du Christ. En analysant comment, au tournant du XVIII® siécle, s’opére alors I’évolution
de I’écriture des Passions sous la double forme de la Passion-oratorio, laquelle se
doit de respecter la lettre du texte évangélique, et ’oratorio de la Passion, qui est une
«réécriture dramatisée» du texte, les auteurs montrent de maniére fort intéressante
que, si la premiére forme «reléve du temps liturgique de la Passion qui, comme tel
n’est pas dramatique, puisqu’il célebre le don que le Christ a fait de lui-méme ‘une
fois pour toutes’», la seconde forme «dramatise le rapport au temps dans la mesure
ou il creuse une distance entre 1’événement de la Passion et son actualisation chez le
fidele» (p.57). C’est dans ce cadre-1a qu’il faut placer les Passions de Bach, lesquelles
ont pour but de « garder la visée de la conversion intérieure tout en échappant au risque
de la théatralisation. Dans ces ceuvres, disent-ils, la dramatisation se déplace de la
paraphrase du texte évangélique vers la musique, car c’est a elle seule de faire entendre
une lecture spirituelle de la lettre du texte évangélique et d’ouvrir en méme temps les
chemins de I’intériorité en celles et ceux qui I’écoutent» (ibid.) Dans la seconde partie,
les auteurs se livrent alors a une analyse trés précise des deux Passions selon S. Jean et
S. Matthieu, afin d’examiner, pour chacune d’elles, le passage du récit évangélique au
livret, puis du livret & I’ceuvre musicale. Si, avec la Passion selon S. Jean, Bach propose
une interprétation qui proceéde d’une vision théologique « marquée par «1’orthodoxie de
la Réforme» et d’une expérience intérieure fondée sur un itinéraire de conscience, 1’'une
et ’autre inséparables» (p. 122), avec I’architecture en deux temps de la Passion selon
S. Matthieu, le cantor veut nous initier a un aspect différent de la Passion: «le premier
temps s’organise autour de la faillibilité du disciple, dont Pierre est la figure exemplaire,
et de ’abandon du Berger par les siens, et le second temps fait entrer I’auditeur dans la
mystérieuse identité du Berger, sa souffrance pour ses brebis et son amour inconditionnel
pour les hommes» (p. 257). Dans la troisiéme partie, les auteurs exposent la maniére
dont Bach, par I’examen de la mise en voix des versions johannique et matthéenne du
récit de la Passion, met en évidence la lecture spécifique qu’il fait de chacune d’elles
et les choix des textes madrigalesques et des chorals qu’il insére dans le récit. C’est
par ces choix qu’il est possible de «rendre compte des différences trés marquées qui
caractérisent les architectures musicales de ses deux Passions ». Enfin, ils dégagent, dans
I’aventure de la «dramatique de conversion» a laquelle ces deux Passions conduisent
I’auditeur, la theologia crucis d’inspiration luthérienne qui en est le fondement. «Le
style humble dans lequel Bach a composé ses Passions est le plus accordé au chemin
que le Christ a choisi, le plus accordé aussi au mystére de “Dieu caché” que le Christ
a révélé. Mais il est aussi celui qui permettait & Bach de s’effacer lui-méme devant la
Parole et de faire place ainsi a I’imprévisible rencontre entre son auditeur et I’Agneau-
fiancé qui accomplit les Ecritures» (p. 398). Le livre se termine par une bibliographie
des textes anciens, éditions musicales et études consultées, ainsi qu’un index des noms.

JEAN BOREL



Philosophie
contemporaine

376 BIBLIOGRAPHIE

MENRAD BOHL, WOLFGANG REINHARD, PETER WALTER (€ds), Hermeneutik. Die
Geschichte der abendldndischen Textauslegung von der Antike bis zur
Gegenwart, Vienne/Cologne/Weimar, B6hlau, 2013, 612 p.

NiaLL KEaANE, CHris Lawn (€ds), The Blackwell Companion to Hermeneutics,
Chichester, Wiley Blackwell, 2016, 632 p.

JErF Marpras, Hans-HELMuTH GANDER (€ds), The Routledge Companion to
Hermeneutics, Londres/New York, Routledge, 2015, 753 p.

Qu’une discipline s’établit peu a peu dans I’organon de I’enseignement univer-
sitaire, cela peut se mesurer aux manuels qu’on lui consacre. Le cas est frappant
pour I’herméneutique. Longtemps, nous ne disposions que d’un ouvrage introductif
espagnol, congu sous la forme d‘un lexique et paru au début du XXI° siecle: Andrés
Ortiz-Osés, Patxi Lanceros (éds), Diccionario interdisciplinar de Hermenéutica,
Bilbao, Universidad de Deusto, 2004. Mais ces dernieres années ont vu paraitre divers
ouvrages s’attachant a donner des outils pédagogiques pour découvrir et approfondir
cette discipline. Mentionnons briévement, a titre d’exemples: Christian Berner, Denis
Thouard (éds), L’interprétation. Un dictionnaire philosophique, Paris, Vrin, 2015
(également sous la forme d’un lexique); Elena Ficara (éd.), Texte zur Hermeneutik.
Von Platon bis heute, Stuttgart, Reclams Universal-Bibliothek, 2015 (congu comme un
recueil de textes fondamentaux); Andrea Albrecht et al. (éds), Theorien, Methoden und
Praktiken des Interpretierens, Berlin/Boston, 2015 (un manuel spécifiquement consacré
aux pratiques de I’interprétation de textes littéraires). Deux ouvrages allemands traitant
de I’herméneutique biblique et théologique ont paru récemment : Susanne Luther, Ruben
Zimmermann (éds), Studienbuch Hermeneutik. Bibelauslegung durch die Jahrhunderte
als Lernfeld der Textinterpretation. Portraits — Modelle — Quellentexte, Giitersloh,
Giitersloher Verlagshaus, 2014 (une galerie de portraits, avec les textes rassemblés
sur un CD-ROM); Oda Wischmeyer et al. (éds), Handbuch der Bibelhermeneutiken.
Von Origenes bis zur Gegenwart, Berlin/Boston, de Gruyter, 2016 (présentation d’une
cinquantaine de textes fondamentaux a travers les siecles).

Dans la suite, j’aimerais présenter plus en détail les trois manuels dont les références
figurent en téte de la recension et qui se caractérisent par une perspective plus générale.
Comme le sous-titre I’indique, 1’ouvrage édité en 2013 par Bohl, Reinhard et Walter
a un accent historique: il s’agit de faire ’historique de «I’interprétation des textes
en Occident». L’intérét de ’ouvrage réside dans le fait que ce parcours historique se
déploie selon cinq disciplines dans lesquelles I’herméneutique s’est illustrée au fil
des temps: les études littéraires (Dichtung), les sciences bibliques (Bibel), le droit
(Recht), I'histoire (Geschichte) et la philosophie (Philosophie). Ainsi, le lecteur peut,
a cinq reprises, accomplir la trajectoire de 1’ Antiquité a nos jours. A chaque fois, les
étapes, diversement étoffées selon les disciplines, sont: I’ Antiquité, le Moyen-Age, les
débuts des Temps modernes (XVI--XVIII® siecles), les Temps modernes et le présent
(XIXe-XXI siécles). Tant dans sa facture que du point de vue de ses références, cet
ouvrage reste assez souvent limité a la sphére germanophone. Une bibliographie trés
détaillée (p.551-602), elle aussi surtout germanophone, et un index des noms viennent
enrichir cet ouvrage incroyablement érudit (les trois éditeurs ont fait le gros du travail,
s’associant des collaborateurs pour certains points particuliers).

Sous plusieurs angles, les deux Companions anglophones, parus a un an d’intervalle
(chez Blackwell et chez Routledge), se ressemblent fortement. Tous deux sont congus
comme des ouvrages collectifs dont les chapitres sont écrits par une vaste €quipe
d’auteurs (entre cinquante et soixante), choisis dans différentes sphéres linguistiques,
mais surtout dans le monde anglophone. Tous deux offrent un index détaillé de noms
et de thémes. Enfin, tous deux sont construits en cing parties, méme si ces parties sont
diversement congues.



BIBLIOGRAPHIE 377

Dans le Blackwell Companion, une bréve premiére partie fait I’histoire de
I’herméneutique en quatre étapes (Antiquité, Moyen-Age, Temps modernes et —
étonnamment ! — Gadamer et 1’idéalisme allemand). La deuxieme partie est consacrée
a pres de vingt «thémes et topiques», comme 1’éthique, la politique, la religion, la
vérité, le langage, la rationalité, la narration, etc. Il n’est pas toujours trés facile de bien
démarquer cette deuxieme partie de la troisieme, qui s’attache aux concepts-clés de
I’herméneutique, comme la compréhension, la dialectique, le cercle herméneutique, la
textualité, etc. L’attribution a [’une ou I’autre section parait souvent un peu aléatoire.
La quatriéme partie présente une vingtaine de «figures majeures» de ’herméneutique,
mais, a la différence d’autres manuels, en restreignant cette galerie aux Temps modernes :
elle commence par Luther, continue avec Boeckh, Kant, Hegel et Schleiermacher,
pour se terminer par Habermas, Rorty et Figal. C’est peut-étre la cinquiéme partie qui
est la plus intéressante: intitulée «Intersections et rencontres philosophiques», elle
articule 1’herméneutique sous 1’angle de dossiers et de débats philosophiques actuels.
Mentionnons, a titre d’exemples: la déconstruction, le pragmatisme, 1’éducation, la
théorie critique, la philosophie féministe, le clivage entre philosophie continentale et
philosophie analytique, etc.

Le Routledge Companion commence, lui aussi, par une premicre bréve partie
historique, placée sous le titre « Origines herméneutiques » et se contentant d’expliciter
I’herméneutique dans la philosophie grecque et dans la pensée médiévale. La deuxiéme
partie est consacrée a une galerie de «penseurs herméneutiques». Ce parcours
commence encore plus tard que celui du Blackwell Companion : avec Spinoza et Vico,
pour continuer tout de suite par les Lumiéres, traversant ensuite les XIX® et XX¢ siécles
et se terminant par quelques figures récentes du monde anglophone, moins connues
sous nos latitudes, comme Charles Taylor, Donald Davidson, Robert Brandom ou John
McDowell. L’intérét de cette partie réside dans le fait que souvent les chapitres sont
consacrés a deux auteurs mis en paralléle, par exemple Georg Anton Friedrich Ast et
Schleiermacher, Barth et Bultmann, Luigi Pareyson et Vattimo, etc. La troisiéme partie
explicite une série de « questions herméneutiques », formulées sous la forme de couples
de notions : rationalité et méthode, langage et signification, vérité et relativisme, histoire
et historicité, texte et traduction, etc. Dans la quatrieme partie, il s’agit de décrire
les différents champs dans lesquels 1’herméneutique s’est engagée («engagements
herméneutiques ») : I’épistémologie, les études littéraires, le droit, les sciences sociales,
la médecine, I’architecture, etc. Enfin, de maniére comparable au Blackwell Companion,
le Routledge Companion se termine, dans sa cinquieme partie, par des « défis et dialogues
herméneutiques». On y retrouve des themes déja rencontrés dans le recueil précédent,
comme la déconstruction, la théorie critique, le pragmatisme, le féminisme, etc., mais
aussi une approche des grandes traditions religieuses : confucianisme, judaisme, islam.

11 est évidemment difficile de rendre compte de la richesse de ces manuels dans le
cadre d’une recension. On ne pourra guere les lire d’un bout a ’autre, mais ils s’avérent
utiles a celles et ceux qui veulent en savoir plus sur une figure majeure, une évolution
historique, un mot-clé ou un débat actuel de [’herméneutique. — Nous donnerons pour
finir la parole & Gianni Vattimo, qui écrit la conclusion du Routledge Companion,
consacrée, comme il se doit, & «1’avenir de I’herméneutique» : «Nous pourrions dire
ict que I’avenir de ’herméneutique n’apparait pas seulement sous la forme de certaines
prédictions concernant la question de savoir ce qu’il adviendra de I’herméneutique
dans les années a venir. Ce qui est énoncé ici prend le sens d’un génitif radicalement
subjectif: ’avenir appartiendra a I’herméneutique — ou il ne sera pas.» (p. 727). L’avenir
nous dira si cette thése est appelée a se vérifier. Toujours est-il que les manuels présentés
ici révelent un intérét exponentiellement croissant pour cette discipline longtemps
sous-estimée, voire ignorée.

PIERRE BUHLER



378 BIBLIOGRAPHIE

Iona VuLTur, Comprendre. L’ herméneutique et les sciences humaines (Folio/
Essais 630), Paris, Gallimard, 2017, 577 p.

La compréhension est le phénoméne quotidien de notre rapport aux autres, a
nous-mémes et au monde. C’est aussi une branche du savoir formalisée comme
méthodologie, d’abord par Schleiermacher et Dilthey, puis reprise et développée comme
ontologie par Heidegger, Gadamer et Ricceur, entre autres. L’auteure revient dans son
livre sur I’opposition énoncée par Dilthey au tournant des XIX® et XX° siécles entre
la compréhension, qui appartiendrait au domaine des sciences humaines et sociales,
et I’explication, qui reléverait des sciences de la nature. Avec finesse, elle éclaire les
interpénétrations, mais aussi les différences, qui subsistent entre ces deux champs de
pensée. L’objet de I’ouvrage est de s’interroger sur ce que I’herméneutique apporte et peut
encore apporter aux sciences de ’homme. Le prologue pose la question de I’herméneutique
et de son rapport aux sciences. En présentant une bréve histoire de I’herméneutique,
le texte révele la compréhension comme maniére d’étre et souléve la question, chére a
Gadamer, du lien entre «vérité et méthode», et plus précisément de la compréhension
et de I'interprétation dans les sciences humaines. Six chapitres composent ce travail fort
bien documenté et qui met en évidence les différentes sciences humaines et I’apport de
I’herméneutique. Trois penseurs reviennent réguliérement comme sources de réflexion:
Heidegger, Gadamer et Ricceur. Dans le premier chapitre, |’auteure met en perspective
I’herméneutique et la psychologie sous trois themes: 1) perception, émotion et action, 2)
la question de I’identité de soi et 3) celle de la compréhension d’autrui. A chaque étape,
’auteure dégage le fait que [’herméneutique est nécessaire pour atteindre une conception
intégrée de la compréhension. Le deuxiéme chapitre est consacré aux sciences sociales,
ou elle montre I’importance du tournant herméneutique dans le monde culturel et social.
Elle pose notamment la question de I’altérité culturelle et de la possibilité de comprendre
les cultures différentes sans simplement chercher a les assimiler ou a les regarder d’un
ceil extérieur et neutre. Dans le troisiéme chapitre, Vultur aborde un théme cher aux trois
herméneutes dont elle s’inspire: I’herméneutique et I’histoire. Révélant la primauté de
’expérience de I’histoire et de ses conséquences, elle montre en quoi la tradition et la
fusion des horizons de sens est révélatrice de 1’apport de I’herméneutique a la question
de la temporalité historique. Chez Gadamer, elle retient I’implication de I’historien avec
son propre horizon de sens dans la lecture qu’il peut proposer de I’histoire. Le passé n’est
pas simplement passé, mais il vient a celui qui tente de le comprendre du point de vue ou
il se situe, avec ses propres expériences, son propre horizon. Elle suit aussi les analyses
de Ricceur sur I’histoire, la mémoire et I’oubli, pour voir dans le récit — dont Ricceur a
tant parlé — I’interface entre expérience et méthode, dont I’objectif est de parvenir a la
vérité valable pour I’historien et chaque lecteur des événements historiques. Le quatrieme
chapitre est consacré a ’esthétique. Posant la question du rapport entre art et signification,
il analyse de maniere critique les théories mimétique et expressiviste de 1’art, pour mieux
faire ressortir le paradigme herméneutique du lien entre art et vérité. Le cinquiéme chapitre
est consacré a |’herméneutique et les études littéraires. Lauteure étudie les différentes
théories relatives aux éléments des textes littéraires: auteur, texte, lecteur. Elle y montre
que chercher I’intention de 1’auteur n’ouvre pas une vraie compréhension du texte, de
méme que la seule intention du lecteur ne saurait y parvenir. Elle se référe alors a la
position de Ricceur sur la communication littéraire, qui s’inspire d’ailleurs pour une bonne
part des idées de Gadamer. Enfin, dans le dernier chapitre, I’herméneutique est confrontée
4 I’histoire de I’art. Etudiant la différence entre lire et voir des images, 1’auteure insiste
sur ’efficacité des images et reprend la position de Gadamer et de Ricceur en proposant
une herméneutique des images. Elle choisit de bons exemples pour montrer que I'image
en art est différente de la banale image publicitaire qui cherche a susciter autre chose
qu’elle-méme, en I’occurrence I’achat du produit figurant sur I'image. L’image en art est 1a
pour elle-méme, et c’est elle qui parle a celui qui la regarde, et lui suggere a chaque fois une
nouvelle approche. — C’est un texte passionnant, qui sait mettre en présence les différentes



BIBLIOGRAPHIE 379

optiques philosophiques pour en montrer a la fois les richesses et les limites. Ioana Vultur
fait preuve d’une treés grande érudition et sait tres bien établir des ponts entre les différentes
théories et en marquer aussi clairement les différences. Ce qui est appréciable pour le
lecteur, c’est que le texte, en dépit ou grace a d’innombrables références a des auteurs peu
ou pas connus, met clairement son lecteur devant une véritable problématique: celle de la
compréhension. A lire a tout prix !

JACQUES SCHOUWEY

Paul Riceeur, Philosophie n° 132, Paris, Minuit, janvier 2017, 160 p.

Examen des pouvoirs de la philosophie a I'aune d'une réflexion méthodologique.
— Ce volume consacré a4 Paul Ricoeur réunit une partie des contributions d’un colloque
organisé a I’occasion du centenaire de sa naissance dans plusieurs lieux que le philosophe
avait marqué de sa forte présence. Les auteurs des contributions s’accordent sur une
représentation du travail fructueux de Ricceur décrite ainsi par Denis Kambouchner:
I’image de sa pensée est «celle d’une interrogation grave, qui cependant ne reste pas
aupres de soi, qui ne veut pas jouir d’elle-méme comme il lui serait aisé de le faire
sous certaines conditions de culture rhétorique ou philosophique, mais qui, de fagon
“primordiale” et inlassable, s’ouvre a la médiation et cherche son objet au milieu des
médiations» (p. 156-157). Le philosophe a toujours lu avec une attention soutenue ceux
qui I’ont précédé et qui étaient susceptibles de vivifier sa propre pensée. En s’attachant
particuliérement aux antinomies, aux prises de positions contradictoires, il visait
une position tierce, non pas pour gagner par la magie de la dialectique la position du
penseur sensé embrasser le tout, mais pour attester ce qui peut I’étre dans le flot de
nos incertitudes. Pour les auteurs de la publication aussi, la philosophie est «ocuvre
collective bien plus qu’un ensemble d’ceuvres singuliéres mises en concurrence et
entre lesquels nous serions forcés au choix» (p. 54). En approfondissant les raisons
d’un désaccord entre philosophes, Ricceur fait apparaitre ce que Merleau-Ponty appelait
un impensé ouvrant sur la formulation d’un nouveau probléme. Ainsi s’approfondit
la connaissance de notre étre-au-monde et de nouvelles voies pour nos engagements
volontaires, sans abandonner pour autant la conscience vive de nos incertitudes. Le seul
risque est alors de prolonger la réflexion de I'auteur étudié en faisant un pas de plus !
— Parlant de 1’Heritage de Gabriel Marcel, Julien Farges explique comment Ricceur a
pu dépasser la psychologie descriptive de Husserl et inaugurer « une ontologie comprise
non pas comme une doctrine de I’objet mais de ’existence comme participation concréte
a I’étren. Il en résulte une remise en cause de la phénoménologie transcendantale.
Dominique Pradelle montre un Ricceur, refusant de se laisser enfermer dans une
philosophie réduisant 1’étre a I’étre pour la conscience et a la question du sens. Ricceur,
a la suite de Merleau-Ponty, Ingarden et Levinas, aurait donné un accent plus réaliste
aux Ideen II et a la Krisis. En reconnaissant le caractére non constitué de la Lebenswelt,
il réoriente la phénoménologie vers une ontologie et une anthropologie n’ayant de sens
«qu’au sein d’un réalisme du monde et de I’homme ». Cette infidélité a Husserl a permis
de créer ce courant de la phénoménologie frangaise conciliable avec I’existentialisme.

L’herméneutique, entre analyse critique et consentement. — Christian Berner
déerit un Ricceur s’interrogeant sur le sens de la vie, sur notre «étre-au-monde-au
milieu-de-signes». Cette visée compréhensive présuppose toujours la médiation d’une
interprétation. Conflits des interprétations mais aussi dialogue jalonnent I’herméneutique
ricceurienne car, pour lui, «le monde est I’ensemble des références ouvertes par toutes
les sortes de textes descriptifs ou poétiques» qu’il a «lus, interprétés et aimés». 1l
s’inscrit donc résolument dans une tradition. L’herméneutique qu’il pratique implique
une forme de «dessaisissement». La réflexion critique est toujours seconde. Le sujet
pensant est porté par une «affirmation originaire», qui permet d’espérer en dépit de



380 BIBLIOGRAPHIE

’expérience du mal. Ricceur prend ainsi ses distances vis-a-vis des philosophes qui font
«de la négation le ressort de la réflexion», parce que la tiche de I’analyse réflexive est pour
lui «de montrer que I’ame du refus, de la récrimination, de la contestation et finalement
de I’interrogation et du doute, est fonciérement affirmation» (p. 89). — Jérome de Gramont
voit une sorte de pari a I’ceuvre dans le travail de I’herméneutique : «confier au récit ou
au conflit des interprétations ce que le savoir absolu, dans sa prétention a maitriser le sens
[...], paradoxalement manque» (p. 92). L’auteur de I’article nous invite a relire le 7imée,
“proto-récit gardien du monde™ en menant au plus loin I’expérience de la discordance»
sans renoncer a «témoigner d’une concordance encore plus grande.» (p.95) En dépit de
tout, Platon montre que notre monde est «la plus belle des choses» et que son fabricant
est «la meilleure des causes», d’otl son projet de «fonder la cité la meilleure sur le récit
de la naissance du monde en général et du monde humain en particulier» (p. 94). L’auteur
de Temps et récit veut lui aussi aller «le plus loin possible dans 1’exposition au Danger,
pourvu que ne meure pas tout a fait la fragile espérance d’un dernier mot qui soit de
consentement» (p. 99). — L’interrogation sur notre étre-au-monde est commune a Merleau-
Ponty et a Ricceur. Mais tandis que le premier est attentif au sujet incarné qui percoit,
le second se tourne vers |’agir humain. Etre incarné, «étre en situation, c’est pouvoir se
découvrir en présence de..., de quelque chose dont je ne suis pas I’auteur bien que je
puisse m’y déployer comme acteur, sur le mode de la participation a...». Merleau-Ponty et
Ricceur insistent sur la spécificité du corps propre, ce qui leur permet de rejeter le dualisme
de Descartes. Si celui-ci avait insisté plus sur le «je suis» que sur le «je pense», alors il
aurait pu faire de I’intuition du cogito, «1’intuition méme du corps joint au vouloir qui
patit de lui et régne sur lui» (p. 49). Préoccupés tous deux par le probléme de 1’union
de I’ame et du corps, Merleau-Ponty et Ricceur, remarque Camille Riquier, I’ont pris en
sens contraire: «1’un allait du corps a 1’ame et pensait une conscience percevante. Il
s’achevait sur la liberté ; I’autre allait de I’dme au corps et pensait une conscience voulante.
Il commengait avec la liberté.» (p. 50) Dans les deux cas cependant, le sujet n’est pas
purement constituant mais réceptif, dans une présence au monde par la perception ou par
une présence a la transcendance, grace a une poétique qui fait vivre les symboles.
Meémoire et imagination: récit de vie et vie politique. — Ricceur a pleinement
conscience d’appartenir a cette génération, en voie de disparition, qui a été «témoin des
horreurs accomplies entre 1933 et 1945». Se pose alors le probleme de la transmission
d’une mémoire juste, entre «le trop de mémoire ici et le trop d’oubli ailleurs», d’ou
I’importance de 1’ouvrage paru en 2000, La Mémoire, [’histoire, ['oubli. Jean-Claude
Monod est attentif au mouvement d’une pensée présupposant une phénoménologie de la
mémoire tant privée que publique, puis d’une reprise « de la question de I’historiographie
et du role de I'imagination dans la “re-création” du passé», pour aboutir & «une
herméneutique de la condition historique, qui inclut tous les problémes des politiques
de la mémoire» (p. 56 et 57). La prise en compte de la mémoire d’autrui y est mue
par la volonté de comprendre les autres et de dépasser I’opposition entre oubli et une
disculpation appliquée a soi-méme. — Ricceur s’intéresse aussi a la place de I’imagination
en politique. Peut-on alors, se demande Mariana Larison, «aborder la dimension
politique de la vie commune a travers une interrogation sur les processus imaginatifs,
quand on sait qu’ils ont longtemps été cantonnés a la sphére de processus privés 7»
(p.69). La distinction entre les «images traces », qui reproduisent le réel, et les «images
fictions » qui produisent de nouvelles perspectives sur la réalité pour la changer, est-elle
toujours pertinente ? Si, comme le pense le jeune Marx, 1’idéologie ne fait que refléter
la réalité sociale, alors elle produirait des images reproductives, la production d’images
étant réservée a 'utopie. L'idéologie est reproduction dans la mesure ou elle tend &
«consolider, a travers certaines pratiques, une image qui refléte ’identité et 1’unité»
(p. 75) d’une communauté. Mais il ne faut pas oublier la fiction du contrat social, cet
acte originaire qui n’a jamais eu lieu. S’ajoutent a cela deux fonctions de I'idéologie:
la fonction légitimante de celui qui exerce et veut conserver le pouvoir, et la fonction
de distorsion quand [’autorité universalise un systéme particulier de croyance. Ainsi de



BIBLIOGRAPHIE 381

I’idéologie a I’utopie, I’imagination sociale produit un systéme de variation qui dépasse
I’opposition entre image reproductive et productive, puisque 1’on vise un référent qui
est lui-méme une fiction, mais une fiction indispensable a la vie en commun. — Myriam
Revault d’Allonnes explique comment Ricceur essaie d’accorder le souci de soi que 1’on
trouve chez Foucault avec le souci du monde, cceur de la philosophie politique d*Hannah
Arendt. Foucault ne voit dans ’institution que le dépérissement du peiétique en morale
du commandement, que des régles qui font obstacle a la liberté. Ricceur reconnait que
la structure du vivre ensemble d’une communauté historique ne «se déploie qu’au
travers de médiations imparfaites, instables et fragiles» (p. 147). Néanmoins, en liant la
Sittlichkeit de Hegel et le vouloir vivre d’Arendt, on peut espérer un monde praticable,
combattre la logique de la domination et dépasser le scepticisme politique de Foucault.
Mais alors que, chez Arendt, I’institution n’est porteuse d’histoire que parce qu’elle est
susceptible d’étre racontée, Ricceur inscrit le souci du monde «dans une philosophie
pratique qui fait de I’entrée en institution la condition de I’instauration de la liberté»
(p.153). Reste que ce monde praticable n’est jamais acquis, bien que I’espérance soit 1a.

L’éthique. — L’éthique joue dans la philosophie de Ricceur un réle plus important
que la politique, qui n’en est qu'une partie. La visée éthique est «souhait d’un
accomplissement personnel avec et pour les autres, sous la vertu d’amitié, et, en rapport
avec un tiers, sous la vertu de justice ». La théorie de I’amitié d’ Aristote permet & Ricceur
de préciser sa conception du «soi-méme comme un autre» et ce qui le différencie
de Levinas. Aristote, dans la pensée de Ricceur, est le philosophe qui, selon Sylvain
Roux, permet de décrire ’ipséité: persévérer dans son étre, tendre vers une forme
d’accomplissement en intégrant autrui dans le soi, présuppose 1’amiti¢ fondée sur la
vertu. L’homme vertueux peut valoriser I’amitié pour actualiser la meilleure partie de
soi-méme: I’ami étant un autre soi-méme, « son existence nous parait désirable elle aussi
et ¢’est pourquoi nous désirons partager sa vie pour pouvoir avoir conscience avec lui de
cette vie agréable». Faut-il privilégier I’estime de soi, avec Husserl, ou I’assignation du
soi a venir en aide a autrui, avec Levinas ? Privilégier non le « commandement», mais la
«spontanéité bienveillante», permet de relier « estime de soi» et «sollicitude».

La souffrance et le mal. — La souffrance est aussi bien «épreuve de la singularité»
que partage €motionnel. Claire Marin montre comment, pour Ricceur, la souffrance
implique un lien entre le patir et I’agir et un double rapport a soi et & autrui. Par rapport au
soi, I’appétit de vivre qui contre le souffrir, vient renforcer I’estime de soi. Par rapport a
autrui, il y a une relation de soin qui révéle comment on peut «affirmer contre 1’évidence
des défaillances du corps ou de I’esprit [...], le maintien de I’homme souffrant dans le
cercle des vivants» (p. 129). Quand la thérapie fait ’expérience de ses limites, reste cette
émotion, cette empathie qui nous fait regarder autrui « comme un étre vivant, le considérer
comme un alter ego» (p. 130). — C’est encore en relation a I’estime de soi qu’est abordée la
problématique du mal. Face a I’intolérable, le suicide d’un fils, peut se dégager une sagesse
permettant de discerner dans le en dépit du mal «une subversion d’espérance — secret a
I'intime du soi, qui se sent en proximité de sollicitude envers autrui souffrant» (p. 133).
Ricceur, selon Marc Faessler, a montré I’insuffisance de «toute approche spéculative du
mal comme privation, limitation ou simple travail de la négativité» (p. 134). Sa vision
présuppose la reconnaissance de la singularité de la personne, I’engagement éthique et une
expérience de la Transcendance se révélant « profondeur méme du silence» (p. 142). — Des
philosophes occupant la scene médiatique ont voulu nier I’importance de Ricceur en lui
plaquant 1’étiquette de «philosophe chrétien». La réalité est plus complexe: la «critique »
d’un coté (analyse réflexive et phénoménologie), de I'autre la «conviction» de celui
qui ne se croit ni «le maitre du jeu, ni le maitre du sens». On peut alors conclure avec
Philippe Cappelle Dumont que si «la philosophie n’est pas seulement une réflexion mais
un accueil » (p. 115), elle peut s’intéresser & ce qui reléve du «témoignage » pour proposer
une herméneutique de la Parole recue en héritage et constamment revivifiée.

DoMmNIQUE REY



382 BIBLIOGRAPHIE

PauL Ric®ur, Philosophie, éthique et politique: entretiens et dialogues (La
couleur des idées), Paris, Seuil, 2017, 223 p.

Cinquiéme volume publié sous les auspices du Fonds Ricceur, cet ensemble de
douze entretiens tranche avec I’austérité des ouvrages précédents. Notons d’emblée que
contrairement a un volume de dialogues comme La critique et la conviction (1995), ces
entretiens ne constituent pas un tout organisé en vue de la publication en volume: 1’unité
en souffre forcément, ainsi que ’ampleur des propos. Les réflexions de I’A. nous sont
donc ici naturellement plus immédiatement accessibles qu’en ses ceuvres maitresses.
Certaines interviews peuvent d’ailleurs leur servir d’introduction (trois d’entre elles se
rapportent a la publication de Lectures 1, Temps et Récit I et Lectures 3). D’autres, plus
nombreuses, naissent de réponses a des sollicitations ponctuelles. On relévera notamment
«L’éthique, entre le mal et le pire», entretien réalisé avec le psychiatre Y. Pélicier: les
théses de I’A. sur la reconnaissance et la réciprocité trouvent ici, dans le dialogue
entre médecin et patient, une illustration toute particuliere. L’essentiel du volume (sept
entretiens) est toutefois consacré aux aspects politiques et sociaux de sa pensée. On
rappelle que I’ A. définissait la société démocratique comme une société se sachant divisées
par des contradictions et des divergences, et travaillant perpétuellement a les surmonter,
ainsi qu’a s’adapter aux circonstances nouvelles. Dans ces entretiens, on trouve diverses
illustrations de cette nécessaire souplesse dans la confrontation, dont on rapportera trois
éléments fondamentaux : ]a distinction entre une «laicité d’abstention», ou la religion est
sciemment écartée par ’Etat, au risque de nous couper de nos racines, et une «laicité de
confrontation», ot I’Etat, sans prendre parti, donne & ses pupilles les éléments nécessaires
a comprendre le débat religieux, sans I’évincer (p. 148). L’A. donne a la seconde sa
préférence, tout en sachant qu’elle implique de futurs désaccords: tout au moins les éléves
développeront des convictions et une aptitude au dialogue (¢f. p. 113, sur I’école comme
«foyer de totale neutralisation des convictions »). Autre €lément central, développé dans le
dialogue «Justice et marché»: une vision de I’Etat ne se définit pas comme une lutte entre
des tendances socialistes ou capitalistes, mais cherche a se construire comme un « systéme
distribuant toute sorte de biens» (p. 94; les deux termes soulignés doivent étre pris au
sens large: les «biens» recouvrent tous les bénéfices du vivre-ensemble, a commencer
par I’éducation et la santé, jusqu’aux éléments économiques; la «distribution» désigne
les modalités diverses de leur diffusion dans la société). Un autre entretien expose la
condition-clé d’une société ol cette «distribution» peut se faire au mieux: la capacité
de dialogue acceptant le compromis. Celui-ci est défini comme 1’établissement d’une
situation «toujours faible et révocable, mais [...] seul moyen de viser le bien commun»
(p. 121), et doit étre distingué de la compromission (qui se réduit a la capitulation larvée
d’un des partis en présence). On se réjouit que 1’'intérét de ce volume, malgré son caractére
disparate, ne soit pas seulement documentaire. Avec les divers éclairages que 1’A. propose
a partir de la philosophie sur tant de questions sociétales diverses (économie, écologie,
mondialisation, etc.), le dialogue et la confrontation avec d’autres méthodes et d’autres
domaines permet d’échapper au reproche qu’il adresse & la philosophie frangaise: se
fermer sur elle-méme, au risque d’un dialogue autarcique (p.27). Dans les risques que
prend sa pensée en s’aventurant en terre incertaine se retrouve ce veeu de dialogue et cette
volonté de supporter notre condition, si contradictoire soit-elle. Comme 1’A. le souligne,
vivre dans ce monde sécularis€, «c’est mon destin, et je I’accepte sans angoisse» (p. 147).

JONATHAN WENGER

MAURICE MERLEAU-PONTY, Entretiens avec Georges Charbonnier et autres
dialogues : 1946-1959 (Philosophie), Lagrasse, Verdier, 2016, 435 p.

Fait assez inhabituel en philosophie, ce volume consiste essentiellement en tran-
scriptions d’émissions radiophoniques. Outre les entretiens avec Georges Charbonnier,



BIBLIOGRAPHIE 383

I’'un des noms les plus fameux de la radiotélévision frangaise, on y retrouve diverses
émissions auxquelles I’A. a collaboré, et notamment les transcriptions de plusieurs
«Tribune des Temps modernes», animées avec Sartre. Quelques tribunes données a
I’Express, dont la plupart avaient déja été reprises en appendice a Signes, completent
I’ensemble. Commencons par une réserve : les émissions ou interviennent plus de deux
interlocuteurs, pour une raison dont la pertinence échappe, ont été tronquées pour ne
conserver que les interventions de I’A. Si les réponses de celui-ci permettent d’en
reconstituer le sens général, on regrette qu’un texte — a 1’origine un dialogue — soit
ainsi mutilé; de méme, les interventions d’autres intellectuels d’importance (Jean
Starobinski, Georges Poulet, Jean Guéhenno, etc.) ont également été retranchées pour
peu que I’A. n’intervienne pas & ce moment du débat. Outre la perte de contenu, la
perte du contexte est regrettable — d’autant plus que la briéveté des émissions n’aurait
guére surchargé le volume. Cela ne touche toutefois que le premier quart du volume,
qui n’en est pas I’essentiel : ces bréves piéces documentent avant tout 1’action politique
de I’A., en particulier son recours aux médias d’alors dans la promotion de la pensée
philosophique. Les entretiens avec Charbonnier, transcrivant douze €missions, sont
I’occasion de débattre de nombreux thémes: I’A. y aborde notamment la philosophie de
Husserl et sa réception en France, la connaissance de I’autre, la littérature contemporaine
(chapitre complétant heureusement 1’édition, en 2015, des Recherches sur l'usage
littéraive du langage), la psychanalyse, les rapports du philosophe et du politique
(complété par un entretien sur la colonisation), et la religion contemporaine. La derniére
émission, intitulée sobrement « la philosophie», est I’occasion d’une bréve synthése. Ce
volume constitue un rare témoignage des facons dont la philosophie tentait a I’époque
de se rapprocher de la cité — préoccupation provenant tant de 1’existentialisme que des
convictions politiques de gauche. Si I’A., en pareil contexte, ne s’attele évidemment a
aucune recherche fondamentale, une grande partie de ces textes documente utilement
cette présence politique de la philosophie. Quant aux theses propres a I’A., convenons
que ce qu’elles gagnent en clarté, dans le style de la conversation, est gaché par les
nombreuses interventions intempestives de son interlocuteur. Signalons enfin que les
enregistrements sonores peuvent aussi étre acquis sur le site de I’INA.

JONATHAN WENGER

JAcQUES BOUVERESSE, Le mythe moderne du progres, décortiqué et démonté a
partir des critiques de Karl Kraus, Robert Musil, George Orwell, Ludwig
Wittgenstein et Georg Henrik von Wright (Cent mille signes), Marseille,
Agone, 2017, 110 p.

En une centaine de pages et en partant des points de vue de quelques-uns de ses
auteurs de prédilection, I’A. décortique avec sa lucidité et son intelligence habituelles le
mythe du progres. 1l s’agit de redonner a la notion de progres sa dimension correcte, sans
tomber dans D’exaltation progressiste, mais sans adhérer non plus pour autant a
’exaltation décliniste et réactionnaire d’un Spengler. Comme toujours, quand il s’agit de
philosophie véritable, un scepticisme modéré face a des enthousiasmes contradictoires,
permet de remettre une question dans sa lumiére véritable. Kraus suggére d’emblée que
I’énergie mise au service du progres «devrait étre cultivée pour réfléchir a ce qu’on
souhaite faire des avantages qu’il nous procure» (p. 13), plutét que d’étre utilisée
aveuglément & son service. «Il n’y a, comme il le dit, aucun moyen de lui échapper,
puisque tout ce qui se fait aujourd’hui de nouveau dans nos sociétés et méme tout ce qui
se fait simplement, est placé sous le signe du progrés» (p. 17). Mais, comme le remarque
encore Kraus, tout progrés (Fortschritf) implique, ailleurs, une ou des régressions



384 BIBLIOGRAPHIE

(Riickschritt) qui rendent sa progression linéaire moins évidente qu’elle ne parait au
premier coup d’ceil. De telles «réflexions ont directement a voir avec la question du
genre de temps dans lequel nous vivons» (p. 18). Si nous avons une conception linéaire
du temps, le progres s’inscrit naturellement sur cette ligne droite sans fin : si, en revanche,
nous avons une représentation cyclique du temps, «nous avons affaire 4 des mouvements
qui vont dans tous les sens» (p. 19) et le progres, pour peu qu’il y en ait encore un, sera
plus difficile a identifier, empétré dans ce fouillis temporel. Dans Le mythe du progrés
(que I’A. cite a plusieurs reprises et auquel il consacre le chap.4), Georg von Wright
constate que «le progres est clairement et nettement un mot chargé de valeur» (p. 19) et
ne désigne donc pas uniquement un ensemble de faits. Plusieurs conséquences découlent
de cette constatation: 1) «la notion de progrés est nécessairement affectée du méme
genre de relativité et de subjectivité» que celle de valeur; 2) la notion de progres, si elle
«peut comporter aussi un aspect objectif et méme factuel», dépend « toujours en dernier
ressort d’'un acte d’évaluation» (p. 20); et 3) quand I’idée de progrés devient trop
insaisissable, elle est remplacée par les idées plus objectives de développement et de
croissance (p. 22). Méme si la notion de progres n’est pas purement factuelle dans les
domaines de la science et de la connaissance objective, sa réalité y est cependant « peu
contestable» (p. 22).Mais on doit aussi se demander si I’accroissement quantitatif des
connaissances représente en tant que tel un progres véritable (p. 23). Valéry défend I’idée
que ’accroissement de nos connaissances accroit essentiellement notre pouvoir plutdt
que notre savoir. Et il semble également qu’un tel accroissement ajoute a notre
connaissance «une quantité considérable d’incertitudes et d’ignorances» (p. 28). Pour
Musil qui, contrairement a Kraus, est un défenseur de la modernité scientifique et du
progres qu’elle implique, la multitude des progres locaux bien réels ne s’additionnent
plus dans 1’esprit des hommes pour constituer un progrés unique et «1’impression qui
domine peut trés bien étre en méme temps celle de la stagnation ou de la régression»
(p. 31). L’«attention extraordinaire apportée aux détails» dans lesquels on constate de
petits progres réels aurait pour conséquence 1’abandon par notre époque des « questions
d’ensemble & I’approximation et a la rhétorique» (p. 32). Cette distorsion pourrait
rapidement devenir inquiétante, tant il est probable que les problémes de I’humanité ne
pourront plus étre résolus simplement «a 1’aide de 1’augmentation de la connaissance
scientifique» (p. 33) et que I’on risque fort alors de devoir s’en remettre «a ce que von
Wright appelle ‘I’autorité et ’empire de la parole’» (p. 34), ¢’est-a-dire & un discours
autoritaire (religieux ou politique) qui, abandonnant la méthode par essais ou par erreurs,
s’autoriserait a parler de tout, mais sans en avoir les compétences. Dans le chap. 2, I’A.
examine la question de savoir si «les critiques du progres sont ses ennemis». Méme si
Kraus semble étre un contempteur typique du progrés, il critiquait essentiellement un
systeme «qui a fini par mettre le fait au-dessus de la valeur en général» (p. 40), tendant
ainsi a remplacer 1’essentiel par 1’accessoire pour mettre finalement «en danger la vie
elle-méme» (p. 41). Comme Kraus, Wittgenstein regrette la disparition de la culture
passée qu’il considére comme condamnée, mais il réagit « en adoptant le point de vue de
Nietzsche, selon lequel il ne faut pas retenir mais, au contraire, pousser ce qui tombe»
(p. 44). La position de Wittgenstein est moins évolutionnaire que révolutionnaire: il
pense sur le mode de la tabula rasa plutét « que sur le mode mélioriste et réformiste qui
est celui des représentants de 1’idée de progres continu et illimité» (p. 45). Dans sa
biographie de Wittgenstein, Ray Monk rapporte que, pour le philosophe, les dégits
durant la Seconde Guerre Mondiale étaient bien dus a la science, 4 I’industrie et a la
technique, ce qui I’a «encore renforcé dans sa vision apocalyptique selon laquelle la fin
de ’humanité était la conséquence du remplacement de |’esprit par la machine» et que
I’homme était coupable «d’avoir tourné le dos a Dieu pour placer [sa] confiance dans le
‘progres scientifique’» (Le devoir de génie, p. 481, cité p. 61). Si Kraus est moins
exaspéré par «1’idée de progres elle-méme que par les formes d’idolatrie qu’elle suscite »
(p. 66), Wittgenstein traite de son coté «avec un mépris total le sentiment de supériorité



BIBLIOGRAPHIE 385

que [’homme contemporain €prouve & 1’égard de ses prédécesseurs» (p. 67). Il prone
également «une forme d’humilité et de respect devant les phénoménes de la nature et
I’ordre naturel» (p. 68-69), pensant que les dégits du progrés ne seront abolis que «par
un changement d’attitude radical» (p. 69), changement, dont I’A. estime qu’il est
«malheureusement peut-étre devenu [...] déja impossible» (ibid.) a réaliser. Von Wright
ne s’en prend pas tant a I’idée de progres en général qu’a ce qu’il désigne précisément
de «mythe moderne du progrés», a savoir a 1’idée que se font certaines sociétés
modernes du progrés, comme une progression éternelle et illimitée, naturelle et
nécessaire (p. 72). On trouve cette sorte d’idée exprimée par exemple par Renan dans
L’avenir de la science, lorsqu’il décrit I’Etat comme «une machine de progrés»
(cité p.73). Pour Renan le progrés ne consiste pas en une «accumulation de biens
matériels» (p. 74) infinie, mais plutot en un perfectionnement intellectuel et moral de
I’humanité tout entiére. C’est précisément une telle conception que von Wright considére
comme un «mythe». La marche forcenée du progres devrait s’accompagner d’une
«disposition rationnelle » en I’homme qui soit en mesure de «le contraindre a respecter
les conditions biologiques de son existence sur la Terre» (p. 78). Il se pourrait méme
qu’on doive «imposer des limites au progrés» (p. 79), et ce, pour permettre la survie de
I’espéce humaine. Cette idée n’est, bien entendu, pas incompatible avec celle selon
laquelle il faut améliorer les conditions matérielles réelles des millions d’étres humains
qui vivent dans la misére (p. 80). Wittgenstein estimait (contrairement aux membres du
Cercle de Vienne, Carnap en téte) que la philosophie avait autre chose a faire aujourd’hui
que de singer la science, mais il ne pensait nullement, pour autant, que «la philosophie
puisse accéder a une forme de connaissance essentielle, différente de celle de la science
et supérieure a elle» (p. 91). S’il respectait la science «comme entreprise et aventure
intellectuelles » (p. 91), il ne la confondait pas « avec la civilisation scientifique technique
contemporaine qu’il n’aimait pas» (p. 92). Il ne s’inscrit pourtant pas non plus dans le
camp des ennemis radicaux du progrés. Malheureusement, Wittgenstein ne donne pas
d’indications explicites concernant une autre voie a suivre «qui ne serait plus du tout
celle de la science, de la technique, de la rationalité et du progrés» (p. 93), mais il a
simplement décidé de vivre «en opposition déclarée avec son époque» (p. 94), qu’il
considérait comme malade. L”A. conclut son essai par quelques remarques en faveur du
progres. Il pense, comme Zeev Sternhell (Histoire et Lumiéres), que le progres doit « &tre
maitrisé par la raison humaine et utilisé pour le bien de la société, par I’Etat dont c’est le
role en tant que représentant de la société» (cité p. 95), et que I’idée de progres n’est ni
morte, ni nocive en tant que telle. Il reste «une multitude de progrés possibles, nécessaires
et urgents» (p. 96) a réaliser. Plutdt que de croire a I’idée de progres, «il faut essayer, si
possible, de progresser effectivement, la ou il est le plus important et le plus urgent de le
faire» (p. 103), en s’attaquant a des maux bien réels. Au travail donc !

STEFAN IMHOOF

JAcQUES BOUVERESSE, Nietzsche contre Foucault. Sur la vérité, la connaissance
et le pouvoir (Banc d’essais), Marseille, Agone, 2016, 145 p.

Foucault se demande si la vérité n’est pas le voile trompeur sous lequel se dissimule
autre chose (p. 27). Il pense que ’humanité a d’abord inventé la connaissance, puis
la vérité. Quel est alors ce vouloir connaitre qui ne serait pas lié a la vérité (p. 28)?
Foucault utilise souvent sans préciser vérité ou concept de vérité, voire connaissance
(31). 1l pense que nous voulons avant tout pouvoir croire que nous savons (p. 34);
qu’il y a un fondamental instinct de mensonge; et il se demande si «la vérité n’est pas
aussi profondément historique que n’importe quel autre systeme d’exclusion arbitraire
en sa racine [...] relancée par un réseau institutionnel. Il s’agit en somme de savoir



386 BIBLIOGRAPHIE

quelles luttes réelles et quels rapports de domination sont engagés dans la volonté de
véritén (p. 35). L’A. rappelle que Frege distingue étre vrai et tenir pour vrai. «Etre vrai»
signifie «la vérité existe» (p. 38-39). La volonté du vrai glisserait-t-elle vers un systéme
distinguant le vrai du faux s’imposant avec violence ? Et I’A. note que pour Nietzsche
la falsification résulte de I’utilisation erronée consistant a considérer comme vraies des
propositions qui ne le sont pas (p. 48-49), que la connaissance, quand elle est réellement
connaissance de la vérité, a toutes les chances d’étre sans pouvoir, sans force ; mais que
nous pouvons lui préférer des erreurs utiles (p. 54-55). L’A. rappelle qu’il faut distinguer
preuve de force et preuve de vérité (p. 62). On ne peut sacrifier le respect de la vérité
a quoi que ce soit d’autre (p. 74). L’A. reprend une citation de 1’Antéchrist faite par
Bernard Williams : «Il a fallu s’arracher de haute lutte chaque pouce de vérité, il a fallu
lui sacrifier presque tout ce a quoi tient notre cceur, notre amour, notre confiance en la
vie. Il y faut de la grandeur d’ame : le service de la vérité est le service le plus exigeant»
(p. 80). Certes, le besoin de véracité, de ne pas se tromper, besoin de nature morale, a
engendré I’inclination pour la vérité. Mais il peut aussi faire apparaitre la vérité comme
hors de portée (p. 85). Nous ne connaissons pas le monde réel mais ce qui correspond
a nos besoins (p. 92). On peut alors penser a ’assomption kantienne (au sens large)
(p. 98). L’A. pense que Foucault, voyant un danger de vérité exclusive, s’oppose a
Nietzsche pour qui « le danger ne réside sirement pas dans la vérité en tant que telle et le
fait de chercher a la connaitre, mais plut6t dans le fait de refuser de 1’affronter quand elle
nous semble impossible a supporter et dans la tendance a croire prématurément qu’on
a réussi a la trouver» (p. 100). Quand Foucault s’intéresse a la vérité, il s’intéresse aux
modalités du dire vrai liées a un pouvoir de décision souverain, et non 4 I’usage ordinaire
du mot (p. 118). Enfin, I’A. regrette que Foucault ne se soit pas davantage engagé, dans
ses analyses, sur le terrain de I’épistémologie critique et de la théorie de la connaissance,
et «peut-étre également (horresco referens!) celui de la logique elle-méme» (p. 135).
Il aurait préféré un Foucault moins rhéteur, donnant «des analyses logiques un peu plus
sérieuses de certains concepts dont il traite, & commencer, bien entendu, par celui de
vérité lui-méme».

CLAUDE Droz

JEAN GRONDIN, La philosophie de la religion (2009) (Que sais-je ? 3839), Paris,
P.U.F,, 20112, 128 p.

Un excellent petit livre sur une question décisive a bien des égards, humainement et
socialement, aujourd’hui plus que jamais, et qu’il ne faut laisser ni aux seuls croyants,
encore moins quand ils «radicalisent» leur foi ou leurs croyances, ni aux seuls critiques
externes, incapables méme de comprendre ce qui de [’humain et du monde est en jeu
avec la religion ou le religieux, pourquoi et porteur de quoi, pour le meilleur et le pire
peut-on estimer, mais a circonstancier et, pour commencer, a investir dans ce qui en
fait la positivité et, avec elle, la rationalité propre. Philosophie de la religion et non
philosophie religieuse construisant une proposition philosophique d’ensemble pouvant
se substituer & des théologies elles aussi comprises comme proposition d’ensemble sur
I’humain, le monde et ce qui les tient ou les traverse. Mais philosophie ou exercice
réflexif prenant le religieux effectif comme objet, comme il y a une philosophie du
droit ou des sciences, ou une philosophie du politique qui ne développe justement pas,
ni ne propose, une vision politique comme telle. Le parcours auquel on est convié est
ample, mais il est d’abord une reprise de I’histoire de 1’Occident. La diversité de ce
qui peut étre entendu sous religion s’en trouve peut-étre restreinte, de méme que la
diversité ou la mobilité de ce qui en circonscrit le champ: en Inde ancienne, on ne
saurait distinguer le culturel et le religieux (en christianisme, théologiquement assumé



BIBLIOGRAPHIE 387

ou subrepticement sécularisé, la distinction est au contraire requise et opérante, méme si
distinction ne veut pas dire séparation de champs), et en postmodernité contemporaine
on assiste a des propositions de «religion sans Dieu» ou de «religion laique», sans
compter une explosion du spirituel, redéfini et validé comme bon et fécond, opposé
alors a religion, investi comme négatif. Dans I’angle adopté, le parcours est riche. Il
passe par ses moments grec, latin, médiéval (avec Al-Farabi, Averroés ou Maimonide
et non seulement Thomas d’Aquin) et moderne (les cartésiens, Kant et ses suites, puis
Heidegger). 11 est rapide certes, mais fiable, comme toujours avec Grondin. Au passage,
’auteur se sera arrété sur le moment décisif de I’opposition ou de la tension entre le
relegere (Cicéron) et le religare (Lactance), et aura aussi mis en avant Augustin. Est ici
en cause et en relecture une philosophie de la religion, non une philosophie religieuse je
I’ai dit d’entrée, mais pas non plus une philosophie qui, comme on le voit depuis quelques
décennies, prendrait philosophiquement en charge des questions religieuses, voire des
questions délibérément et explicitement théologiques (ainsi, pour simples exemples, et
différents : Derrida, Agamben, ou Nancy). Reste qu’a sa maniére, autre, ce que Grondin
traite au titre de philosophie de la religion n’est pas sans porosité avec la religion méme.
Et d’abord parce qu’au départ, philosophie intégre quelque chose de ce qu’on dira
religieux, ne serait-ce qu’une recherche de sagesse et du coup de sens. La question du
sens est d’ailleurs un motif qui sous-tend une part de ce qui tient Grondin, et la religion
ne va chez lui pas tant avec ce que les anthropologues appellent « négociation» avec le
donné du monde et ce qui échappe ou s’en excéde, qu’avec la proposition d’un systéme
de sens. Orientation d’ensemble ou de fond. Non sans privilege accordé a la question
de la transcendance, du coup au culte et a la croyance, méme si I’auteur sait que cette
derniére est une donne tardive et non sans rapport de fait avec un dispositif notamment
chrétien. Systéme de sens aujourd’hui a distinguer, et ici nettement, de la science, non
sans une validation forte et pensable du symbolique, de ce qu’il permet, alors que s’avére
au contraire ruineuse sa forclosion.

P1ERRE GISEL

MicHAEL FOESSEL, Le femps de la consolation (L'ordre philosophique), Paris,
Seuil, 2015, 280 p.

Cet essai brillant et original entend donner a la catégorie classique de consolation
une portée moderne et critique. Plutdt que I’abandonner & la psychologie ou a la religion,
il tente d’en penser toutes les dimensions proprement philosophiques. C’est a travers la
médiation des rites et des institutions que se dit le mieux la consolation, dans sa manicre
de décliner une grammaire temporelle de la tristesse. La consolation vient toujours apres,
dans un aprés-coup renversant et bouleversant. C’est pour cela aussi que la politique de
la consolation finit par s’inverser, chez les Modernes, dans une stratégie de I’espérance.
Quand la souffrance de I’autre est portée & la parole, c’est tout un espace de promesse
qui s’ouvre. Dans I’ére classique (Augustin, Boece, Sénéque), la métaphorisation de
la consolation instruit une distention du temps, sa différence. D’une certaine maniére,
cette différenciation ne travaille que le cheminement de I’individu. A partir de Kant, les
Modernes introduisent la consolation dans la fabrique collective de 1’existence. C’est
la culture elle-méme qui opére comme instance de consolation. Mais 1’exces critique
du transcendantalisme, lié¢ a un affect anti-religieux, fait obstacle a la philosophie de
la consolation. Ainsi I’objet de la consolation devient le test des limites de la raison
critique et oblige a repenser la philosophie de la religion. Se nouent alors de nouvelles
relations entre la consolation et le progrés avant que naisse une philosophie pratique de
I’espérance. Si Hegel va jusqu’a interpréter (a tort selon nous) le luthéranisme comme
une liberté sans le moindre sacrement, c’est Ricceur qui pensera la consolation comme



388 BIBLIOGRAPHIE

réconciliation. Cette réconciliation est inséparable de la finitude et culmine dans un
toucher maladroit, fonciérement inventif. — Il manque peut-étre au livre de Foessel un
versant vraiment pratique et exemplaire, qui montrerait comment une philosophie de la
consolation s’incarne dans une pratique sociale, religieuse et politique.

DeNis MULLER

Jean-Luc Nancy, Que faire ? (La philosophie en effet), Paris, Galilée, 2016,
122 p.

Dans un livre récent, I’A., ancien professeur de philosophie & I’Université de
Strasbourg, tente de répondre a la question de 1’agir humain face au délitement de notre
monde. Comme il le constate dans son introduction, rien ne vient balayer un lancinant
sentiment de désastre devant un monde en train de se défaire. A la question de savoir
comment aborder cette décomposition, ce ne sont pas les réponses qui manquent, mais
elles ne font que buter devant I’énigme d’une compléte redéfinition des roles politiques,
des modeles institutionnels, des rapports humains. Et pourtant, en actant ce désarroi, par
une sorte de sursaut ou de retournement, on peut constater que, de facto, « quelque chose »
se fait. La métamorphose est en route. Inédit de ce siécle, ¢’est la premiére mutation «qui
se sait comme telle avec autant d’acuité, parce qu’elle succede a une longue habitude
d’histoire prévue, anticipée, visée dans sa réalisation. Nous éprouvons donc d’autant
plus les secousses qui déjouent nos attentes et dérangent nos accoutumances» (p. 16).
Comme de nombreux intellectuels de tout bord €pistémologique désormais, I’A. constate
que la présente mutation excéde tous les possibles, ne condamnant pas pour autant a
I’impuissance de la pensée. Encore et toujours, il faut penser le faire dans ce moment
présent. L’A. s’essaie a I’exploration en un premier chapitre sur la politique et un second
sur le faire pour terminer avec un texte publié au lendemain des attentats de Paris, le 13
novembre 2015. Dans les douze petites capsules du premler chapitre, I’A. parcourt a
grandes enjambées sa vision de I’histoire de I Etat, pour arriver au constat de la fin de
I’Etat-nation ou Etat de droit, dernier avatar d’une dépossession du sens de la démocratie
par le pouvoir économique et technique. Cela étant, le conflit comme ce contre quoi
combat tout art de gouverner, demeure : le politique comme le fait d’«assurer de quelque
fagcon une domination sur la domination» (p. 45) n’est pas remis en cause. 1l serait méme
plus que jamais nécessaire. Une nouvelle fagon de « faire peuple» ? Autrement dit de
faire sens ? Le deuxiéme chapitre, dans une conférence prononcée en 2012 a la Société
francaise de philosophie, reprend la question fondamentale du faire a I’orée d’une nouvelle
ere que d’aucuns qualifient d’anthropocéne. Considérant que notre histoire, 4 I’orée d’une
mutation dont nous pressentons certes les frémissements sans pour autant en deviner la
direction, a effacé les possibilités qu’elle avait ouvertes a la question «que faire 7», ’A.
retrace, pour mémoire, les différentes déclinaisons de cette interrogation de toujours. Les
grandes figures (Kant, Heidegger, Lénine, Derrida, Arendt et d’autres, plus lacunaires)
se trouvent convoquées pour dérouler cette représentation, mise en scéne d’une véritable
histoire du questionnement philosophique. Las, rien n’est envisageable quant a I’avenir,
a cette fin d’'un monde débouchant sur une énigme que nul héritage ne vient résoudre.
La derniére méditation, ombrée par la tragédie de récents attentats terroristes, reprend la
méme question: «que faire ?» devant un Occident «devenu la machine mondiale affolée
d’elle-méme» (p. 111). La réponse apportée par Augustin devant la prise de Rome par
Alaric («de la chair oppressée [devrait] sourdre de ’esprit» (p. 111) ne fait que renvoyer
a une autre réalité, celle d’une vacance actuelle de I’esprit. La conclusion, davantage
attendue sous la plume d’un théologien, rappelle néanmoins que ’esprit souffle ou il veut,
que les vents se lévent souvent par surprise et qu’avec eux, le désir renait.

ISABELLE (GRAESSLE



BIBLIOGRAPHIE 389

ALEXANDRINE SCHNIEWIND, La mort (Que sais-je ? 4024), Paris, P.U.F., 2016, 127p.

La philosophe et psychanalyste de Lausanne nous offre ici une belle synthese,
équilibrée, sur la mort. Le livre est construit en trois parties, une premiére sur les
représentations de la mort, une deuxiéme sur le mourir et la bonne mort (ot les travaux
de Borasio sont bien exploités), une troisiéme sur I’apreés-mort, les rites et le deuil.
Des questions trés concreétes et actuelles sont traitées, comme la mort de 1’enfant. Le
livre se caractérise par une belle et juste sensibilité éthique. Les points de vue sur le
suicide assisté et ’euthanasie sont modérés. L’histoire de la philosophie et la littérature
sont abondamment citées. L’historique des représentations de la mort est nuancé. On
s’étonne toutefois que le christianisme joue plutdt le role de composante philosophique
sans véritablement donner lieu a une problématisation autonome. Ainsi 1’approche
décisive d’Eberhard Jiingel est passée sous silence, comme les travaux de Jankélévitch,
de Landsberg et de Ricoeur sur la mort.

DENIS MULLER

RUwWEN OGIEN, Mes mille et une nuits. La maladie comme drame et comme
comédie, Paris, Albin Michel, 2017, 254 p.

Le philosophe Ruwen Ogien est mort le 4 mai 2017. Nous avions fait sa connaissance
a Paris en décembre 2007 lors d’un colloque de master coorganisé avec nos collégues
frangais. Les Actes de ce colloque sont parus dans la présente revue : L ‘éthique minimale.
Dialogues philosophigues et théologiques avec Ruwen Ogien, Revue de Théologie
et de Philosophie 140 (2008), II-1II, p. 99-284. Ogien avait pris la peine, de maniére
impressionnante, de répondre a tous les intervenants du colloque. Il en découlait, plutot
qu’un quelconque consensus, des dissensus stimulants et féconds et un esprit d’amitié
plus que jamais nécessaire dans I’Université du temps présent. Nous avions eu ensuite
I’occasion d’inviter le philosophe dans le cadre de nos propres cours. Notre ami était
intervenu sur le theme «Maximalistes et minimalistes en débat: une nécessité et une
chance», Faculté autonome de théologie protestante, Université de Geneve, 6 mai 2011.
Durant les dix années écoulées, nous étions restés en contact avec lui; il nous envoyait la
plupart de ses livres dédicacés. Nous avions méme entrevu la possibilité d’un dialogue sur
le théme de Iinceste, un sujet sur lequel Ogien avait adopté une position anarchiste trés
radicale. Nous savions que nos avis différaient grandement sur ce sujet comme sur tant
d’autres. Mais sans doute peut-on considérer que c’est de ces divergences que pourrait
naitre un éventuel dialogue. Un jour, au téléphone, Ruwen m’annonca qu’il devait
renoncer a ce projet suite a un cancer qui lui laissait peu de temps a vivre. Il eut encore le
temps de publier plusieurs livres, si je ne fais erreur sur la chronologie: Philosopher ou
faire I’amour (Grasset, 2014), Mon diner chez les cannibales et autres chroniques sur le
monde d’aujourd’hui (Grasset, 2016) et enfin, juste avant sa mort, I’ouvrage recensé ici.
Cette introduction m’a paru nécessaire pour saisir [’enjeu des réflexions philosophiques
d’Ogien sur le théme de la maladie. Le lecteur ne peut demeurer en effet extérieur au
cheminement de [’auteur. Sous forme de journal et de chronique, Ogien développe sa
these négative centrale, qui est dirigée contre le dolorisme, qu’il soit philosophique ou
religieux. Une telle critique du dolorisme vise tout autant la surévaluation de la douleur
physique que sa sublimation métaphysique. On suit donc avec émotion mais aussi avec
effroi les vicissitudes de I’homme cancéreux ainsi que certains dénis du corps médical
et soignant. D’un point de vue éthique et théologique, je ne puis qu’étre profondément
d’accord avec cette critique du dolorisme. Mais la fin de 1’ouvrage nous laisse sur notre
faim. La question existentielle du sens est-il nécessairement identique a une question
religieuse et métaphysique ? Mais, plus radicalement, une question métaphysique



390 BIBLIOGRAPHIE

est-elle synonyme d’une sublimation idéologique ? Ce n’est pas un hasard, sans doute, si
la double question de I’amour et de la mort demeure 2 ce point discréte voire absente de
la démarche philosophique « minimaliste» d’Ogien. Une démarche plus «maximaliste »
ou en tout cas plus «optimaliste» aurait permis de mieux articuler I’amour, la maladie
et la mort, sans nécessairement adhérer & une perspective métaphysique ou religieuse de
la maladie. Nous aurions vivement souhaité parler de cela avec notre ami. Il nous laisse
son ceuvre, et le souvenir d’une présence généreuse et tolérante.

DEenis MULLER

BRriaN LEITER, Pourquoi tolérer la religion ? Une investigation philosophique et
Juridique, Genéve, Markus Haller, 2014, 233 p.

Dans ce bref essai aussi percutant que brillant, I’A. s’intéresse d’un point de vue
philosophique et juridique «a la question de savoir §’il existe une raison morale de
distinguer les problémes de conscience religieuse des autres problémes de conscience»
(p. 21) et, plus particulierement « pourquoi I’Etat devrait tolérer des exemptions des lois
généralement applicables lorsque celles-ci entrent en conflit avec des obligations
religieuses, mais non lorsqu’elles contreviennent a d’autres obligations de conscience
tout aussi sérieuses » (p. 31). C’est au nom de 1’idéal occidental de la tolérance que I’Etat
justifie habituellement cette mansuétude qu’il accorde aux croyances religieuses. Dans
le chap. I, ’A. examine cet idéal. A ses yeux la tolérance qui s appliquait a différents
groupes «a longtemps ¢été le paradigme de I’idéal libéral» (p. 35), mais «ce n’est
nullement en raison du fait qu’il s’agit d’une religion» (p. 37) qu’elle est tolérée par
’Etat. Avec Bernard Williams, on distinguera deux formes de tolérance: la premiére,
qu’on pourrait désigner de passive, consiste a accorder une sorte d’indifférence a I’ égard
des croyances différentes des ndtres, alors que la seconde, plus active, consiste a adopter
une «raison de principe de les tolérer» (p. 39). Hobbes et Locke, mais aussi la pensée
politique américaine, constituent des jalons importants de cette forme de tolérance.
Contre une certaine conception libérale, qui estime que la neutralité de 1’Etat suffit a
assurer la tolérance, 1’A. est d’avis qu’en fait «tout Etat représente et promulgue une
‘conception du Bien’» (p. 44), ce qui ’empéche d’étre neutre. L’Etat fait donc plus que
simplement tolérer passivement les pratiques de conscience. Vient maintenant «la
question essentielle» : «quelles sont les raisons de principe qui exigeraient de I’Etat
qu’il exempte de la charge de ses lois les revendications de conscience religieuse ?»
(p.45), en d’autres termes pourquoi I’Etat devrait-t-il « tolérer la religion en tant que telle
(religio qua religio) 7» (ibid.). Dans le chapitre 2, I’A. recherche «ce qui caractérise la
religion au point que celle-ci doive étre tolérée et ce, indépendamment de tout régime
1égal particulier» (p. 61). Quatre éléments caractérisent la religion en tant que telle:
1) la religion prescrit « catégoriquement» certaines actions (p. 67); 2) la religion «ne
satisfait pas ou pratiquement pas a des preuves ou a des raisons», puisqu’elle «se fonde
sur la ‘foi’» et s’isole de la sorte «des standards de preuve» (p. 68); 3) «les croyances
religieuses impliquent, explicitement ou implicitement, une métaphysique de la réalité
ultime» (p. 82); 4) la religion offre également une «consolation existentielle» (p. 89)
rendant « compréhensibles et supportables des faits élémentaires de I’existence humaine,
comme la souffrance et la mort» (ibid.). Dans le chapitre 3, ’A. reprend a nouveaux
frais la question de savoir «pourquoi tolérer la religion», en se demandant plus
précisément «s’il existe une raison particuliére de tolérer des croyances qui ont pour
caractéristique de prescrire catégoriquement certaines actions et d’étre détachées de
toutes preuves» (p. 98). Il s’agit de trouver maintenant un argument «de principe en
faveur de la tolérance de la religion en tant que telle» (p. 99). Dans le chapitre 4, I’A.



BIBLIOGRAPHIE 391

reprend complétement la supposition qui constituait le point de départ, a savoir que «la
liberté de croyance trouvait son fondement moral dans I’idée de tolérance par principe »
(p. 107). Peut-il partir d’une telle supposition ? Pour répondre a cette interrogation, il faut
revenir a la notion de respect. Martha Nussbaum estime qu’il est «le fondement moral
de la liberté de croyance» (p.107). Mais il convient, selon I’A., de distinguer deux
formes de respect: le respect «minimal» et le respect «affirmatif». Pour Blackburn, le
mot «respect» désigne €galement plusieurs choses distinctes: «la simple non
interférence passant par ’admiration et allant jusqu’a la révérence et la déférence»
(p. 115). Le respect qui est da a la religion est-il du type de la simple non interférence ou
de la déférence ? Blackburn, invité a diner chez un collégue qui lui demanda de participer
a une observance religieuse avant le diner, refusa. L’A. tente de comprendre les raisons
de ce refus. Alors que pour I’héte sa participation a la cérémonie «n’était qu’une question
de ‘respect’» (p. 114), Blackburn aurait pu avoir trois raisons de ne pas s’y plier. 1) Parce
que la croyance religieuse est une « fausse croyance» (p. 115); cependant, si la fausseté
explique une partie de la réaction de Blackburn, «elle n’est certainement pas suffisante »
(ibid.). 2) Parce que la croyance religieuse peut étre considérée comme « fausse croyance
pernicieuse» (p. 116) et pernicieuse de nombreuses fagons: en permettant par exemple
«le harcélement et la discrimination des gays et des lesbiennes, les attaques contre les
sciences..., I’opposition a des recherches scientifiques ...» (p. 117). 3) Parce que «la
croyance religieuse est une fausse croyance (épistémiquement) blamable», elle est
«infondée» et «on devrait le savoir» (p. 118). Aux yeux de I’A. c’est sans doute cette
troisiéme raison qui explique la réaction de Blackburn: pourquoi des fausses croyances
blamables devraient-elles susciter le respect ? Les croyances religieuses sont-elles de
telles fausses croyances blamables ? 11 s’agit « de savoir si le droit de la liberté religicuse
devrait mettre en application la simple tolérance ou un type de respect plus affirmatif»
(p. 123-124). Faut-il respecter particulierement «les cas de conscience qui prescrivent
catégoriquement certaines actions et qui sont irrationnels et invérifiables» (ibid.) ou
faut-il se contenter de simplement les «tolérer» (p. 124) ? Pour répondre a cette question,
il faut se demander si les croyances que prescrit la religion sont plus ou moins nuisibles
en moyenne que les croyances qui sont fondées sur des preuves empiriques vérifiables.
Ce n’est que s’il «y avait une corrélation positive entre les croyances qui sont blamables
car dénuées de fondement épistémique et des résultats utiles que nous devrions,
semble-t-il, considérer celles-ci comme des objets valables de respect» (p. 126). L’A.
conclut que méme si «la conscience religicuse n’est pas en soi un objet propre de
respect» (p. 133), ce n’est pourtant pas un argument en faveur d’un quelconque manque
de respect a I’égard de la religion. Le dernier chapitre («Le droit de la liberté religieuse
dans une société tolérante») aborde des questions briillantes, qui marquent depuis
quelque temps ’actualité politique, notamment celles liées, en France, au rapport de
I’Etat laic 4 la tolérance religieuse. La réflexion de I’A. prend ici un tour plus juridique:
il s’agit pour lui de s’interroger sur le manque de cohérence qu’il y a a proner, d’un coté,
la liberté de conscience « déterminante d’un point de vue moral» (p. 135), selon laquelle
il n’y a pas de particularité spécifique de la conscience religieuse et, de I’autre, de préner
(de iure aux Etats-Unis et de facto dans les démocraties occidentales) « que la conscience
religieuse est plus importante que toutes les autres formes de revendications de
conscience» (p. 135). Pourquoi les Etats n’accordent-ils pas «le méme statut légal a
toutes les revendications de conscience ?» (p. 137). Comment un tribunal peut-il évaluer
que «celui qui souhaite braver une loi invoque réellement une revendication de
conscience ?» (p. 138). Parce qu’elle se calque sur les pratiques des groupes religieux ?
Si I’on voulait satisfaire de telles revendications individuelles, on prononcerait trés vite
un grand nombre d’exemptions. Celles-ci pourraient entraver le bien-étre général ; mais
en ne les satisfaisant pas, on en viendrait a opprimer les minorités et a ne plus pratiquer
la tolérance. Accorder des exemptions revient en pratique souvent a accorder des



392 " BIBLIOGRAPHIE

avantages aux croyances religieuses, au détriment des croyances individuelles, qu’elles
soient religieuses ou non. La loi francaise sur I’interdiction des signes religieux distinctifs
semble en accord avec la laicité et la neutralité religieuse de l’Etat, mais elle constitue en
fait «un assaut subreptice contre la protection minimale de la tolérance religieuse»
(p. 150). D’un c6té, la conception francaise de la laicité «nie la possibilité d’accorder de
telles exemptions au profit d’un idéal de citoyenneté égal des citoyens en tant que tels»
(p. 151), mais, de I’autre, cette loi «semble étre un simple subterfuge pour atteindre un
but inadmissible d’un point de vue moral — a savoir, ne pas tolérer une religion
particuliere, I’islam» (p. 151). Sous prétexte de poursuivre des buts neutres, I’A. estime
que la loi frangaise cherche « & exclure une religion de la sphére publique [ce qui] est, en
soi, intolérant et, par conséquent, inadmissible» (p. 152). L’A. tient ici un exemple de ce
qui I’a poussé a écrire ce livre, a savoir «1’incompatibilité d’un acte étatique ayant pour
but d’opprimer des revendications de conscience particuliére avec les exigences morales
de la tolérance» (p. 153). — Par sa rigueur argumentative autant que par ses conclusions,
qui ne manqueront pas de susciter de nouvelles discussions, cet ouvrage marquera la
question si débattue (et souvent mal débattue !) de la tolérance. Une fois encore, les
éditions Markus Haller marquent ici un coup éditorial qu’il faut saluer !

STEFAN IMHOOF

FRIEDRICH DURRENMATT, Les fous de Dieu. Drame, traduction francaise de Pierre
Biihler, Paris, L’ Arche, 2018, 155 p.

Sous le titre Es steht geschrieben («Il est écrit»), Diirrenmatt, a 1’dge de 26
ans, voit sa premicre pic¢ce représentée au Schauspielhaus de Zurich au printemps
1947, deux ans apres la fin de la Seconde Guerre. Le titre de la présente traduction
est celui de la version francaise (perdue) de la représentation parisienne de 1952, au
théatre des Noctambules. Diirrenmatt reprendra sa premiére piece en 1967 dans une
nouvelle version, en ’orientant franchement dans le sens de la comédie, sous le titre de
Les anabaptistes (Die Wiedertdufer). Le traducteur, Pierre Biihler, spécialiste reconnu
de Diirrenmatt, nous donne la premiére traduction publiée en frangais de cette premiere
piece du dramaturge suisse. Dans un cadre historique bien réel, celui de la tentative
d’un groupe d’anabaptistes d’instaurer sur terre le royaume de Dieu & Miinster en
Westphalie au XVI° siécle, le jeune dramaturge met en scéne les rouages du fanatisme,
sur un mode plutdt parodique et burlesque. Le pouvoir, soutenu par une idéologie
millénariste, se constitue et se renforce dans le sang pour finir écrasé dans le sang. Il ne
s’agit évidemment pas d’une charge — véhémente, contre les anabaptistes en tant que
tels, de méme que la tragédie de Voltaire Le fanatisme ou Mahomet le Prophéte n’est pas
un pamphlet contre I’islam. L’un des protagonistes du drame, Jan Matthison, «Fiihrer»
des anabaptistes de Miinster, peut déclarer, en s’adressant au public : « Nous considérons
de notre devoir de signaler que I’écrivain de cette parodie douteuse de I’anabaptisme,
carrément malhonnéte du point de vue historique, n’est rien d’autre qu’un protestant
déraciné, au sens le plus large du terme, affecté de ’abees du doute, méfiant 4 I’égard de
la foi, qu’il admire, parce qu’il I’a perdue, une sorte de mélange entre des phrases tristes
et un plaisir bouffon pour ce qui est indécent.» (p. 51) Comme le note dans sa postface
le traducteur, Pierre Biihler, la piece demeure ainsi d’actualité : « Les violences suscitées
par des mouvements religieux fanatisés en diverses régions de la planéte lui conférent
une résonance nouvelle. En dévoilant les rouages d’un pouvoir qui se revendique d’un
Dieu domestiqué, elle nous interpelle sur les enjeux actuels de ces acquis fragiles que
sont la liberté de croyance et la tolérance religieuse.» (p. 155)

JEAN-PIERRE SCHNEIDER



BIBLIOGRAPHIE 393

JuLia M. ERBER-ScHRroPP, Schuld und Strafe. Eine strafrechtsphilosophische
Untersuchung des Schuldprinzips, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2016, 201 p.

Les fondements philosophiques et théologiques de toute sanction pénale ont
toujours attiré 1’attention des chercheurs de langue allemande. Cette monographie le
confirme aisément en concentrant sa recherche sur le lien que le droit établit entre la
faute et la sanction qui s’en suit. L’A., qui a obtenu son doctorat avec cette recherche,
est évidemment consciente du fait que la catégorie de faute est attaquée de partout,
surtout lorsqu’on essaie de Iégitimer les sanctions prononcées par des tribunaux. Ces
derniéres peuvent étre des peines au sens littéral du terme ou bien des mesures. Les
mesures peuvent prendre la méme forme que les peines (continuation de |’incarcération
a partir d’une autre argumentation contenue dans la sentence) mais la logique qui est
a la base de leur légitimation est tout a fait différente. La faute et sa gravité jouent un
role central dans la [égitimation morale et juridique de la peine, tandis que les mesures
semblent pouvoir s’abstenir d’une référence directe a la catégorie de faute. Erber-
Schropp plaide dés le début de sa recherche pour une sorte de réhabilitation critique de
la faute dans le discours pénal. Pour rendre plausible cette démarche, I’A. articule son
argumentation en différentes étapes. Elle distingue alors différents aspects par rapport a
la détermination du réle de la faute dans la légitimation de la peine. Souvent on critique
toute référence a la faute comme expression d’une idéologie de la vengeance, tandis
que I’A. cherche justement a séparer ce lien et & formuler une notion de faute qui ne
soit pas nécessairement ’expression d’un esprit de vengeance. Elle admet que le droit
pénal positif (allemand) ne définit et n’explique pas expressis verbis cette notion, mais
en méme temps elle affirme en toute clarté que c’est & partir de cette notion que les
juges devront prononcer les sanctions et leur intensité. La recherche d’Erber-Schropp
est formulée de facon précise et compréhensible aussi pour des non-juristes, en gardant
toutefois une intention explicitement philosophique. Elle prend au sérieux les défis
provenant surtout des neurosciences et tendant a problématiser radicalement la présence
d’une liberté de la volonté humaine dans le choix de ses actions ou de ses omissions.
Pour éviter des malentendus qui rendraient la discussion autour de la faute encore plus
confuse, I’A. propose de bien distinguer, lorsqu’on parle de faute dans le domaine du
droit pénal, entre [’appel a cette catégorie en vue de fonder une décision ou alors pour
en mesurer |’intensité (pour rendre service a cette distinction évidemment 1’allemand
est en mesure de créer deux locutions distinctes : celle de Strafbegriindungsschuld et de
Strafmassschuld). Cette recherche contribue certainement a mettre au clair un certain
nombre de malentendus dans le domaine des discussions de fond en droit pénal, mais je
me demande si elle arrivera a faire diminuer 1’impact que les récentes idéologies autour
de la dangerosité («prouvée scientifiquement») ont sur la pratique des tribunaux, pas
nécessairement des pays totalitaires, mais aussi des pays démocratiques.

ALBERTO BONDOLFI

Hans Joas, Comment la personne est devenue sacrée. Une nouvelle généalogie
des droits de I’homme, traduit de I’allemand par Jean-Marc Tétaz (Le
champ éthique 64), Genéve, Labor et Fides, 2016, 318 p.

La traduction frangaise d’un ouvrage d’un des sociologues (des religions, quant a ses
principaux travaux) européens les plus publiés permet au public francophone de prendre
connaissance d’une ceuvre originale, & savoir la construction, ou plutét la recherche
d’une «analogie affirmative de valeurs universelles», a I’instar des droits de I’homme.
La recherche d’un universel apparait 12 quelque peu comme un tour de force, dans la



394 BIBLIOGRAPHIE

mesure ou les traditions particuliéres, les expériences personnelles et, ce qui leur est 1ié,
I’attachement a des valeurs choisies, discutées et, tant pour les personnes que pour des
communautés, en constante évolution, semblent exclure, ou pour le moins rendre difficiles
les généralisations. L’auteur voit pourtant dans la pluralité des systémes de valeurs, non
pas un obstacle, mais une possibilité de trouver un chemin d’entente conduisant a de
nouvelles formes de convictions communes. S’inspirant des travaux d’Emile Durkheim
sur la «sacralité» (comprise comme une dimension sociale, universellement humaine,
mais pas obligatoirement religieuse), Joas passe en revue a peu prés toute la littérature
philosophique, historique et sociologique (et, un peu, théologique — mais la un a priori
catholique romain est assez marqué) sur les concepts de dignité et de droits de I’homme,
critiquant a chaque fois les prétentions a fonder ces concepts dans des systémes généraux,
ou trop particularistes (surtout dans le registre religieux). Le chapitre 5 de I’ouvrage
(«L’ame et le don. Image de Dieu et filiation divine») semble étre le lieu ou I’auteur
présente sa propre perspective, intéressante, tout en se retenant d’étre trop affirmatif.
A propos des sources chrétiennes des droits de I’homme (qu’il semble percevoir dans «la
croyance a I’immortalité de I’ame et I’acceptation de notre statut de créature», p. 256),
Joas a raison de les inviter a se confronter a d’autres traditions et convictions, seul ce
dialogue permettant d’atteindre, ou du moins de s’approcher d’un « vrai consensus » sur
les valeurs, et tout particulirement sur le caractére «sacré» de I’étre humain, auquel la
Déclaration universelle des droits de I"homme de 1948, en particulier, fait écho. Erudit,
I’ouvrage nous laisse cependant sur notre faim. Pour deux raisons essentiellement.
D’abord, la visée universelle du propos —a I'image de son objet, les droits de I’homme —
ne se base, pour I’essentiel, que sur une littérature européenne et nord-américaine, a part
quelques bréves références, indirectes et secondaires, a des apports d’autres cultures ou
régions ; I’auteur a beau s’opposer aux critiques qui ne voient la Déclaration que comme
un produit occidental, son argumentation puise de maniére déterminante dans ce contexte
culturel. Plus important, cependant, est la quasi absence de la pratique des droits de
’homme, ou plutdt du combat pour leur respect. Seules les derniéres lignes de I’ouvrage,
ou I’auteur décrit les « conditions de succés» de la sacralisation de la personne (a savoir,
la pratique: la sensibilité aux expériences de I’injustice et de la violence; le partage des
valeurs: a atteindre par une justification argumentative ; les institutions : la nécessité de
codifications nationales et internationales) ouvrent sur une dimension, essentielle a nos
yeux, et fondamentalement plus urgente que la discussion sur les fondements des droits
de I’homme, a savoir leur défense, dans une lutte quotidienne et périlleuse.

JEAN-LuUc BLONDEL

ANTONIO DAMASIO, L’ Ordre étrange des choses, Paris, Odile Jacob, 2017, 392 p.

Le dernier livre d’Antonio Damasio, dont la traduction francaise parait avant
’original anglais, développe un sujet qui élargit singulierement le champ couvert par ses
précédents ouvrages, qui s’occupaient essentiellement de neurobiologie et de I’impact
de cette science sur la psychologie humaine, affective et morale (on peut en effet a
juste titre considérer Damasio comme 1’un des péres de la neuroéthique). En effet, il y
propose une conception métaphysique du vivant, dans une optique évolutionniste, qui
rend compte, a partir de I’homéostasie, de 1’émergence de la complexité aboutissant a
I’étre humain et a ses étonnantes capacités, qui ont fait qu’il s’est longtemps considéré
comme unique (ce qui est vrai) et comme séparé du reste du régne vivant (ce qui est
faux). Par 1a, Damasio se propose de réaliser le programme que, le premier, Diderot avait
esquissé, lorsqu’il voyait la sensibilité, cette propriété de percevoir les stimuli et d’y
réagir, comme produite par la complexification propre au vivant (I’organisation, ainsi
qu’on disait alors), et la pensée comme une évolution de cette méme sensibilité. Diderot
reconnaissait que les deux passages, celui de la matiére inerte a la matiére sensible et



BIBLIOGRAPHIE 395

celui de la sensibilité a la pensée, demeuraient mystérieux et qu’il s’agirait, dans le futur,
de les examiner avec les outils que créeraient les sciences. Le livre de Damasio nous
propose un éclairage sur ces deux passages, méme si le neuroscientifique américain ne
mentionne jamais le philosophe frangais, peut-étre parce qu’il ne I’a pas lu: mais c’est
bien le méme programme et, plus précisément, sa réalisation. — Damasio est parfaitement
conscient du caractére hypothétique de la conception qu’il propose et il sait que, dans
le domaine scientifique, il n’y a rien de définitif, surtout lorsque la science s’élargit
en métaphysique (qui toutefois, si I’on suit Popper, pourrait bien devenir science dans
I’avenir, lorsque nos connaissances auront progressé). Ce qui I’a amené a développer sa
conception, c’est, dit-il, «deux constats» (p. 331). Le premier, de s’étre rendu compte
que des insectes ont développé des comportements sociaux qu’on peut qualifier de
culturels, et le second, d’avoir pris conscience que les organismes unicellulaires ont,
depuis la nuit des temps, adopté des comportements qui «rappellent certains aspects
des pratiques socioculturelles humaines», notamment des formes de coopération qu’on
peut aisément décrire par I’emploi de termes faisant référence a des états mentaux (des
croyances et des désirs), méme si, bien siir, ces organismes n’ont pas d’états mentaux:
«Les bactéries forment une dynamique sociale complexe, quoique non réfléchie, au sein
de laquelle elles peuvent coopérer avec leurs semblables» (p. 33). — Sur la base de ces
deux constats, il apparait que le vivant, de I"unicellulaire a4 I’étre humain en passant
par les insectes, est traversé par un mécanisme commun qui, peu a peu, a produit tous
les phénomeénes du vivant, jusqu’aux réalisations de la culture humaine, impliquant
conscience et subjectivité. Ce mécanisme, c’est I’homéostasie. Par ce terme, Damasio
entend «l’ensemble fondamental des opérations qui sont au cceur de la vie, depuis son
émergence dans la biochimie primitive (depuis longtemps évanouie) jusqu’a nos jours»
(p. 40) et qui font que tout étre vivant a le «désir» de persister et d’avancer vers 1’avenir,
ce qui implique une lutte contre le désordre et une régulation permettant 1’existence
d’un équilibre favorable a la vie et a son développement. — Cet équilibre est fragile et
tout étre vivant cherche a le maintenir; lorsqu’il y réussit (et s’il est un étre doué d’états
mentaux, ce qui concerne au moins tous les vertébrés), il ressent du plaisir, alors que la
douleur est le signe que ’homéostasie est en péril, qu’elle n’arrive plus & pousser vers le
développement de la vie. Les sentiments et les affects en général sont donc directement
les produits de I’homéostasie, et ce sont eux qui in fine sont a ’origine de la culture chez
I’étre humain, car ils I’ont motivé a chercher des solutions pour «résister et se projeter
vers ’avenir, colite que cofite» (p. 49). La médecine d’abord, dans sa lutte contre les
maladies, mais pas seulement: les sciences, la littérature, la philosophie, la morale et
les religions, bref, toutes les productions de I’esprit humain, ont chaque fois la méme
fonction premiére, permettre a 1’équilibre homéostatique de perdurer (la 3¢ partie du
livre est entierement consacrée a «I’esprit culturel et ses ceuvres»). Elles y réussissent
souvent, mais échouent parfois, car les solutions proposées ne sont pas forcément
judicieuses et efficaces. — La prise en compte du role central de ’homéostasie modifie
donc la conception classique que nous nous sommes faite de 1’étre humain, comme un
étre rationnel se distanciant — et, sur le plan éthique, comme devant se distancier — des
émotions et des sentiments. Ici aussi, I’«ordre des choses» n’est pas celui que nous
pensions, il est «étrange». Cette étrangeté est toutefois moindre ici que dans la question
de ’homéostasie, en ce sens que c¢’est toute la neuropsychologie contemporaine qui
se caractérise par ce qu’on a appelé un «tournant affectit», qui considére les émotions
comme le soubassement de notre vie cognitive et morale, et non comme quelque chose
qui en est distinct ou méme opposé. Ces affects sont liés aux mouvements viscéraux de
notre corps, ce qui, autre étrangeté soulignée par Damasio, implique que notre vie mentale
n’est pas liée uniquement aux structures cérébrales — encore moins au cortex seul — et,
notamment, que le fonctionnement de notre intelligence dépend fondamentalement du fait
que nous sommes des organismes vivants. Cette conception heurte frontalement celle qui
a cours dans les milieux influencés par le cognitivisme, I’informatique et I’intelligence
artificielle — jusqu’au transhumanisme —, ou ’esprit est considéré comme un programme



396 BIBLIOGRAPHIE

qu’on pourrait implanter dans divers supports matériels, y compris un ordinateur. Pour
Damasio, I’intelligence artificielle n’a rien a voir avec I’intelligence humaine, car elle
n’a aucun fondement dans I’homéostasie. — Comme on voit, ce livre offre un panorama
vaste et stimulant qui s’appuie sur une conception métaphysique du vivant (au sens ou
la métaphysique est cette partie de la philosophie qui s’intéresse aux totalités: [’étre, le
monde, le vivant, Dieu), basée sur la théorie de 1’évolution qui, pour un esprit éclairé
du XXI¢ siecle est incontournable. Il est piquant de constater que c’est un scientifique
qui propose cette conception englobante, les philosophes (analytiques surtout) s’étant
généralement refusés a batir des systémes au profit de ’analyse fine et précise de concepts
et de questions plus circonscrites, débouchant parfois sur une nouvelle scolastique. Cela
souligne au moins que, aujourd’hui, il est impossible de faire de la bonne métaphysique en
faisant ’impasse sur ce que les sciences nous ont appris et continuent a nous apprendre.
C’est un autre mérite de 1’ouvrage de Damasio de I’illustrer et de le rappeler.

BERNARD BAERTSCHI

JosHuA GREENE, Tribus morales. L’émotion, la raison ef fout ce qui nous sépare,
trad. de Sylvie Kleiman-Lafon (Condition humaine), Geneve, Markus
Haller, 2017, 555 p.

Docteur en philosophie, professeur de psychologie et chercheur aupres de
I’Université d’Harvard (USA), Joshua Greene publie, en 2013, Moral Tribes : Emotion,
Reason, and the Gap Between Us and Them. L ouvrage, récemment traduit en frangais, se
situe au carrefour des domaines de recherche de Greene: la philosophie, la psychologie
expérimentale et les neurosciences. Son but, annoncé des les premiéres pages, est a la
fois ambitieux et optimiste. Il s’agit, d’une part, de comprendre les fonctionnements de
la morale en prenant appui sur des observations de 1’activité neuronale ainsi que sur la
théorie de I’évolution, et, d’autre part, de proposer une nouvelle acceptation universelle
de la morale, «une forme de pensée morale qui puisse nous aider a vivre ensemble
dans le bonheur et dans la paix» (p. 44). Face a un dilemme moral, avance I’A., notre
cerveau peut fonctionner sur deux modes, a la maniére d’un appareil photo. Le premier
est «automatique », rapide, efficace, et correspond aux décisions prises par réflexe ou
sous I’impulsion des émotions. Le second, «manuel» est plus réfléchi, plus flexible, et
découle d’un raisonnement. L’A. n’a aucunement la prétention de vanter les mérites de
I’un au détriment de [’autre, les deux étant utiles pour prendre des décisions au quotidien.
Cela étant, il précise que notre mode automatique tendrait vers un fonctionnement tribal
et nous pousserait a nous méfier d’autrui. Il convient donc d’enclencher notre mode
manuel afin d’interroger nos réactions instinctives pour ensuite les transcender. Cette
démarche, postule I’ A. —et ¢’est 1a tout I’enjeu de I’ouvrage —, « nous demande de prendre
conscience de nos limitations morales et de faire tout ce qui est humainement possible
pour les dépasser » (p. 369). Le projet de I’A., qui entend donc résoudre des questions
morales en s’appuyant sur les neurosciences, préte évidemment a débat. L’ouvrage a en
effet suscité de nombreuses réactions dans le monde anglophone, notamment de la part
du philosophe américain Thomas Nagel qui signa, quelques mois apres la parution de
’ouvrage de Greene, un article de recension dont le titre est sans équivoque: You Can'’t
Learn About Morality From Brain Scans (on ne peut apprendre quoique ce soit sur la
moralité a partir de I’imagerie cérébrale). — L’enjeu majeur de I’ouvrage est de proposer une
réflexion qui passe du «moi vs les autres membres du groupe», une situation ou I’égoisme
menace la coopération et que I’A. appelle la Tragédie du Bien commun, a une réflexion
sur le «nous vs eux», c¢’est-a-dire une Tragédie morale du Bien commun qui nécessite,
elle, une «métamorale». En d’autres termes, apres avoir réfléchi aux enjeux évolutifs de



BIBLIOGRAPHIE 397

la coopération a I’intérieur d’un groupe, il importe d’adopter une vision plus globale en se
penchant sur la collaboration entre des groupes (ou des tribus) qui auraient adopté des codes
moraux divergents. Cette situation de conflit de valeurs morales inter-tribus est illustrée par
la parabole des nouveaux péaturages que I’A. emprunte a 1’écologiste Garrett Hardin. Afin
d’établir cette métamorale, il est nécessaire de trouver une « monnaie commune». L’A. ne
cache pas, dés le début de son ouvrage, que sa réponse sera |’utilitarisme, entendu comme
un pragmatisme profond et a long terme. Anticipant les réactions négatives a 1’égard de
cette solution — qui ne se sont d’ailleurs pas fait attendre —1’A. prend le temps de s’arréter
sur les critiques émises au fil du temps envers la philosophie de J. Bentham et J. S. Mill. 1l
en définit les contours afin de proposer la thése suivante : I’amélioration de son expérience
propre est une donnée universelle, désirée par tous. — Touchant des sujets polémiques tels
que I’avortement, le mariage homosexuel ou encore la répartition des richesses, la réflexion
proposée par Greene ne laisse pas insensible. Pourtant, malgré la complexité du propos, ce
livre demeure accessible. En effet, I’ A. jonche son écrit de schémas et d’illustrations ainsi
que de références a diverses études et recherches — on y trouve exposés, par exemple, de
grands classiques de la philosophie morale comme le dilemme du tramway et ses diverses
variantes. On s’amusera également de découvrir, ¢a et 1a, divers exemples personnels et
notes d’humour qui rendent la lecture plus ludique.

CELINE SCHOPFER

ConstanTiN CAvAFIS, Notes de poétique et de morale, présentées par Georges
P. Savidis, traduites par Samuel Baud-Bovy et Bertrand Bouvier et publiées
avec la collaboration de Martha Vassiliadi, Athénes, Ed. Aiora 2016, 103 p.

Un beau petit livre d’une grande importance qui comblera les cavafolatres mais
intéressera tous les amateurs de littérature ! Il contient le texte de 27 notes du grand
poete grec d’Alexandrie — reproduites en langue originale avec une traduction frangaise
en regard — qui sont autant de fragments de son art poétique, de réflexions sur I’esthétique,
de remarques sur la création. — La traduction francaise, aussi belle que précise, est le
résultat du travail de Samuel Baud-Bovy et de Bertrand Bouvier, qui ont tous deux
enseigné le grec moderne & I’Université de Geneve et ont beaucoup ceuvré pour la
diffusion de la poésie grecque dans le monde francophone. L’ceuvre de Constantin
Cavafis (1863-1933) — qui a mené une existence obscure de petit fonctionnaire ministériel
largement méconnu comme poéte de son vivant — s’est progressivement hissée au rang
des deux ou trois meilleures de la poésie grecque du XX¢ si¢cle et des dix plus importantes
de la poésie européenne. Elle a acquis une reconnaissance universelle, traduite dans de
nombreuses langues et des poemes tels que « Ithaque», « La ville» ou « En attendant les
Barbares» comptent parmi les chefs-d’ceuvre de la poésie universelle. Les Notes sont
précédées d’une introduction de Georges Savidis (spécialiste de la poésie de Cavafis,
professeur a Thessalonique et & Harvard), qui reproduit le texte de la conférence
mémorable qu’il a prononcée a Genéve le 15 juin 1983 et qui a été suivie par sa lecture
intégrale des 27 fragments exhumés des archives Cavafis, en grec d’abord puis en
frangais. Si le poéte est également 1’auteur de différents textes en prose, parmi lesquels
on trouve des journaux intimes, des récits et des écrits critiques, les 27 fragments
constituant les « Notes de poétique et de morale» forment «un tout homogene » et nous
font «entendre, d’une fagon inouie jusqu’a présent, la voix intime du poéte Cavafy»
(ibid., p.13). Ces notes, dont 24 sont datées avec précision, s’étalent de 1902 a 1911, et
bien qu’elles se présentent sur des supports variés et qu’elles témoignent de 1’évolution
linguistique du poéte (de la langue savante a la langue démotique), elles reproduisent
avec une indéniable unité thématique «la voix privée, réfléchie de ce poete-dialecticien,
telle que lui-méme a voulu la préserver» (p. 14). Une preuve de cette unité, outre leur



398 BIBLIOGRAPHIE

contenu, se trouve dans le fait que le poéte les a classées dans un méme dossier de ses
archives. Savidis remarque que la fin de la rédaction de notes théoriques en 1911
coincide avec le sentiment qu’a le poéte de se trouver «au point de départ de sa pleine
maturité poétique», au cours de laquelle il ne va désormais plus moduler que trois
registres essentiels: «celui de la réflexion, celui de I’histoire et celui de la volupté»
(p.16). Durant la décennie qui précede 1911, Cavafis ne publiera qu’une douzaine de
poemes; il «épure sa poétique» et «adhere résolument mais avec circonspection au
mouvement littéraire et social du démoticisme, champion de la langue populaire» (p.
24). En 1911, année-phare de sa création, « il compose sept poémes, en récrit trois autres
et en publie huit» (p. 27), et c’est également I’année au cours de laquelle il écrit la
derniere des Notes, mettant ainsi un terme & ses réflexions sur I’esthétique. — Le premier
texte des Notes, daté du 5.7.1902, traite des relations que 1’art entretient avec le
mensonge. Le poéte se demande: « ’art n’est-il pas toujours mensonge ? Ou plutot I’art
n’est-il pas d’autant plus créateur qu’il est plus mensonger ?» (p. 35; voir aussi Note
X1V, p. 67). D’un co6té, Cavafis recherche passionnément a rendre la vérité et la sincérité
du sentiment et cherche par tous les moyens a ressaisir une émotion ou une sensation a
moitié oubliée, et de I’autre il est convaincu que la sincérité du poéte est condamnée a
rester une « sincérité artificielle ». Dans la Note I11 il prend des accents quasi nietzschéens
pour se demander si I’on peut véritablement séparer le mensonge de la vérité ou si «le
mensonge n’est pas simplement la vieillesse de la vérité» (p. 41); le poéme ne serait
alors que la vieillesse de la sensation. Le poéme est composé «sous le coup de
I’impression... voluptueuse ou intellectuelle. .. parfaitement sinceére » (Note XXI, p. 81),
mais avec le temps il semble jaunir, rancir et le poéte se demande si I’impression fraiche
de jadis garde encore des restes de cette sincérité essentielle pour I’art. Dans sa vie, les
mots et leur pouvoir remplacent I’action (Nofe 1V) et le poéte a «conscience d’étre
timoré, incapable d’agir» (p. 45). Il veut transmuer les sentiments en mots (Nofe V) et
cherche les moyens de restituer la vitalité aux sensations et aux sentiments, une fois que
ceux-ci ont été laminés par le temps (Note VI). La Note X est d’une importance
considérable, car elle pose la question morale de la bonne vie. Cavafis oppose deux types
de vie: d’un coté, celle du jeune poéte trés pauvre qui vient lui rendre visite et se plaint
amérement de la dureté de sa vie et, de I’autre, celle que Cavafis a choisie et qu’il décrit
en ces termes: «je me suis écarté de ma ligne naturelle, je suis devenu un fonctionnaire
du gouvernement (est-ce assez grotesque !) et je gaspille chaque jour tant d’heures
précieuses [...] tandis que lui (i.e. le jeune poéte), dans sa pauvreté, dispose de tout son
temps; il est toujours présent, enfant de 1’ Art, fidele a son devoir». Dans I’exercice de sa
profession, Cavafis se voit ainsi souvent contraint de refouler «une idée séduisante, une
image rare, des vers parfaits soudainement donnés» (p. 57), parce qu’il doit terminer ce
qu’il est en train de faire. Il explique au jeune poete la chance qu’il a de servir a tout
moment la poésie, «la plus grande maitresse du monde» (p. 59), alors qu’il se voit
Iui-méme condamné a ne la servir que par intermittences. Dans la Note XVIII, Cavafis
insistera au contraire sur «le grand avantage» que peut aussi représenter pour [ artiste
une autre occupation, pourvu qu’elle ne soit «ni pénible, ni astreignante» car «elle le
‘rafraichit’ (refreshes dans I’original grec), I’assainit et presque le repose» (p. 75). Mais
il ressent le poids de cette société dont « les misérables lois [...] ont restreint [s]on ceuvre
[...] ont bridé [s]Jon expression» (p. 65). Dans cette Note XIII, il regrette de ne pas
connaitre suffisamment le frangais, car il aurait pu s’«exprimer plus librement» (p. 65)
dans cette langue. Fataliste, il conclut cette réflexion ainsi: « Qu’y faire ? Comme artiste
je suis floué. Je resterai I’objet de conjectures; c’est a travers tout ce que j’ai écarté que
je serai le plus pleinement compris». C’est forcément a 1’écart de la société que ’artiste
est contraint de créer et pourtant Cavafis se méfie de toutes les formes d’élitisme, si
celui-ci ne lui confere aucun bénéfice : « Plus me soulage I’idée d’étre 1’égal de beaucoup
d’autres, que d’étre supérieur sans en retirer de bénéfices» (Note XV, p. 69). Son
attachement a Alexandrie («Tu ne trouveras pas d’autres lieux, tu ne trouveras pas
d’autres mers. La ville te suivra partout. Tu traines dans les mémes rues. Et tu vieilliras



BIBLIOGRAPHIE 399

dans les mémes quartiers» écrit-il dans le poéme «La Ville» de 1910, trad. fr. de
D. Grandmont, Gallimard 2003, p. 53) prend une tournure paradoxale: il dit qu’il a «fini
par [s’]habituer & Alexandrie parce qu’elle est un peu [s]a patrie», mais il réve
simultanément a la vie dans une grande ville comme Londres: «combien un homme
comme moi — si différent des autres — aurait besoin de la grande ville» (Note XVII,
p. 73). A Alexandrie pourtant «la beauté du peuple, des jeunes gens pauvres [lui] plait
et [l]e touche» (Note XX, p. 79). Cette beauté «compense en quelque sorte leurs
privations », alors que sur «les faces bouffies ou ridées » des jeunes gens riches «se lit la
laideur du vol et de la rapine des héritages et de 1’usure» (p. 79). Dans la Note XXIV, le
poéte s’interroge sur les rapports entre la vie et I’ceuvre et constate que sa vie « passe par
des fluctuations voluptueuses, par des conceptions érotiques parfois matérialisées»,
tandis que son «ceuvre est dirigée vers la pensée» (p. 89). Tout Cavafis est dans ces
lignes qu’il conclut en disant: «Je travaille comme les anciens. Ils étaient historiens,
philosophes, mettaient en drames le tragique de la mythologie — et presque tous, comme
moi, étaient malades d’amour ».

STEFAN IMHOOF

Branoiwe CoroT, Lactance. Penser la conversion de Rome au temps de
Constantin (Biblioteca della rivista di storia e letteratura religiosa, Studi
XXXI), Florence, Leo S. Olschki, 2016, xlvii + 356 p.

L’auteur des Institutions divines (ci-apres ID), dont la premiére édition est datée
d’environ 305-311, est un écrivain prolifique, trop rare représentant de 1’élite intellec-
tuelle de son temps, mobile (Afrique du Nord, Nicomédie, Treves) et proche des cercles
dirigeants, en particulier de la famille impériale de Constantin, qui lui confiera
I’éducation de son fils Crispus. Formé a la rhétorique et enseignant expérimenté, il se
convertit au christianisme dans la seconde partie de sa vie, vers I’4ge de cinquante ans,
et produit, probablement avant 1I’opus magnum qui fait 1’objet de 1’analyse de B. Colot,
deux courts traités, 1’'un d’anthropologie (De opificio Dei) et ’autre, plus apologétique,
sur la colere de Dieu (De ira Dei), ainsi qu’un pamphlet vengeur (De mortibus
persecutorum) dirigé contre les responsables de la grande persécution de la premiére
décennie du I'V* siecle. Les ID feront I’objet de remaniements et d’une version abrégée
(Epitome), peu avant la mort de I’auteur vers 325. C’est donc a travers un texte long,
complexe, protéiforme, que I’A. se propose de saisir le phénoméne de la conversion de
la société romaine au début du I'V® siécle. On peut regretter que I’A. n’ait pas envisagé
de prendre en considération I’intégralité de I’ceuvre de Lactance, les diverses parties
contribuant chacune & leur maniére au projet d’ensemble de faire connaitre a un lectorat
vaste et probablement hétérogéne (c¢f. p. 6, n. 16) sinon la « vraie philosophie» per se, du
moins son existence et les promesses qu’elle se propose de remplir. De fait, Lactance
utilise peu les textes bibliques dans son argumentation (p. 29-42), parce que la Bible
n’est pas un dénominateur commun entre lui et son lecteur, a priori ignorant (indoctus)
en ce domaine, voire hostile. Lactance a beaucoup lu et cite abondamment une littérature
paienne aujourd’hui perdue, mais dont D’autorité permettait de poser un fondement
solide a sa démonstration. C’est souvent par la réfutation, en particulier de la «fausse
sagesse» (ID 3: De falsa sapientia), que Lactance prépare le terrain pour la découverte
de la Vérité, dont il ne produit, il faut bien I’avouer, qu’une version aseptisée (a
I’exception peut-étre du livre 4). L’appétit du lecteur est aiguisé, mais loin d’étre satisfait,
et sa formation restera en devenir. — La riche monographie de I’A. se divise en deux
parties de trois chapitres chacune. La premiére partie, intitulée « Révélation biblique,
débat et polémique: La justice entre politique et religion 8 Rome», consacre un premier
chapitre (p. 3-56) a I’attitude, décrite comme apologétique, de Lactance face a ce que

Histoire de
la théologie



400 BIBLIOGRAPHIE

I’A. appelle, par emprunt, la Romideologie, un concept artificiel, caricatural, et de ce fait
peu utile. Si I’on se réfere uniquement au texte des /D, le message plus didactique, voire
polémique, qu’apologétique de Lactance prend une signification différente selon que
I’on envisage le contexte de la premiére édition (2 ’époque des persécutions) ou celle de
sa version finale, a I’aube du Concile de Nicée (325). Mais dans un cas comme dans
1’autre, le lectorat paien reste nombreux et, & sa maniére, instruit, mais probablement peu
réceptif a la lecture des Ecritures, encore difficile d’acces dans leur version intégrale,
notamment suite aux destructions ordonnées depuis la promulgation de 1’édit de 303.
L’A. suggere avec raison que Lactance a su démontrer que I’universalisme chrétien
n’était pas contradictoire avec le projet impérial d’unification de I’empire sous le couvert
de la pratique d’une religion commune. — Le chapitre 2 explore la stratégie poursuivie
par Lactance dans ses /D. C’est par la justice (le sujet méme du livre 5 des /D), et non
par I’Eglise, dont la discrétion est frappante chez Lactance (p. 59), que s’exprime cet
universalisme chrétien. Le théme est bien slir emprunté aux philosophes classiques, et
c’est dans une posture de philosophe que se campe le rhéteur pour maximiser son talent
de persuasion. Comme le titre de I’ceuvre 1’indique, c’est bien I’enseignant qui est a
I’ceuvre, et non pas l’avocat, et encore moins le juriste (cf. p. 99-101), bien que son
modele soit Cicéron. Est-ce par souci de simplification que sa «théologie» reste au
mieux binitaire plut6t que trinitaire (avec la possible exception de ID 5.1.13, ¢f. p. 66,
n.29)? En 310 comme en 324, le lectorat visé, a la différence du clergé, n’est peut-étre
pas prét a s’enfoncer dans des débats doctrinaux, ne seraient-ils que christologiques.
Miner les religions traditionnelles, décrire en termes essentiellement historiques et
moraux la religion chrétienne, et parachever le tout avec un message d’espérance
eschatologique constituait un programme gérable et efficace, en tout cas a la mesure des
compétences de Lactance et dans la ligne de 1’Adversus Nationes d’Arnobe, de peu
antérieur aux /D. — Le troisiéme et dernier chapitre de cette premiére partie concerne,
toujours dans le cadre de cette quéte un peu artificielle d’une Romideologie (p. 103),
’interprétation par Lactance d’une problématique stoicienne relative aux concepts de
iustitia et de pietas, dont le rapport constitue, selon I’A., «une composante fondamentale
de la stratégie apologétique» de Lactance (p. 110). C’est [’occasion de revenir sur la
philosophie de la loi naturelle de Cicéron, a travers le De legibus et le De officiis, et de
sa récupération par Lactance, en particulier dans le livre 6 des /D, ot I’A. s’interroge sur
la nature du lien (vinculum) qui lie les hommes dans la société (p. 151 sq.). Et I’A. de
conclure a I’importance historique de Lactance, qui aurait permis «de penser qu’une
Rome universelle et chrétienne piit remplacer I’espace politique et religieux de la Rome
paienne» (p. 167). Non seulement Romanité et christianisme ne sont plus contradictoires,
mais ils sont en passe de devenir synonymes (p. 181). — La seconde partie de I’ouvrage
est intitulée «Lactance acteur de son temps» et se divise encore en trois chapitres,
consacrés respectivement a la « théologie politique » de Lactance (p. 175-212), a la place
des Romains (sic!), des chrétiens et des juifs dans I’histoire universelle (p. 213-61), et a
la latinité de Lactance, notamment dans sa définition du terme et du concept de religio
(p. 263-309). Apres avoir reconsidéré le Sitz im Leben de Lactance, I’A. contraste sa
vision romaine de la «victoire» du christianisme a la vision grecque d’un Eusebe de
Césarée. Cette distinction est, a mon avis, peu pertinente: cela fait des siécles que le
monde romain a vu s’opérer le mélange progressif des traditions, et il vaut mieux
envisager des particularismes personnels plutdt que culturels, trop réducteurs et sans
base réelle (qui d’autre qu’Eusébe et Lactance interroger sur cette question, a cette
époque-la?). La Romanité transcende I’identité linguistique, n’en déplaise a ’A. et a sa
source d’inspiration (P. Veyne, c¢f. p. 199, n. 92). Plutarque, Aelius Aristide et Dion
Cassius, pour ne citer qu’eux, sont la pour nous le rappeler. — Lactance inscrit les
persécutions et le triomphe du christianisme dans le cadre d’une histoire universelle, soit
dans un temps long, ce qui lui permet de partir des temps mythiques, sans rupture de
continuité, dans un développement paralléle des Ecritures, dont I’autorité repose sur
I’ancienneté, et du paganisme, institué par les démons pour créer une diversion et



BIBLIOGRAPHIE 401

retarder ’avénement du christianisme, dont 1’histoire du peuple d’Isragl fait partie
intégrante, ce qui explique le role central des prophétes au livre 4 des ID, en écho a
I’Histoire sacrée d’Evhémeére du livre 1. Aprés les développements des livres 1, 2, 4 et
5, Lactance suggeére que le christianisme n’est que «la voie du retour au monothéisme
originel» (p. 235). En reconnaissant les Hébreux pour ancétres, les chrétiens bénéficient,
selon Lactance, d’un transfert d’héritage (p. 237), par jeu sur les termes de diathéke/
testamentum (= alliance et testament). Et ¢’est a ce point qu’intervient le Christ, dont la
présence explicite dans les ID reste paradoxalement discréte. — Le dernier chapitre
explore ’apport de Lactance a la philosophie de I’histoire, et en particulier a la place
qu’occupe dans I’histoire le fait religieux. L’ A. choisit alors de traiter la question sous un
angle linguistique, en suivant 1’évolution du sens de religio et son traitement par
Lactance, par opposition a Cicéron et a Tertullien. Lactance présente le christianisme
comme une religio qui n’aspire qu’a devenir religio licita au lieu de superstitio, une
opposition développée déja chez Minucius Felix (p. 281). Pour Lactance, le mot religio
dérive du verbe religare (plutdt que religere comme le suggere Cicéron) et insiste sur la
notion de lien, qui lie I’homme a Dieu (/D 4.28.2 et 12, ¢f. p. 292) et que valide le verus
cultus, sujet du livre 6 des ID. Quel que soit le caractere novateur de la réflexion lactantienne
en la matiere, il me semble pour le moins exagéré de conclure, avec I’A. (p.301), que «le
changement sémantico-référentiel affectant le sens de religio s’est opéré strictement en
méme temps que I’apologiste s’employait & fonder la nouvelle autorité de la langue des
chrétiens dans la communauté latinophone.» — L’ouvrage de I’A. est riche de réflexions
intelligentes. Il constitue visiblement 1’aboutissement d’une longue recherche fondée sur
une connaissance intime du texte des /D («Appréhendant le texte de Lactance comme le
seul creuset fiable de notre lecture...», p. 313) et sur une lecture patiente et attentive de la
bibliographie moderne sur la question. C’est peut-étre d’ailleurs ce qui entrave un peu la
discussion, I’embourbant parfois dans la réfutation de théses qu’il n’est pas toujours utile
de reprendre, et obscurcissant de ce fait la vision personnelle de I’A. A cela s’ajoute une
certaine propension a [’utilisation de termes ou de notions cryptiques (par ex.:
«véri-conditionnalité» (p. 9), «explicitation du croire» (p. 18), «Il ne sert a rien de
s’arréter ici a la contradiction formelle d’un implicite qui expliciterait le croire....» (p. 21),
etc.). Le lecteur se passerait volontiers des abondants jugements de valeur sur les théses
d’autrui, mais bénéficierait volontiers de meilleures justifications pour écarter des points
que ’on pourrait considérer comme pertinents dans la discussion (ex. p. 87, n. 108). —
L’ouvrage est complété d’une riche et utile bibliographie, et d’un court index nominum et
rerum, au demeurant inutilisable (par ex., s.v. rhétorique, avec 52 renvois!).

JEAN-JACQUES AUBERT

MARC LIENHARD, Luther. Ses sources, sa pensées, sa place dans [’histoire
(Histoire), Geneve, Labor et Fides, 2016, 678 p.

Méme s’il n’est pas réductible a ce centre d’intérét et de recherche, I’A., professeur
émérite d’histoire du christianisme moderne et contemporain de 1’Université de
Strasbourg, n’est autre que le spécialiste francais de Martin Luther, comme en attestent
ses nombreux ouvrages et articles sur le sujet, mais aussi la codirection de 1’édition
des (Fuvres de Luther dans la collection de la Pléiade. Avec cet ouvrage publié a
la veille des 500 ans de la Réforme, I’A. confirme, si besoin était, la finesse de son
analyse alliée a une clarté toute accessible. Davantage encore que dans ses publications
antérieures, il souligne aussi sa volonté de participer le plus sereinement possible au
débat réactivé a la faveur du jubilé. Car si la figure de Luther incarne sans conteste
les commencements religieux, théologiques et spirituels d’un mouvement aujourd’hui
décliné en de multiples rameaux, son apport a la modernité d’un point de vue culturel
ou sociétal pose question. Cette étude se veut donc moins une biographie qu’une remise



402 BIBLIOGRAPHIE

en contexte du personnage historique et de sa pensée. Ainsi les repéres biographiques
proprement dits ne tiennent que dans quelques dizaines de pages qui décrivent une
vie de conflits et de controverses, entre peurs médiévales et audaces doctrinales, sans
oublier des éclats de rire tonitruants. Essentiel pour comprendre I’ceuvre du réformateur,
le deuxiéme chapitre, consacré aux sources, présente les éléments déclencheurs du geste
luthérien: le rapport au texte biblique et son autorité, les confessions de foi, les péres de
I’Eglise, le monachisme, la scholastique, la mystique rhénane, la théologie de la piété et
I’humanisme. Le chapitre suivant, peut-étre le plus original du livre, trace les contours
de la «démarche de Luther ». Ainsi, par petites touches, I’A. cerne les points d’accroche
de la pensée luthérienne. Comment se comprend sa théologie: comme une aventure
spirituelle intense, de celles qui permettent de traverser toutes les épreuves. Comment
interpréter le texte biblique: de fagon paulinienne, en distinguant la lettre de I’esprit.
Comment considérer I’expérience humaine et en particulier religicuse: comme une
chance d’incarner le vivant. La démarche de Luther, c’est d’abord distinguer: le divin
de ’humain, la loi de I’Evangile, Dieu de Satan. Et, par un mouvement de balancier,
c’est aussi unir: le Christ comme Dieu et homme, le sacrement comme corps du Christ
et pain, le croyant comme juste et pécheur. Enfin, la démarche luthérienne consiste a
ne pas négliger la philosophie, mais a toujours la lier voire la subordonner a I’exercice
théologique. De méme fait-elle un usage circonstancié de la langue (latine, allemande,
biblique) comme du langage (théologique, philosophique...). Avant d’en venir, dans le
cinquieme chapitre, aux thématiques proprement théologiques, I’A. s’attache aux visées
de cette théologie qui, si elle se veut confession de foi et instruction des fidéles, se révéle a
I"usage bien tournée vers la controverse. Tous les grands combats contre Miintzer, Erasme,
Zwingli et d’autres se retrouvent ainsi en regard des grandes thématiques comme la grace
seule, le serf arbitre ou la transsubstantiation. Quant aux thémes théologiques proprement
dit, ils sont en quelque sorte éclairés par le chapitre 6 qui les replace dans le cadre d’une
théologie existentielle. Luther en effet ne se contente pas d’exposer la foi, il se demande
constamment quel sens toute sa théorie prend pour les croyants. La priere, personnelle et
communautaire, le témoignage, en paroles et en actes, permettent d’humaniser la démarche
théologique pure. La fin de 1’ouvrage est consacrée aux sujets qui fachent: le pape comme
Antéchrist, la guerre des Paysans et la désobéissance a 1’autorité politique, le durcissement
a I’égard des juifs, les Turcs et I’islam comme ennemis du christianisme. Les deux derniers
chapitres d’une part tracent la trajectoire Luther dans I’histoire — prophétique pour les
uns, apostolique pour d’autres, novateur ou traditionnel, médiéval ou moderne, puis, petit
a petit, dégagé de son empreinte confessionnelle et réel ferment d’une nouvelle culture
allemande voire européenne — et tentent d’autre part une ultime contextualisation en posant
la question de savoir comment comprendre Luther aujourd’hui. C’est d’ailleurs la, au
fond, tout I’enjeu d’une telle somme dont il est quasiment impossible de rendre compte de
fagcon exhaustive: comment passer d’une figure historique forte en son temps a un témoin
essentiel pour notre temps? Comment dépasser une étrangeté due, entre autres, aux cing
cent ans qui nous séparent de cet homme? En puisant dans son expérience personnelle et
en se laissant inspirer par ses réponses qu’il faudra, me permettra-t-on d’ajouter, a notre
tour réinterpréter pour notre siecle.

ISABELLE GRAESSLE

PiErrRE-OLIVIER LEcHOT, La Réforme (1517-1564) (Que sais-je 4077), Paris,
P. U. F./Humensis, 2017, 126 p.

Reprenant le méme titre que celui de I"ouvrage de Richard Stauffer paru il y a 50
ans dans la méme collection, cet ouvrage a le mérite de présenter, dans un style non
moins clair que son prédécesseur, une vue synthétique de la Réforme protestante, les
dates de 1517 et de 1564 balisant les fameuses theéses de Luther et la mort de Calvin.



BIBLIOGRAPHIE 403

Ce qui a changé depuis Stauffer tient aux nouvelles découvertes historiographiques,
soigneusement référées par I’A. L’idée d’une seule et unique Réforme a éclaté, au point
qu’on pourrait parler plutot des Réformes au pluriel. C’est d’ailleurs faute de place que la
Réforme catholique et le Concile de Trente ne s’insere pas dans la perspective proposée.
Mais I’écart avec Stauffer, de notre point de vue, n’est pas qu’historiographique. Il est
aussi herméneutique et parfois méme dogmatique. L’influence de Troeltsch et de Weber
a passé par 13, avec force, nourrissant une reconstruction généalogique et pas seulement
historique. Cela explique pourquoi, dans I’exposé des Réformes successives, I’Islam
trouve sa place, sous une forme positive méme discrete (1’intérét philologique pour le
Coran) et pas seulement comme la figuration de I’'image négative des Turcs; ¢’est aussi
pourquoi la Réforme anglaise, en sa version catholique mais néanmoins dissidente,
traduit le mouvement réformateur de 1'Eglise d’Angleterre sans jamais prendre le
nom figé d’anglicanisme. A la fin de I’ouvrage, I’A. expose les spécificités sociales et
pratiques de la Réforme, saisie dans le style de vie et exemplarité des pasteurs, dans
1I’Europe moralisante des Consistoires et dans la pratique des hommes pieux. On sent ici
de nouveau I’influence méthodologique déterminante de Troeltsch, avec la mise en avant
prioritaire du calvinisme. Le luthéranisme est tiré davantage du c6té de la piété (Spener)
que de I’éthique. On observe une certaine tendance de 1’A. a harmoniser la Réforme sur
un mode calviniste. Est-on si loin, finalement, du calvinisme de Stauffer ? Pour exploiter
vraiment les révolutions historiographiques survenues, ne faudrait-il pas intégrer une
réflexion plus exigeante et plus radicale sur le pluralisme, comme certains chapitres du
livre le donnent certes déja a penser (celui sur I’anabaptisme, par exemple ?).

DEenNis MULLER

THoMas KAUFMANN, Les Juifs de Luther, traduction de I’allemand par Jean-Marc
Tétaz (Histoire), Geneve, Labor et Fides, 2017, 228 p.

Cet ouvrage magistral de ’historien de Géttingen, servi par une belle traduction,
essaie de reconstruire la représentation que Luther se faisait des Juifs, plutdt que de
retracer la relation entre les deux. Du point de vue historique, tout semble se jouer dans
I’évolution fatale entre le traité « Que Jésus-Christ est né Juif» de 1523 et le pamphlet
«Des Juifs et de leurs mensonges » de 1543. S’agit-il d’une dérive inéluctable ou d’un
changement de cap ? L’A. multiplie les éclairages historiques et textuels pour essayer
de rendre compte de cette trajectoire et pour la mettre en perspective généalogique avec
les mouvements de pensée contradictoires du luthéranisme ultérieur et les tragédies
antisémites de la pensée allemande sous le nazisme notamment. La figure de Luther
demeure bifide. Mais une tendance dominante, clairement antisémite, I’emporte dans
la réception, tendance que Bonhoeffer n’a pas réussi a inverser. Sans doute est-ce la
grande question que nous légue ce livre comme le dossier complexe dont il est témoin :
la genese de la pensée luthérienne au sujet des Juifs peut-elle étre explicitée en fonction
d’une reconstruction historique et textuelle, ou doit-elle nous renvoyer a une généalogie
psychique et culturelle plus large et plus profonde ? L’imaginaire judaique luthérien
se réduit-il a la pensée du seul Réformateur (y compris dans ses glissements séniles
et maladifs, révoqués par Bullinger et de nombreux auteurs a sa suite) ou dépend-il
d’un contexte civilisationnel mettant en jeu les ressorts et les dangers spécifiques de
I’Occident d’une part, du christianisme d’autre part ? Trés fouillé et détaillé du point
de vue historique et textuel, cet ouvrage de référence souffre cependant d’un défaut
assez généralement répandu chez les historiens de métier: il ne pose pas de maniére
assez radicale la problématique anthropologique centrale de son dossier et il peine par
conséquent & proposer un questionnement généalogique pointu sur les origines, et non
les causes, de I’antisémitisme et de 1’antijudaisme de Luther et d’un certain luthéranisme



404 BIBLIOGRAPHIE

ultérieur. L’A. nous offre pourtant de précieuses incursions dans la réception théologique
et ecclésiale des textes de Luther dans toute leur ambivalence. Nul doute que le riche
matériel procuré ici puisse donner des idées et des sources d’inspiration a celles et ceux
qui voudraient approfondir ce grand et difficile sujet.

DEeNIs MULLER

TueoPHILE-REMY FRENE, Cléobule ou pensées diverses d’un pasteur de
campagne, €d. par André Bandelier et Pierre Biihler, Porrentruy, Société
jurassienne d’émulation, 2016, 184 p.

Ces Pensées diverses qui se succedent sans ordre thématique et abordent toutes
sortes de questions touchant aux gens, aux meceurs, a la religion, ont été publiées a
titre posthume en 1807 et font ici I’objet d’une réédition savante, diment assortie de
notes et de plusieurs index. Elles sont précédées de trois introductions: une premiere
de Bandelier sur la personne et la vie de cet «érudit campagnard» qui fut pasteur de
Tavannes, dans le Jura bernois, pendant prés de quarante ans ; une deuxiéme de ce méme
Bandelier sur les circonstances et conditions de la premiére édition; la troisiéme de Pierre
Biihler qui situe, présente dans ses grandes lignes et analyse la pensée de ce «moraliste
éclairé». Cléobule est indubitablement un document précieux sur ce que pouvaient étre
la sensibilité et la pensée, non pas d’un auteur reconnu, mais d’un pasteur de terrain en
plein XVIII¢siecle. Il est a cet égard trés représentatif d’une «liberté d’indifférence»
(p-22) trés répandue parmi les pasteurs de cette époque, c’est-a-dire d’une liberté de
penser attentive a tenir compte de la réserve qu’imposait 1’exercice de leur ministére.
A lire ce document, on comprend mieux les retombées a [’échelon local de théologies
comme celles d’un Ostervald ou d’un Turrettini.

BERNARD REYMOND

SARAH M. GRIMKE, Lettres sur [’égalité des sexes, introduction, traduction et
notes par Michel Grandjean (Histoire), Geneve, Labor et Fides, 2016, 278 p.

C’est un ensemble de textes majeur pour I’histoire du féminisme et pourtant encore
mal connu que le professeur Michel Grandjean nous donne a lire grace a sa traduction de
I’anglais et & un important appareil critique : les Lettres sur 1’égalité des sexes, rédigées
par 1’américaine Sarah Grimké en 1837. A 45 ans, elle est une personnalité engagée
publiquement contre I’esclavage, qu’elle a connu de pres puisqu’elle a grandi dans
une grande famille de planteurs du Sud. A son virulent combat pour ’abolitionnisme
s’ajoute dans un deuxieme temps une prise de conscience féministe. Comme Grandjean
le reléve en introduction, I’originalité de cette quinzaine de lettres publiées dans la presse
puis dans un petit ouvrage est qu’elles revendiquent 1’égalité entre hommes et femmes,
tout en se fondant sur la Bible. Sarah Grimké se met en porte-a-faux avec les autorités
théologiques de son temps: I’association des pasteurs du Massachusetts lui conteste le
droit de prendre la parole publiquement devant une assemblée mixte, ce a quoi elle
répond dans une de ses lettres en se fondant sur le ministere de Jésus, qui adressait ses
enseignements a une foule composée elle aussi d’hommes et de femmes. Sarah Grimké
a cherché une Eglise qui applique 1’égalité évangélique, et elle a cru I’avoir trouvée
chez les quakers, mais elle a été dégue et elle finira par se distancer de toute institution
ecclésiale. — Dans ses lettres, I’américaine fait une interprétation égalitaire du récit de
la création, évoque les droits humains et la responsabilité sociale partagée des hommes



BIBLIOGRAPHIE 405

et des femmes, alors méme que la condition de ces dernieres s’apparente a ’esclavage,
tant aux Etats-Unis que dans le reste du monde, elle en fournit de nombreux exemples
géographiquement divers. Elle aborde la question de la mode et de la galanterie comme
autant de distractions qui détournent de 1’égalité; elle revendique pour les femmes
I’accés au ministére pastoral, en tant qu’exercice d’un devoir et non que droit, mettant en
évidence les gains financiers, I’honneur et le pouvoir que la fonction confére et que les
hommes se réservent donc jalousement. — Michel Grandjean reléve que Sarah Grimké se
retire de la vie publique peu apres la parution de ces lettres, et qu’elle tombe dans 1’oubli,
comme son ceuvre. Il note la différence entre la sceur ainée, Sarah, qui malgré ses velléités
égalitaristes ne revendique pas les droits politiques pour les femmes, au contraire de sa
cadette, Angelina, qui dans une lettre donnée a lire en annexe revendique le droit pour les
femmes d’arriver jusqu’a la présidence des Etats-Unis d’Amérique. — Michel Grandjean
ne cache pas son admiration pour I’ceuvre de Sarah Grimké. Sa diffusion de ce coté-ci de
I’ Atlantique peut compter sur la parution quasiment simultanée d’un autre ouvrage, édité
par Colette Collomb-Boureau (Les seeurs Grimké: de [’antiesclavagisme aux droits
de la femme, Lyon, ENS, 2016). Elle propose la traduction en frangais d’autres textes
des sceurs Grimké, et d’une partie des Leftres sur ['égalité des sexes. Mais 1’édition
parue chez Labor et Fides, dont il est question ici, a la particularité de proposer toutes
les Lettres, dans leur intégralité, se conformant a I’ensemble choisi par Sarah Grimké
elle-méme et publié en 1838. Par ailleurs, Michel Grandjean peut mettre a profit ses
compétences d’historien, mais aussi de théologien, notamment en prétant une attention
particuliére aux traductions des textes bibliques cités par ’américaine. 11 met a juste titre
un accent sur la démarche théologique de I’auteure, a I’avant-garde des théologiennes
féministes. Le ton corrosif de cette derniére, mis en valeur par une traduction et une
édition soignées, fait de cette plongée dans un document historique dont 180 ans nous
sépare un vrai plaisir et a le mérite de nous interpeller encore aujourd’hui.

LAURIANE SAvOY

Davip H. KEeLsey, Eccentric Existence. A Theological Existence, 2 vol.,
Louisville, Kentucky, Westminster John Knox Press, 2009, 1092 p.

Une ceuvre aussi remarquable et impressionnante que celle de David Kelsey,
théologien de I’Ecole de Yale, reste encore probablement assez floue sur le plan éthique,
malgré son amplitude extraordinaire. La notion d’existence excentrique, trés féconde
(et qui n’est pas sans rappeler le meilleur de la contribution de Paul Tillich et des
anthropologies de la transcendance), conduit chez cet auteur a une réfutation originale
de la catégorie de personne remplacée par I’idée-directrice de «living human personal
body » (nuance longuement justifiée par 1’auteur, mais peu probante en fin de compte).
Surtout, les conséquences pour la bioéthique et pour I’éthique appliquée ne semblent pas
vraiment tirées, suite & un possible isolement intra-dogmatique et & un certain manque
de perception de la situation nouvelle de la théologie au cceur des débats philosophiques
et scientifiques. Seule la discussion serrée et remarquable sur 1’individualisme semble
entrouvrir ici la porte souhaitée en direction d’une reprise éthique théologique digne de
ce nom. Voir ma contribution sur le méme sujet, « Sujet et personne », in: Dictionnaire
encyclopédique d’éthique chrétienne (avec Laurent Lemoine et Eric Gaziaux dir.),
Paris, Cerf, 2013, p. 1941-1959. — Au plan systématique, David Kelsey a prolongé et
approfondi les intuitions anthropologiques antérieures de Moltmann et de Pannenberg
par une triple originalité: il a engagé un dialogue fructueux avec I’individualisme
contemporain, en discussion avec Stephen Lukes, il a saisi le péché, plus radicalement,
comme distorsion, et enfin il a reconstruit la question de I’identité sous 1’angle de
«living human personal body» comme lieu anthropologique et théologique central de

Théologie
contemporaine



406 BIBLIOGRAPHIE

I’existence excentrique. Cf. la discussion approfondie conduite par Kelsey, Eccentric
Existence p. 392-401. La critique théologique de I’individualisme proposée par Kelsey
est sans doute le cceur de toute son anthropologie théologique ; elle méritera en soi toute
une analyse différenciée. Nous nous contentons de remarquer ici, de maniére encore
liminaire, que le démarquage opéré par Kelsey (a la suite de Welker, Frei et Schwibel)
reste inséré de maniere assez conventionnelle dans une approche intra-théologique,
fortement trinitaire, qui ne se laisse pas vraiment interroger par les défis novateurs de
la méta-modernité critique. La théologie, comme I’anthropologie, restent ici réactives,
plutdt que proactives et prospectives. Je ne suis pas s{ir que cette grandiose perspective
integre et dépasse vraiment les apports d’un Ricceur, d’un Jean-Marc Ferry et d’un
Spdmann au plan philosophique et qu’elle soit vraiment aussi originale qu’elle le semble
au plan théologique. Surtout, je ne vois pas quel est son apport décisif a la reconstruction
de I’éthique théologique elle-méme. La notion de prolepse s’accompagne, chez
Pannenberg, d’une ouverture sur la Gottoffenheit, qui va tout a fait dans le sens de la
belle notion d’existence excentrique récemment déployée par David Kelsey ou, exprimé
sur le mode de I’intériorité, de la «aufgehobene Verborgenheit» sur laquelle se conclut
de maniere lumineuse I’anthropologie théologique de Gerhard Sauter.

DENIS MULLER

JosepH MoINGT, Croire au Dieu qui vient, t. 1 : De la croyance a la foi critique
(nrf/Essais), Paris, Gallimard, 2014, 612 p.

Infatigable, toujours alerte et perspicace, Joseph Moingt nous offre ici un nouvel
ouvrage. Sur Dieu ? QOui, si ’on veut, et qui reprend (chez un éditeur laique cette fois),
poursuit et compléte un opus précédent: Dieu qui vient a I'homme, t. 1: Du deuil au
dévoilement de Dieu, t. 11: De ['apparition a la naissance de Dieu (11/1. Apparition et
[1/2. Naissance), Paris, Cerf, 2002, 2005 et 2007. Mais il y a déplacement aussi, tout au
moins du terrain arpenté, non de la visée, ni de la posture de fond. Le titre le signale,
mettant en avant le verbe «croire». Par ailleurs, [’auteur avait un temps pensé intituler
I’ouvrage non Croire au Dieu qui vient, mais Croire au salut qui vient (p. 26, 34). C’est
sur ce «croire» que je vais focaliser la présente recension, plus que directement sur
Dieu. D’autant que Dieu justement était au centre de ce que j’avais écrit dans la méme
Revue a propos de I”opus précédent : « Etude critique. Dieu qui vient a I’homme», RThPh
142/1, 2010, p. 53-63. Mais prenons d’abord acte de la disposition de 1’ouvrage. Il se
donne en deux parties, 1. « De la croyance a la révélation du salut» (en deux chapitres:
«L’attente du salut» et « La révélation du salut») et 2. «De la révélation du Christ a la
foi des chrétiens d’aujourd’hui» (en deux chapitres également: « Dans ’espace de la
pensée chrétienne, le pére et le fils», mais dont le second va constituer la suite du livre,
autour de « Esprit, Eglise et monde», p. 39 sq., et ¢f. p. 31, 43 ; cette suite a aujourd’hui
paru et fera I’objet d’une recension dans un prochain numéro de la présente Revue).
Arrétons-nous un instant sur ces libellés et le chemin de pensée proposé. On notera
d’abord que "auteur part de la croyance, une donne «proprement anthropologique»
(les pages 96-104 en donnent un résumé), générale et humaine donc, pour aller & «la
révélation du salut», ou "auteur revient passablement sur Jésus (il le fait en tenant
fortement la tension entre «la vérité de Jésus connue par les procédures historiennes »
et «sa vérité théologique», p. 19; et ¢f. p. 30, 36-39, 369 sq., 392 sq., ol I’on n’oubliera
pas un autre important ouvrage antérieur de 1’ auteur, L homme qui venait de Dieu, Paris,
Cerf, 1993). Non sur Jésus seul, mais sur «Jésus et I’Esprit», comme le dit un intertitre,
et en ouvrant sur I’Eglise, la tradition et la génération de I’humain en régime chrétien
au coeur du monde. Ce dernier champ de réalités est au fond le souci majeur de 1’auteur
dans le présent ouvrage, et le sera plus encore dans ce qui est annoncé. Y domine le motif
d’un salut «qui vient», qui ne cesse de venir ou doit toujours a nouveau advenir, selon



BIBLIOGRAPHIE 407

ou comme processus déployé, d’une certaine maniere instaurateur et n’enfermant pas
dans un passé (p. 34). Ce processus doit €tre repensé théologiquement, & un moment ot
nous nous trouvons «dans un monde sorti de la tradition chrétienne et dans une Eglise
désorientée par un tel bouleversement» (p. 603; et ¢f. p. 21 sq.). Une situation dont
’auteur a une forte conscience, comme il a une forte conscience des tentations qui s’y
font voir ou en naissent (p. 16) : se replier sur un donné comme dépdt quasiment a répéter,
alors que la vérité ici en cause, du coté de Dieu comme du coté de I"humain, est celle
non d’un «contenu», d’«enseignements» ou de «préceptes», mais d’une «puissance
d’engendrer» (p. 602). S’il est requis de gagner toujours a nouveau une «foi critique »
(le sous-titre du livre, et p. 412 sg.), comme il y a par ailleurs une «raison critique », ¢’est
en raison de cette donne de fond. Mais cette donne suppose justement, d’une part, que
le croire soit rapporté a un acte («1’acte de croire», dit Moingt depuis assez longtemps,
cf.icip. 17 sq.,23, 87 sq., 92) et, d’autre part, qu’il vienne s’inscrire — c¢’est le déplacement
ou la différence d’accent que cristallise ce nouvel ouvrage — dans ces réalités largement
humaines que sont, notamment, |’attente, la dette, le don échangg, la reconnaissance, et a
chaque fois les ressemblances et les différences, la confiance, I’innovation et la naissance
du sujet ou de ce qui en tient lieu, toutes choses pensables, Moingt le souligne (p. 91, 94;
¢f. aussi p. 303 sq.), et d’ailleurs pensées, de toujours. Se tient la, en amont, tout un passé
dont tenir compte, préchrétien (les perspectives théologiques qui se proposent dans
I’ouvrage en sont chargées), comme se tiendra, en aval cette fois, une réalité¢ du monde
en sa sécularité, avec tout ce qui la traverse (ce sera plus spécifiquement le site de la suite
a venir). J’ai mis ici en avant la réflexion de fond ouvrant sur un penser du «croire » dans
le contemporain qui en ait précisé le statut et les formes. Mais le parcours proposé passe
aussi, comme le plus souvent chez Moingt, par de riches relectures de moments anciens,
notamment patristiques, et par des reprises de cristallisations doctrinales y ayant vu le
jour, a la fois fines et trés slres, et subtilement reformulées, mais en fidélité, en fonction
du contemporain. C’est notamment le cas, mais Moingt nous y avait déja entrainés dans
ses livres antérieurs, a propos de Chalcédoine, des rapports de I’humain et du divin et des
jeux entre immanence et extériorité, ainsi que des renvois entre parole et esprit, dont les
termes sont a chaque fois reformulés en un régime du «fait chair» et du «faire chair».

PiERRE GISEL

BERNARD SESBOUE, L’acte théologique d’Irénée de Lyon a Karl Rahner. Les
grandes créations en théologie chrétienne (Donner raison/théologie 59),
Bruxelles, Lessius, 2017, 350 p.

Cet ouvrage est un grand et beau panorama reconstruisant la compréhension de la
théologie chrétienne d’Irénée a Rahner. En fait, on reste par choix dans une conception
uniquement catholique de la théologie. Une seule exception concerne le passage par
Luther et Calvin. Mais les Réformateurs sont pour ainsi dire insérés dans la vision
catholique. Le fait que ni Schleiermacher, ni Barth, Bultmann ou Tillich n’apparaissent
ensuite est un indice assez slr de cette restriction regrettable. La question est dés lors
de savoir quelle relation la théologie catholique entretient-elle avec la culture et avec
la modernité dans son éclatement constitutif. Origeéne reste ainsi traité de maniére
assez conventionnelle, alors qu’il eiit été possible d’en montrer d’avantage 1’audace
et 'originalité. Luther lui-méme est plus abordé comme une variante de la tradition
catholique que comme un geste théologique révolutionnaire et déstabilisant. Une mise en
perspective critique de Mohler et de Schleiermacher aurait obligé 1’auteur a thématiser
les différentes proches de la modernité. Rahner apparaitrait différemment s’il était mis
en regard de Bultmann. Enfin une comparaison de Balthasar et de Barth radicaliserait
les théologies les plus radicales. Bref: la problématisation cecuménique et moderne



408 BIBLIOGRAPHIE

ne saurait se contenter de juxtaposer position catholique et position protestante: elle
prendrait en compte le pluralisme critique interne de ’acte théologique lui-méme.

Denis MOLLER

ANTHONY FENEULL (éd.), L 'expérience religieuse. Approches empiriques. Enjeux
philosophiques (Le grenier a sel), Paris, Beauchesne, 2012, 326 p.

11 s’agit d’un ambitieux programme de recherche entre théologiens, philosophes,
sociologues et historiens. Le but en était de clarifier le concept d’expérience religieuse et
du méme coup les concepts d’expérience, de réalité empirique, de religion, de religion
naturelle, de philosophie de la religion. Sous un certain angle de vue, I’ouvrage se veut
progressif et synthétique; mais on peut aussi le lire comme la confrontation critique
de perspectives irréductibles. — De fil en aiguille, une option en faveur d’un théisme
empirique semble se dégager, mais ce choix n’est peut-étre pas aussi univoque qu’il y
parait: le concept de théisme reste lui-méme écartelé entre une perspective spéculative et
un formalisme méthodologique ; quant a la notion d’empirisme, on ne sait pas bien si sa
lecture théiste découle exclusivement d’une compréhension intrinséque de 1’expérience
ou si elle est déduite spéculativement d’une conception du divin. — Différents dossiers
empiriques sont examinés, notamment la mystique, la religion naturelle, la sociologie
de la religion, la tension entre phénoménologie et démarche empirique. On observe une
certaine hésitation entre la diversification descriptive et I’approfondissement spéculatif.
C’est le tenant de I’empirique qui répond a celui de la phénoménologie, mais n’y aurait-il
pas aussi un dépassement de la phénoménologie vers le haut ? A la fin on ne sait plus trés
bien si la pluralité disciplinaire des auteurs donne a penser la pluralité constitutive des
concepts et des objets traités, ou si ce n’est pas plutét le hasard aléatoire des disciplines
scientifiques qui appelle une reprise systématique des champs. De ce point de vue,
il est regrettable que les éditeurs se soient contentés d’une assez bréve introduction
méthodologique sans que personne ne soit sollicité pour tenter une synthese philosophique
voire théologique de I’ensemble. Le pari empirique semble dominer, mais son arriére-fond
transcendantal n’est pas évalué. — L’accent méthodologique et pluriel remarquable de
I’ouvrage souffre cependant d’une certaine sous-détermination des modalités proprement
théologiques et philosophiques de la réflexion. C’est finalement le philosophe Paul Clavier
qui s’avere théologiquement le plus pertinent, dans sa manicre de solliciter la théologie
naturelle de Swinburne. Quant a la philosophie de la religion, elle ne s’é]éve pas au niveau
d’une philosophie spéculative. Jean-Marc Ferry est a peine mentionné, Hegel, Ricoeur ou
Weischedel — pour ne citer que quelques exemples — ne sont pas convoqués.

DeNis MULLER

FiLix Moser, ELise CaRus (éds), Entre la mémoire et 'oubli. La pensée
protestante aujourd’hui, Geneve, Labor et Fides 2016, 208 p.

Le 31 juillet 2015, la Faculté de théologie de I’Université de Neuchétel a fermé ses
portes. Le présent ouvrage offre au lecteur la plupart des conférences qui ont été données
a cette occasion, soit lors d’un colloque, d’une table ronde ou de la soirée officielle
actant cette fermeture. Si certaines contributions sont «de circonstance», d’autres
portent une dimension plus générale et permanente, et justifient le sous-titre de «la
pensée protestante aujourd’hui» (sur laquelle porte également un... regard catholique,
celui de Frangois-Xavier Amherdt, « La pluralité du temps biblique selon Paul Ricceur,
une histoire a faire au quotidien»). Nous nous référons en particulier aux exposés de



BIBLIOGRAPHIE 409

Jean Zumstein (« L’exégeése protestante comme apprentissage de la liberté») et de Pierre
Biihler («Entre la mémoire et ’oubli: le pardon comme reconnaissance»). Ceux qui
se souviennent de la Faculté de théologie ou regrettent sa fermeture trouveront intérét
a la lecture des articles de Felix Moser (son dernier doyen), Willy Rordorf ou Gottfried
Hammann, notamment ; ceux qui veulent, & partir de cette « mésaventure » (Jean-Jacques
Aubert), réfléchir a la pertinence de la pensée protestante (F. Moser reprend avec bonheur
et créativité les soli de la Réforme) ou a la place de la théologie dans ’université et dans
la cité, y trouveront également maintes pistes a explorer, partant de la profonde citation
de Paul Ricceur par laquelle Félix Moser conclut sa derniére adresse: «La mémoire
est toujours la mémoire de quelqu’un qui a des projets.» Alors, tant en mémoire de la
Faculté neuchételoise qu’au regard de I’héritage de la Réforme commémorée ces temps,
le protestantisme : quel projet ? Quels projets ?

JEAN-Luc BLONDEL

CuristopHE CHALAMET, Une voie infiniment supérieure. Essai sur la foi,
’espérance et I’amour (Lieux théologiques 52), Geneve, Labor et Fides,
2016, 256 p.

La foi, I’espérance et ’amour, la cél¢bre triade de I’apdtre Paul, guident et
structurent le parcours théologique et existentiel que nous propose, dans cet essai,
Christophe Chalamet. Le livre se compose de quatre parties principales autour des
thémes du chemin, de la foi, de ’espérance et de I’amour. Le premier chapitre reprend le
titre du livre, Une voie infiniment supérieure. L’auteur y montre que la vérité chrétienne
«n’est pas une idée a penser ou a croire, mais une réalité qui demande a étre mise en
ceuvre» (p. 39). La foi, ’espérance et ’amour sont des réalités dynamiques, car elles se
situent «sur le plan de I’existence» (p. 42). Engageant la vie tout entiére, elles doivent
étre comprises aussi bien dans leur incarnation historique que par leur aspect relationnel.
Tout d’abord, 1’aspect historique est représenté par 1’idée du «cheminement, du “pas
encore”» (p. 45). Derriére nous, il y a Dieu et sa révélation dans |’histoire puis tous ceux
qui nous ont précédés sur le chemin de la foi. Devant nous, il y a Dieu «nous attirant
a lui et venant & nous» (p. 47). Toujours en chemin, la théologie est un voyage durant
lequel «rien de définitif n’est a notre disposition» (p. 45). Ensuite, la foi, I’espérance et
I’amour ne peuvent étre compris que dans leur imbrication, leur influence mutuelle qui
est a I’image des relations au sein de la Trinité qui les fonde. Dans la vie chrétienne, cette
triade trouve sa source dans la relation entre I’homme et Dieu, puis ils s’incarnent dans la
communauté de foi qui s’ouvre alors aux autres et a la création. — Le deuxiéme chapitre,
La foi entre fidélité et confiance, contient le cceur de la pensée théologique de I’ouvrage.
La foi, comme «acte humain de confiance, de fidélité et d’obéissance» (p. 55), ne
peut étre autofondée, elle a besoin d’«une réalité présente qui permet cette confiance»
(p.56), c’est-a-dire qu’il faut une relation ot I’on reconnait la fidélité de ’autre. La
foi est un acte humain, qui répond «oui» au «don de Dieu et ’accueille» (p.132).
Elle est surtout une rencontre qui permet de vivre dans la confiance en la fidélité de
Dieu, «infinie et inconditionnelle» (p. 133), parce qu’il est fidéle a lui-méme et que son
action envers le monde correspond & son étre trinitaire (p. 61). Cependant, parce qu’elle
est relation et vie, «la foi ne peut étre une simple sécurité; elle ne peut que s’élancer
vers un buty» (p. 99) qui vient de I’espérance. — Le troisieme chapitre, L’espérance, son
fondement et son horizon, montre «la réciprocité entre la foi et ’espérance» (p. 138),
car si la foi se fonde sur la fidélit¢ de Dieu a ses promesses, 1’espérance est tournée
vers «l’accomplissement de cette fidélité dans un régne de justice, ¢’est-a-dire de justes
relations». L’espérance n’est pas 1’attente passive d’un monde meilleur. Au contraire,
c’est parce qu’elle «rappelle de la maniere la plus aigué I’inaccompli, I’imperfection



410 BIBLIOGRAPHIE

et les souffrances [du monde] que nous somme renvoyés vers notre temps». Par ce
contraste et par sa confiance en I’accomplissement des promesses de Dieu, I’espérance
est une source d’action qui «oriente notre maniére d’étre et d’agir dans notre présent»
(p. 151), selon la véritable justice qui est identique & ’amour de Dieu. — Avec le dernier
chapitre, Le plus grand de ces trois..., ’auteur montre que I’amour trouve sa source
en I’étre méme de Dieu qui s’est révélé en Christ. Cet amour inconditionnel, Dieu le
communique en se donnant lui-méme, en cherchant la communion avec sa créature,
c’est pourquoi il est la source de la foi et de I’espérance. 1l en est aussi le but, car aimé
par Dieu, nous pouvons aimer en retour et «aimer le prochain [...] ¢’est aimer le Christ
lui-méme. L’amour, qui vient de Dieu, retourne alors a sa source» (p. 199). — L’essai de
Christophe Chalamet est une belle contribution au renouvellement du sens théologique
et existentiel de la triade paulinienne. Nous regrettons, toutefois, que le principe du
cheminement, si pertinent pour penser la foi, se retrouve aussi dans la structure du texte
qui bien souvent zigzague sans transition d’une problématique a I’autre. D’autre part, la
pensée de I’auteur, pourtant si pertinente, ne se détache pas assez du trés riche dialogue
avec la tradition. Malgré ces quelques faiblesses, Christophe Chalamet nous propose,
dans ce livre, une théologie actuelle et fidéle a sa vocation d’«orienter le cceur [...] et
I’intelligence vers Dieu et vers le monde» (50).

VINCENT DEMAUREX

GERARD SIEGWALT, Le défi ecclésial : une voix protestante pour la réalisation
de I’Eglise. Ecrits théologiques IV (Patrimoines), Paris, Cerf, 2016, 464 p.

Gérard Siegwalt, né en 1932, est professeur émérite de théologie protestante a
I’Université de Strasbourg. En parallele a son travail académique, il a toujours pratiqué
la cure d’ame et I’accompagnement. I1 s’est surtout fait connaitre en publiant une vaste
théologie dogmatique sans équivalent dans le protestantisme francophone actuel, la
Dogmatique pour la catholicité évangélique. Systéeme mystagogique de la foi chrétienne.
Il s’agit 12 d’'une somme de plus de 4000 pages qui se répartissent en 10 volumes. — Plus
récemment, notre auteur a également entrepris de réunir des études plus directement
orientées vers la pastorale et la pratique. Cette série est celle des Ecrits théologiques,
actuellement en cours de publication aux éditions du Cerf. Apres Le défi monothéiste,
Le défi interreligieux et Le défi scientifique (un texte largement consacré a des thémes
d’écospiritualité), voici que parait maintenant Le défi ecclésial. — L’on y trouve réunies
des études dont la rédaction s’étend sur plusieurs décennies. Leurs genres littéraires
sont trés variables, allant de la prédication a la conférence en passant par I’article
de vulgarisation et 1’étude savante. Une impression de réelle cohérence se dégage
néanmoins de I’ensemble. Cela tient d’une part a la permanence d’un certain nombre de
thémes comme I’cecuménisme et I’importance du culte, et d’autre part a I’exigence de
profondeur et de réflexivité qui caractérise Gérard Siegwalt. Tout ce qu’il écrit, en effet,
méme lorsqu’il s’agit de propos treés orientés, est argumenté et marqué de la pensée.
— Dans le recueil que nous présentons, les premiéres études portent principalement sur
la théologie fondamentale de I’Eglise. Elles examinent notamment la question des forces
et des limites du culte protestant, puis (au gré de quelques pages particuliérement fortes
du point de vue historique) la théologie des sacrements Elles abordent également des
problématiques plus ponctuelles et particuliéres, comme la situation du protestantisme
en Alsace-Lorraine et le probléme de I’autorité dans ce contexte précis. Débordant
le cadre de I’ecclésiologie protestante, une place intéressante est également réservée
a D'interprétation de Vatican II. Gérard Siegwalt va en cette matiére plus loin que



BIBLIOGRAPHIE 411

I’herméneutique de la continuité chére a Joseph Ratzinger. Il estime que I’histoire
antérieure de I’Eglise catholique est a lire comme une préparation douloureuse aux
décisions d’ouverture ecclésiale de ce concile, vues comme une véritable conversion.
L’on doit cependant noter qu’il est traité ici du texte de Vatican II et non pas de toutes
les modalités empiriques de son application. — Dans la suite du volume, la réflexion se
concentre sur les problémes liés aux ministeres. Il y est notamment suggéré avec finesse
et liberté que le ministére de diaconie et les autres formes de service n’ont rien gagné
a étre séparés de maniere trop rigide. Mais la réflexion se concentre principalement
sur la délicate question du ministére d’unité dans 1’Eglise universelle. Pour 1’auteur
un tel ministére serait souhaitable. Il concernerait le catholicisme, les protestantismes
et l'orthodoxie. Il ne s’agirait cependant pas d’une quelconque centralisation
ecclésiastique, mais d’un office de présidence sans lequel, selon le penseur alsacien,
une conciliarité réelle entre les diverses confessions ne peut se déployer effectivement.
— Beaucoup pourront tirer profit de ces textes. Ce qui les caractérise est une vaste culture
dans le domaine de I’histoire des dogmes et une capacité pédagogique a en faire usage
a l?on escient, sans esbroufe. Du point de vue doctrinal, il est fortement soutenu ici que
I’Eglise n’est pas simplement une entreprise humaine. Sa 1égitimité tient a sa relation au
Dieu vivant, qui seule la fonde. Et la critique réciproque et bienveillante des différentes
traditions confessionnelles est nécessaire pour entretenir cette relation. Siegwalt parvient
manifestement & résister a un certain aplatissement fonctionnaliste de la discussion
ecclésiologique qui tend parfois & poindre aujourd’hui (notamment a la faveur de la
sollicitation continuelle d’une «novlangue» issue de la culture d’entreprise). Mais si la
mission de I’Eglise et la communication de I’Evangile ne sont pas seulement affaire de
technologie publicitaire ou de «relation clients», Gérard Siegwalt souligne néanmoins
avec force que ni I’Eglise ni les ministéres ne sont autosuffisants. Ils ne sont pas leur
propre fin et le monde doit étre leur préoccupation permanente. D’ailleurs, I’Eglise n’est
crédible et légitime que lorsqu’elle est consciente que [’action et la présence de Dieu
ne sont pas limitées a elle mais s’étendent & toute la création et & toute ’humanité (et
c’est ce qui explique que ce volume ait été délibérément placé par I’auteur en quatricme
position seulement des Ecrits théologiques). — L’on notera, enfin, que les perspectives
ici développées présentent des affinités avec les positions qu’avaient naguere illustrées,
en Suisse romande, Jean-Jacques von Allmen et Jean Louis Leuba. Chez ces derniers
comme chez notre auteur, I’on trouve en effet une volonté de valider ce qui est
institutionnel, et pas seulement événementiel. Mais le propos de notre penseur s’avere
cependant €laboré dans un contexte différent, et marqué bien davantage par le dialogue
avec la laicité politique, ainsi que par la nécessité de mener une réflexion interreligieuse
et interculturelle audacieuse. A ce titre, I’on peut dire que la réflexion de Siegwalt se
distingue par nettement plus d’inclusivisme théologique. — En tout état de cause, ce
livre vient donc a son heure pour relancer un certain nombre de questions de fond sur
I’Eglise. Voila un ouvrage qui, écrit dans un style clair et engagé mais jamais polémique,
est susceptible d’aider le lecteur & approfondir des thémes cruciaux sans tomber dans des
schématisations rapides ou des raccourcis manquant de précision et de force historiques.

BERNARD HOrT

Reémy BETHMONT, MARTINE GRross (éds), Homosexualité et traditions

monothéistes. Vers la fin d'un antagonisme ?, préface de Philippe Portier,
Geneve, Labor et Fides, 2016, 387 p.

Voici un ouvrage riche en contributions originales pour des lecteurs profanes comme
pour un public averti. Ses directeurs entendent donner «un apergu des différents niveaux



Sciences
bibliques

412 BIBLIOGRAPHIE

sur lesquels s’opére I’avénement d’une nouvelle place donnée aux homosexuels dans
les traditions monothéistes : identitaire, herméneutique, historiographique et liturgique ».
(p. 39). Ces niveaux divisent I’ouvrage en quatre parties précédées d’une introduction.
— Dans la premiére partie, qui inclut des témoignages, il est question d’individus et de
groupes, d’identités et de stratégies sociales, qui passent par une évolution personnelle.
La bonne nouvelle est qu’il existe d’autres chemins que rejeter Dieu ou son «identité »
sexuelle (les différents auteurs n’expliquent pas la préférence donnée & ce terme la
ou on attend «orientation» — peut-étre qu’ils comprennent cette derniére comme une
composante de I’identité). La fréquentation d’une association regroupant des personnes
LGBT cherchant & conserver leur lien avec la religion fait partie de ces stratégies (cf.
les pages, voire le chapitre qui leur sont consacrés). On quitte la France avec le chapitre
subtil de Corinne Fortier intitulé «Intersexuation, transsexualité et homosexualité en
pays d’Islam», et avec Jean Zaganiaris, on parle de « “’Sexe, mensonges et littérature”
la place des homosexualités et des islamités dans les productions littéraires marocaines ».
Quant & Mark Chapman, en traitant du débat sur la pratique de I’homosexualité qui a
divisé la Communion anglicane, il permet entre autres de réfléchir sur I’argument invoqué
par une coalition d’Eglises du Sud pour qui ’homosexualité fait partie de la culture
occidentale impérialiste dont les anciens pays colonisés doivent rester émancipés. — Dans
la deuxiéme partie, Christopher Meredith revendique un role de pionnier pour nous faire
revisiter Sodome et son histoire, avec ses «lignes qui quadrillent Sodome», méritant
amplement le détour méme s’il faut s’accrocher. Plus accessible, James E. Harding éclaire
quelques aspects de la réception de 1’épisode biblique de David et Jonathan, tandis que
Jill Hammer nous initie a la créativité féconde des différentes maniéres de traiter les
midrashim dans une perspective queer. — Dans la troisieme partie, la recherche de Didier
Lett sur le concept polysémique de vice sodomique au Moyen Age aboutit & la nécessité
de réaffirmer la distinction entre cette maniére de penser qui stigmatise un comportement
sexuel et la conception contemporaine relationnelle de I’homosexualité. — Dans la derniére
partie, il importe de relever la précieuse contribution de Jean Vilbas. Son traitement de
la thématique de la bénédiction des couples de méme sexe dans le monde protestant
débouche sur I’évocation du développement de rites spécifiques (ou de célébrations) qui
«comblent le silence des liturgie traditionnelles sur I’expérience des personnes LGBT»
(p. 310) (coming-out, transition transgenre). Il reste 4 souligner la beauté¢ du regard
théologique posé en ouverture de ce chapitre quand il s’agit de «Postuler la nature
sacramentelle de I’inclusivité» (p. 298). Du coté juif, Rebecca Alpert présente différentes
solutions imaginées pour surmonter le patriarcalisme constitutif du rite de la bénédiction
de mariage dans tous les courants du judaisme. C’est ainsi que sa contribution conclut une
riche collection d’articles qui renseignent, surprennent, et alimenteront, c’est notre veeu,
débats et réflexions.

JEAN-PAUL GuISAN

BERNARD POUDERON, JEAN-MARIE SALAMITO, VINCENT ZARINI (€ds), Premiers écrits
chrétiens (Bibliothéque de la Pléiade 617), Paris, Gallimard, 2016, 1560 p.

Si tous les textes rassemblés dans ce volume sont déja connus des historiens et
des théologiens depuis longtemps, c’est un événement éditorial majeur que de les
voir prendre place dans la collection de la Pléiade, qui se veut accessible a un grand
public cultivé. En ayant désormais en main dans la méme collection I’Ancien et le
Nouveau Testament, les Ecrits intertestamentaires, les Ecrits apocryphes et gnostiques
précédemment publiés et le présent ouvrage, le lecteur dispose de toutes les sources pour



BIBLIOGRAPHIE 413

comprendre le christianisme des deux premiers siécles et ’effervescence théologique,
littéraire et spirituelle qu’il a suscitée partout ou il s’est répandu. Les textes sont regroupés
autour de sept themes complémentaires les uns des autres. Le premier concerne les
témoignages que des historiens, intellectuels et philosophes non-chrétiens, paiens ou
juifs, ont rendus & Jésus et ses disciples. Tour a tour, Flavius Joséphe, Suétone, Tacite,
Pline le Jeune, Trajan et bien d’autres encore 1évent ainsi le doute, si réguliérement émis
au cours de I’histoire, de la réalité¢ de ’existence de Jésus. Le second théme aborde la
vie des premiéres communautés ecclésiales, avec leurs professions de foi et formules
baptismales, leurs manuels de discipline et des lettres que le canon néotestamentaire n’a
pas retenus. C’est 14 que nous trouvons les deux Epitres aux Corinthiens de Clément de
Rome et du Pseudo-Clément de Rome, la Didaché ou Doctrine du Seigneur transmise
par les douze apétres aux nations, Le Pasteur d’Hermas, quelques lettres d’évéques et,
surtout, les fameuses Letfres d’Ignace d’Antioche. Les Actes et Passions des martyrs
chrétiens, réunis dans une troisiéme section, nous plongent d’un coup dans la réalité
des violences qui se sont exercées sur les premiers chrétiens. «Les récits qui sont ici
présentés, affirme C. Bost-Pouderon, appartiennent tous a la premiére génération des
Passions des martyrs et se caractérisent par la simplicité du rapport: ils sont des comptes
rendus faits par des témoins oculaires ou des proches, et peuvent s’appuyer sur des actes
officiels des procés» (p. 1232). Polycarpe, Carpos, Justin, les martyrs de Lyon et de
Vienne, Apollonios, Perpétue et Félicité sont a jamais les emblémes de ce courage de la
foi. Les deux thémes suivants nous conduisent a la littérature apologétique grecque et
latine, dont Justin de Naplouse, Athénagore d’Athénes, Théophile d’Antioche, les deux
auteurs anonymes des Epitres de Barnabé et A Diognéte, Tertullien et Minucius Félix
sont les ténors. De maniére originale, chacun de ces auteurs a voulu prendre par écrit
la défense de la doctrine chrétienne, et des communautés qu’elle rassemblait, contre
les accusations, parfois redoutables, que leur opposaient les tenants du paganisme et
de ses traditions religicuses, avec son mode de vie et sa philosophie. Avec Irénée de
Lyon, Hégésippe et Ptolémée, nous abordons enfin les controverses théologiques et
doctrinales qui ont eu lieu au sein méme du mouvement chrétien. Par la streté de sa
théologie orthodoxe, La Démonstration de la prédication apostolique et la Dénonciation
et réfutation de la gnose au nom menteur d’Irénée occupent dans cette sixiéme section
le réle principal. Enfin, c¢’est 4 la méditation de quelques beaux exemples des premiéres
créations poétiques et liturgiques chrétiennes que nous invite la derniére et septiéme
section. C’est avec grand soin que les A. ont dressé en fin de volume une importante
Bibliographie générale, mais également, au cours des 315 pages de notes et notices
historiques et doctrinales qui accompagnent les textes, une série de bibliographies
relatives a chacune des sept sections et, a ’intérieur des sections, pour chaque auteur
présenté. Un index des noms, textes anciens et références bibliques, ainsi qu’un index
thématique des notions principales présentes dans les textes, les réalités antiques
paiennes, juives et chrétiennes, et les termes du vocabulaire chrétien le plus courant
offrent au lecteur un ouvrage complet qui invite aussi bien a I’étude qu’a la méditation.

JEAN BOREL

JEAN ZUMSTEIN, La mémoire revisitée. Etudes johannigues (Le monde de la
Bible 71), Geneve, Labor et Fides, 2017, 552 p.

L’ouvrage se compose de vingt-cinq contributions de ce théologien, représentant un
apercu de la recherche qu’il a menée pendant un quart de siécle sur le quatriéme évangile.
Le contenu se développe ainsi: 1) 15 p. de bibliographie des auteurs cités dans les articles ;



414 BIBLIOGRAPHIE

2) 100 pages pour la premicre partie, consacrée a I’histoire et a I’herméneutique; 3) 270
pages pour la deuxieme partie, intitulée « Parcours de textes» ; 4) 100 p. pour la troisiéme
partie, « Parcours thématiques»; 5) 20 p. détaillant les publications de I’auteur, de 1968
4 2016. — En mati¢re d’histoire, Jean Zumstein souligne que le quatriéme évangile a été
I’objet d’une réception multiple : «Alors qu’il s’impose relativement tardivement dans
la Grande Eglise, il est trés apprécié dans les cercles gnostiques. Il se situe donc au ceeur
d’un conflit d’interprétation» (p. 33). Le paradoxe réside dans le fait que la théologie
johannique s’est imposée, alors méme que les communautés johanniques ont disparu en
tant que telles (p. 36). — Concernant I’évangile de Jean, il convient de noter qu’il essaie
de redire, a des chrétiens exclus de la synagogue et ébranlés dans leur conviction, la
pertinence de leur foi et le bien-fondé de leur identité religieuse (p. 39). Ce qui revient a
dire qu’a I’époque de la rédaction de 1’évangile, la gnose n’est pas encore le probléme en
débat, contrairement aux diverses positions défendues par de grands théologiens comme
Bultmann ou Kédsemann. Pour structurer la foi des lecteurs, le quatriéme évangile met en
exergue la «haute christologie» et organise le récit, non de maniére dramatique, comme
les synoptiques, mais de maniere thématique (le centre étant constitué par le «croire»,
ou le «mieux croire», p. 40). En vue d’orienter le lecteur, le récit se sert de procédés
comme le malentendu et I’ironie, permettant ainsi de prendre distance et de réfléchir sur
le sens de I’histoire racontée. — Le titre de ’ouvrage, La mémoire revisitée — titre qui
fait ¢cho au recueil offert a Pierre Bonnard en 1991, La mémoire et le temps — souligne
un des points centraux mis en évidence par Jean Zumstein: 1) Le texte du quatrieme
évangile «nous confronte a des processus de développements littéraires que 1’on peut
caractériser comme une suite de relectures» ; 2) ces relectures qui se succedent «ne sont
pas conflictuelles entre elles, contrairement a ce qui est toujours a nouveau prétendu dans
la recherche» (p. 42). Nous sommes donc en présence d’une Ecriture en mouvement.
A noter: ce phénoméne de relecture implique a la fois ressemblance et différence; il
opere toujours un recadrage (p. 50). — Revisiter la mémoire peut se jouer sur plusieurs
plans. Il peut s’agir d’une relecture interne a un texte (exemple: les discours d’adieu ou
le chapitre 21 relisant le corps du quatrieme évangile), ou interne a une communauté (la
premiére épitre de Jean relisant I’évangile). Mais il peut également s’agir d’un autre type
de relecture : Jean 6 reprenant des themes de I’Exode. Ce domaine, beaucoup plus vaste,
fait intervenir I’intertextualité, qu’il s’agisse d’une citation explicite, d’une référence
(n’exposant pas le texte auquel elle fait écho) ou d’une simple allusion. C’est sur ce point
que Jean Zumstein montre sa maitrise de 1’analyse narrative (voir ses développements
dans les p. 72-76 et 389-404). La théorie de l’intertextualité souligne que les trois
techniques mentionnées (citation, référence, allusion) «brisent la linéarité de la lecture »
(p. 173). Or, souligne ’auteur, la plupart des articles récents sur Jean 6 proposent une
lecture linéaire du texte. — Et voici une conséquence qui intéressera tant les philosophes
que les théologiens: il se crée une relation dialectique entre les deux récits. Dans un
premier temps, ’interprétation de I’épisode des pains (Jean 6) prend tout son sens
dans son rapport avec Exode 16 (la manne). Ainsi, la personne de Jésus est mise en
paralléle avec celle de Moise, figure centrale de la foi juive. Dans le deuxiéme temps de
la dialectique, la mise a jour de I’identité véritable de Jésus conduit a une « réévaluation
de I’épisode de la manne et plus largement de ’histoire du salut d’Israél» (p. 174).
Par-1a, Jésus devient le personnage clef par lequel Dieu se donne a connaitre; il relaie
Moise dans cet office, I’assumant d’une maniere supérieure. — Dans la troisiéme partie
de I’ouvrage, relevons deux articles touchant autant la philosophie ou la littérature que
I’exégese et la théologie : « Crise de la connaissance et naissance de la foi» (p. 449-466)
et « Une rhétorique pour initier/é-e-s» (p. 499-515). Jean Zumstein y souligne que la
crise du savoir est [’un des processus existentiels qui revét une importance décisive dans
le Nouveau Testament, et particulierement dans le quatriéme évangile. En lisant ce texte,
qui parait limpide et majestueux, le croyant initié a la tradition chrétienne se retrouve en



BIBLIOGRAPHIE 415

situation d’étrangeté: ce qu’il tenait pour acquis se dérobe brusquement a son emprise.
C’est dans ce sens que le récit johannique a pour fonction de I’initier, en s’ouvrant a un
sens second que le lecteur est appelé a déchiffrer. — On le voit dans ce raccourci: les
ressources auxquelles puise Jean Zumstein ne se limitent pas a [’exégese, mais révelent
une excellente connaissance a la fois des théories littéraires (Genette), de la réfiexion
herméneutique (Ricceur) et de la ligne de pensée existentielle (Kierkegaard, Bultmann).
Je ne peux que vous recommander ce recueil d’articles stimulants.

Y van BOURQUIN

EpMoND LEONCE VIEYRA, L Ecriture dans la dynamique argumentative de 1
Corinthiens 1-4 (Osterreichische Biblische Studien 46), Berne, Peter Lang
2016, 245 p.

L’objectif que I’A. poursuit dans cette étude est de décrypter les rapports entre la
rhétorique et 1’Ecriture en 1 Co 1-4, pour dégager la maniére originale et nouvelle dont
Paul traite [’héritage scripturaire en fonction du message de la Croix. Aprées avoir rappelé en
introduction les approches «contextuelles» de type socio-historiques, et «structurelles»,
selon les modeles de I’analyse rhétorique et rabbinique, auxquelles 1 Co 1-4 a donné lieu,
I’A. précise sa propre option méthodologique: sil’étude de la fonction de I’Ecriture dans la
dynamique argumentative de | Co 1-4 exige bien une approche rhétorique, dit-il, il s’agit
alors d’examiner minutieusement 1’«acte d’écrire» de Paul pour comprendre son intention,
c’est-a-dire « en considérant le texte dans son processus d’élaboration (de I’inventio a la
dispositio). Dés lors, I’on se rend a ’évidence que rien n’est présent au hasard dans la
dispositio et que la place des preuves d’autorité est stratégique pour déterminer la suite de
I’argumentation. C’est ce qui justifie I'intitulé de notre thése » (p. 25). Dans un premier
chapitre, I’A. défend d’abord 1"unité de la péricope en dépit des critiques qui ont été souvent
émises contre son intégrité, et montre comment « 1’alternance des discours et pronoms
personnels a la 1ére sing. et 1ere plur., se révele structurante en 1 Co 1,18-3,4, alors qu’elle
est irréguliére en 1 Co 3,5-4, 21. La rhétorique du texte est ainsi ordonnée a 1’évaluation
de la sagesse du monde, du statut des apotres et des Corinthiens aux critéres de la sagesse
de Dieu manifestée dans le scandale de la croix » (p. 74). Le deuxieéme chapitre entre plus
avant dans ’exposition de la progression rhétorique de I’argumentation pour y apprécier la
contribution diversifiée des recours scripturaires. Ces recours sont en effet de quatre types:
citations explicites, simples allusions ou échos et syntagmes évocateurs. Les différents
modes de présence scripturaire définissent une chaine logique de I’argumentation de sorte
a déterminer sa dynamique : ainsi, «1 Co 1,18-2,5 est m{i par une dynamique inversive
de I’agir de Dieu, tandis que | Co 2,6-3,4 est caractérisé par une dynamique diacritique.
(p. 127). Ces deux dynamiques sont complémentaires et indissociables en ce qu’elles ont
pour finalité de «mettre en valeur, d’une part, la puissance sotériologique de la sagesse
de Dieu identifiée au Crucifié et, d’autre part, le mysteére sapientiel auquel les apdtres ont
acces par la médiation apocalyptique de I’Esprit» (ibid.). Sur la base de ces résultats, I’A.
tente alors, dans le troisiéme chapitre, d’ordonner les différentes phases de la stratégie
rhétorique de Paul en montrant comment la dynamique argumentative de 1 Co 1,18-3,4 se
déploie en 1 Co 3,5-4,21 comme cohérence profonde et convaincante de 1’argumentation.
Apres une bibliographie des instruments de travail, éditions des textes judaiques et gréco-
latins classiques, commentaires et études monographiques consultés, I’A. a dressé les deux
index des auteurs et des références scripturaires.

JEAN BOREL



Science des
religions

416 BIBLIOGRAPHIE

JEan-Loic LE QUELLEC, BERNARD SERGENT, Dictionnaire critique de mythologie,
Paris, CNRS, 2017, 1558 p.

Les auteurs de ce dictionnaire, premier en son genre en langue frangaise, ont voulu
I’inscrire dans la lignée des concepts fagonnés par les savants au cours des deux derniers
siécles sur la matiere mythique et des études de mythologie faites par G. Dumézil
et C. Lévi-Strauss, H. Dontenville et J.-P. Vernant. Ce n’est pas un «dictionnaire de
mythologie» ou des «mythologies » au sens ot il en existe déja de nombreux exemples,
excellents et encore disponibles. «Notre objet, de nature différente, disent J.-L. Le
Quellec et B. Sergent, tous deux anthropologues et historiens, se répartit sous trois grands
types de rubriques. D’abord des ‘concepts’ élaborés par la recherche mythologique,
tels ‘Allégorie’, ‘Imaginaire’, ‘Messianisme’, ‘Théophanie’. Ensuite des ‘notices’,
consacrées a la plupart des grands mythologues qui ont contribué, par la mise en forme
desdits concepts, a la scientifisation de la mythologie. Enfin, des ‘thémes mythiques’
choisis pour leur large répartition, qui recouvrent en général plusieurs continents, comme
c’est le cas pour les récits du ‘déluge’ ou des ‘filles-cygnes’» (¢f. p. 9). C’est justement
le caractére inédit de ces ‘ survols mondiaux ’ de thémes au cceur des traditions de plus
de 1400 populations du globe qui distingue ce dictionnaire des précédents, et apporte
du nouveau ; d’autant plus encore que les auteurs s’emploient a faire un état critique des
théses en présence quant a leur répartition, leur origine et leur interprétation. Dans ce
sens, il ne proceéde ni par entrées géographiques ou ethniques, ni par entrées particuliéres
a un dieu ou a un héros, mais encore une fois par themes: ce n’est donc pas Noé ou
Heérakles ou quelque autre nom de héros qu’il faut chercher, mais « Déluge » et « Héros ».
Et I’on trouvera alors de beaux développements sur tous les types de héros, cachés ou
culturels, éponymes, fondateurs ou victimes. Autre exemple: le théme du «mythe»
donne lieu a d’excellentes mises au point sur les définitions successives qu’on a pu lui
donner, son contenu et ses propriétés, les diverses catégories de mythes (géographique,
littéraire, moderne, scientifique) et leurs évolutions, mais aussi sur la mythanalyse,
la mythification, la mythisation, le mythisme, la mythistoire, la mythocritique, la
mythogenése, la mythographie, le mytholeme, la mythologie comme corpus et étude
et, enfin, le mythopoéte. Un magistral article sur la « Mort» et son origine nous fait
faire le tour du monde a travers 1’analyse de tous les récits que les peuples ont cherché
pour en expliquer les différentes causes. L’article « Nombres et Mythe» représente a
lui seul un petit livre en soi, tant «les nombres ont en effet joué un réle considérable
dans les mythes, en reflétant directement les convictions axiologiques et philosophiques
des cultures auxquelles ils appartiennent. On opposera d’abord, avertissent d’emblée les
auteurs, la majorité de I’Eurasie, qui privilégie les nombres 3 et 7 (et leurs multiples) a
I’ Amérique et a des régions de I’Eurasie proches de ce dernier continent, qui privilégient
4 et ses multiples. Il y a 13, disent-ils, I’une des plus remarquables coupures culturelles
du monde, ce qui interdit radicalement d’attribuer une valeur identique aux nombres
indépendamment des cultures ou ils apparaissent: le nombre 3 exprime la totalité en
Europe, role qui est joué par le 4 en Amérique» (cf. p. 921). Dans I’'impossibilité de
détailler la richesse de tous les themes que ce dictionnaire offre au lecteur et ’ampleur
des enquétes et des investigations auxquelles se sont livrés les auteurs, qu’il nous suffise
de dire qu’ils mettent entre nos mains une somme sans égale & ce jour pour mieux
comprendre ce que, depuis I’origine des temps, [’esprit des peuples a concu et médité
afin d’expliquer les mystéres de I’'univers et de la vie. Une bibliographie spécifique
accompagne chaque article et une bibliographie générale de 273 pages fournit toutes les
références accessibles de nos jours dans ce vaste domaine. Enfin, une liste par entrées
des domaines étudiés permet de repérer plus facilement ce que 1I’on cherche.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 417

ADpIN STEINSALTZ (éd.), Le Talmud, L’édition Steinsaltz, Chabat 1, Commenté
par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél) (Vol. XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2015, 230 p.

ADpIN STEINSALTZ (€d.), Le Talmud, L’édition Steinsaltz, Chabat 2, Commenté¢
par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israél) (Vol. XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2016, 264 p.

ADIN STEINSALTZ (€d.), Le Talmud, L’édition Steinsaltz, Chabat 3, Commenté
par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Isra&l) (Vol.XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2016, 292 p.

S’il y a un traité ol la réflexion rabbinique s’est exprimée avec la plus grande rigueur
et de fagon aussi compléte que possible, c’est bien le traité Chabat, qui est le plus long
et dans lequel sont abordées toutes les lois, bibliques et rabbiniques, relatives au «jour
de repos et de sainteté» donné par Dieu au peuple d’Israél. La cessation de tout travail,
selon Adin Steinsaltz, est [’aspect le plus important de ce jour aux multiples facettes; on
ne peut parvenir a une juste perception du Chabat et de ses régles sans comprendre ce
principe fondamental. En effet, la Torah relie I’interdiction de travailler a la création du
monde et au repos de Dieu le septiéme jour, servant de modéle et constituant la source
spirituelle du repos des israélites. La notion-clé du premier chapitre du Chabat est celle de
«domaine». Concrétement, les relations s’établissent entre celui qui est «a I’intérieur »
et celui qui est «a I’extérieur», qui est «pauvre». L’intention de cette Michna est de
montrer qu’il peut y avoir une translation hors du domaine ol sont les fruits sans que
le Chabat soit violé. Le second chapitre traite de 1’obligation d’allumer les lampes en
I’honneur du Chabat, car il est interdit de prendre un repas dans 1’obscurité. Mais comme
il faut a tout prix éviter d’en arriver a allumer ou a éteindre le feu le Chabat, les Sages ont
dressé la liste des matériaux pouvant étre utilisés comme combustibles pour I’allumage
de ces lampes et les cas exceptionnels ou 1’extinction est autorisée.

La Torah interdit explicitement toute cuisson durant le Chabat. Dans le troisi¢éme
chapitre (Volume 2) les Sages passent en revue toutes les questions qui se posent a ce
sujet: quand et comment se fait le processus de cuisson ? La cuisson consiste-t-elle
a rendre un produit apte a la consommation ? Peut-on recuire un aliment déja cuit ?
Quelles sont les différentes sources de chaleur possibles et permises, naturelle ou
artificielle ? Si le travail de cuisson est formellement interdit, il est toutefois autorisé
non seulement de laisser le vendredi des mets sur le feu pour qu’ils continuent de cuire
seuls durant le Chabat, mais également de les enfouir dans certains matériaux pour
les garder au chaud. Le quatriéme chapitre énumére les matériaux dans lesquels il est
permis ou non de les mettre. Le monde animal n’échappe pas aux interdits du Chabat;
mais peut-on laisser sortir un animal dans le domaine public avec les €léments de son
attelage indispensables pour qu’il reste sous bonne garde, ainsi que les objets posés sur
lui dans son intérét de sorte qu’ils ne risquent pas de tomber et d’étre transportés par
le propriétaire ? Telles sont les questions analysées dans le cinquieme chapitre. Si les
vétements ne sont pas considérés comme des charges, les parures, talismans ou béquilles
portés a des fins thérapeutiques sont pourtant interdits. Les armes par contre, considérées
comme un «mal nécessaire», peuvent étre portées en cas de danger mortel. Ces thémes
sont débattus au sixiéme chapitre. Parmi les profanations du Chabat, on distingue
celles qui sont volontaires et passibles de la peine capitale ou du retranchement, et les
involontaires, commises par des ignorants ou des oublieux et qui doivent étre réparées
par différentes sortes de sacrifices. Le septiéme chapitre en expose les lois-cadres.

Le huitiéme chapitre (t. 3) revient sur la régle de fond de I’interdiction du transport
d’un domaine privé au domaine public. Y a-t-il des matériaux que I’on peut porter et



418 BIBLIOGRAPHIE

qui échappent a I’interdiction ? La Michna et la Gemara se préoccupent d’indiquer les
mesures seuils de différents matériaux entrainant une condamnation pour celui qui les
transporte. Les discussions rapportées au neuviéme chapitre ne concernent guere le
Chabat, mais sont relatives a différentes formes d’impuretés communiquées par une idole
ou la matiére séminale. Dans les dixiéme et onziéme chapitres, les Sages s’intéressent
aux intentions diverses qui peuvent dicter le transport d’une chose, que ce soit ou non
dans un récipient, aux régles applicables dans le cas ot un travail est effectué a deux, au
transport des objets du Tabernacle et du lancement volontaire d’un objet d’un domaine
a un autre. L’étude des trente-neuf travaux-types interdits le Chabat fait I’objet d’une
attention détaillée dans les chapitres suivants. Les premiers concernent la construction,
les labours, I’écriture; le filage, le tissage et la teinture; la capture des animaux, les
blessures qu’on peut leur faire et la possibilité de les égorger; les préparations et les
usages de médicaments; la fabrication de nceuds, durables ou non; 1’effectuation de
préparatifs pour le reste de la semaine. Ce qui est passionnant dans toutes ces questions
rabbiniques, qui peuvent parfois sembler artificielles ou par trop sophistiquées, c’est
la maniére de les aborder, débattre et commenter, qui se veut toujours soucieuse de
Jjustesse et de fidélité. Des notes explicatives précieuses et des dessins en bordure de
pages facilitent la compréhension de certaines discussions techniques. Un index des
auteurs et des ouvrages cités est donné a la fin de chaque volume.

JEAN BOREL

La Thorah — Houmach (Le Pentateuque), Haftaroth régulieres et spéciales, Les
cing Meguiloth, textes intégraux hébreu — francais, traduction officielle du
Grand Rabbinat de France avec les commentaires exégétiques du Rabbin
Michaél Azulay en introduction a chaque paracha et les résumeés de chacune
des sept montées le Chabbat, format oblong Sarfati verset par verset et ligne
par ligne (Premiere édition originale 5769-2009), 94430 - Chennevieres-
sur-Marne, Les Editions Oblongues Victor Sarfati, 2014, 1545 p.

Pirkei Avotes — Maximes des Peres, édition Oblong-Sarfati verset par verset et
ligne par ligne, texte hébreu intégral, Phonétique double entrée, traduction et
commentaire de M. le Rabbin Mofise Schiihl (1878), préface et introduction
de M. le Rabbin Jonathan Guez (2015), 94430 — Chennevieres-sur-Marne,
Les Editions Oblongues Victor Sarfati, 2016, 285 p.

C’est la toute premiére que fois que, dans I’histoire de I’édition de la Bible hébraique,
le texte est disposé de maniére aussi lisible et généreuse. C’est le résultat d’un long
projet que Claude Sarfati nourrit depuis des années pour résoudre une difficulté que tout
juif et tout hébraisant rencontre a la lecture du texte hébraique. Pourquoi, quand on lit la
Torah dans un livre, doit-on sans cesse aller & la ligne au milieu d’un verset ? Le format
oblong offre ainsi deux avantages majeurs: chaque verset se déroule sur une seule ligne
et apparait ainsi trés clairement dans la variété de ses différentes longueurs, ce qui est trés
intéressant du point de vue littéraire et rythmique. Comme le dit en introduction Colette
Sirat, professeur a I’Ecole Pratique des Hautes Etudes, section des sciences historiques
et philologiques: «Jusqu’au début du XIII* siécle, toute lecture était une lecture orale:
le texte appréhendé par les yeux était prononcé ou cantilé, a voix haute ou a voix basse;
lecture et prononciation allaient de pair. Avec le développement de la lecture silencieuse
et sélective, le mécanisme de la lecture fut profondément modifié : I’ceil balaie la surface
écrite horizontalement et verticalement, ne se posant que sur des points dans la ligne. Les



BIBLIOGRAPHIE 419

colonnes étroites et les lignes courtes sont lues plus rapidement que la voix ne saurait le
faire. Le livre oblong, avec ses lignes longues, encourage une lecture «a [’ancienne»: le
texte est lu longuement et conservé en bouche; c’est une lecture de méditation qui suit
les mots pas a pas et remplit le cceur et I’esprit. On s’attarde sur chaque détail et chaque
détail prend son importance ». L’édition comporte le Pentateuque dans sa totalité, divisé
en 54 parachiyot ou péricopes rythmant la lecture annuelle de la Torah, auxquelles sont
ajoutées les Haftaroth ou «conclusions», qui sont les exfraits des livres des Prophetes
que I’on récite apres. Enfin, les cing livres du Pentateuque sont suivis par les cing
Rouleaux (Meguilot) pour marquer I’époque durant laquelle cette lecture intervient.
Cette édition offre donc également pour la premiére fois sous cette forme oblongue la
possibilité de suivre la lecture traditionnelle de la Torah telle qu’elle est pratiquée dans
I’ensemble des synagogues du monde. Sous chaque verset se trouve en couleur bleue
la traduction officielle agréée du Grand Rabbinat de France faite par le Grand Rabbin
Zadoc Kahn en 1899. La police des caractéres est celle de Vilna Gutman pour 1’hébreu et
de Nicolas Cochin Corps 12,14,16 et Capitales pour le francais. Une édition ne donnant
que le texte hébreu existe également. L’introduction se présente comme une initiation
a la lecture juive traditionnelle de la Torah. Un glossaire précise la signification des
termes utilisés et une bibliographie propose quelques lectures d’appui. — C’est sur le
méme principe et avec le méme soin que sont éditées les fameuses Maximes des Peres ou
Pirkei Avotes dans le second volume. La raison essentielle d’une telle édition oblongue
des Maximes des Peres est liturgique, car chacun des six chapitres doit étre lu a la fin
du moussaf de chaque chabbat pendant les six semaines qui vont de Paques (Pessa’h) a
Pentecote (Shavouot). Le Moussaf est un office liturgique supplémentaire institué pour
rappeler les offrandes supplémentaires prescrites par la Bible et apportées au Temple
apres les sacrifices ordinaires du matin. La lecture de chaque maxime (michna) se fait
ainsi: le rabbin lit la premiére michna, puis il cite chaque fois le nom d’un autre fidele
pour lire les suivantes. Avec cette présentation ligne par ligne et avec les doubles entrées
phonétiques droite et gauche, chacun peut espérer « pouvoir lire une michna au titre du
Symbole et de la Mistvah (devoir religieux) a accomplir». Ce texte, €crit par Yehouda
Hanassi a la fin du deuxiéme siecle, est le seul traité de la Michna dépourvu de contenu
halakhique ou narratif, et il n’y a pas dans le Talmud de Gemara qui 1’approfondisse.
Comme le dit Jonathan Guez en introduction, son objectif ne vise pas a dicter des reégles,
souvent trés techniques, de la pratique juive, mais a nous doter de la maniére dans
laquelle ces derniéres doivent étre abordées: il insuffle ’esprit de la loi» (p. 18). Une
série de documents annexes permet de refaire I’histoire de la premiére édition des Pirkei
Avotes par Mofse Schuhl en 1878 et fournissent au lecteur une excellente présentation
des lettres de I’alphabet hébreu, combinaisons de consonnes / voyelles, phonétique et
transcription, traduction et conseils de lecture.

JEAN BOREL



	Bibliographie

