
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 365-419

BIBLIOGRAPHIE

André Laks, Rossella Saetta Cottone (éds), Comédie etphilosophie. Socrate Histoire de

et les « Présocratiques » dans les Nuées d'Aristophane (Études de littérature 'a philosophie

ancienne 21), Paris, Éd. Rue d'Ulm, 2013, 259 p.

Ce livre collectif (dédié à la mémoire de Jean Bollack) est issu d'une journée
d'études qui s'est tenue le 6 octobre 2010 au Centre d'Études Anciennes de l'École
Normale Supérieure dans le cadre d'un projet de recherche, dirigé par André Laks et
consacré aux «Présocratiques». Les Nuées d'Aristophane, représentées à Athènes en
423 avant J.-C., mais dont le texte actuel est issu d'une réécriture postérieure, constituent
un document capital pour ceux qui s'intéressent à la «naissance» de la philosophie. En
effet, nous y croisons non seulement Socrate, protagoniste de la philosophie naissante,
qu'Aristophane ne désigne pas encore de «philosophe» mais qu'il appelle encore un
sophistes (un savant, habile en toutes sortes de matières), mais de surcroît, ce Socrate, si

différent de celui de Platon, tient dans la comédie des discours, dans lesquels les érudits
ont reconnu des allusions à la fois aux doctrines des «Présocratiques» et à celles des

Sophistes, le tout emmêlé dans un écheveau complexe. Dans les articles qui composent
cet ouvrage, les auteurs entreprennent un long et patient travail de désenchevêtrement

pour faire le point de la recherche actuelle. En ouverture du volume, on trouve une
traduction nouvelle du passage central de la comédie (vers 110 à 517), contenant la

majorité des allusions philosophiques à la «doctrine» de Socrate et à celles des

«Présocratiques» dont il se serait inspiré. Cette traduction, de Myrto Gondicas, se fonde sur le

texte de l'édition de référence des Nuées de K. J. Dover (Oxford, Clarendon Press,

1968). Les essais qui suivent se subdivisent en trois groupes: 1) «Dans les airs» (textes
de A. P. D. Mourelatos, R. Saetta Cottone, G. Betegh, S. Fazio, J.-C. Picot) : « Sur terre »

(avec les contributions de L. Iribarren, E. Buis, P. Judet de la Combe) et 3) « Par la suite »

(avec des articles de F. Santoro et de M. Stella). A. Laks synthétise tous ces articles dans

un bref texte conclusif. Dans «Xénophane et son 'astro-néphologie' dans les Nuées»
(traduit de l'anglais), Mourelatos dégage les allusions à Xénophane. Il estime que sous
le «Xénophante» du vers 349 se cache en fait Xénophane (p. 36), auquel se rapporterait
également une série d'allusions cryptées sous forme d'épithètes composées à valeur
comique: «voyants de Thourion, docteurs, inactifs ongulés à cheveux et bagouzes»
(v.332, trad. Gondicas); «imposteurs de la lévitation» (v. 333, ibid.)\ komêtes, «un de

ces types à toison» (v. 348, ibid.). Tous ces pseudo-penseurs critiqueraient les divinités
traditionnelles en leur en substituant de nouvelles, issues de spéculations philosophiques,
auxquelles Strepsiade, le balourd de l'histoire, ne comprend rien et qui scandalisent
Aristophane. Cette incompréhension est qualifiée par Mourelatos de paranoësis
(p. 54-55). Dans les Nuées, Socrate est défini comme un «météorosophiste», et derrière
lui «il faut voir également Anaxagore et son disciple Diogène d'Apollonie» (p. 52).
Aristophane s'insurgerait ici contre une forme d'athéisme qui apparaît dans le milieu
sophistique et «présocratique» tout à la fois. Mourelatos mentionne pour finir un
possible jeu de mots qui aurait, jusqu'à présent, échappé aux commentateurs : lorsque le
feu est mis au «pensoir» (le phrontistêrion, 1'«école» de Socrate), les poutres du toit
(SoKoi tiré de Sokôç) s'écroulent. Or ce terme, accentué autrement (Sôkoç) est une forme
très rare de SôÇa qui apparaît dans le fragment B34 de Xénophane, un argument
supplémentaire pour soupçonner que le penseur de Colophon se cache derrière le Xénophantes



366 BIBLIOGRAPHIE

de la comédie. - R. Cottone montre les rapports qui existent entre les allusions cosmo-
goniques du chœur des Nuées et la conception du soleil dans la cosmologie d'Empé-
docle, notamment les relations étroites entre les vers 332 et 333 avec le fragment 146

d'Empédocle. Pour elle, l'épithète «devin de Thourion» du v. 332 évoquerait
«Empédocle lui-même [...] se référant probablement à sa présence à Thourion, lors de
la fondation de la ville, en 444» (p. 77). Dans sa contribution, S. Betegh recherche les
traces de la doctrine d'Archélaos dans les propos de Socrate. Il constate que les spécialistes

s'accordent «pour dire que le Socrate d'Aristophane est une figure composite dans

laquelle plusieurs aspects du nouvel enseignement représenté par les philosophes de la
nature, les sophistes, les médecins hippocratiques, et toutes sortes d'intellectuels, sont
confondus pour créer un méli-mélo grotesque et largement incohérent» (p. 88). C'est
dans ce méli-mélo que les chercheurs tentent de mettre un peu d'ordre, en sachant que la
tentative est d'autant plus périlleuse qu'Aristophane n'est en aucun cas un historien des
idées scrupuleux, et que le corpus extrêmement lacunaire des penseurs qui précèdent
Socrate ou sont ses contemporains relativise et conditionne toute tentative de reconstitution.

Si Betegh s'intéresse à Archélaos, c'est qu'il a été le maître de Socrate (Sextus,
Contre les physiciens 9, 360) et que sa pensée pourrait jouer «le rôle de jointure» entre
les deux parties de la pièce, la partie «présocratique» et la partie «sophistique». En
effet, Diogène Laërce rappelle qu'Archélaos fut « le premier à transférer la philosophie
de l'Ionie à Athènes» (II, 16, cité p. 99), permettant ainsi de faire le lien entre les

«Présocratiques» et Socrate, qui «a introduit la philosophie morale» (ibid.). Toujours
selon Diogène, Archélaos serait adepte de la thèse «que les valeurs éthiques telles que le

juste (dikaion) et le beau sont conventionnelles, sont par nomos» (p. 101) et il s'inscrit
ainsi dans le débat de l'oppositionphysis-nomos qui passionnera les Sophistes, Socrate
et Platon. Dans son texte, S. Fazzo conteste l'idée émise par Diels selon qui la théorie
parodiée dans les Nuées était celle de Diogène d'Apollonie (p. 111). J.-C. Picot «vise à

comprendre le sens de l'image du Jtviysûç» (p. 113) au vers 96 des Nuées et montre que
le modèle de cet «étouffoir» pourrait sans doute ressembler à l'un de ces couvercles en
terre cuite de fours à pain, que les archéologues ont découverts lors des fouilles de

l'agora d'Athènes. D'après L. Irribaren, Aristophane parodie aux vers 112-118 «la
langue et l'image du chemin (àxpa7ioç) de Parménide» (p. 139) et lorsque Strepsiade dit
qu'il préférerait que ses dettes ne soient pas, on peut entendre dans ses paroles un écho
de Gorgias et de son discours sur le non-être. E. Buis repère dans le langage de Phidippide
(le fils dépensier et endetté de Strepsiade) «des échos sophistiques d'une rhétorique du
droit» (p. 151) et montre que la pièce est construite de façon à donner «une légitimité
juridique à ceux qui en principe n'étaient pas en condition d'invoquer le droit» (p. 154).
Dans sa contribution, P. Judet de la Combe nous livre une intéressante réflexion sur les

rapports entre théâtre et philosophie, en montrant que si Strepsiade prend à la lettre et
donc au sérieux la philosophie (p. 174), le personnage de Socrate tel qu'Aristophane
l'élabore n'incarne pas, aux yeux du poète, le sérieux qu'on attendrait d'un philosophe.
Le rapport entre comédie et philosophie est dialectique, puisque «la philosophie a tout
d'abord aidé la comédie, avant que la comédie ne mette joyeusement en scène sa
destruction » (p. 184). Aristophane apparaît donc paradoxalement comme le premier auteur
qui mette en scène cette discipline nouvelle qu'est la philosophie et qui ne s'appelle pas
encore ainsi, pour aussitôt, dans un même geste, la condamner et la détruire. F. Santoro
montre que Ton a tort de considérer VApologie de Platon comme un texte à charge contre
Aristophane (qui ferait partie de ces accusateurs «anciens» que Socrate cite devant ses

juges), mais que Ton devrait, au contraire, estimer que «par sa construction parodique et
ironique, il fait du poète comique un témoin essentiel des thèses de la défense» (p. 194).
A. Laks conclut: «On savait que Protagoras c'était l'argumentation double, et donc la
possibilité du retournement, figure fondamentale de la pièce qui donne son nom à son
protagoniste, Strepsiade; on aura maintenant découvert que Parménide, c'est la question
de l'être, et donc l'existence de la dette; Xénophane, la puissance même des 'nuées', et
plus spectaculairement encore, le règne de l'opinion; Empédocle, la connaissance et l'imi-



BIBLIOGRAPHIE 367

tation; Archélaos (et Antiphon) la relation entre la nature et la convention. C'est un ballet;
le corps désarticulé des doctrines se recompose dans un récit particulier, dont le

dénouement, plus tragique que de coutume - il est para-tragique -, peut paradoxalement
être lu comme une défense de tout ce qui a été ridiculisé... » (p. 233).

Stefan Imhoof

Martha C. Nussbaum, La fragilité du bien. Fortune et éthique dans la
littérature et laphilosophie grecques, traduit de l'anglais (USA) par Gérard

Colonna d'Istria et Roland Frapet, avec la collaboration de Jacques Dadet,
Jean-Pierre Guillot et Pierre Présumey (Polemos), Paris, L'Éclat, 2017

[1986, 2001], LXIII + 635 p.

Voici enfin traduite en français la grande somme de Martha C. Nussbaum. Trois
préfaces, celle, très brève, de 1986, une plus élaborée de 2001 et une également très
dense de 2016 (pour l'édition française), fournissent de très intéressants éléments

d'interprétation et de débat critique pour l'ensemble de l'ouvrage. On y relèvera de

nombreuses indications touchant sa réception. Comme nous l'indique M. Nussbaum
elle-même dans la préface de 2016, Lafragilité du bien correspond mieux à l'intention du
titre originel (The Fragility ofGoodness) que si l'on optait pour la traduction également
possible Lafragilité de la bonté. Le livre nous permet de redécouvrir avec émerveillement
mais non sans questionnement critique l'une des plus puissantes interprétations de

l'éthique grecque (Platon, puis Aristote, dont l'A. se sent très proche) proposée par la

philosophie morale du XXe siècle. L'A. entend dépasser les scissions traditionnelles
entre la tragédie et la philosophie, afin d'éviter les pièges d'une éthique formaliste et

d'intégrer les situations concrètes dans la réflexion éthique. La philosophie grecque puise
ainsi un nombre important de ses concepts dans les données d'expérience élaborées par
la tragédie. La très belle relecture de Platon situe ce demier en grande continuité avec la
tragédie. Le concept central du livre est sans doute celui de vulnérabilité, qui lui permet
de penser, en lien avec la fragilité du bien, la relationalité des valeurs capable d'éclairer
la dimension éthique des situations. L'A. instruit ainsi une subtile distanciation critique
avec Platon et un recadrage clairement aristotélicien. Il est à noter qu'une telle pensée a

eu une influence considérable sur les auteurs contemporains qui ont essayé de repenser
les liens entre autonomie et vulnérabilité (P. Ricœur, H.Jonas, N. Maillard, C.Pelluchon
notamment, qui ne sont pas pris en compte par la préface de 2016).

Denis Müller

Marwan Rashed, L'héritage aristotélicien, textes inédits de l'Antiquité,
nouvelle édition revue et augmentée (Anagôgê), Paris, Les Belles Lettres,
2016, 1098 p.

Depuis la première édition de ce recueil d'articles (2007), l'ouvrage a doublé de

volume ; non seulement à cause d'une typographie uniformisée de taille bien supérieure,

- et malgré certains retranchements (2 textes) -, mais aussi par l'ajout de neuf textes
nouveaux (datant de 2009 à 2013), dont trois inédits. L'ouvrage se compose maintenant
de cinq parties (au lieu de trois) : I. Corpus aristotelicum ; II. Nouveaux textes d'époque
impériale : Boéthos, Galien et Aquilius ; III. Nouveaux textes d'Alexandre d'Aphrodise ;

IV. Le néoplatonisme alexandrin; V. Les textes philosophiques entre Byzance et
l'Italie du Sud. L'auteur, helléniste et arabisant, est connu pour ses travaux originaux



368 BIBLIOGRAPHIE

et une sagacité hors pair dans la recherche de textes nouveaux ou mal exploités. On
se limitera ici à signaler les neuf articles nouveaux en y ajoutant, le cas échéant,
quelques remarques. 1. «Aristote à Rome au IIe siècle : Galien, De indolentia, § 15-18»
(p. 27-51). L'A. discute, d'un point de vue philologique et historiographique, quelques
passage du traité de Galien, largement autobiographique, intitulé «Ne pas se chagriner».
2. «Boéthos entre méréologie et quantification» (p. 55-149). Il s'agit du péripatéticien
Boéthos de Sidon, actif «au tournant du millénaire». L'A. fournit le commentaire, le texte
arabe critique et la traduction du traité de Thémistius en réponse à Maxime et Boéthos
sur la réduction de la deuxième et de la troisième figure à la première. Pour illustrer la
méthode de Boéthos, on donnera la traduction méréologique de la formulation canonique
de l'universelle affirmative («A se dit de tout B»): «L'ensemble des x possédant la
caractéristique B est une partie de l'ensemble des x possédant la caractéristique A ». Cette
reformulation reflète une interprétation ontologique particulière. En effet, les substances

premières ou individuelles sont les porteurs des prédicats quels qu'ils soient, sans priorité
de l'un par rapport à l'autre. 3. «Le prologue perdu de l'abrégé du Timée de Galien dans

un texte de magie noire» (p. 151-171). 4. «Les Définitions d'Aquilius» (p. 173-240).
L'A. donne une édition du texte grec avec un commentaire détaillé des 86 définitions,
relevant de la logique, l'éthique et la physique, attribuées par l'unique manuscrit à un
mystérieux Aquilius. Ces définitions s'inspirent du péripatétisme, du platonisme et du

stoïcisme, souvent en les combinant. Le texte daterait du I" ou du IIe siècle de notre ère.

5. «Un corpus de logique anti-platonicienne d'Alexandre d'Aphrodise» (p. 243-256). La
tradition arabe atteste de l'existence de Questions de l'Aphrodisien traitant de problèmes
de logique, en particulier de I'eiSoç (espèce; forme) et de la Staipsoiç (division), dans un
sens anti-platonicien. 6. « Proclus, commentaire perdu sur la Palinodie du Phèdre : vestiges
byzantins» (p. 473-561). L'A. donne le texte grec critique d'un court traité anonyme
byzantin (Psellus?) qui s'appuierait sur le commentaire de Proclus à une partie essentielle
du Phèdre (243b-257b), accompagné d'un commentaire détaillé intégrant la traduction du
texte. Il y est question principalement de la conception de la matière comme mal (Plotin)
et de la critique proclienne, et d'une étude sur l'âme introduite par une doxographie.
7. «Nouveaux fragments arabes du De aeternitate mundi contra Aristotelem de Jean

Philopon» (p. 691-700). 8. «Nouveaux fragments antiprocliens de Philopon en version
arabe et le problème des origines de la théorie de 1' "instauration" (hudût)» (p. 701-749). 9.

«Fragments inconnus du commentaire à la Physique de Jean Philopon» (p. 751-777). L'A.
donne une édition critique, sans traduction, de 36 scholies philoponiennes au livre VIII
de la Physique d'Aristote, extraites d'un manuscrit du Vatican. - Évidemment, la richesse

inépuisable de ce gros volume, fondée sur une érudition colossale, est à peine effleurée

par ces quelques remarques. On soulignera la sûreté de la méthode philologique et

historiographique de l'A., au service souvent d'une meilleure compréhension de certaines

questions philosophiques. La prise en compte de la tradition arabe dans la transmission
et la conservation de la philosophie grecque fait de ce recueil un outil précieux pour les

spécialistes de la philosophie d'époque impériale. Pour la troisième édition de cet ouvrage,
on souhaiterait que l'éditeur publie les nouveaux textes en un volume séparé...

Jean-Pierre Schneider

Fozio, La formazione del principe. Massime sull'esercizio del potere,
Introduzione, traduzione e note a cura di Lucio Coco, Firenze, Leo S.

Olschki, 2017, 54 p.

On connaît l'érudit byzantin et patriarche de Constantinople Photios (IXe s.) par
sa volumineuse Bibliothèque composée de résumés d'ouvrages relevant de la tradition
païenne et chrétienne, dont souvent l'original est perdu. On lit plus rarement la vaste



BIBLIOGRAPHIE 369

correspondance du Byzantin (299 lettres). De cette masse impressionnante, L. Coco
a extrait la seconde partie de la lettre n° 1 de l'édition Laourdas-Westerink (LW),
adressée au prince Boris de Bulgarie - devenu Michel par baptême -, une année après
sa conversion au christianisme (864). Photios y expose les qualités et vertus nécessaires
à l'exercice du pouvoir du monarque, s'inscrivant par là dans une tradition ancienne. De
fait, les exhortations adressées au jeune prince puisent largement, mais librement, dans
deux lettres du corpus isocratéen, A Démonicos, le fils d'un ami chypriote, et ANicoclès,
un jeune roi de Chypre, récemment monté sur le trône. Les références bibliques y sont
peu nombreuses, mais la perspective est quelque peu biaisée, dans la mesure où le
traducteur italien a laissé de côté le début de la partie parénétique de la lettre, où le

patriarche rappelait, avant de passer aux recommandations concernant «l'éducation des

princes» (i) xcov àpxôvTcov 7taiSayœyia), les commandements universels du décalogue
(p. 20,587 - p. 21,622 LW). Les vertus du prince, éthiques et politiques, sont résumées
dans la conclusion de la lettre ; Photios y reprend ses conseils au prince Michel, dans une
forme synthétique, dessinant par là le portrait du prince idéal (p. 49-50): «Doué d'une
sagacité supérieure et d'une mémoire sûre ; doux dans les paroles, plus doux encore
dans les manières ; aimable en toutes rencontres, plus aimable encore avec ceux qui te
fréquentent régulièrement; excellent pour juger le présent et l'ordonner, lucide dans
l'intuition du futur, prudent quand il s'agit de s'en garder; prêt à te faire l'artisan de

grandes actions, d'avantage encore à préserver ce qui a été réalisé avec bonheur; habile
à cacher ton avantage et assez fort pour le tenir secret, plus habile encore à débusquer les

calomniateurs; redoutable pour tes ennemis, cher à tes sujets, pour les uns et les autres
respecté et admiré ; plus fort que les plaisirs et soumis à la tempérance ; maître de la colère,
ami de la douceur; rapide quand il s'agit de poursuivre la justice, incorruptible quand
il s'agit de la rendre ; ferme dans les décisions, fiable dans les promesses ; noble dans
la crainte, incapable de te laisser aller à aucune forme d'illégalité, n'échangeant aucune
facilité contre la fermeté et les beaux efforts; empressé à faire le bien, lent à punir; ami
passionné de l'amitié, ennemi de la haine; source de pitié; supérieur à la présomption,
soumis à l'humilité; contempteur des richesses, secours contre la pauvreté; honorant
la vérité, sans compromission avec le mensonge; ne te sentant pas humilié quand tu
n'es pas honoré, ni gonflé d'orgueil quand tu l'es; maître absolu de ta langue, gardien
de tes oreilles; intendant inflexible du toucher et des autres sens, ne t'abandonnant à

aucune passion et ne te laissant pas séduire par les sollicitations des désirs.» Il faudra
attendre Machiavel pour donner de la virtù du prince une interprétation plus politique...
On ajoutera toutefois la sentence (§ 92) que l'A. a fait figurer sur la couverture de ce petit
ouvrage: « Le bonheur des sujets proclame la sagesse extrême et la justice du prince ». La
traduction italienne est élégante et précise - ce qui ne se laisse voir qu'imparfaitement
dans ma traduction On aurait souhaité quelques notes supplémentaires (par exemple,
au bas de la p. 41, la référence à la citation «je t'aurais puni, si je n'avais pas été en
colère» [cf. Diogène Laërce III 39]). On regrettera seulement que l'éditeur n'ait pas
donné, pour ce texte court, l'original grec en face de la traduction.

Jean-Pierre Schneider

Pierre Vesperini, Droiture et mélancolie. Sur les écrits de Marc Aurèle
(Philosophie), Lagrasse, Verdier, 2016, 186 p.

Disons d'emblée que l'ouvrage, polémique et érudit, attire la sympathie. Il faut être
reconnaissant à l'A. de questionner en détail des formules, d'un haut pedigree, qui se
sont figées dans les discussions sur la philosophie antique; il s'agit entre autres des

notions d'exercices spirituels (Pierre Hadot) et de souci de soi (Michel Foucault). La
première noue un fil qui va des pratiques philosophiques antiques jusqu'au christianisme,
jusqu'à Ignace de Loyola et au-delà. La seconde replace une problématique moderne



370 BIBLIOGRAPHIE

dans une recherche archéologique remontant à la philosophie antique et à Marc Aurèle
en particulier. L'A. défend une thèse historiographique exigeante, classique et saine:
il faut comprendre les Anciens dans leurs propres catégories et dans le cadre de leurs
pratiques, sans chercher à en escamoter l'étrangeté; et cela est possible (p. 12). Ainsi,
l'A. cherche à débusquer les anachronismes - souvent sous la forme de «projections
anhistoriques du christianisme» (p. 20) -, et les «perspectives téléologiques»
(p. 17, n. 3). Le présent essai porte principalement sur «Les dits à soi-même» (Ta àç
éauxôv sous-entendu ^Eyöpeva), traditionnellement appelés Pensées, de l'empereur-
philosophe Marc Aurèle (121-180). L'A. souligne la visée essentiellement pratique de ce
texte, qui doit conduire à une «orthopraxie» (opOonpayla: rectitude de l'agir), exprimant
la volonté indéfectible de «rester droit» (p. 25; 26 etc.: ôpOôç slvai), c'est-à-dire de
tenir ferme sur la voie de la vertu. Pour ce faire, Marc Aurèle a recours à ce que l'A.
nomme les logoi philosophoi (les discours de la philosophie), plus particulièrement les

logoi stoïciens, dans leur usage éthique. Dans ces logoi, Marc Aurèle ne recherche pas
la vérité, mais seulement l'efficacité, dans une perspective thérapeutique (p. 23). C'est
dire que l'empereur n'est pas philosophe au sens où, par exemple, le fut Epictète; l'A.
oppose avec insistance Marc Aurèle aux «philosophes professionnels» (p. 20; 21 ; 29;
53; 62 etc.) - une expression sans doute anachronique: «Il ne faut pas voir en [Marc
Aurèle] un philosophe d'école, mais un homme et un Romain» (p. 116); «Marc Aurèle
n'est pas un philosophe stoïcien» (p. 34); l'A. critique la «propension à regarder Marc
Aurèle comme un philosophe au sens moderne» (p. 138; mais qui aurait pu soutenir
cela Dans une approche anthropologique qui donne la primauté à la rhétorique sur
la philosophie, l'A. veut remettre en cause l'interprétation qui voit en cette œuvre «une
suite de "pensées", de "méditations", d' "exercices spirituels", produits à partir de la
doctrine stoïcienne»; il s'attaque en particulier à la prétendue conversion de Marc
Aurèle à la philosophie stoïcienne (p. 15, n. 4; 60-65). En de courts chapitres, l'A.
traite d'immenses questions: «Qu'est-ce que la vérité?», «Qu'est-ce que le soi?»,
«Qu'est-ce que l'âme?». Les réponses sont souvent généralisantes et ne se limitent
pas à l'œuvre de l'empereur. Je m'en tiendrai ici à quelques remarques. D'abord sur
l'âme. «Alors que l'âme est pour nous une réalité abstraite, spirituelle, bien souvent,
à lire les Anciens, et Marc Aurèle en particulier, on se rend compte que l'âme, c'est le

visage, et que la distinction entre le corps et l'âme est en fait pour eux une distinction
entre le visage et le reste du corps» (p. 68; suit une citation des Pensées VII 60). Que
l'âme individuelle, quelle qu'en soit la nature, s'exprime sur le visage, ne permet pas de

l'identifier simplement à lui, comme l'A. le reconnaît plus loin (p. 69), tout en ajoutant
que l'âme est une «réalité physique» (p. 70; ce serait une thèse stoïcienne) et non une
«entité spirituelle» (p. 78); or Marc Aurèle dit littéralement que «la pensée maintient
constamment le visage ferme et convenable» (p. 70). Une autre thèse, généralisée à

l'éthique des Anciens, mériterait une critique détaillée: «l'éthique est une esthétique»
(p. 74-78 ; l'A. développe là une « intuition» de Foucault [p. 42]). Paraphraser la formule
attribuée à un philosophe platonicien : vita ornanda par « il faut magnifier la vie, faire
de sa vie une œuvre d'art» (p. 75), sonne comme un anachronisme. Or, si les catégories
de beau (koKôv) et de laid (aiaxpov) sont bien des catégories morales chez les Anciens,
elles ne recouvrent pas nos catégories esthétiques : Socrate peut être laid et un modèle de

sagesse. A propos du titre Droiture et mélancolie, on aura compris que le premier terme
renvoie à l'orthopraxie ; pour la mélancolie, il faut attendre la page 115 pour percer le

mystère: «Ce caractère exceptionnel allait chez lui de pair avec des affects typiques
des natures mélancoliques : accès de chagrin, de colère, désir de solitude, tendance à

l'asocialité, inflexibilité, peur obsessionnelle de la mort, manque d'appétit, insomnies
et veilles prolongées, zèle excessif pour les études.» L'A. prend soin d'appuyer son
diagnostic sur la description du caractère mélancolique développée dans le Problème
XXX attribué à Aristote. Sur ce point, on lira la critique anticipatrice de Hadot (t 2010)
sur les «limites de la psychologie historique» dans son ouvrage magistral sur Marc
Aurèle (La citadelle intérieure. Introduction aux Pensées de Marc Aurèle, Paris, 1992,



BIBLIOGRAPHIE 371

p. 262-275, repris dans «Le Livre de Poche» sous le titre Introduction aux Pensées de
Marc Aurèle, Paris, 2002 et 2016, p. 389 sq.). En fin de compte, même si l'ouvrage
est souvent discutable, en particulier dans sa recherche à tout prix de l'altérité, il a le
mérite de nous rendre attentifs aux questions d'interprétation et de traduction - il y a de
nombreuses discussions sur le sens des mots -, et son intérêt majeur est de provoquer
la réflexion. Mais, malheureusement, l'ouvrage semble surtout viser Hadot, qualifié
même d'« interprète procustéen» (p. 63); les nombreuses références au spécialiste
de Marc Aurèle sont le plus souvent «à charge», et les brèves citations retenues sont
parfois, effectivement, discutables. Or ce n'est là qu'un aspect superficiel des travaux,
par ailleurs subtils et profonds, de Hadot. C'est pourquoi, il demeure nécessaire de

(re)lire la Citadelle intérieure et, bien sûr, ce texte tout à fait singulier et littéralement
extraordinaire que sont les Écrits pour lui-même de Marc Aurèle, qui, précisons-le,
n'étaient pas destinés à être publiés. On signalera à l'éditeur que la transcription du grec
dans les citations est inutile à qui ignore cette langue et pénible à l'helléniste. Je note une
coquille amusante dans l'«hellénisation» du nom de l'hégélien Jean Hyppolite (p. 45).

Jean-Pierre Schneider

Pierre Bouretz, Lumières du Moyen-Age. Maïmonide philosophe (nrflEssais),
Paris, Gallimard, 2015, 948 p.

C'est avec une érudition et un art de la démonstration remarquable que Pierre
Bouretz poursuit le but, pour le dire en quelques mots, de rendre à Maïmonide ce qui
est à Maïmonide. C'est-à-dire, de repenser la totalité du projet pédagogique que son
ambition s'est fixé pour résoudre un conflit théologico-philosophique apparu dès la

fin de l'Antiquité: «Rapprocher la Torah de l'intelligible et, dans toute la mesure du
possible, mettre les choses dans un ordre naturel». C'est ainsi que, dit l'A., «à l'échelle
d'un Moyen-Âge commun aux Juifs et aux Arabes d'un point de vue intellectuel,
Maïmonide a sa place dans la galerie des philosophes qui ont fait de celui-ci une époque
de Lumières, pour autant que la vie de l'esprit n'y était pas réduite à une répétition de

l'enseignement des " anciens " et qu'ils ont manifesté une véritable créativité spéculative,
ne serait-ce que par la force des choses, à savoir l'existence d'un conflit inconnu de ceux
dont ils héritaient et qui les poussait à se voir eux-mêmes en "modernes" pour autant
qu'il était question de le dépasser» (p. 459). - Mais, pour réconcilier ainsi la Loi et
la raison, montrer qu'elles ne sont ni incompatibles ni contradictoires et qu'elles ont
besoin l'une de l'autre, il a fallu à Maïmonide la double exigence de maîtriser à la fois
la complexité des lois de la Mishnah, de leur interprétation talmudique et la nécessité
de les rendre accessibles dans un langage renouvelé d'une part, et de l'autre l'héritage
philosophique issu d'Aristote et de Platon, retransmis et discuté à son époque par les

grands maîtres musulmans Averroès, Avicenne et Al-Farabi. Tel est l'enjeu de ses
deux principaux ouvrages, le Mishneh Torah rédigé en hébreu en 1178, et le Guide des

perplexes, écrit en arabe autour de 1180 et traduit en hébreu de son vivant par Samuel
Ibn Tibbon. «La réussite de son entreprise intellectuelle, dit P. Bouretz, doit beaucoup à

cela qu'il avait parfaitement identifié ce qui faisait obstacle, à savoir le fait que depuis
des siècles, la 'défense de la religion' était devenue presque synonyme de destruction
de la philosophie. Mais elle tient aussi à la façon dont il avait conçu à partir du principe
d'accommodation le schéma régulateur d'une réforme progressive des opinions. Elle
s'attache enfin à sa maîtrise du langage et de l'argumentation, autrement dit à un art
de s'adresser de différentes manières à des individus divers.» (p. 452). C'est autour
de six thèmes, qui constituent autant de chapitres, que P. Bouretz organise le parcours
de sa démonstration. Après avoir situé et recontextualisé la spécificité du programme
de Maïmonide eu égard à la manière dont les théologiens-philosophes musulmans
de l'époque le mettaient eux-mêmes en pratique, nous abordons la question des



372 BIBLIOGRAPHIE

destinataires auxquelles Maïmonide voulait s'adresser, et qui sont aussi bien l'élite de

son temps que le commun des croyants. Dans un troisième chapitre, l'A. nous initie aux
nombreuses discussions que musulmans et juifs ont eues pour différencier philosophie et
prophétie, pour en arriver à la conclusion que Maïmonide, «en dépit de la réitération de

l'opinion communément acceptée d'une supériorité du prophète sur le philosophe, fait
de ceux-ci deux figures de l'excellence et l'incarnation de deux modes de vie différents
proposés au lecteur du Guide, l'un s'exerçant au sein de la cité par une imitation des

actions divines consistant en 'bienveillance', 'équité' et 'justice', l'autre dans la solitude au
travers d'une approximation de la perfection intellectuelle de Dieu entendue comme 'culte
du cœur'» (p. 201). Avec les quatrième et cinquième chapitres, nous entrons dans le vif
d'un sujet complexe et âprement débattu dans les communautés musulmanes et juives de

lépoque, celui de l'origine et de l'éternité du monde. En effet, pour Maïmonide, «admettre
l'éternité du monde telle que la croit Aristote, c'est-à-dire comme une nécessité, de sorte

qu'aucune loi de la nature ne puisse être changée et que rien n'y puisse sortir de son cours
habituel, ce serait saper la religion par sa base, taxer nécessairement de mensonges tous
les miracles et nier tout ce que la religion fait espérer ou craindre» (p. 202). Et pourtant,
après avoir envisagé ces questions sous tous les angles, il se voit dans l'obligation d'avouer

que: «le plus grand hommage que j'aie pu rendre à la vérité, c'est d'avoir ouvertement
déclaré combien ces matières me jetaient dans la perplexité et que je n'avais ni entendu
ni connu de démonstrations pour aucune d'elles» (p. 207). Pour mettre en perspective et

dégager enfin la spécificité du projet maïmonidien, P. Bouretz nous fait entrer dans certains

aspects de sa méthode philosophique et théoiogique, faite d'autant de scepticisme que de

conviction, et qui lui fait dire au sujet de la connaissance de Dieu et de ses limites que
« [njous ne saisissons de lui autre chose si ce n'est qu'il est, mais non pas ce qu'il est», (p.
374). Si la finalité du Guide est de délivrer les lecteurs de leur perplexité en leur montrant
que Loi et raison sont compatibles, il reste cependant «un livre semé d'obstacles et qui
propose à ceux qui seront parvenus à les franchir deux modèles de vie reposant chacun

sur l'un de deux idéaux: «s'approcher de Dieu», en cherchant à approximer sa perfection
intellectuelle; «vivre avec les hommes», en imitant ses actions (p. 448). Formellement,
cet ouvrage est composé de deux parties égales : 463 pages de texte principal et 435 pages
de notes savantes imprimées, en petits caractères, fournissent toutes les justifications
historiques, philosophiques, théologiques et bibliographiques permettant de suivre pas à

pas le travail de l'A. Un index des noms, notions et références au Guide des perplexes
font de cette étude l'ouvrage le plus analytiquement détaillé à ce jour sur la construction
de l'œuvre et de la pensée de Maïmonide et, par conséquent, une référence incontournable

pour toute étude future de de ce très grand penseur.

Jean Borel

Thomas d'Aquin, La Royauté: au roi de Chypre, texte latin de l'édition Léonine

introduit, traduit et annoté par Delphine Carron avec la collaboration de

Véronique Decaix (Translatio), Paris, J. Vrin, 2017, 295 p.

Peu de textes de Thomas d'Aquin ont connu autant de traductions françaises que
celui que D. Carron (avec la collaboration de V. Decaix) présente dans la collection
Translatio. Le nombre des traductions s'explique probablement moins par la qualité
exceptionnelle de cet opuscule que par le fait qu'il s'agit d'une œuvre qui, pour le
lecteur superficiel et tendancieux, semble permettre un usage politique immédiat. En
effet, le De regno ad regem Cypri peut, si l'on méconnaît les règles élémentaires de

l'herméneutique historique, être invoqué pour défendre la monarchie, comme le montre
l'histoire de la réception de cette œuvre du dominicain. Cette nouvelle traduction



BIBLIOGRAPHIE 373

commentée expose clairement son projet, puisqu'il s'agit de «proposer une lecture
scientifique de ce traité pris comme une unité signifiante - tout en le considérant comme
une contribution parmi d'autres, dans l'œuvre de Thomas d'Aquin, à l'élaboration de

sa pensée politique» (p. 9). Cet objectif fort estimable exige du lecteur un examen
sérieux. Il faut, en effet, mettre à l'épreuve d'abord la nouvelle traduction; ensuite il
faut évaluer l'annotation et l'interprétation proposée de ce texte dont l'appréciation
juste et adéquate est particulièrement difficile en raison non seulement de son
inachèvement, mais encore parce que d'aucuns ont douté de son authenticité et d'autres
ont mis en question la valeur et la pertinence de ce texte dont la datation est incertaine.
H.-F. Dondaine, responsable de l'édition critique de la Léonine, par exemple, est
de l'avis que prudence et discrétion s'imposent «dans le recours à son texte comme
expression de la pensée de l'auteur» (Leonina, t. 42, p. 424). D. Carron, au contraire,
pense qu'il est «possible d'en dégager un projet politique cohérent» (p. 15) et s'efforce
donc de mettre en valeur la qualité de ce petit traité. - Le livre se compose d'une longue
introduction (p. 7-72), de la reprise de l'édition critique de la Leonina (t. 42, Rome 1979)
et de la traduction (p. 78-263). Plusieurs appendices complètent l'ouvrage : un glossaire
(p. 265-267), deux index de noms (p. 281-284), un des autorités citées (p. 289), des

citations bibliques (p. 291-29é) ainsi qu'un index rerum (p. 285-288). Seul un examen
détaillé et complet permettrait évidemment une évaluation définitive de la traduction.
Toutefois je crois pouvoir affirmer qu'elle correspond tout à fait aux objectifs des

traductrices, qui entendent « restituer le sens de la manière la plus fidèle possible » (p. 73 ;

voir le tableau p. 74 des termes les plus significatifs). L'annotation est particulièrement
riche (renvois aux textes parallèles chez Thomas, sources explicites et muettes) et

représente, à mon avis, l'un des apports majeurs de ce volume. Quant à l'interprétation
de l'opuscule thomasien, D. Carron, contrairement à d'autres commentateurs, est de

l'avis qu'il obéit à «un plan plutôt bien construit» (p. 21 ; cf. le tableau à ce propos
p. 31). Selon elle, il est aisé d'identifier trois thèses principales : d'abord (a) le caractère
naturel pour l'homme de la vie en communauté (voir p. 41-47). Il s'agit d'une mise en
question de la conception augustinienne qui considère les institutions politiques comme
un remède à la nature pécheresse et corrompue de l'homme, (b) Il est incontestable que
Thomas considère la royauté «comme la meilleure forme de gouvernement simple»
(p. 48). Il argumente en faveur de cette thèse avec l'argument de la finalité de toute forme
de gouvernement et sur la base de l'idée de l'imitation de la nature (étant convaincu
de l'exemplarité de la nature pour l'agir de l'homme), mais il se réfère également à

l'expérience historique. La traductrice confronte, de manière fort utile, la position
défendue dans cet opuscule avec d'autres affirmations de Thomas qui plaident en faveur
de la constitution mixte (cf. l'excellente note p. 39, qui donne un résumé des diverses
interprétations de ces données) et elle est d'avis que les différentes positions de Thomas
ne sont pas concurrentes mais peuvent être conciliées (cf. p. 58 sq.). (c) L'introduction
plaide pareillement pour une interprétation conciliatrice en ce qui concerne les rapports
entre le pouvoir spirituel et le pouvoir politique. En effet, «le dominicain attribue au

pouvoir temporel une valeur intrinsèque, indépendamment du pouvoir spirituel, comme
expression de l'ordre naturel et rationnel» (p. 69). Toute la doctrine du traité s'intègre
donc parfaitement à la théologie thomasienne pour laquelle « les valeurs et les vérités
humaines ne sont pas détruites par la Révélation» (p. 71). Même celui qui ne partagerait
pas cette option d'interprétation, qui cherche à consolider la cohérence de la pensée du

dominicain, doit reconnaître que l'argumentation est très soignée et circonspecte. On

peut affirmer sans hésitation que cet ouvrage ne rend pas seulement accessible à un
public plus large un texte significatif de l'état de la pensée politique au XIIIe siècle - au

temps de la redécouverte de la Politique d'Aristote par le monde latin -, mais encore
atteint l'objectif de stimuler la discussion scientifique sur un texte qui a trop souvent été
mal compris.

Ruedi Imbach



374 BIBLIOGRAPHIE

Grégoire Quevreux, Le cri de Job. Essai d'interprétation de l Tïxpositio Super
lob ad litteram de Saint Thomas d'Aqidn (La main d'Athéna/Philosophie),
Paris, Orizons, 2017, 103 p.

La question de la raison des souffrances de Job divise les plus grands exégètes.
«Le dogme qui consiste en une certaine conception de la Providence, selon laquelle
ce sont les méchants qui souffrent, éclate face à la réalité de la douleur d'un juste»:
voici le principe critique que Grégoire Quevreux, doctorant en philosophie médiévale et

chargé d'enseignement à l'Institut protestant de théologie de Paris, formule à partir de

la problématisation du livre de Job par A. N. Whitehead, afin d'identifier les partisans
de l'innocence et les partisans de la culpabilité de Job. Sur la base de ce principe, l'A.
confronte la position de Moïse Maïmonide et celle de Thomas d'Aquin. Maïmonide
n'accepte pas l'éclatement du dogme de la Providence, parce que cela supposerait, en

amont, de renier l'une des deux thèses suivantes: 1. l'homme possède un libre arbitre
2. Dieu ne peut être injuste. Pour l'Aquinate en revanche, toute la substance du livre
de Job repose sur le fait que ce sont les souffrances d'un juste qui y sont dépeintes.
S'inscrivant dans la lignée interprétative de Grégoire le Grand, qui dans ses Moralia in
lob voit en Job une figure de la sagesse et même une préfiguration du Christ, Thomas
défend l'innocence de Job envers et contre tout. - L'A. règle son essai sur la notion de

péché, dans le but de comprendre précisément les conditions d'innocence de Job. Selon
Thomas d'Aquin, la raison agit en se conformant avec la fin suprême de l'homme qu'est
la béatitude. Le péché consiste en la poursuite d'une fin qui n'est pas le bien et « qui donc
finalement détourne de Dieu. » (p. 45) L'A. construit son étude sur les trois catégories
de péchés que l'on trouve chez Thomas d'Aquin: le péché contre Dieu, le péché contre
autrui et le péché contre soi-même. L'A. pratique des allers-retours constants entre

YExpositio super lob ad litteram de Thomas et le reste de son œuvre ; en outre, il opère
des croisements avec la position de Moïse Maïmonide et celle de Soren Kierkegaard sur
la question du désespoir de Job. -Alors que, pour Maïmonide, le cri de désespoir poussé

par Job est le signe de son blasphème, donc de sa culpabilité, chez Thomas la tristesse
de Job est l'expression de sa sensibilité, qui fait ressortir l'innocence de Job voulue par
l'auteur du livre biblique. L'expression du désespoir, relative à la faiblesse de la chair,
est prononcée sous le régime des choses temporelles. Mais Thomas caractérise la vie
de Job par la recherche des biens spirituels, c'est-à-dire, ultimement, la béatitude. La
plainte de Job est l'occasion pour lui d'affirmer son espérance et sa fidélité. L'un des

éléments les plus intéressants de cette étude consiste en la préfiguration christique de

Job: «Thomas construit ici à travers cette interprétation christologique du personnage
de Job une anthropologie théologique où vertu et vice ne correspondent pas forcément
avec bonheur et malheur terrestres. » (p. 102) L'A. montre que, dans le commentaire
de Thomas d'Aquin sur le livre de Job, le bonheur et le malheur terrestres ne sont
qu'accidentels; ils ne peuvent faire l'objet du récit de la vie de Job. C'est du bonheur
spirituel dont il est question, et l'espérance, qui en est un avant-goût terrestre, se nourrit
de l'occasion donnée par le malheur pour permettre à celui qui la porte d'approfondir sa

relation à Dieu et à lui-même.

Lauréline Dartiguepeyrou

Philippe Charru, Christoph Theobald, Johann Sebastian Bach interprète des

Évangiles de la Passion (Musicologies), Paris, Vrin, 2016, 412 p.

Comment J. S. Bach s'est-il fait l'exégète des textes de la Passion qu'il a mis en

musique Pour répondre à cette question, et rendre ainsi justice aux intentions elles-



BIBLIOGRAPHIE 375

mêmes du cantor de Leipzig, Philippe Charru et Christoph Théobald s'emploient à

relier méthodologiquement plusieurs approches qui demeurent trop souvent séparées :

musicologique, théologique, littéraire et «mystique». Car c'est bien dans cette

interdisciplinarité seulement que l'on peut à juste titre espérer rejoindre la pensée de

Bach et les buts qu'elle a toujours poursuivis. La recherche se construit en trois parties
logiques. Dans la première, les auteurs replacent les Passions non seulement dans la
tradition séculaire du chant de la Passion dans les églises chrétiennes dans laquelle Bach
s'est inscrit, mais plus précisément encore dans la tradition du chant de la Passion à

Leipzig, telle que la prédication luthérienne la vivait et la concevait. Cette prédication
devait en effet porter trois fruits simultanément: la connaissance juste de son propre
péché, la consolation et l'apaisement de la conscience par la rédemption, la vertu par
excellence de la patience qu'apporte au croyant le regard qu'il porte sur la souffrance
du Christ. En analysant comment, au tournant du XVIIIe siècle, s'opère alors l'évolution
de l'écriture des Passions sous la double forme de la Passion-oratorio, laquelle se

doit de respecter la lettre du texte évangélique. et Yoratorio de la Passion, qui est une
«réécriture dramatisée» du texte, les auteurs montrent de manière fort intéressante

que, si la première forme «relève du temps liturgique de la Passion qui, comme tel
n'est pas dramatique, puisqu'il célèbre le don que le Christ a fait de lui-même 'une
fois pour toutes'», la seconde forme «dramatise le rapport au temps dans la mesure
où il creuse une distance entre l'événement de la Passion et son actualisation chez le

fidèle» (p. 57). C'est dans ce cadre-là qu'il faut placer les Passions de Bach, lesquelles
ont pour but de «garder la visée de la conversion intérieure tout en échappant au risque
de la théâtralisation. Dans ces œuvres, disent-ils, la dramatisation se déplace de la

paraphrase du texte évangélique vers la musique, car c'est à elle seule de faire entendre

une lecture spirituelle de la lettre du texte évangélique et d'ouvrir en même temps les

chemins de l'intériorité en celles et ceux qui l'écoutent» (ibid.) Dans la seconde partie,
les auteurs se livrent alors à une analyse très précise des deux Passions selon S. Jean et
S. Matthieu, afin d'examiner, pour chacune d'elles, le passage du récit évangélique au

livret, puis du livret à l'œuvre musicale. Si, avec la Passion selon S. Jean, Bach propose
une interprétation qui procède d'une vision théologique «marquée par «l'orthodoxie de
la Réforme» et d'une expérience intérieure fondée sur un itinéraire de conscience, l'une
et l'autre inséparables» (p. 122), avec l'architecture en deux temps de la Passion selon
S. Matthieu, le cantor veut nous initier à un aspect différent de la Passion : « le premier
temps s'organise autour de la faillibilité du disciple, dont Pierre est la figure exemplaire,
et de l'abandon du Berger par les siens, et le second temps fait entrer l'auditeur dans la

mystérieuse identité du Berger, sa souffrance pour ses brebis et son amour inconditionnel
pour les hommes» (p. 257). Dans la troisième partie, les auteurs exposent la manière
dont Bach, par l'examen de la mise en voix des versions johannique et matthéenne du
récit de la Passion, met en évidence la lecture spécifique qu'il fait de chacune d'elles
et les choix des textes madrigalesques et des chorals qu'il insère dans le récit. C'est
par ces choix qu'il est possible de «rendre compte des différences très marquées qui
caractérisent les architectures musicales de ses deux Passions». Enfin, ils dégagent, dans

l'aventure de la «dramatique de conversion» à laquelle ces deux Passions conduisent
l'auditeur, la theologia crucis d'inspiration luthérienne qui en est le fondement. «Le
style humble dans lequel Bach a composé ses Passions est le plus accordé au chemin

que le Christ a choisi, le plus accordé aussi au mystère de "Dieu caché" que le Christ
a révélé. Mais il est aussi celui qui permettait à Bach de s'effacer lui-même devant la
Parole et de faire place ainsi à l'imprévisible rencontre entre son auditeur et l'Agneau-
fiancé qui accomplit les Écritures» (p. 398). Le livre se termine par une bibliographie
des textes anciens, éditions musicales et études consultées, ainsi qu'un index des noms.

Jean Borel



376 BIBLIOGRAPHIE

Philosophie Meinrad Böhl, Wolfgang Reinhard, Peter Walter (éds), Hermeneutik. Die
contemporaine Geschichte der abendländischen Textauslegung von der Antike bis zur

Gegenwart, Vienne/Cologne/Weimar, Böhlau, 2013, 612 p.

Niall Keane, Chris Lawn (éds), The Blackwell Companion to Hermeneutics,
Chichester, Wiley Blackwell, 2016, 632 p.

Jeff Malpas, Hans-Helmuth Gander (éds), The Routledge Companion to

Hermeneutics, Londres/New York, Routledge, 2015, 753 p.

Qu'une discipline s'établit peu à peu dans l'organon de l'enseignement universitaire,

cela peut se mesurer aux manuels qu'on lui consacre. Le cas est frappant
pour l'herméneutique. Longtemps, nous ne disposions que d'un ouvrage introductif
espagnol, conçu sous la forme d'un lexique et paru au début du XXIe siècle : Andrés
Ortiz-Osés, Patxi Lanceros (éds), Diccionario interdisciplinar de Hermenéutica,
Bilbao, Universidad de Deusto, 2004. Mais ces dernières années ont vu paraître divers

ouvrages s'attachant à donner des outils pédagogiques pour découvrir et approfondir
cette discipline. Mentionnons brièvement, à titre d'exemples : Christian Berner, Denis
Thouard (éds), L'interprétation. Un dictionnaire philosophique, Paris, Vrin, 2015

(également sous la forme d'un lexique); Elena Ficara (éd.), Texte zur Hermeneutik.
Von Platon bis heute, Stuttgart, Reclams Universal-Bibliothek, 2015 (conçu comme un
recueil de textes fondamentaux) ; Andrea Albrecht et al. (éds), Theorien, Methoden und
Praktiken des Interpretierens, Berlin/Boston, 2015 (un manuel spécifiquement consacré

aux pratiques de l'interprétation de textes littéraires). Deux ouvrages allemands traitant
de l'herméneutique biblique et théologique ont paru récemment : Susanne Luther, Ruben
Zimmermann (éds), Studienbuch Hermeneutik. Bibelauslegung durch die Jahrhunderte
als Lernfeld der Textinterpretation. Portraits - Modelle - Quellentexte, Gütersloh,
Gütersloher Verlagshaus, 2014 (une galerie de portraits, avec les textes rassemblés

sur un CD-ROM) ; Oda Wischmeyer et al. (éds), Handbuch der Bibelhermeneutiken.
Von Origenes bis zur Gegenwart, Berlin/Boston, de Gruyter, 2016 (présentation d'une
cinquantaine de textes fondamentaux à travers les siècles).

Dans la suite, j'aimerais présenter plus en détail les trois manuels dont les références

figurent en tête de la recension et qui se caractérisent par une perspective plus générale.
Comme le sous-titre l'indique, l'ouvrage édité en 2013 par Böhl, Reinhard et Walter
a un accent historique: il s'agit de faire l'historique de «l'interprétation des textes
en Occident». L'intérêt de l'ouvrage réside dans le fait que ce parcours historique se

déploie selon cinq disciplines dans lesquelles l'herméneutique s'est illustrée au fil
des temps: les études littéraires {Dichtung), les sciences bibliques {Bibel), le droit
{Recht), l'histoire {Geschichte) et la philosophie {Philosophie). Ainsi, le lecteur peut,
à cinq reprises, accomplir la trajectoire de l'Antiquité à nos jours. A chaque fois, les

étapes, diversement étoffées selon les disciplines, sont: l'Antiquité, le Moyen-Âge, les

débuts des Temps modernes (XVIe-XVIIIe siècles), les Temps modernes et le présent
(XIXe-XXIe siècles). Tant dans sa facture que du point de vue de ses références, cet

ouvrage reste assez souvent limité à la sphère germanophone. Une bibliographie très
détaillée (p. 551-602), elle aussi surtout germanophone, et un index des noms viennent
enrichir cet ouvrage incroyablement érudit (les trois éditeurs ont fait le gros du travail,
s'associant des collaborateurs pour certains points particuliers).

Sous plusieurs angles, les deux Companions anglophones, parus à un an d'intervalle
(chez Blackwell et chez Routledge), se ressemblent fortement. Tous deux sont conçus
comme des ouvrages collectifs dont les chapitres sont écrits par une vaste équipe
d'auteurs (entre cinquante et soixante), choisis dans différentes sphères linguistiques,
mais surtout dans le monde anglophone. Tous deux offrent un index détaillé de noms
et de thèmes. Enfin, tous deux sont construits en cinq parties, même si ces parties sont
diversement conçues.



BIBLIOGRAPHIE 377

Dans le Blackwell Companion, une brève première partie fait l'histoire de

l'herméneutique en quatre étapes (Antiquité, Moyen-Âge, Temps modernes et -
étonnamment - Gadamer et l'idéalisme allemand). La deuxième partie est consacrée
à près de vingt «thèmes et topiques», comme l'éthique, la politique, la religion, la
vérité, le langage, la rationalité, la narration, etc. Il n'est pas toujours très facile de bien
démarquer cette deuxième partie de la troisième, qui s'attache aux concepts-clés de

l'herméneutique, comme la compréhension, la dialectique, le cercle herméneutique, la
textualité, etc. L'attribution à l'une ou l'autre section paraît souvent un peu aléatoire.
La quatrième partie présente une vingtaine de «figures majeures» de l'herméneutique,
mais, à la différence d'autres manuels, en restreignant cette galerie aux Temps modernes :

elle commence par Luther, continue avec Boeckh, Kant, Hegel et Schleiermacher,

pour se terminer par Habermas, Rorty et Figal. C'est peut-être la cinquième partie qui
est la plus intéressante: intitulée «Intersections et rencontres philosophiques», elle
articule l'herméneutique sous l'angle de dossiers et de débats philosophiques actuels.

Mentionnons, à titre d'exemples: la déconstruction, le pragmatisme, l'éducation, la
théorie critique, la philosophie féministe, le clivage entre philosophie continentale et

philosophie analytique, etc.
Le Routledge Companion commence, lui aussi, par une première brève partie

historique, placée sous le titre «Origines herméneutiques» et se contentant d'expliciter
l'herméneutique dans la philosophie grecque et dans la pensée médiévale. La deuxième
partie est consacrée à une galerie de «penseurs herméneutiques». Ce parcours
commence encore plus tard que celui du Blackwell Companion : avec Spinoza et Vico,
pour continuer tout de suite par les Lumières, traversant ensuite les XIXe et XXe siècles
et se terminant par quelques figures récentes du monde anglophone, moins connues
sous nos latitudes, comme Charles Taylor, Donald Davidson, Robert Brandom ou John
McDowell. L'intérêt de cette partie réside dans le fait que souvent les chapitres sont
consacrés à deux auteurs mis en parallèle, par exemple Georg Anton Friedrich Ast et

Schleiermacher, Barth et Bultmann, Luigi Pareyson et Vattimo, etc. La troisième partie
explicite une série de «questions herméneutiques», formulées sous la forme de couples
de notions : rationalité et méthode, langage et signification, vérité et relativisme, histoire
et historicité, texte et traduction, etc. Dans la quatrième partie, il s'agit de décrire
les différents champs dans lesquels l'herméneutique s'est engagée («engagements
herméneutiques»): l'épistémologie, les études littéraires, le droit, les sciences sociales,
la médecine, l'architecture, etc. Enfin, de manière comparable au Blackwell Companion,
le Routledge Companion se termine, dans sa cinquième partie, par des « défis et dialogues
herméneutiques». On y retrouve des thèmes déjà rencontrés dans le recueil précédent,
comme la déconstruction, la théorie critique, le pragmatisme, le féminisme, etc., mais
aussi une approche des grandes traditions religieuses : confucianisme, judaïsme, islam.

Il est évidemment difficile de rendre compte de la richesse de ces manuels dans le
cadre d'une recension. On ne pourra guère les lire d'un bout à l'autre, mais ils s'avèrent
utiles à celles et ceux qui veulent en savoir plus sur une figure majeure, une évolution
historique, un mot-clé ou un débat actuel de l'herméneutique. - Nous donnerons pour
finir la parole à Gianni Vattimo, qui écrit la conclusion du Routledge Companion,
consacrée, comme il se doit, à «l'avenir de l'herméneutique»: «Nous pourrions dire
ici que l'avenir de l'herméneutique n'apparaît pas seulement sous la forme de certaines

prédictions concernant la question de savoir ce qu'il adviendra de l'herméneutique
dans les années à venir. Ce qui est énoncé ici prend le sens d'un génitif radicalement
subjectif : l'avenir appartiendra à l'herméneutique - ou il ne sera pas. » (p. 727). L'avenir
nous dira si cette thèse est appelée à se vérifier. Toujours est-il que les manuels présentés
ici révèlent un intérêt exponentiellement croissant pour cette discipline longtemps
sous-estimée, voire ignorée.

Pierre BOhler



378 BIBLIOGRAPHIE

Iona Vultur, Comprendre. L'herméneutique et les sciences humaines (Folio/
Essais 630), Paris, Gallimard, 2017, 577 p.

La compréhension est le phénomène quotidien de notre rapport aux autres, à

nous-mêmes et au monde. C'est aussi une branche du savoir formalisée comme
méthodologie, d'abord par Schleiermacher et Dilthey, puis reprise et développée comme
ontologie par Heidegger, Gadamer et Ricœur, entre autres. L'auteure revient dans son
livre sur l'opposition énoncée par Dilthey au tournant des XIXe et XXe siècles entre
la compréhension, qui appartiendrait au domaine des sciences humaines et sociales,
et l'explication, qui relèverait des sciences de la nature. Avec finesse, elle éclaire les

interpénétrations, mais aussi les différences, qui subsistent entre ces deux champs de

pensée. L'objet de l'ouvrage est de s'interroger sur ce que l'herméneutique apporte et peut
encore apporter aux sciences de l'homme. Le prologue pose la question de l'herméneutique
et de son rapport aux sciences. En présentant une brève histoire de l'herméneutique,
le texte révèle la compréhension comme manière d'être et soulève la question, chère à

Gadamer, du lien entre «vérité et méthode», et plus précisément de la compréhension
et de l'interprétation dans les sciences humaines. Six chapitres composent ce travail fort
bien documenté et qui met en évidence les différentes sciences humaines et l'apport de

l'herméneutique. Trois penseurs reviennent régulièrement comme sources de réflexion:
Heidegger, Gadamer et Ricœur. Dans le premier chapitre, l'auteure met en perspective
l'herméneutique et la psychologie sous trois thèmes: 1) perception, émotion et action, 2)
la question de l'identité de soi et 3) celle de la compréhension d'autrui. A chaque étape,
l'auteure dégage le fait que l'herméneutique est nécessaire pour atteindre une conception
intégrée de la compréhension. Le deuxième chapitre est consacré aux sciences sociales,
où elle montre l'importance du tournant herméneutique dans le monde culturel et social.
Elle pose notamment la question de l'altérité culturelle et de la possibilité de comprendre
les cultures différentes sans simplement chercher à les assimiler ou à les regarder d'un
œil extérieur et neutre. Dans le troisième chapitre, Vultur aborde un thème cher aux trois
herméneutes dont elle s'inspire: l'herméneutique et l'histoire. Révélant la primauté de

l'expérience de l'histoire et de ses conséquences, elle montre en quoi la tradition et la
fusion des horizons de sens est révélatrice de l'apport de l'herméneutique à la question
de la temporalité historique. Chez Gadamer, elle retient l'implication de l'historien avec
son propre horizon de sens dans la lecture qu'il peut proposer de l'histoire. Le passé n'est
pas simplement passé, mais il vient à celui qui tente de le comprendre du point de vue où
il se situe, avec ses propres expériences, son propre horizon. Elle suit aussi les analyses
de Ricœur sur l'histoire, la mémoire et l'oubli, pour voir dans le récit - dont Ricœur a

tant parlé - l'interface entre expérience et méthode, dont l'objectif est de parvenir à la
vérité valable pour l'historien et chaque lecteur des événements historiques. Le quatrième
chapitre est consacré à l'esthétique. Posant la question du rapport entre art et signification,
il analyse de manière critique les théories mimétique et expressiviste de l'art, pour mieux
faire ressortir le paradigme herméneutique du lien entre art et vérité. Le cinquième chapitre
est consacré à l'herméneutique et les études littéraires. L'auteure étudie les différentes
théories relatives aux éléments des textes littéraires : auteur, texte, lecteur. Elle y montre

que chercher l'intention de l'auteur n'ouvre pas une vraie compréhension du texte, de

même que la seule intention du lecteur ne saurait y parvenir. Elle se réfère alors à la

position de Ricœur sur la communication littéraire, qui s'inspire d'ailleurs pour une bonne

part des idées de Gadamer. Enfin, dans le demier chapitre, l'herméneutique est confrontée
à l'histoire de l'art. Étudiant la différence entre lire et voir des images, l'auteure insiste

sur l'efficacité des images et reprend la position de Gadamer et de Ricœur en proposant
une herméneutique des images. Elle choisit de bons exemples pour montrer que l'image
en art est différente de la banale image publicitaire qui cherche à susciter autre chose

qu'elle-même, en l'occurrence l'achat du produit figurant sur l'image. L'image en art est là

pour elle-même, et c'est elle qui parle à celui qui la regarde, et lui suggère à chaque fois une
nouvelle approche. - C'est un texte passionnant, qui sait mettre en présence les différentes



BIBLIOGRAPHIE 379

optiques philosophiques pour en montrer à la fois les richesses et les limites. Ioana Vultur
fait preuve d'une très grande érudition et sait très bien établir des ponts entre les différentes
théories et en marquer aussi clairement les différences. Ce qui est appréciable pour le

lecteur, c'est que le texte, en dépit ou grâce à d'innombrables références à des auteurs peu
ou pas connus, met clairement son lecteur devant une véritable problématique : celle de la

compréhension. A lire à tout prix

Jacques Schouwey

Paul Ricœur, Philosophie n° 132, Paris, Minuit, janvier 2017, 160 p.

Examen des pouvoirs de la philosophie à l'aune d'une réflexion méthodologique.

- Ce volume consacré à Paul Ricœur réunit une partie des contributions d'un colloque
organisé à l'occasion du centenaire de sa naissance dans plusieurs lieux que le philosophe
avait marqué de sa forte présence. Les auteurs des contributions s'accordent sur une
représentation du travail fructueux de Ricœur décrite ainsi par Denis Kambouchner :

l'image de sa pensée est «celle d'une interrogation grave, qui cependant ne reste pas
auprès de soi, qui ne veut pas jouir d'elle-même comme il lui serait aisé de le faire
sous certaines conditions de culture rhétorique ou philosophique, mais qui, de façon
"primordiale" et inlassable, s'ouvre à la médiation et cherche son objet au milieu des

médiations» (p. 156-157). Le philosophe a toujours lu avec une attention soutenue ceux
qui l'ont précédé et qui étaient susceptibles de vivifier sa propre pensée. En s'attachant
particulièrement aux antinomies, aux prises de positions contradictoires, il visait
une position tierce, non pas pour gagner par la magie de la dialectique la position du

penseur sensé embrasser le tout, mais pour attester ce qui peut l'être dans le flot de

nos incertitudes. Pour les auteurs de la publication aussi, la philosophie est «œuvre
collective bien plus qu'un ensemble d'œuvres singulières mises en concurrence et
entre lesquels nous serions forcés au choix» (p. 54). En approfondissant les raisons
d'un désaccord entre philosophes, Ricœur fait apparaître ce que Merleau-Ponty appelait
un impensé ouvrant sur la formulation d'un nouveau problème. Ainsi s'approfondit
la connaissance de notre être-au-monde et de nouvelles voies pour nos engagements
volontaires, sans abandonner pour autant la conscience vive de nos incertitudes. Le seul

risque est alors de prolonger la réflexion de l'auteur étudié en faisant un pas de plus

- Parlant de l'Héritage de Gabriel Marcel, Julien Farges explique comment Ricœur a

pu dépasser la psychologie descriptive de Husserl et inaugurer « une ontologie comprise
non pas comme une doctrine de l'objet mais de l'existence comme participation concrète
à l'être». 11 en résulte une remise en cause de la phénoménologie transcendantale.
Dominique Pradelle montre un Ricœur, refusant de se laisser enfermer dans une
philosophie réduisant l'être à l'être pour la conscience et à la question du sens. Ricœur,
à la suite de Merleau-Ponty, Ingarden et Levinas, aurait donné un accent plus réaliste
aux Ideen II et à la Krisis. En reconnaissant le caractère non constitué de la Lebenswelt,
il réoriente la phénoménologie vers une ontologie et une anthropologie n'ayant de sens
«qu'au sein d'un réalisme du monde et de l'homme». Cette infidélité à Husserl a permis
de créer ce courant de la phénoménologie française conciliable avec l'existentialisme.

L'herméneutique, entre analyse critique et consentement. - Christian Berner
décrit un Ricœur s'interrogeant sur le sens de la vie, sur notre «être-au-monde-au
milieu-de-signes». Cette visée compréhensive présuppose toujours la médiation d'une
interprétation. Conflits des interprétations mais aussi dialogue jalonnent l'herméneutique
ricœurienne car, pour lui, « le monde est l'ensemble des références ouvertes par toutes
les sortes de textes descriptifs ou poétiques» qu'il a «lus, interprétés et aimés». Il
s'inscrit donc résolument dans une tradition. L'herméneutique qu'il pratique implique
une forme de «dessaisissement». La réflexion critique est toujours seconde. Le sujet
pensant est porté par une «affirmation originaire», qui permet d'espérer en dépit de



380 BIBLIOGRAPHIE

l'expérience du mal. Ricœur prend ainsi ses distances vis-à-vis des philosophes qui font
«de la négation le ressort de la réflexion», parce que la tâche de l'analyse reflexive est pour
lui «de montrer que l'âme du refus, de la récrimination, de la contestation et finalement
de l'interrogation et du doute, est foncièrement affirmation» (p. 89), - Jérôme de Gramont
voit une sorte de pari à l'œuvre dans le travail de l'herméneutique: «confier au récit ou
au conflit des interprétations ce que le savoir absolu, dans sa prétention à maîtriser le sens

[...], paradoxalement manque» (p. 92). L'auteur de l'article nous invite à relire le Timée,
"proto-récit gardien du monde" en menant au plus loin l'expérience de la discordance»
sans renoncer à «témoigner d'une concordance encore plus grande.» (p.95) En dépit de

tout, Platon montre que notre monde est «la plus belle des choses» et que son fabricant
est «la meilleure des causes», d'où son projet de «fonder la cité la meilleure sur le récit
de la naissance du monde en général et du monde humain en particulier» (p. 94). L'auteur
de Temps et récit veut lui aussi aller «le plus loin possible dans l'exposition au Danger,

pourvu que ne meure pas tout à fait la fragile espérance d'un demier mot qui soit de

consentement» (p. 99). - L'interrogation sur notre être-au-monde est commune à Merleau-
Ponty et à Ricœur. Mais tandis que le premier est attentif au sujet incamé qui perçoit,
le second se tourne vers l'agir humain. Être incamé, «être en situation, c'est pouvoir se

découvrir en présence de..., de quelque chose dont je ne suis pas l'auteur bien que je
puisse m'y déployer comme acteur, sur le mode de la participation à...». Merleau-Ponty et
Ricœur insistent sur la spécificité du corps propre, ce qui leur permet de rejeter le dualisme
de Descartes. Si celui-ci avait insisté plus sur le «je suis» que sur le «je pense», alors il
aurait pu faire de l'intuition du cogito, «l'intuition même du corps joint au vouloir qui
pâtit de lui et règne sur lui» (p. 49). Préoccupés tous deux par le problème de l'union
de l'âme et du corps, Merleau-Ponty et Ricœur, remarque Camille Riquier, l'ont pris en
sens contraire: «l'un allait du corps à l'âme et pensait une conscience percevante. Il
s'achevait sur la liberté ; l'autre allait de l'âme au corps et pensait une conscience voulante.
Il commençait avec la liberté. » (p. 50) Dans les deux cas cependant, le sujet n'est pas
purement constituant mais réceptif, dans une présence au monde par la perception ou par
une présence à la transcendance, grâce à une poétique qui fait vivre les symboles.

Mémoire et imagination: récit de vie et vie politique. - Ricœur a pleinement
conscience d'appartenir à cette génération, en voie de disparition, qui a été «témoin des

horreurs accomplies entre 1933 et 1945». Se pose alors le problème de la transmission
d'une mémoire juste, entre «le trop de mémoire ici et le trop d'oubli ailleurs», d'où
l'importance de l'ouvrage paru en 2000, La Mémoire, l'histoire, l'oubli. Jean-Claude
Monod est attentif au mouvement d'une pensée présupposant une phénoménologie de la
mémoire tant privée que publique, puis d'une reprise « de la question de l'historiographie
et du rôle de l'imagination dans la "re-création" du passé», pour aboutir à «une
herméneutique de la condition historique, qui inclut tous les problèmes des politiques
de la mémoire» (p. 56 et 57). La prise en compte de la mémoire d'autrui y est mue

par la volonté de comprendre les autres et de dépasser l'opposition entre oubli et une
disculpation appliquée à soi-même. - Ricœur s'intéresse aussi à la place de l'imagination
en politique. Peut-on alors, se demande Mariana Larison, «aborder la dimension
politique de la vie commune à travers une interrogation sur les processus imaginatifs,
quand on sait qu'ils ont longtemps été cantonnés à la sphère de processus privés ?»
(p.69). La distinction entre les «images traces», qui reproduisent le réel, et les «images
fictions» qui produisent de nouvelles perspectives sur la réalité pour la changer, est-elle
toujours pertinente Si, comme le pense le jeune Marx, l'idéologie ne fait que refléter
la réalité sociale, alors elle produirait des images reproductives, la production d'images
étant réservée à l'utopie. L'idéologie est reproduction dans la mesure où elle tend à

«consolider, à travers certaines pratiques, une image qui reflète l'identité et l'unité»
(p. 75) d'une communauté. Mais il ne faut pas oublier la fiction du contrat social, cet
acte originaire qui n'a jamais eu lieu. S'ajoutent à cela deux fonctions de l'idéologie:
la fonction légitimante de celui qui exerce et veut conserver le pouvoir, et la fonction
de distorsion quand l'autorité universalise un système particulier de croyance. Ainsi de



BIBLIOGRAPHIE 381

l'idéologie à l'utopie, l'imagination sociale produit un système de variation qui dépasse

l'opposition entre image reproductive et productive, puisque l'on vise un réfèrent qui
est lui-même une fiction, mais une fiction indispensable à la vie en commun. - Myriam
Revault d'Allonnes explique comment Ricœur essaie d'accorder le souci de soi que l'on
trouve chez Foucault avec le souci du monde, cœur de la philosophie politique d'Hannah
Arendt. Foucault ne voit dans l'institution que le dépérissement dupoïétique en morale
du commandement, que des règles qui font obstacle à la liberté. Ricœur reconnaît que
la structure du vivre ensemble d'une communauté historique ne «se déploie qu'au
travers de médiations imparfaites, instables et fragiles» (p. 147). Néanmoins, en liant la
Sittlichkeit de Hegel et le vouloir vivre d'Arendt, on peut espérer un monde praticable,
combattre la logique de la domination et dépasser le scepticisme politique de Foucault.
Mais alors que, chez Arendt, l'institution n'est porteuse d'histoire que parce qu'elle est

susceptible d'être racontée, Ricœur inscrit le souci du monde «dans une philosophie
pratique qui fait de l'entrée en institution la condition de l'instauration de la liberté»
(p. 153). Reste que ce monde praticable n'est jamais acquis, bien que l'espérance soit là.

L'éthique. — L'éthique joue dans la philosophie de Ricœur un rôle plus important
que la politique, qui n'en est qu'une partie. La visée éthique est «souhait d'un
accomplissement personnel avec et pour les autres, sous la vertu d'amitié, et, en rapport
avec un tiers, sous la vertu de justice». La théorie de l'amitié d'Aristote permet à Ricœur
de préciser sa conception du «soi-même comme un autre» et ce qui le différencie
de Levinas. Aristote, dans la pensée de Ricœur, est le philosophe qui, selon Sylvain
Roux, permet de décrire l'ipséité: persévérer dans son être, tendre vers une forme
d'accomplissement en intégrant autrui dans le soi, présuppose l'amitié fondée sur la
vertu. L'homme vertueux peut valoriser l'amitié pour actualiser la meilleure partie de

soi-même : l'ami étant un autre soi-même, «son existence nous paraît désirable elle aussi

et c'est pourquoi nous désirons partager sa vie pour pouvoir avoir conscience avec lui de

cette vie agréable». Faut-il privilégier l'estime de soi, avec Husserl, ou l'assignation du
soi à venir en aide à autrui, avec Levinas Privilégier non le « commandement», mais la

«spontanéité bienveillante», permet de relier «estime de soi» et «sollicitude».
La souffrance et le mal. - La souffrance est aussi bien «épreuve de la singularité»

que partage émotionnel. Claire Marin montre comment, pour Ricœur, la souffrance

implique un lien entre le pâtir et l'agir et un double rapport à soi et à autrui. Par rapport au
soi, l'appétit de vivre qui contre le souffrir, vient renforcer l'estime de soi. Par rapport à

autrui, il y a une relation de soin qui révèle comment on peut «affirmer contre l'évidence
des défaillances du corps ou de l'esprit [...), le maintien de l'homme souffrant dans le
cercle des vivants» (p. 129). Quand la thérapie fait l'expérience de ses limites, reste cette
émotion, cette empathie qui nous fait regarder autrui «comme un être vivant, le considérer

comme un alter ego» (p. 130). - C'est encore en relation à l'estime de soi qu'est abordée la
problématique du mal. Face à l'intolérable, le suicide d'un fils, peut se dégager une sagesse

permettant de discerner dans le en dépit du mal «une subversion d'espérance - secret à

l'intime du soi, qui se sent en proximité de sollicitude envers autrui souffrant» (p. 133).
Ricœur, selon Marc Faessler, a montré l'insuffisance de «toute approche spéculative du
mal comme privation, limitation ou simple travail de la négativité» (p. 134). Sa vision
présuppose la reconnaissance de la singularité de la personne, l'engagement éthique et une
expérience de la Transcendance se révélant « profondeur même du silence » (p. 142). - Des
philosophes occupant la scène médiatique ont voulu nier l'importance de Ricœur en lui
plaquant l'étiquette de «philosophe chrétien». La réalité est plus complexe: la «critique»
d'un côté (analyse réflexive et phénoménologie), de l'autre la «conviction» de celui
qui ne se croit ni «le maître du jeu, ni le maître du sens». On peut alors conclure avec
Philippe Cappelle Dumont que si «la philosophie n'est pas seulement une réflexion mais

un accueil» (p. 115), elle peut s'intéresser à ce qui relève du «témoignage» pour proposer
une herméneutique de la Parole reçue en héritage et constamment revivifiée.

Dominique Rey



382 BIBLIOGRAPHIE

Paul Ricœur, Philosophie, éthique et politique: entretiens et dialogues (La
couleur des idées), Paris, Seuil, 2017, 223 p.
Cinquième volume publié sous les auspices du Fonds Ricœur, cet ensemble de

douze entretiens tranche avec l'austérité des ouvrages précédents. Notons d'emblée que
contrairement à un volume de dialogues comme La critique et la conviction (1995), ces
entretiens ne constituent pas un tout organisé en vue de la publication en volume: l'unité
en souffre forcément, ainsi que l'ampleur des propos. Les réflexions de l'A. nous sont
donc ici naturellement plus immédiatement accessibles qu'en ses œuvres maîtresses.
Certaines interviews peuvent d'ailleurs leur servir d'introduction (trois d'entre elles se

rapportent à la publication de Lectures 1, Temps et Récit 1 et Lectures 3). D'autres, plus
nombreuses, naissent de réponses à des sollicitations ponctuelles. On relèvera notamment
«L'éthique, entre le mal et le pire», entretien réalisé avec le psychiatre Y. Pélicier: les
thèses de l'A. sur la reconnaissance et la réciprocité trouvent ici, dans le dialogue
entre médecin et patient, une illustration toute particulière. L'essentiel du volume (sept
entretiens) est toutefois consacré aux aspects politiques et sociaux de sa pensée. On

rappelle que l'A. définissait la société démocratique comme une société se sachant divisées

par des contradictions et des divergences, et travaillant perpétuellement à les surmonter,
ainsi qu'à s'adapter aux circonstances nouvelles. Dans ces entretiens, on trouve diverses
illustrations de cette nécessaire souplesse dans la confrontation, dont on rapportera trois
éléments fondamentaux: la distinction entre une «laïcité d'abstention», où la religion est
sciemment écartée par l'État, au risque de nous couper de nos racines, et une «laïcité de

confrontation», où l'État, sans prendre parti, donne à ses pupilles les éléments nécessaires
à comprendre le débat religieux, sans l'évincer (p. 148). L'A. donne à la seconde sa

préférence, tout en sachant qu'elle implique de futurs désaccords : tout au moins les élèves

développeront des convictions et une aptitude au dialogue {cf. p. 113, sur l'école comme
« foyer de totale neutralisation des convictions »). Autre élément central, développé dans le

dialogue «Justice et marché» : une vision de l'État ne se définit pas comme une lutte entre
des tendances socialistes ou capitalistes, mais cherche à se construire comme un «système
distribuant toute sorte de biens» (p. 94; les deux termes soulignés doivent être pris au
sens large: les «biens» recouvrent tous les bénéfices du vivre-ensemble, à commencer
par l'éducation et la santé, jusqu'aux éléments économiques; la «distribution» désigne
les modalités diverses de leur diffusion dans la société). Un autre entretien expose la
condition-clé d'une société où cette «distribution» peut se faire au mieux: la capacité
de dialogue acceptant le compromis. Celui-ci est défini comme l'établissement d'une
situation «toujours faible et révocable, mais [...] seul moyen de viser le bien commun»
(p. 121), et doit être distingué de la compromission (qui se réduit à la capitulation larvée
d'un des partis en présence). On se réjouit que l'intérêt de ce volume, malgré son caractère
disparate, ne soit pas seulement documentaire. Avec les divers éclairages que l'A. propose
à partir de la philosophie sur tant de questions sociétales diverses (économie, écologie,
mondialisation, etc.), le dialogue et la confrontation avec d'autres méthodes et d'autres
domaines permet d'échapper au reproche qu'il adresse à la philosophie française: se
fermer sur elle-même, au risque d'un dialogue autarcique (p. 27). Dans les risques que
prend sa pensée en s'aventurant en terre incertaine se retrouve ce vœu de dialogue et cette
volonté de supporter notre condition, si contradictoire soit-elle. Comme l'A. le souligne,
vivre dans ce monde sécularisé, «c'est mon destin, et je l'accepte sans angoisse» (p. 147).

Jonathan Wenger

Maurice Merleau-Ponty, Entretiens avec Georges Charbonnier et autres

dialogues: 1946-1959 (Philosophie), Lagrasse, Verdier, 2016, 435 p.

Fait assez inhabituel en philosophie, ce volume consiste essentiellement en
transcriptions d'émissions radiophoniques. Outre les entretiens avec Georges Charbonnier,



BIBLIOGRAPHIE 383

l'un des noms les plus fameux de la radiotélévision française, on y retrouve diverses
émissions auxquelles l'A. a collaboré, et notamment les transcriptions de plusieurs
«Tribune des Temps modernes», animées avec Sartre. Quelques tribunes données à
YExpress, dont la plupart avaient déjà été reprises en appendice à Signes, complètent
l'ensemble. Commençons par une réserve: les émissions où interviennent plus de deux
interlocuteurs, pour une raison dont la pertinence échappe, ont été tronquées pour ne

conserver que les interventions de l'A. Si les réponses de celui-ci permettent d'en
reconstituer le sens général, on regrette qu'un texte - à l'origine un dialogue - soit
ainsi mutilé; de même, les interventions d'autres intellectuels d'importance (Jean
Starobinski, Georges Poulet, Jean Guéhenno, etc.) ont également été retranchées pour
peu que l'A. n'intervienne pas à ce moment du débat. Outre la perte de contenu, la

perte du contexte est regrettable - d'autant plus que la brièveté des émissions n'aurait
guère surchargé le volume. Cela ne touche toutefois que le premier quart du volume,
qui n'en est pas l'essentiel : ces brèves pièces documentent avant tout l'action politique
de l'A., en particulier son recours aux médias d'alors dans la promotion de la pensée
philosophique. Les entretiens avec Charbonnier, transcrivant douze émissions, sont
l'occasion de débattre de nombreux thèmes : l'A. y aborde notamment la philosophie de
Husserl et sa réception en France, la connaissance de l'autre, la littérature contemporaine
(chapitre complétant heureusement l'édition, en 2015, des Recherches sur l'usage
littéraire du langage), la psychanalyse, les rapports du philosophe et du politique
(complété par un entretien sur la colonisation), et la religion contemporaine. La dernière
émission, intitulée sobrement « la philosophie», est l'occasion d'une brève synthèse. Ce
volume constitue un rare témoignage des façons dont la philosophie tentait à l'époque
de se rapprocher de la cité - préoccupation provenant tant de l'existentialisme que des

convictions politiques de gauche. Si l'A., en pareil contexte, ne s'attèle évidemment à

aucune recherche fondamentale, une grande partie de ces textes documente utilement
cette présence politique de la philosophie. Quant aux thèses propres à l'A., convenons
que ce qu'elles gagnent en clarté, dans le style de la conversation, est gâché par les

nombreuses interventions intempestives de son interlocuteur. Signalons enfin que les

enregistrements sonores peuvent aussi être acquis sur le site de l'INA.

Jonathan Wenger

Jacques Bouveresse, Le mythe moderne du progrès, décortiqué et démonté à

partir des critiques de Karl Kraus, Robert Musil, George Orwell, Ludwig
Wittgenstein et Georg Henrik von Wright (Cent mille signes), Marseille,
Agone, 2017, 110 p.

En une centaine de pages et en partant des points de vue de quelques-uns de ses

auteurs de prédilection, l'A. décortique avec sa lucidité et son intelligence habituelles le

mythe du progrès. Il s'agit de redonner à la notion de progrès sa dimension correcte, sans
tomber dans l'exaltation progressiste, mais sans adhérer non plus pour autant à

l'exaltation décliniste et réactionnaire d'un Spengler. Comme toujours, quand il s'agit de

philosophie véritable, un scepticisme modéré face à des enthousiasmes contradictoires,
permet de remettre une question dans sa lumière véritable. Kraus suggère d'emblée que
l'énergie mise au service du progrès «devrait être cultivée pour réfléchir à ce qu'on
souhaite faire des avantages qu'il nous procure» (p. 13), plutôt que d'être utilisée
aveuglément à son service. «Il n'y a, comme il le dit, aucun moyen de lui échapper,
puisque tout ce qui se fait aujourd'hui de nouveau dans nos sociétés et même tout ce qui
se fait simplement, est placé sous le signe du progrès » (p. 17). Mais, comme le remarque
encore Kraus, tout progrès (Fortschritt) implique, ailleurs, une ou des régressions



384 BIBLIOGRAPHIE

{Rückschritt) qui rendent sa progression linéaire moins évidente qu'elle ne paraît au
premier coup d'œil. De telles «réflexions ont directement à voir avec la question du

genre de temps dans lequel nous vivons» (p. 18). Si nous avons une conception linéaire
du temps, le progrès s'inscrit naturellement sur cette ligne droite sans fin : si, en revanche,
nous avons une représentation cyclique du temps, «nous avons affaire à des mouvements
qui vont dans tous les sens» (p. 19) et le progrès, pour peu qu'il y en ait encore un, sera
plus difficile à identifier, empêtré dans ce fouillis temporel. Dans Le mythe du progrès
(que l'A. cite à plusieurs reprises et auquel il consacre le chap. 4), Georg von Wright
constate que « le progrès est clairement et nettement un mot chargé de valeur» (p. 19) et

ne désigne donc pas uniquement un ensemble de faits. Plusieurs conséquences découlent
de cette constatation: 1) «la notion de progrès est nécessairement affectée du même

genre de relativité et de subjectivité» que celle de valeur; 2) la notion de progrès, si elle

«peut comporter aussi un aspect objectif et même factuel», dépend «toujours en dernier
ressort d'un acte d'évaluation» (p. 20); et 3) quand l'idée de progrès devient trop
insaisissable, elle est remplacée par les idées plus objectives de développement et de

croissance (p. 22). Même si la notion de progrès n'est pas purement factuelle dans les
domaines de la science et de la connaissance objective, sa réalité y est cependant «peu
contestable» (p. 22).Mais on doit aussi se demander si l'accroissement quantitatif des

connaissances représente en tant que tel un progrès véritable (p. 23). Valéry défend l'idée
que l'accroissement de nos connaissances accroît essentiellement notre pouvoir plutôt
que notre savoir. Et il semble également qu'un tel accroissement ajoute à notre
connaissance «une quantité considérable d'incertitudes et d'ignorances» (p. 28). Pour
Musil qui, contrairement à Kraus, est un défenseur de la modernité scientifique et du
progrès qu'elle implique, la multitude des progrès locaux bien réels ne s'additionnent
plus dans l'esprit des hommes pour constituer un progrès unique et «l'impression qui
domine peut très bien être en même temps celle de la stagnation ou de la régression»
(p. 31). L'«attention extraordinaire apportée aux détails» dans lesquels on constate de

petits progrès réels aurait pour conséquence l'abandon par notre époque des «questions
d'ensemble à l'approximation et à la rhétorique» (p. 32). Cette distorsion pourrait
rapidement devenir inquiétante, tant il est probable que les problèmes de l'humanité ne

pourront plus être résolus simplement «à l'aide de l'augmentation de la connaissance

scientifique» (p. 33) et que l'on risque fort alors de devoir s'en remettre «à ce que von
Wright appelle 'l'autorité et l'empire de la parole'» (p. 34), c'est-à-dire à un discours
autoritaire (religieux ou politique) qui, abandonnant la méthode par essais ou par erreurs,
s'autoriserait à parler de tout, mais sans en avoir les compétences. Dans le chap. 2, l'A.
examine la question de savoir si « les critiques du progrès sont ses ennemis ». Même si
Kraus semble être un contempteur typique du progrès, il critiquait essentiellement un
système « qui a fini par mettre le fait au-dessus de la valeur en général » (p. 40), tendant
ainsi à remplacer l'essentiel par l'accessoire pour mettre finalement «en danger la vie
elle-même» (p. 41). Comme Kraus, Wittgenstein regrette la disparition de la culture
passée qu'il considère comme condamnée, mais il réagit « en adoptant le point de vue de

Nietzsche, selon lequel il ne faut pas retenir mais, au contraire, pousser ce qui tombe»
(p. 44). La position de Wittgenstein est moins évolutionnaire que révolutionnaire: il
pense sur le mode de la tabula rasa plutôt « que sur le mode mélioriste et réformiste qui
est celui des représentants de l'idée de progrès continu et illimité» (p. 45). Dans sa

biographie de Wittgenstein, Ray Monk rapporte que, pour le philosophe, les dégâts
durant la Seconde Guerre Mondiale étaient bien dus à la science, à l'industrie et à la

technique, ce qui l'a «encore renforcé dans sa vision apocalyptique selon laquelle la fin
de l'humanité était la conséquence du remplacement de l'esprit par la machine» et que
l'homme était coupable «d'avoir tourné le dos à Dieu pour placer [sa] confiance dans le

'progrès scientifique'» {Le devoir de génie, p. 481, cité p. 61). Si Kraus est moins
exaspéré par « l'idée de progrès elle-même que par les formes d'idolâtrie qu'elle suscite »

(p. 66), Wittgenstein traite de son côté « avec un mépris total le sentiment de supériorité



BIBLIOGRAPHIE 385

que l'homme contemporain éprouve à l'égard de ses prédécesseurs» (p. 67). Il prône
également «une forme d'humilité et de respect devant les phénomènes de la nature et
l'ordre naturel» (p. 68-69), pensant que les dégâts du progrès ne seront abolis que «par
un changement d'attitude radical» (p. 69), changement, dont l'A. estime qu'il est

« malheureusement peut-être devenu [...] déjà impossible » (ibid.) à réaliser. Von Wright
ne s'en prend pas tant à l'idée de progrès en général qu'à ce qu'il désigne précisément
de «mythe moderne du progrès», à savoir à l'idée que se font certaines sociétés
modernes du progrès, comme une progression éternelle et illimitée, naturelle et
nécessaire (p. 72). On trouve cette sorte d'idée exprimée par exemple par Renan dans
L'avenir de la science, lorsqu'il décrit l'État comme «une machine de progrès»
(cité p.73). Pour Renan le progrès ne consiste pas en une «accumulation de biens
matériels» (p. 74) infinie, mais plutôt en un perfectionnement intellectuel et moral de
l'humanité tout entière. C'est précisément une telle conception que von Wright considère
comme un «mythe». La marche forcenée du progrès devrait s'accompagner d'une
«disposition rationnelle» en l'homme qui soit en mesure de «le contraindre à respecter
les conditions biologiques de son existence sur la Terre» (p. 78). Il se pourrait même

qu'on doive «imposer des limites au progrès» (p. 79), et ce, pour permettre la survie de

l'espèce humaine. Cette idée n'est, bien entendu, pas incompatible avec celle selon
laquelle il faut améliorer les conditions matérielles réelles des millions d'êtres humains
qui vivent dans la misère (p. 80). Wittgenstein estimait (contrairement aux membres du
Cercle de Vienne, Carnap en tête) que la philosophie avait autre chose à faire aujourd'hui
que de singer la science, mais il ne pensait nullement, pour autant, que «la philosophie
puisse accéder à une forme de connaissance essentielle, différente de celle de la science
et supérieure à elle» (p. 91). S'il respectait la science «comme entreprise et aventure
intellectuelles» (p. 91), il ne la confondait pas «avec la civilisation scientifique technique
contemporaine qu'il n'aimait pas» (p. 92). Il ne s'inscrit pourtant pas non plus dans le

camp des ennemis radicaux du progrès. Malheureusement, Wittgenstein ne donne pas
d'indications explicites concernant une autre voie à suivre «qui ne serait plus du tout
celle de la science, de la technique, de la rationalité et du progrès» (p. 93), mais il a

simplement décidé de vivre «en opposition déclarée avec son époque» (p. 94), qu'il
considérait comme malade. L'A. conclut son essai par quelques remarques en faveur du
progrès. Il pense, comme Zeev Sternhell (Histoire et Lumières), que le progrès doit « être
maîtrisé par la raison humaine et utilisé pour le bien de la société, par l'État dont c'est le
rôle en tant que représentant de la société» (cité p. 95), et que l'idée de progrès n'est ni
morte, ni nocive en tant que telle. Il reste « une multitude de progrès possibles, nécessaires
et urgents» (p. 96) à réaliser. Plutôt que de croire à l'idée de progrès, «il faut essayer, si

possible, de progresser effectivement, là où il est le plus important et le plus urgent de le

faire» (p. 103), en s'attaquant à des maux bien réels. Au travail donc

Stefan Imhoof

Jacques Bouveresse, Nietzsche contre Foucault. Sur la vérité, la connaissance
et lepouvoir (Banc d'essais), Marseille, Agone, 2016, 145 p.

Foucault se demande si la vérité n'est pas le voile trompeur sous lequel se dissimule
autre chose (p. 27). Il pense que l'humanité a d'abord inventé la connaissance, puis
la vérité. Quel est alors ce vouloir connaître qui ne serait pas lié à la vérité (p. 28)?
Foucault utilise souvent sans préciser vérité ou concept de vérité, voire connaissance
(31). Il pense que nous voulons avant tout pouvoir croire que nous savons (p. 34);
qu'il y a un fondamental instinct de mensonge; et il se demande si «la vérité n'est pas
aussi profondément historique que n'importe quel autre système d'exclusion arbitraire
en sa racine [...] relancée par un réseau institutionnel. Il s'agit en somme de savoir



386 BIBLIOGRAPHIE

quelles luttes réelles et quels rapports de domination sont engagés dans la volonté de

vérité» (p. 35). L'A. rappelle que Frege distingue être vrai et tenirpour vrai. « Être vrai»
signifie «la vérité existe» (p. 38-39). La volonté du vrai glisserait-t-elle vers un système
distinguant le vrai du faux s'imposant avec violence Et l'A. note que pour Nietzsche
la falsification résulte de l'utilisation erronée consistant à considérer comme vraies des

propositions qui ne le sont pas (p. 48-49), que la connaissance, quand elle est réellement
connaissance de la vérité, a toutes les chances d'être sans pouvoir, sans force; mais que
nous pouvons lui préférer des erreurs utiles (p. 54-55). L'A. rappelle qu'il faut distinguer
preuve de force et preuve de vérité (p. 62). On ne peut sacrifier le respect de la vérité
à quoi que ce soit d'autre (p. 74). L'A. reprend une citation de YAntéchrist faite par
Bernard Williams : «Il a fallu s'arracher de haute lutte chaque pouce de vérité, il a fallu
lui sacrifier presque tout ce à quoi tient notre cœur, notre amour, notre confiance en la
vie. Il y faut de la grandeur d'âme : le service de la vérité est le service le plus exigeant»
(p. 80). Certes, le besoin de véracité, de ne pas se tromper, besoin de nature morale, a

engendré l'inclination pour la vérité. Mais il peut aussi faire apparaître la vérité comme
hors de portée (p. 85). Nous ne connaissons pas le monde réel mais ce qui correspond
à nos besoins (p. 92). On peut alors penser à l'assomption kantienne (au sens large)
(p. 98). L'A. pense que Foucault, voyant un danger de vérité exclusive, s'oppose à

Nietzsche pour qui « le danger ne réside sûrement pas dans la vérité en tant que telle et le

fait de chercher à la connaître, mais plutôt dans le fait de refuser de l'affronter quand elle

nous semble impossible à supporter et dans la tendance à croire prématurément qu'on
a réussi à la trouver» (p. 100). Quand Foucault s'intéresse à la vérité, il s'intéresse aux
modalités du dire vrai liées à un pouvoir de décision souverain, et non à l'usage ordinaire
du mot (p. 118). Enfin, l'A. regrette que Foucault ne se soit pas davantage engagé, dans

ses analyses, sur le terrain de l'épistémologie critique et de la théorie de la connaissance,
et «peut-être également (horresco referens^l) celui de la logique elle-même» (p. 135).
Il aurait préféré un Foucault moins rhéteur, donnant «des analyses logiques un peu plus
sérieuses de certains concepts dont il traite, à commencer, bien entendu, par celui de

vérité lui-même».

Claude Droz

Jean Grondin, Laphilosophie de la religion (2009) (Que sais-je? 3839), Paris,
P.U.F., 20112, 128 p.

Un excellent petit livre sur une question décisive à bien des égards, humainement et
socialement, aujourd'hui plus que jamais, et qu'il ne faut laisser ni aux seuls croyants,
encore moins quand ils «radicalisent» leur foi ou leurs croyances, ni aux seuls critiques
externes, incapables même de comprendre ce qui de l'humain et du monde est en jeu
avec la religion ou le religieux, pourquoi et porteur de quoi, pour le meilleur et le pire
peut-on estimer, mais à circonstancier et, pour commencer, à investir dans ce qui en
fait la positivité et, avec elle, la rationalité propre. Philosophie de la religion et non
philosophie religieuse construisant une proposition philosophique d'ensemble pouvant
se substituer à des théologies elles aussi comprises comme proposition d'ensemble sur
l'humain, le monde et ce qui les tient ou les traverse. Mais philosophie ou exercice
réflexif prenant le religieux effectif comme objet, comme il y a une philosophie du
droit ou des sciences, ou une philosophie du politique qui ne développe justement pas,
ni ne propose, une vision politique comme telle. Le parcours auquel on est convié est

ample, mais il est d'abord une reprise de l'histoire de l'Occident. La diversité de ce

qui peut être entendu sous religion s'en trouve peut-être restreinte, de même que la
diversité ou la mobilité de ce qui en circonscrit le champ : en Inde ancienne, on ne
saurait distinguer le culturel et le religieux (en christianisme, théologiquement assumé



BIBLIOGRAPHIE 387

ou subrepticement sécularisé, la distinction est au contraire requise et opérante, même si
distinction ne veut pas dire séparation de champs), et en postmodernité contemporaine
on assiste à des propositions de «religion sans Dieu» ou de «religion laïque», sans

compter une explosion du spirituel, redéfini et validé comme bon et fécond, opposé
alors à religion, investi comme négatif. Dans l'angle adopté, le parcours est riche. Il
passe par ses moments grec, latin, médiéval (avec Al-Farabi, Averroès ou Maïmonide
et non seulement Thomas d'Aquin) et moderne (les cartésiens, Kant et ses suites, puis
Heidegger). Il est rapide certes, mais fiable, comme toujours avec Grondin. Au passage,
l'auteur se sera arrêté sur le moment décisif de l'opposition ou de la tension entre le

relegere (Cicéron) et le religare (Lactance), et aura aussi mis en avant Augustin. Est ici
en cause et en relecture une philosophie de la religion, non une philosophie religieuse je
l'ai dit d'entrée, mais pas non plus une philosophie qui, comme on le voit depuis quelques
décennies, prendrait philosophiquement en charge des questions religieuses, voire des

questions délibérément et explicitement théologiques (ainsi, pour simples exemples, et
différents : Derrida, Agamben, ou Nancy). Reste qu'à sa manière, autre, ce que Grondin
traite au titre de philosophie de la religion n'est pas sans porosité avec la religion même.
Et d'abord parce qu'au départ, philosophie intègre quelque chose de ce qu'on dira
religieux, ne serait-ce qu'une recherche de sagesse et du coup de sens. La question du
sens est d'ailleurs un motif qui sous-tend une part de ce qui tient Grondin, et la religion
ne va chez lui pas tant avec ce que les anthropologues appellent «négociation» avec le
donné du monde et ce qui échappe ou s'en excède, qu'avec la proposition d'un système
de sens. Orientation d'ensemble ou de fond. Non sans privilège accordé à la question
de la transcendance, du coup au culte et à la croyance, même si l'auteur sait que cette
dernière est une donne tardive et non sans rapport de fait avec un dispositif notamment
chrétien. Système de sens aujourd'hui à distinguer, et ici nettement, de la science, non
sans une validation forte et pensable du symbolique, de ce qu'il permet, alors que s'avère
au contraire ruineuse sa forclosion.

Pierre Gisel

Michaël Foessel, Le temps de la consolation (L'ordre philosophique), Paris,

Seuil, 2015, 280 p.

Cet essai brillant et original entend donner à la catégorie classique de consolation
une portée moderne et critique. Plutôt que l'abandonner à la psychologie ou à la religion,
il tente d'en penser toutes les dimensions proprement philosophiques. C'est à travers la
médiation des rites et des institutions que se dit le mieux la consolation, dans sa manière
de décliner une grammaire temporelle de la tristesse. La consolation vient toujours après,
dans un après-coup renversant et bouleversant. C'est pour cela aussi que la politique de
la consolation finit par s'inverser, chez les Modernes, dans une stratégie de l'espérance.
Quand la souffrance de l'autre est portée à la parole, c'est tout un espace de promesse
qui s'ouvre. Dans l'ère classique (Augustin, Boèce, Sénèque), la métaphorisation de

la consolation instruit une distention du temps, sa différence. D'une certaine manière,
cette différenciation ne travaille que le cheminement de l'individu. A partir de Kant, les
Modernes introduisent la consolation dans la fabrique collective de l'existence. C'est
la culture elle-même qui opère comme instance de consolation. Mais l'excès critique
du transcendantalisme, lié à un affect anti-religieux, fait obstacle à la philosophie de

la consolation. Ainsi l'objet de la consolation devient le test des limites de la raison
critique et oblige à repenser la philosophie de la religion. Se nouent alors de nouvelles
relations entre la consolation et le progrès avant que naisse une philosophie pratique de

l'espérance. Si Hegel va jusqu'à interpréter (à tort selon nous) le luthéranisme comme
une liberté sans le moindre sacrement, c'est Ricœur qui pensera la consolation comme



388 BIBLIOGRAPHIE

réconciliation. Cette réconciliation est inséparable de la finitude et culmine dans un
toucher maladroit, foncièrement inventif. - Il manque peut-être au livre de Foessel un
versant vraiment pratique et exemplaire, qui montrerait comment une philosophie de la
consolation s'incarne dans une pratique sociale, religieuse et politique.

Denis Müller

Jean-Luc Nancy, Que faire (La philosophie en effet), Paris, Galilée, 2016,
122 p.

Dans un livre récent, l'A., ancien professeur de philosophie à l'Université de

Strasbourg, tente de répondre à la question de l'agir humain face au délitement de notre
monde. Comme il le constate dans son introduction, rien ne vient balayer un lancinant
sentiment de désastre devant un monde en train de se défaire. A la question de savoir
comment aborder cette décomposition, ce ne sont pas les réponses qui manquent, mais
elles ne font que buter devant l'énigme d'une complète redéfinition des rôles politiques,
des modèles institutionnels, des rapports humains. Et pourtant, en actant ce désarroi, par
une sorte de sursaut ou de retournement, on peut constater que, defacto, « quelque chose »
se fait. La métamorphose est en route. Inédit de ce siècle, c'est la première mutation « qui
se sait comme telle avec autant d'acuité, parce qu'elle succède à une longue habitude
d'histoire prévue, anticipée, visée dans sa réalisation. Nous éprouvons donc d'autant
plus les secousses qui déjouent nos attentes et dérangent nos accoutumances» (p. 16).
Comme de nombreux intellectuels de tout bord épistémologique désormais, l'A. constate

que la présente mutation excède tous les possibles, ne condamnant pas pour autant à

l'impuissance de la pensée. Encore et toujours, il faut penser le faire dans ce moment
présent. L'A. s'essaie à l'exploration en un premier chapitre sur la politique et un second

sur le faire pour terminer avec un texte publié au lendemain des attentats de Paris, le 13

novembre 2015. Dans les douze petites capsules du premier chapitre, l'A. parcourt à

grandes enjambées sa vision de l'histoire de l'Etat, pour arriver au constat de la fin de

l'État-nation ou État de droit, dernier avatar d'une dépossession du sens de la démocratie

par le pouvoir économique et technique. Cela étant, le conflit comme ce contre quoi
combat tout art de gouverner, demeure : le politique comme le fait d'« assurer de quelque
façon une domination sur la domination» (p. 45) n'est pas remis en cause. Il serait même
plus que jamais nécessaire. Une nouvelle façon de «faire peuple» Autrement dit de

faire sens Le deuxième chapitre, dans une conférence prononcée en 2012 à la Société
française de philosophie, reprend la question fondamentale du faire à l'orée d'une nouvelle
ère que d'aucuns qualifient d'anthropocène. Considérant que notre histoire, à l'orée d'une
mutation dont nous pressentons certes les frémissements sans pour autant en deviner la
direction, a effacé les possibilités qu'elle avait ouvertes à la question «que faire ?», l'A.
retrace, pour mémoire, les différentes déclinaisons de cette interrogation de toujours. Les
grandes figures (Kant, Heidegger, Lénine, Derrida, Arendt et d'autres, plus lacunaires)
se trouvent convoquées pour dérouler cette représentation, mise en scène d'une véritable
histoire du questionnement philosophique. Las, rien n'est envisageable quant à l'avenir,
à cette fin d'un monde débouchant sur une énigme que nul héritage ne vient résoudre.
La dernière méditation, ombrée par la tragédie de récents attentats terroristes, reprend la
même question : « que faire » devant un Occident « devenu la machine mondiale affolée
d'elle-même» (p. 111). La réponse apportée par Augustin devant la prise de Rome par
Alaric («de la chair oppressée [devrait] sourdre de l'esprit» (p. 111) ne fait que renvoyer
à une autre réalité, celle d'une vacance actuelle de l'esprit. La conclusion, davantage
attendue sous la plume d'un théologien, rappelle néanmoins que l'esprit souffle où il veut,
que les vents se lèvent souvent par surprise et qu'avec eux, le désir renaît.

Isabelle Graesslé



BIBLIOGRAPHIE 389

Alexandrine Schniewind, La mort (Que sais-je 4024), Paris, P.U.F., 2016,127 p.

La philosophe et psychanalyste de Lausanne nous offre ici une belle synthèse,
équilibrée, sur la mort. Le livre est construit en trois parties, une première sur les

représentations de la mort, une deuxième sur le mourir et la bonne mort (où les travaux
de Borasio sont bien exploités), une troisième sur l'après-mort, les rites et le deuil.
Des questions très concrètes et actuelles sont traitées, comme la mort de l'enfant. Le
livre se caractérise par une belle et juste sensibilité éthique. Les points de vue sur le
suicide assisté et l'euthanasie sont modérés. L'histoire de la philosophie et la littérature
sont abondamment citées. L'historique des représentations de la mort est nuancé. On
s'étonne toutefois que le christianisme joue plutôt le rôle de composante philosophique
sans véritablement donner lieu à une problématisation autonome. Ainsi l'approche
décisive d'Eberhard Jiingel est passée sous silence, comme les travaux de Jankélévitch,
de Landsberg et de Ricoeur sur la mort.

Denis Müller

Ruwen Ogien, Mes mille et une nuits. La maladie comme drame et comme
comédie, Paris, Albin Michel, 2017, 254 p.

Le philosophe Ruwen Ogien est mort le 4 mai 2017. Nous avions fait sa connaissance
à Paris en décembre 2007 lors d'un colloque de master coorganisé avec nos collègues
français. Les Actes de ce colloque sont parus dans la présente revue : L'éthique minimale.
Dialogues philosophiques et théologiques avec Ruwen Ogien, Revue de Théologie
et de Philosophie 140 (2008), Il-III, p. 99-284. Ogien avait pris la peine, de manière
impressionnante, de répondre à tous les intervenants du colloque. Il en découlait, plutôt
qu'un quelconque consensus, des dissensus stimulants et féconds et un esprit d'amitié
plus que jamais nécessaire dans l'Université du temps présent. Nous avions eu ensuite
l'occasion d'inviter le philosophe dans le cadre de nos propres cours. Notre ami était
intervenu sur le thème «Maximalistes et minimalistes en débat: une nécessité et une
chance», Faculté autonome de théologie protestante, Université de Genève, 6 mai 2011.
Durant les dix années écoulées, nous étions restés en contact avec lui ; il nous envoyait la
plupart de ses livres dédicacés. Nous avions même entrevu la possibilité d'un dialogue sur
le thème de l'inceste, un sujet sur lequel Ogien avait adopté une position anarchiste très
radicale. Nous savions que nos avis différaient grandement sur ce sujet comme sur tant
d'autres. Mais sans doute peut-on considérer que c'est de ces divergences que pourrait
naître un éventuel dialogue. Un jour, au téléphone, Ruwen m'annonça qu'il devait
renoncer à ce projet suite à un cancer qui lui laissait peu de temps à vivre. Il eut encore le

temps de publier plusieurs livres, si je ne fais erreur sur la chronologie : Philosopher ou
faire l'amour (Grasset, 2014), Mon dîner chez les cannibales et autres chroniques sur le
monde d'aujourd'hui (Grasset, 2016) et enfin, juste avant sa mort, l'ouvrage recensé ici.
Cette introduction m'a paru nécessaire pour saisir l'enjeu des réflexions philosophiques
d'Ogien sur le thème de la maladie. Le lecteur ne peut demeurer en effet extérieur au
cheminement de l'auteur. Sous forme de journal et de chronique, Ogien développe sa
thèse négative centrale, qui est dirigée contre le dolorisme, qu'il soit philosophique ou
religieux. Une telle critique du dolorisme vise tout autant la surévaluation de la douleur
physique que sa sublimation métaphysique. On suit donc avec émotion mais aussi avec
effroi les vicissitudes de l'homme cancéreux ainsi que certains dénis du corps médical
et soignant. D'un point de vue éthique et théologique, je ne puis qu'être profondément
d'accord avec cette critique du dolorisme. Mais la fin de l'ouvrage nous laisse sur notre
faim. La question existentielle du sens est-il nécessairement identique à une question
religieuse et métaphysique Mais, plus radicalement, une question métaphysique



390 BIBLIOGRAPHIE

est-elle synonyme d'une sublimation idéologique Ce n'est pas un hasard, sans doute, si
la double question de l'amour et de la mort demeure à ce point discrète voire absente de

la démarche philosophique «minimaliste» d'Ogien. Une démarche plus «maximaliste»
ou en tout cas plus «optimaliste» aurait permis de mieux articuler l'amour, la maladie
et la mort, sans nécessairement adhérer à une perspective métaphysique ou religieuse de

la maladie. Nous aurions vivement souhaité parler de cela avec notre ami. Il nous laisse

son œuvre, et le souvenir d'une présence généreuse et tolérante.

Denis Müller

Brian Leiter, Pourquoi tolérer la religion Une investigation philosophique et

juridique, Genève, Markus Haller, 2014, 233 p.

Dans ce bref essai aussi percutant que brillant, l'A. s'intéresse d'un point de vue
philosophique et juridique «à la question de savoir s'il existe une raison morale de

distinguer les problèmes de conscience religieuse des autres problèmes de conscience»

(p. 21) et, plus particulièrement «pourquoi l'État devrait tolérer des exemptions des lois
généralement applicables lorsque celles-ci entrent en conflit avec des obligations
religieuses, mais non lorsqu'elles contreviennent à d'autres obligations de conscience

tout aussi sérieuses » (p. 31). C'est au nom de l'idéal occidental de la tolérance que l'Etat
justifie habituellement cette mansuétude qu'il accorde aux croyances religieuses. Dans
le chap. I, l'A. examine cet idéal. À ses yeux la tolérance qui s'appliquait à différents

groupes «a longtemps été le paradigme de l'idéal libéral» (p. 35), mais «ce n'est
nullement en raison du fait qu'il s'agit d'une religion» (p. 37) qu'elle est tolérée par
l'État. Avec Bernard Williams, on distinguera deux formes de tolérance : la première,
qu'on pourrait désigner de passive, consiste à accorder une sorte d'indifférence à l'égard
des croyances différentes des nôtres, alors que la seconde, plus active, consiste à adopter
une «raison de principe de les tolérer» (p. 39). Hobbes et Locke, mais aussi la pensée

politique américaine, constituent des jalons importants de cette forme de tolérance.
Contre une certaine conception libérale, qui estime que la neutralité de l'État suffit à

assurer la tolérance, l'A. est d'avis qu'en fait «tout État représente et promulgue une
'conception du Bien'» (p. 44), ce qui l'empêche d'être neutre. L'État fait donc plus que
simplement tolérer passivement les pratiques de conscience. Vient maintenant «la
question essentielle»: «quelles sont les raisons de principe qui exigeraient de l'État
qu'il exempte de la charge de ses lois les revendications de conscience religieuse ?»

(p. 45), en d'autres termes pourquoi l'État devrait-t-il «tolérer la religion en tant que telle
{religio qua religio) ?» {ibid.). Dans le chapitre 2, l'A. recherche «ce qui caractérise la

religion au point que celle-ci doive être tolérée et ce, indépendamment de tout régime
légal particulier» (p. 61). Quatre éléments caractérisent la religion en tant que telle:
1) la religion prescrit «catégoriquement» certaines actions (p. 67); 2) la religion «ne
satisfait pas ou pratiquement pas à des preuves ou à des raisons», puisqu'elle «se fonde

sur la 'foi'» et s'isole de la sorte «des standards de preuve» (p. 68); 3) «les croyances
religieuses impliquent, explicitement ou implicitement, une métaphysique de la réalité
ultime» (p. 82); 4) la religion offre également une «consolation existentielle» (p. 89)
rendant « compréhensibles et supportables des faits élémentaires de l'existence humaine,
comme la souffrance et la mort» {ibid.). Dans le chapitre 3, l'A. reprend à nouveaux
frais la question de savoir «pourquoi tolérer la religion», en se demandant plus
précisément «s'il existe une raison particulière de tolérer des croyances qui ont pour
caractéristique de prescrire catégoriquement certaines actions et d'être détachées de

toutes preuves» (p. 98). Il s'agit de trouver maintenant un argument «de principe en

faveur de la tolérance de la religion en tant que telle» (p. 99). Dans le chapitre 4, l'A.



BIBLIOGRAPHIE 391

reprend complètement la supposition qui constituait le point de départ, à savoir que « la
liberté de croyance trouvait son fondement moral dans l'idée de tolérance par principe»
(p. 107). Peut-il partir d'une telle supposition Pour répondre à cette interrogation, il faut
revenir à la notion de respect. Martha Nussbaum estime qu'il est «le fondement moral
de la liberté de croyance» (p. 107). Mais il convient, selon l'A., de distinguer deux
formes de respect: le respect «minimal» et le respect «affirmatif». Pour Blackburn, le
mot «respect» désigne également plusieurs choses distinctes: «la simple non
interférence passant par l'admiration et allant jusqu'à la révérence et la déférence»
(p. 115). Le respect qui est dû à la religion est-il du type de la simple non interférence ou
de la déférence Blackburn, invité à dîner chez un collègue qui lui demanda de participer
à une observance religieuse avant le dîner, refusa. L'A. tente de comprendre les raisons
de ce refus. Alors que pour l'hôte sa participation à la cérémonie « n'était qu'une question
de 'respect'» (p. 114), Blackburn aurait pu avoir trois raisons de ne pas s'y plier. 1) Parce

que la croyance religieuse est une « fausse croyance » (p. 115) ; cependant, si la fausseté

explique une partie de la réaction de Blackburn, «elle n'est certainement pas suffisante»
{ibid). 2) Parce que la croyance religieuse peut être considérée comme «fausse croyance
pernicieuse» (p. 116) et pernicieuse de nombreuses façons: en permettant par exemple
«le harcèlement et la discrimination des gays et des lesbiennes, les attaques contre les

sciences..., l'opposition à des recherches scientifiques ...» (p. 117). 3) Parce que «la
croyance religieuse est une fausse croyance (épistémiquement) blâmable», elle est
«infondée» et «on devrait le savoir» (p. 118). Aux yeux de l'A. c'est sans doute cette
troisième raison qui explique la réaction de Blackburn : pourquoi des fausses croyances
blâmables devraient-elles susciter le respect Les croyances religieuses sont-elles de

telles fausses croyances blâmables 11 s'agit « de savoir si le droit de la liberté religieuse
devrait mettre en application la simple tolérance ou un type de respect plus affirmatif»
(p. 123-124). Faut-il respecter particulièrement «les cas de conscience qui prescrivent
catégoriquement certaines actions et qui sont irrationnels et invérifiables» {ibid.) ou
faut-il se contenterde simplement les «tolérer» (p. 124) Pour répondre à cette question,
il faut se demander si les croyances que prescrit la religion sont plus ou moins nuisibles
en moyenne que les croyances qui sont fondées sur des preuves empiriques vérifiables.
Ce n'est que s'il «y avait une corrélation positive entre les croyances qui sont blâmables

car dénuées de fondement épistémique et des résultats utiles que nous devrions,
semble-t-il, considérer celles-ci comme des objets valables de respect» (p. 126). L'A.
conclut que même si «la conscience religieuse n'est pas en soi un objet propre de

respect» (p. 133), ce n'est pourtant pas un argument en faveur d'un quelconque manque
de respect à l'égard de la religion. Le dernier chapitre («Le droit de la liberté religieuse
dans une société tolérante») aborde des questions brûlantes, qui marquent depuis
quelque temps l'actualité politique, notamment celles liées, en France, au rapport de

l'Etat laïc à la tolérance religieuse. La réflexion de l'A. prend ici un tour plus juridique:
il s'agit pour lui de s'interroger sur le manque de cohérence qu'il y a à prôner, d'un côté,
la liberté de conscience «déterminante d'un point de vue moral» (p. 135), selon laquelle
il n'y a pas de particularité spécifique de la conscience religieuse et, de l'autre, de prôner
{de iure aux États-Unis et defacto dans les démocraties occidentales) « que la conscience

religieuse est plus importante que toutes les autres formes de revendications de

conscience» (p. 135). Pourquoi les États n'accordent-ils pas «le même statut légal à

toutes les revendications de conscience ?» (p. 137). Comment un tribunal peut-il évaluer

que «celui qui souhaite braver une loi invoque réellement une revendication de

conscience ?» (p. 138). Parce qu'elle se calque sur les pratiques des groupes religieux
Si l'on voulait satisfaire de telles revendications individuelles, on prononcerait très vite
un grand nombre d'exemptions. Celles-ci pourraient entraver le bien-être général ; mais

en ne les satisfaisant pas, on en viendrait à opprimer les minorités et à ne plus pratiquer
la tolérance. Accorder des exemptions revient en pratique souvent à accorder des



392 BIBLIOGRAPHIE

avantages aux croyances religieuses, au détriment des croyances individuelles, qu'elles
soient religieuses ou non. La loi française sur l'interdiction des signes religieux distinctifs
semble en accord avec la laïcité et la neutralité religieuse de l'État, mais elle constitue en
fait «un assaut subreptice contre la protection minimale de la tolérance religieuse»
(p. 150). D'un côté, la conception française de la laïcité «nie la possibilité d'accorder de
telles exemptions au profit d'un idéal de citoyenneté égal des citoyens en tant que tels»
(p. 151), mais, de l'autre, cette loi «semble être un simple subterfuge pour atteindre un
but inadmissible d'un point de vue moral - à savoir, ne pas tolérer une religion
particulière, l'islam» (p. 151). Sous prétexte de poursuivre des buts neutres, l'A. estime

que la loi française cherche « à exclure une religion de la sphère publique [ce qui] est, en
soi, intolérant et, par conséquent, inadmissible» (p. 152). L'A. tient ici un exemple de ce

qui l'a poussé à écrire ce livre, à savoir «l'incompatibilité d'un acte étatique ayant pour
but d'opprimer des revendications de conscience particulière avec les exigences morales
de la tolérance» (p. 153). - Par sa rigueur argumentative autant que par ses conclusions,
qui ne manqueront pas de susciter de nouvelles discussions, cet ouvrage marquera la

question si débattue (et souvent mal débattue de la tolérance. Une fois encore, les
éditions Markus Haller marquent ici un coup éditorial qu'il faut saluer

Stefan Imhoof

Friedrich Dürrenmatt, Les fous de Dieu. Drame, traduction française de Pierre

Bühler, Paris, L'Arche, 2018, 155 p.

Sous le titre Es steht geschrieben («Il est écrit»), Dürrenmatt, à l'âge de 26

ans, voit sa première pièce représentée au Schauspielhaus de Zurich au printemps
1947, deux ans après la fin de la Seconde Guerre. Le titre de la présente traduction
est celui de la version française (perdue) de la représentation parisienne de 1952, au
théâtre des Noctambules. Dürrenmatt reprendra sa première pièce en 1967 dans une
nouvelle version, en l'orientant franchement dans le sens de la comédie, sous le titre de

Les anabaptistes (Die Wiedertäufer). Le traducteur, Pierre Bühler, spécialiste reconnu
de Dürrenmatt, nous donne la première traduction publiée en français de cette première
pièce du dramaturge suisse. Dans un cadre historique bien réel, celui de la tentative
d'un groupe d'anabaptistes d'instaurer sur terre le royaume de Dieu à Münster en

Westphalie au XVIe siècle, le jeune dramaturge met en scène les rouages du fanatisme,
sur un mode plutôt parodique et burlesque. Le pouvoir, soutenu par une idéologie
millénariste, se constitue et se renforce dans le sang pour finir écrasé dans le sang. Il ne

s'agit évidemment pas d'une charge - véhémente, contre les anabaptistes en tant que
tels, de même que la tragédie de Voltaire Lefanatisme ou Mahomet le Prophète n'est pas
un pamphlet contre l'islam. L'un des protagonistes du drame, Jan Matthison, «Führer»
des anabaptistes de Münster, peut déclarer, en s'adressant au public : «Nous considérons
de notre devoir de signaler que l'écrivain de cette parodie douteuse de l'anabaptisme,
carrément malhonnête du point de vue historique, n'est rien d'autre qu'un protestant
déraciné, au sens le plus large du terme, affecté de l'abcès du doute, méfiant à l'égard de

la foi, qu'il admire, parce qu'il l'a perdue, une sorte de mélange entre des phrases tristes
et un plaisir bouffon pour ce qui est indécent. » (p. 51) Comme le note dans sa postface
le traducteur, Pierre Bühler, la pièce demeure ainsi d'actualité : «Les violences suscitées

par des mouvements religieux fanatisés en diverses régions de la planète lui confèrent
une résonance nouvelle. En dévoilant les rouages d'un pouvoir qui se revendique d'un
Dieu domestiqué, elle nous interpelle sur les enjeux actuels de ces acquis fragiles que
sont la liberté de croyance et la tolérance religieuse.» (p. 155)

Jean-Pierre Schneider



BIBLIOGRAPHIE 393

Julia M. Erber-Schropp, Schuld und Strafe. Eine strafrechtsphilosophische
Untersuchung des Schuldprinzips, Tübingen, Mohr Siebeck, 2016, 201 p.

Les fondements philosophiques et théologiques de toute sanction pénale ont
toujours attiré l'attention des chercheurs de langue allemande. Cette monographie le
confirme aisément en concentrant sa recherche sur le lien que le droit établit entre la
faute et la sanction qui s'en suit. L'A., qui a obtenu son doctorat avec cette recherche,
est évidemment consciente du fait que la catégorie de faute est attaquée de partout,
surtout lorsqu'on essaie de légitimer les sanctions prononcées par des tribunaux. Ces
dernières peuvent être des peines au sens littéral du terme ou bien des mesures. Les
mesures peuvent prendre la même forme que les peines (continuation de l'incarcération
à partir d'une autre argumentation contenue dans la sentence) mais la logique qui est
à la base de leur légitimation est tout à fait différente. La faute et sa gravité jouent un
rôle central dans la légitimation morale et juridique de la peine, tandis que les mesures
semblent pouvoir s'abstenir d'une référence directe à la catégorie de faute. Erber-
Schropp plaide dès le début de sa recherche pour une sorte de réhabilitation critique de

la faute dans le discours pénal. Pour rendre plausible cette démarche, l'A. articule son

argumentation en différentes étapes. Elle distingue alors différents aspects par rapport à

la détermination du rôle de la faute dans la légitimation de la peine. Souvent on critique
toute référence à la faute comme expression d'une idéologie de la vengeance, tandis

que l'A. cherche justement à séparer ce lien et à formuler une notion de faute qui ne
soit pas nécessairement l'expression d'un esprit de vengeance. Elle admet que le droit
pénal positif (allemand) ne définit et n'explique pas expressis verbis cette notion, mais
en même temps elle affirme en toute clarté que c'est à partir de cette notion que les

juges devront prononcer les sanctions et leur intensité. La recherche d'Erber-Schropp
est formulée de façon précise et compréhensible aussi pour des non-juristes, en gardant
toutefois une intention explicitement philosophique. Elle prend au sérieux les défis

provenant surtout des neurosciences et tendant à problématiser radicalement la présence
d'une liberté de la volonté humaine dans le choix de ses actions ou de ses omissions.
Pour éviter des malentendus qui rendraient la discussion autour de la faute encore plus
confuse, l'A. propose de bien distinguer, lorsqu'on parle de faute dans le domaine du
droit pénal, entre l'appel à cette catégorie en vue de fonder une décision ou alors pour
en mesurer l'intensité (pour rendre service à cette distinction évidemment l'allemand
est en mesure de créer deux locutions distinctes : celle de Strafbegriindungsschuld et de

Strafmassschuld). Cette recherche contribue certainement à mettre au clair un certain
nombre de malentendus dans le domaine des discussions de fond en droit pénal, mais je
me demande si elle arrivera à faire diminuer l'impact que les récentes idéologies autour
de la dangerosité («prouvée scientifiquement») ont sur la pratique des tribunaux, pas
nécessairement des pays totalitaires, mais aussi des pays démocratiques.

Alberto Bondolfi

Hans Joas, Comment lapersonne est devenue sacrée. Une nouvelle généalogie
des droits de l'homme, traduit de l'allemand par Jean-Marc Tétaz (Le
champ éthique 64), Genève, Labor et Fides, 2016, 318 p.

La traduction française d'un ouvrage d'un des sociologues (des religions, quant à ses

principaux travaux) européens les plus publiés permet au public francophone de prendre
connaissance d'une œuvre originale, à savoir la construction, ou plutôt la recherche
d'une «analogie affirmative de valeurs universelles», à l'instar des droits de l'homme.
La recherche d'un universel apparaît là quelque peu comme un tour de force, dans la



394 BIBLIOGRAPHIE

mesure où les traditions particulières, les expériences personnelles et, ce qui leur est lié,
l'attachement à des valeurs choisies, discutées et, tant pour les personnes que pour des

communautés, en constante évolution, semblent exclure, ou pour le moins rendre difficiles
les généralisations. L'auteur voit pourtant dans la pluralité des systèmes de valeurs, non
pas un obstacle, mais une possibilité de trouver un chemin d'entente conduisant à de
nouvelles formes de convictions communes. S'inspirant des travaux d'Emile Dürkheim
sur la «sacralité» (comprise comme une dimension sociale, universellement humaine,
mais pas obligatoirement religieuse), Joas passe en revue à peu près toute la littérature
philosophique, historique et sociologique (et, un peu, théologique - mais là un a priori
catholique romain est assez marqué) sur les concepts de dignité et de droits de l'homme,
critiquant à chaque fois les prétentions à fonder ces concepts dans des systèmes généraux,
ou trop particularistes (surtout dans le registre religieux). Le chapitre 5 de l'ouvrage
(«L'âme et le don. Image de Dieu et filiation divine») semble être le lieu où l'auteur
présente sa propre perspective, intéressante, tout en se retenant d'être trop affirmatif.
Apropos des sources chrétiennes des droits de l'homme (qu'il semble percevoir dans «la
croyance à l'immortalité de l'âme et l'acceptation de notre statut de créature», p. 256),
Joas a raison de les inviter à se confronter à d'autres traditions et convictions, seul ce

dialogue permettant d'atteindre, ou du moins de s'approcher d'un «vrai consensus» sur
les valeurs, et tout particulièrement sur le caractère «sacré» de l'être humain, auquel la

Déclaration universelle des droits de l'homme de 1948, en particulier, fait écho. Erudit,
l'ouvrage nous laisse cependant sur notre faim. Pour deux raisons essentiellement.
D'abord, la visée universelle du propos - à l'image de son objet, les droits de l'homme -
ne se base, pour l'essentiel, que sur une littérature européenne et nord-américaine, à part
quelques brèves références, indirectes et secondaires, à des apports d'autres cultures ou
régions ; l'auteur a beau s'opposer aux critiques qui ne voient la Déclaration que comme
un produit occidental, son argumentation puise de manière déterminante dans ce contexte
culturel. Plus important, cependant, est la quasi absence de la pratique des droits de

l'homme, ou plutôt du combat pour leur respect. Seules les dernières lignes de l'ouvrage,
où l'auteur décrit les «conditions de succès» de la sacralisation de la personne (à savoir,
la pratique : la sensibilité aux expériences de l'injustice et de la violence ; le partage des

valeurs: à atteindre par une justification argumentative; les institutions: la nécessité de

codifications nationales et internationales) ouvrent sur une dimension, essentielle à nos

yeux, et fondamentalement plus urgente que la discussion sur les fondements des droits
de l'homme, à savoir leur défense, dans une lutte quotidienne et périlleuse.

Jean-Luc Blondel

Antonio Damasio, L'Ordre étrange des choses, Paris, Odile Jacob, 2017, 392p.

Le dernier livre d'Antonio Damasio, dont la traduction française paraît avant

l'original anglais, développe un sujet qui élargit singulièrement le champ couvert par ses

précédents ouvrages, qui s'occupaient essentiellement de neurobiologie et de l'impact
de cette science sur la psychologie humaine, affective et morale (on peut en effet à

juste titre considérer Damasio comme l'un des pères de la neuroéthique). En effet, il y
propose une conception métaphysique du vivant, dans une optique évolutionniste, qui
rend compte, à partir de l'homéostasie, de l'émergence de la complexité aboutissant à

l'être humain et à ses étonnantes capacités, qui ont fait qu'il s'est longtemps considéré

comme unique (ce qui est vrai) et comme séparé du reste du règne vivant (ce qui est
faux). Par là, Damasio se propose de réaliser le programme que, le premier, Diderot avait
esquissé, lorsqu'il voyait la sensibilité, cette propriété de percevoir les stimuli et d'y
réagir, comme produite par la complexification propre au vivant (l'organisation, ainsi
qu'on disait alors), et la pensée comme une évolution de cette même sensibilité. Diderot
reconnaissait que les deux passages, celui de la matière inerte à la matière sensible et



BIBLIOGRAPHIE 395

celui de la sensibilité à la pensée, demeuraient mystérieux et qu'il s'agirait, dans le futur,
de les examiner avec les outils que créeraient les sciences. Le livre de Damasio nous
propose un éclairage sur ces deux passages, même si le neuroscientifique américain ne
mentionne jamais le philosophe français, peut-être parce qu'il ne l'a pas lu: mais c'est
bien le même programme et, plus précisément, sa réalisation. - Damasio est parfaitement
conscient du caractère hypothétique de la conception qu'il propose et il sait que, dans
le domaine scientifique, il n'y a rien de définitif, surtout lorsque la science s'élargit
en métaphysique (qui toutefois, si l'on suit Popper, pourrait bien devenir science dans

l'avenir, lorsque nos connaissances auront progressé). Ce qui l'a amené à développer sa

conception, c'est, dit-il, «deux constats» (p. 331). Le premier, de s'être rendu compte
que des insectes ont développé des comportements sociaux qu'on peut qualifier de

culturels, et le second, d'avoir pris conscience que les organismes unicellulaires ont,
depuis la nuit des temps, adopté des comportements qui «rappellent certains aspects
des pratiques socioculturelles humaines», notamment des formes de coopération qu'on
peut aisément décrire par l'emploi de termes faisant référence à des états mentaux (des

croyances et des désirs), même si, bien sûr, ces organismes n'ont pas d'états mentaux:
«Les bactéries forment une dynamique sociale complexe, quoique non réfléchie, au sein
de laquelle elles peuvent coopérer avec leurs semblables» (p. 33). - Sur la base de ces
deux constats, il apparaît que le vivant, de l'unicellulaire à l'être humain en passant
par les insectes, est traversé par un mécanisme commun qui, peu à peu, a produit tous
les phénomènes du vivant, jusqu'aux réalisations de la culture humaine, impliquant
conscience et subjectivité. Ce mécanisme, c'est l'homéostasie. Par ce terme, Damasio
entend «l'ensemble fondamental des opérations qui sont au cœur de la vie, depuis son
émergence dans la biochimie primitive (depuis longtemps évanouie) jusqu'à nos jours»
(p. 40) et qui font que tout être vivant a le «désir» de persister et d'avancer vers l'avenir,
ce qui implique une lutte contre le désordre et une régulation permettant l'existence
d'un équilibre favorable à la vie et à son développement. - Cet équilibre est fragile et
tout être vivant cherche à le maintenir; lorsqu'il y réussit (et s'il est un être doué d'états
mentaux, ce qui concerne au moins tous les vertébrés), il ressent du plaisir, alors que la
douleur est le signe que l'homéostasie est en péril, qu'elle n'arrive plus à pousser vers le

développement de la vie. Les sentiments et les affects en général sont donc directement
les produits de l'homéostasie, et ce sont eux qui infine sont à l'origine de la culture chez
l'être humain, car ils l'ont motivé à chercher des solutions pour «résister et se projeter
vers l'avenir, coûte que coûte» (p. 49). La médecine d'abord, dans sa lutte contre les

maladies, mais pas seulement: les sciences, la littérature, la philosophie, la morale et
les religions, bref, toutes les productions de l'esprit humain, ont chaque fois la même
fonction première, permettre à l'équilibre homéostatique de perdurer (la 3e partie du
livre est entièrement consacrée à «l'esprit culturel et ses œuvres»). Elles y réussissent
souvent, mais échouent parfois, car les solutions proposées ne sont pas forcément
judicieuses et efficaces. - La prise en compte du rôle central de l'homéostasie modifie
donc la conception classique que nous nous sommes faite de l'être humain, comme un
être rationnel se distanciant - et, sur le plan éthique, comme devant se distancier - des
émotions et des sentiments. Ici aussi, l'«ordre des choses» n'est pas celui que nous
pensions, il est «étrange». Cette étrangeté est toutefois moindre ici que dans la question
de l'homéostasie, en ce sens que c'est toute la neuropsychologie contemporaine qui
se caractérise par ce qu'on a appelé un «tournant affectif», qui considère les émotions
comme le soubassement de notre vie cognitive et morale, et non comme quelque chose

qui en est distinct ou même opposé. Ces affects sont liés aux mouvements viscéraux de

notre corps, ce qui, autre étrangeté soulignée par Damasio, implique que notre vie mentale
n'est pas liée uniquement aux structures cérébrales - encore moins au cortex seul - et,

notamment, que le fonctionnement de notre intelligence dépend fondamentalement du fait
que nous sommes des organismes vivants. Cette conception heurte frontalement celle qui
a cours dans les milieux influencés par le cognitivisme, l'informatique et l'intelligence
artificielle - jusqu'au transhumanisme -, où l'esprit est considéré comme un programme



396 BIBLIOGRAPHIE

qu'on pourrait implanter dans divers supports matériels, y compris un ordinateur. Pour

Damasio, l'intelligence artificielle n'a rien à voir avec l'intelligence humaine, car elle
n'a aucun fondement dans l'homéostasie. - Comme on voit, ce livre offre un panorama
vaste et stimulant qui s'appuie sur une conception métaphysique du vivant (au sens où
la métaphysique est cette partie de la philosophie qui s'intéresse aux totalités: l'être, le

monde, le vivant, Dieu), basée sur la théorie de l'évolution qui, pour un esprit éclairé
du XXIe siècle est incontournable. Il est piquant de constater que c'est un scientifique
qui propose cette conception englobante, les philosophes (analytiques surtout) s'étant
généralement refusés à bâtir des systèmes au profit de l'analyse fine et précise de concepts
et de questions plus circonscrites, débouchant parfois sur une nouvelle scolastique. Cela
souligne au moins que, aujourd'hui, il est impossible de faire de la bonne métaphysique en
faisant l'impasse sur ce que les sciences nous ont appris et continuent à nous apprendre.
C'est un autre mérite de l'ouvrage de Damasio de l'illustrer et de le rappeler.

Bernard Baertschi

Joshua Greene, Tribus morales. L'émotion, la raison et tout ce qui nous sépare,
trad, de Sylvie Kleiman-Lafon (Condition humaine), Genève, Markus

Haller, 2017, 555 p.

Docteur en philosophie, professeur de psychologie et chercheur auprès de

l'Université d'Harvard (USA), Joshua Greene publie, en 2013, Moral Tribes : Emotion,
Reason, and the Gap Between Us and Them. L'ouvrage, récemment traduit en français, se

situe au carrefour des domaines de recherche de Greene : la philosophie, la psychologie
expérimentale et les neurosciences. Son but, annoncé dès les premières pages, est à la

fois ambitieux et optimiste. Il s'agit, d'une part, de comprendre les fonctionnements de

la morale en prenant appui sur des observations de l'activité neuronale ainsi que sur la

théorie de l'évolution, et, d'autre part, de proposer une nouvelle acceptation universelle
de la morale, «une forme de pensée morale qui puisse nous aider à vivre ensemble
dans le bonheur et dans la paix» (p. 44). Face à un dilemme moral, avance l'A., notre
cerveau peut fonctionner sur deux modes, à la manière d'un appareil photo. Le premier
est « automatique », rapide, efficace, et correspond aux décisions prises par réflexe ou
sous l'impulsion des émotions. Le second, «manuel» est plus réfléchi, plus flexible, et
découle d'un raisonnement. L'A. n'a aucunement la prétention de vanter les mérites de

l'un au détriment de l'autre, les deux étant utiles pour prendre des décisions au quotidien.
Cela étant, il précise que notre mode automatique tendrait vers un fonctionnement tribal
et nous pousserait à nous méfier d'autrui. Il convient donc d'enclencher notre mode
manuel afin d'interroger nos réactions instinctives pour ensuite les transcender. Cette

démarche, postule l'A. - et c'est là tout l'enjeu de l'ouvrage-, « nous demande de prendre
conscience de nos limitations morales et de faire tout ce qui est humainement possible

pour les dépasser » (p. 369). Le projet de l'A., qui entend donc résoudre des questions
morales en s'appuyant sur les neurosciences, prête évidemment à débat. L'ouvrage a en
effet suscité de nombreuses réactions dans le monde anglophone, notamment de la part
du philosophe américain Thomas Nagel qui signa, quelques mois après la parution de

l'ouvrage de Greene, un article de recension dont le titre est sans équivoque : You Can't
Learn About Morality From Brain Scans (on ne peut apprendre quoique ce soit sur la

moralité à partir de l'imagerie cérébrale). - L'enjeu majeur de l'ouvrage est de proposer une
réflexion qui passe du «moi vs les autres membres du groupe», une situation où l'égoïsme
menace la coopération et que l'A. appelle la Tragédie du Bien commun, à une réflexion
sur le «nous vs eux», c'est-à-dire une Tragédie morale du Bien commun qui nécessite,

elle, une «métamorale». En d'autres termes, après avoir réfléchi aux enjeux évolutifs de



BIBLIOGRAPHIE 397

la coopération à l'intérieur d'un groupe, il importe d'adopter une vision plus globale en se

penchant sur la collaboration entre des groupes (ou des tribus) qui auraient adopté des codes

moraux divergents. Cette situation de conflit de valeurs morales inter-tribus est illustrée par
la parabole des nouveaux pâturages que l'A. emprunte à l'écologiste Garrett Hardin. Afin
d'établir cette métamorale, il est nécessaire de trouver une « monnaie commune ». L'A. ne
cache pas, dès le début de son ouvrage, que sa réponse sera l'utilitarisme, entendu comme
un pragmatisme profond et à long terme. Anticipant les réactions négatives à l'égard de

cette solution - qui ne se sont d'ailleurs pas fait attendre - l'A. prend le temps de s'arrêter
sur les critiques émises au fil du temps envers la philosophie de J. Bentham et J. S. Mill. Il
en définit les contours afin de proposer la thèse suivante : l'amélioration de son expérience

propre est une donnée universelle, désirée par tous. - Touchant des sujets polémiques tels

que l'avortement, le mariage homosexuel ou encore la répartition des richesses, la réflexion
proposée par Greene ne laisse pas insensible. Pourtant, malgré la complexité du propos, ce
livre demeure accessible. En efiët, l'A. jonche son écrit de schémas et d'illustrations ainsi

que de références à diverses études et recherches - on y trouve exposés, par exemple, de

grands classiques de la philosophie morale comme le dilemme du tramway et ses diverses
variantes. On s'amusera également de découvrir, çà et là, divers exemples personnels et

notes d'humour qui rendent la lecture plus ludique.

Céline Schöpfer

Constantin Cavafis, Notes de poétique et de morale, présentées par Georges
P. Savidis, traduites par Samuel Baud-Bovy et Bertrand Bouvier et publiées
avec la collaboration de Martha Vassiliadi, Athènes, Éd. Aiora 2016, 103 p.

Un beau petit livre d'une grande importance qui comblera les cavafolâtres mais
intéressera tous les amateurs de littérature II contient le texte de 27 notes du grand
poète grec d'Alexandrie - reproduites en langue originale avec une traduction française
en regard - qui sont autant de fragments de son art poétique, de réflexions sur 1 ' esthétique,
de remarques sur la création. - La traduction française, aussi belle que précise, est le

résultat du travail de Samuel Baud-Bovy et de Bertrand Bouvier, qui ont tous deux
enseigné le grec moderne à l'Université de Genève et ont beaucoup œuvré pour la
diffusion de la poésie grecque dans le monde francophone. L'œuvre de Constantin
Cavafis (1863-1933) - qui a mené une existence obscure de petit fonctionnaire ministériel
largement méconnu comme poète de son vivant - s'est progressivement hissée au rang
des deux ou trois meilleures de la poésie grecque du XXe siècle et des dix plus importantes
de la poésie européenne. Elle a acquis une reconnaissance universelle, traduite dans de

nombreuses langues et des poèmes tels que «Ithaque», «La ville» ou «En attendant les

Barbares» comptent parmi les chefs-d'œuvre de la poésie universelle. Les Notes sont
précédées d'une introduction de Georges Savidis (spécialiste de la poésie de Cavafis,
professeur à Thessalonique et à Harvard), qui reproduit le texte de la conférence
mémorable qu'il a prononcée à Genève le 15 juin 1983 et qui a été suivie par sa lecture
intégrale des 27 fragments exhumés des archives Cavafis, en grec d'abord puis en
français. Si le poète est également l'auteur de différents textes en prose, parmi lesquels
on trouve des journaux intimes, des récits et des écrits critiques, les 27 fragments
constituant les «Notes de poétique et de morale» forment «un tout homogène» et nous
font «entendre, d'une façon inouïe jusqu'à présent, la voix intime du poète Cavafy»
(ibid., p.13). Ces notes, dont 24 sont datées avec précision, s'étalent de 1902 à 1911, et
bien qu'elles se présentent sur des supports variés et qu'elles témoignent de l'évolution
linguistique du poète (de la langue savante à la langue démotique), elles reproduisent
avec une indéniable unité thématique « la voix privée, réfléchie de ce poète-dialecticien,
telle que lui-même a voulu la préserver» (p. 14). Une preuve de cette unité, outre leur



398 BIBLIOGRAPHIE

contenu, se trouve dans le fait que le poète les a classées dans un même dossier de ses

archives. Savidis remarque que la fin de la rédaction de notes théoriques en 1911

coïncide avec le sentiment qu'a le poète de se trouver «au point de départ de sa pleine
maturité poétique», au cours de laquelle il ne va désormais plus moduler que trois
registres essentiels: «celui de la réflexion, celui de l'histoire et celui de la volupté»
(p. 16). Durant la décennie qui précède 1911, Cavafis ne publiera qu'une douzaine de

poèmes; il «épure sa poétique» et «adhère résolument mais avec circonspection au
mouvement littéraire et social du démoticisme, champion de la langue populaire» (p.
24). En 1911, année-phare de sa création, « il compose sept poèmes, en récrit trois autres
et en publie huit» (p. 27), et c'est également l'année au cours de laquelle il écrit la
dernière des Notes, mettant ainsi un terme à ses réflexions sur l'esthétique. - Le premier
texte des Notes, daté du 5.7.1902, traite des relations que l'art entretient avec le

mensonge. Le poète se demande : « l'art n'est-il pas toujours mensonge Ou plutôt l'art
n'est-il pas d'autant plus créateur qu'il est plus mensonger ?» (p. 35 ; voir aussi Note
XIV, p. 67). D'un côté, Cavafis recherche passionnément à rendre la vérité et la sincérité
du sentiment et cherche par tous les moyens à ressaisir une émotion ou une sensation à

moitié oubliée, et de l'autre il est convaincu que la sincérité du poète est condamnée à

rester une « sincérité artificielle ». Dans la Note III il prend des accents quasi nietzschéens

pour se demander si l'on peut véritablement séparer le mensonge de la vérité ou si « le

mensonge n'est pas simplement la vieillesse de la vérité» (p. 41); le poème ne serait
alors que la vieillesse de la sensation. Le poème est composé «sous le coup de

l'impression... voluptueuse ou intellectuelle... parfaitement sincère» (Note XXI, p. 81),
mais avec le temps il semble jaunir, rancir et le poète se demande si l'impression fraîche
de jadis garde encore des restes de cette sincérité essentielle pour l'art. Dans sa vie, les

mots et leur pouvoir remplacent l'action (Note IV) et le poète a «conscience d'être
timoré, incapable d'agir» (p. 45). Il veut transmuer les sentiments en mots (Note V) et
cherche les moyens de restituer la vitalité aux sensations et aux sentiments, une fois que
ceux-ci ont été laminés par le temps (Note VI). La Note X est d'une importance
considérable, car elle pose la question morale de la bonne vie. Cavafis oppose deux types
de vie : d'un côté, celle du jeune poète très pauvre qui vient lui rendre visite et se plaint
amèrement de la dureté de sa vie et, de l'autre, celle que Cavafis a choisie et qu'il décrit
en ces termes : «je me suis écarté de ma ligne naturelle, je suis devenu un fonctionnaire
du gouvernement (est-ce assez grotesque et je gaspille chaque jour tant d'heures
précieuses [...] tandis que lui {i.e. le jeune poète), dans sa pauvreté, dispose de tout son
temps ; il est toujours présent, enfant de l'Art, fidèle à son devoir». Dans l'exercice de sa

profession, Cavafis se voit ainsi souvent contraint de refouler «une idée séduisante, une
image rare, des vers parfaits soudainement donnés» (p. 57), parce qu'il doit terminer ce

qu'il est en train de faire. Il explique au jeune poète la chance qu'il a de servir à tout
moment la poésie, «la plus grande maîtresse du monde» (p. 59), alors qu'il se voit
lui-même condamné à ne la servir que par intermittences. Dans la Note XVIII, Cavafis
insistera au contraire sur «le grand avantage» que peut aussi représenter pour l'artiste
une autre occupation, pourvu qu'elle ne soit «ni pénible, ni astreignante» car «elle le

'rafraîchit' {refreshes dans l'original grec), l'assainit et presque le repose» (p. 75). Mais
il ressent le poids de cette société dont « les misérables lois [...] ont restreint [s]on œuvre
[...] ont bridé [s]on expression» (p. 65). Dans cette Note XIII, il regrette de ne pas
connaître suffisamment le français, car il aurait pu s'«exprimer plus librement» (p. 65)
dans cette langue. Fataliste, il conclut cette réflexion ainsi : «Qu'y faire? Comme artiste
je suis floué. Je resterai l'objet de conjectures; c'est à travers tout ce que j'ai écarté que
je serai le plus pleinement compris». C'est forcément à l'écart de la société que l'artiste
est contraint de créer et pourtant Cavafis se méfie de toutes les formes d'élitisme, si
celui-ci ne lui confère aucun bénéfice : «Plus me soulage l'idée d'être l'égal de beaucoup
d'autres, que d'être supérieur sans en retirer de bénéfices» {Note XV, p. 69). Son
attachement à Alexandrie («Tu ne trouveras pas d'autres lieux, tu ne trouveras pas
d'autres mers. La ville te suivra partout. Tu traînes dans les mêmes rues. Et tu vieilliras



BIBLIOGRAPHIE 399

dans les mêmes quartiers» écrit-il dans le poème «La Ville» de 1910, trad. fr. de

D. Grandmont, Gallimard 2003, p. 53) prend une tournure paradoxale : il dit qu'il a «fini
par [s']habituer à Alexandrie parce qu'elle est un peu [s]a patrie», mais il rêve
simultanément à la vie dans une grande ville comme Londres: «combien un homme
comme moi - si différent des autres - aurait besoin de la grande ville» (Note XVII,
p. 73). A Alexandrie pourtant «la beauté du peuple, des jeunes gens pauvres [lui] plaît
et [l]e touche» {Note XX, p. 79). Cette beauté «compense en quelque sorte leurs

privations», alors que sur «les faces bouffies ou ridées» des jeunes gens riches «se lit la
laideur du vol et de la rapine des héritages et de l'usure» (p. 79). Dans la Note XXIV, le

poète s'interroge sur les rapports entre la vie et l'œuvre et constate que sa vie «passe par
des fluctuations voluptueuses, par des conceptions érotiques parfois matérialisées»,
tandis que son «œuvre est dirigée vers la pensée» (p. 89). Tout Cavafis est dans ces

lignes qu'il conclut en disant: «Je travaille comme les anciens. Ils étaient historiens,
philosophes, mettaient en drames le tragique de la mythologie - et presque tous, comme
moi, étaient malades d'amour».

Stefan Imhoof

Blandine Colot, Lactance. Penser la conversion de Rome au temps de Histoire de

Constantin (Biblioteca délia rivista di storia e letteratura religiosa, Studi 'a théologie

XXXI), Florence, Leo S. Olschki, 2016, xlvii + 356 p.

L'auteur des Institutions divines (ci-après ID), dont la première édition est datée

d'environ 305-311, est un écrivain prolifique, trop rare représentant de l'élite intellectuelle

de son temps, mobile (Afrique du Nord, Nicomédie, Trêves) et proche des cercles
dirigeants, en particulier de la famille impériale de Constantin, qui lui confiera
l'éducation de son fils Crispus. Formé à la rhétorique et enseignant expérimenté, il se

convertit au christianisme dans la seconde partie de sa vie, vers l'âge de cinquante ans,
et produit, probablement avant Yopus magnum qui fait l'objet de l'analyse de B. Colot,
deux courts traités, l'un d'anthropologie {De opificio Dei) et l'autre, plus apologétique,
sur la colère de Dieu {De ira Dei), ainsi qu'un pamphlet vengeur {De mortibus
persecutorum) dirigé contre les responsables de la grande persécution de la première
décennie du IV siècle. Les ID feront l'objet de remaniements et d'une version abrégée
{Epitome), peu avant la mort de l'auteur vers 325. C'est donc à travers un texte long,
complexe, protéiforme, que l'A. se propose de saisir le phénomène de la conversion de
la société romaine au début du IV siècle. On peut regretter que l'A. n'ait pas envisagé
de prendre en considération l'intégralité de l'œuvre de Lactance, les diverses parties
contribuant chacune à leur manière au projet d'ensemble de faire connaître à un lectorat
vaste et probablement hétérogène {cf. p. 6, n. 16) sinon la « vraie philosophie » per se, du
moins son existence et les promesses qu'elle se propose de remplir. De fait, Lactance
utilise peu les textes bibliques dans son argumentation (p. 29-42), parce que la Bible
n'est pas un dénominateur commun entre lui et son lecteur, a priori ignorant {indoctus)
en ce domaine, voire hostile. Lactance a beaucoup lu et cite abondamment une littérature
païenne aujourd'hui perdue, mais dont l'autorité permettait de poser un fondement
solide à sa démonstration. C'est souvent par la réfutation, en particulier de la «fausse
sagesse » (ID 3 : De falsa sapientia), que Lactance prépare le terrain pour la découverte
de la Vérité, dont il ne produit, il faut bien l'avouer, qu'une version aseptisée (à
l'exception peut-être du livre 4). L'appétit du lecteur est aiguisé, mais loin d'être satisfait,
et sa formation restera en devenir. - La riche monographie de TA. se divise en deux
parties de trois chapitres chacune. La première partie, intitulée «Révélation biblique,
débat et polémique: La justice entre politique et religion à Rome», consacre un premier
chapitre (p. 3-56) à l'attitude, décrite comme apologétique, de Lactance face à ce que



400 BIBLIOGRAPHIE

l'A. appelle, par emprunt, la Romideologie, un concept artificiel, caricatural, et de ce fait
peu utile. Si l'on se réfère uniquement au texte des ID, le message plus didactique, voire
polémique, qu'apologétique de Lactance prend une signification différente selon que
l'on envisage le contexte de la première édition (à l'époque des persécutions) ou celle de

sa version finale, à l'aube du Concile de Nicée (325). Mais dans un cas comme dans

l'autre, le lectorat païen reste nombreux et, à sa manière, instruit, mais probablement peu
réceptif à la lecture des Écritures, encore difficile d'accès dans leur version intégrale,
notamment suite aux destructions ordonnées depuis la promulgation de l'édit de 303.
L'A. suggère avec raison que Lactance a su démontrer que l'universalisme chrétien
n'était pas contradictoire avec le projet impérial d'unification de l'empire sous le couvert
de la pratique d'une religion commune. - Le chapitre 2 explore la stratégie poursuivie
par Lactance dans ses ID. C'est par la justice (le sujet même du livre 5 des ID), et non
par l'Église, dont la discrétion est frappante chez Lactance (p. 59), que s'exprime cet
universalisme chrétien. Le thème est bien sûr emprunté aux philosophes classiques, et
c'est dans une posture de philosophe que se campe le rhéteur pour maximiser son talent
de persuasion. Comme le titre de l'œuvre l'indique, c'est bien l'enseignant qui est à

l'œuvre, et non pas l'avocat, et encore moins le juriste {cf. p. 99-101), bien que son
modèle soit Cicéron. Est-ce par souci de simplification que sa «théologie» reste au
mieux binitaire plutôt que trinitaire (avec la possible exception de ID 5.1.13, cf. p. 66,
n.29)? En 310 comme en 324, le lectorat visé, à la différence du clergé, n'est peut-être
pas prêt à s'enfoncer dans des débats doctrinaux, ne seraient-ils que christologiques.
Miner les religions traditionnelles, décrire en termes essentiellement historiques et
moraux la religion chrétienne, et parachever le tout avec un message d'espérance
eschatologique constituait un programme gérable et efficace, en tout cas à la mesure des

compétences de Lactance et dans la ligne de l'Adversus Nationes d'Arnobe, de peu
antérieur aux ID. - Le troisième et dernier chapitre de cette première partie concerne,
toujours dans le cadre de cette quête un peu artificielle d'une Romideologie (p. 103),
l'interprétation par Lactance d'une problématique stoïcienne relative aux concepts de

iustitia et depielas, dont le rapport constitue, selon l'A., «une composante fondamentale
de la stratégie apologétique» de Lactance (p. 110). C'est l'occasion de revenir sur la

philosophie de la loi naturelle de Cicéron, à travers le De legibus et le De ojficiis, et de

sa récupération par Lactance, en particulier dans le livre 6 des ID, où l'A. s'interroge sur
la nature du lien (vinculum) qui lie les hommes dans la société (p. 151 sq.). Et l'A. de

conclure à l'importance historique de Lactance, qui aurait permis «de penser qu'une
Rome universelle et chrétienne pût remplacer l'espace politique et religieux de la Rome

païenne » (p. 167). Non seulement Romanité et christianisme ne sont plus contradictoires,
mais ils sont en passe de devenir synonymes (p. 181). - La seconde partie de l'ouvrage
est intitulée «Lactance acteur de son temps» et se divise encore en trois chapitres,
consacrés respectivement à la «théologie politique» de Lactance (p. 175-212), à la place
des Romains {sic des chrétiens et des juifs dans l'histoire universelle (p. 213-61), et à

la latinité de Lactance, notamment dans sa définition du terme et du concept de religio
(p. 263-309). Après avoir reconsidéré le Sitz im Leben de Lactance, l'A. contraste sa

vision romaine de la «victoire» du christianisme à la vision grecque d'un Eusèbe de

Césarée. Cette distinction est, à mon avis, peu pertinente : cela fait des siècles que le

monde romain a vu s'opérer le mélange progressif des traditions, et il vaut mieux
envisager des particularismes personnels plutôt que culturels, trop réducteurs et sans
base réelle (qui d'autre qu'Eusèbe et Lactance interroger sur cette question, à cette
époque-là?). La Romanité transcende l'identité linguistique, n'en déplaise à l'A. et à sa

source d'inspiration (P. Veyne, cf. p. 199, n. 92). Plutarque, Aelius Aristide et Dion
Cassius, pour ne citer qu'eux, sont là pour nous le rappeler. - Lactance inscrit les

persécutions et le triomphe du christianisme dans le cadre d'une histoire universelle, soit
dans un temps long, ce qui lui permet de partir des temps mythiques, sans rupture de

continuité, dans un développement parallèle des Écritures, dont l'autorité repose sur
l'ancienneté, et du paganisme, institué par les démons pour créer une diversion et



BIBLIOGRAPHIE 401

retarder l'avènement du christianisme, dont l'histoire du peuple d'Israël fait partie
intégrante, ce qui explique le rôle central des prophètes au livre 4 des ID, en écho à
YHistoire sacrée d'Evhémère du livre 1. Après les développements des livres 1, 2, 4 et
5, Lactance suggère que le christianisme n'est que «la voie du retour au monothéisme
originel » (p. 235). En reconnaissant les Hébreux pour ancêtres, les chrétiens bénéficient,
selon Lactance, d'un transfert d'héritage (p. 237), par jeu sur les termes de diathèkèl
testamentum alliance et testament). Et c'est à ce point qu'intervient le Christ, dont la
présence explicite dans les ID reste paradoxalement discrète. - Le dernier chapitre
explore l'apport de Lactance à la philosophie de l'histoire, et en particulier à la place
qu'occupe dans l'histoire le fait religieux. L'A. choisit alors de traiter la question sous un
angle linguistique, en suivant l'évolution du sens de religio et son traitement par
Lactance, par opposition à Cicéron et à Tertullien. Lactance présente le christianisme
comme une religio qui n'aspire qu'à devenir religio licita au lieu de superstitio, une
opposition développée déjà chez Minucius Felix (p. 281). Pour Lactance, le mot religio
dérive du verbe religare (plutôt que religere comme le suggère Cicéron) et insiste sur la
notion de lien, qui lie l'homme à Dieu (ID 4.28.2 et 12, cf. p. 292) et que valide le verus
cultus, sujet du livre 6 des ID. Quel que soit le caractère novateur de la réflexion lactantienne
en la matière, il me semble pour le moins exagéré de conclure, avec l'A. (p.301), que «le
changement sémantico-référentiel affectant le sens de religio s'est opéré strictement en
même temps que l'apologiste s'employait à fonder la nouvelle autorité de la langue des
chrétiens dans la communauté latinophone. » - L'ouvrage de l'A. est riche de réflexions
intelligentes. Il constitue visiblement l'aboutissement d'une longue recherche fondée sur
une connaissance intime du texte des ID («Appréhendant le texte de Lactance comme le

seul creuset fiable de notre lecture... », p. 313) et sur une lecture patiente et attentive de la

bibliographie moderne sur la question. C'est peut-être d'ailleurs ce qui entrave un peu la

discussion, l'embourbant parfois dans la réfutation de thèses qu'il n'est pas toujours utile
de reprendre, et obscurcissant de ce fait la vision personnelle de l'A. A cela s'ajoute une
certaine propension à l'utilisation de termes ou de notions cryptiques (par ex.:
«véri-conditionnalité» (p. 9), «explicitation du croire» (p. 18), «Il ne sert à rien de

s'arrêter ici à la contradiction formelle d'un implicite qui expliciterait le croire....» (p. 21),
etc.). Le lecteur se passerait volontiers des abondants jugements de valeur sur les thèses

d'autrui, mais bénéficierait volontiers de meilleures justifications pour écarter des points
que l'on pourrait considérer comme pertinents dans la discussion (ex. p. 87, n. 108). -
L'ouvrage est complété d'une riche et utile bibliographie, et d'un court index nominum et

rerum, au demeurant inutilisable (par ex., s.v. rhétorique, avec 52 renvois!).

Jean-Jacques Aubert

Marc Lienhard, Luther. Ses sources, sa pensées, sa place dans l'histoire
(Histoire), Genève, Labor et Fides, 2016, 678 p.

Même s'il n'est pas réductible à ce centre d'intérêt et de recherche, l'A., professeur
émérite d'histoire du christianisme moderne et contemporain de l'Université de

Strasbourg, n'est autre que le spécialiste français de Martin Luther, comme en attestent
ses nombreux ouvrages et articles sur le sujet, mais aussi la codirection de l'édition
des Œuvres de Luther dans la collection de la Pléiade. Avec cet ouvrage publié à
la veille des 500 ans de la Réforme, l'A. confirme, si besoin était, la finesse de son
analyse alliée à une clarté toute accessible. Davantage encore que dans ses publications
antérieures, il souligne aussi sa volonté de participer le plus sereinement possible au
débat réactivé à la faveur du jubilé. Car si la figure de Luther incarne sans conteste
les commencements religieux, théologiques et spirituels d'un mouvement aujourd'hui
décliné en de multiples rameaux, son apport à la modernité d'un point de vue culturel
ou sociétal pose question. Cette étude se veut donc moins une biographie qu'une remise



402 BIBLIOGRAPHIE

en contexte du personnage historique et de sa pensée. Ainsi les repères biographiques
proprement dits ne tiennent que dans quelques dizaines de pages qui décrivent une
vie de conflits et de controverses, entre peurs médiévales et audaces doctrinales, sans
oublier des éclats de rire tonitruants. Essentiel pour comprendre l'œuvre du réformateur,
le deuxième chapitre, consacré aux sources, présente les éléments déclencheurs du geste
luthérien : le rapport au texte biblique et son autorité, les confessions de foi, les pères de
l'Église, le monachisme, la scholastique, la mystique rhénane, la théologie de la piété et
l'humanisme. Le chapitre suivant, peut-être le plus original du livre, trace les contours
de la «démarche de Luther». Ainsi, par petites touches, l'A. cerne les points d'accroché
de la pensée luthérienne. Comment se comprend sa théologie: comme une aventure
spirituelle intense, de celles qui permettent de traverser toutes les épreuves. Comment
interpréter le texte biblique: de façon paulinienne, en distinguant la lettre de l'esprit.
Comment considérer l'expérience humaine et en particulier religieuse: comme une
chance d'incarner le vivant. La démarche de Luther, c'est d'abord distinguer: le divin
de l'humain, la loi de l'Évangile, Dieu de Satan. Et, par un mouvement de balancier,
c'est aussi unir: le Christ comme Dieu et homme, le sacrement comme corps du Christ
et pain, le croyant comme juste et pécheur. Enfin, la démarche luthérienne consiste à

ne pas négliger la philosophie, mais à toujours la lier voire la subordonner à l'exercice
théologique. De même fait-elle un usage circonstancié de la langue (latine, allemande,
biblique) comme du langage (théologique, philosophique...). Avant d'en venir, dans le

cinquième chapitre, aux thématiques proprement théologiques, l'A. s'attache aux visées
de cette théologie qui, si elle se veut confession de foi et instruction des fidèles, se révèle à

l'usage bien tournée vers la controverse. Tous les grands combats contre Müntzer, Erasme,
Zwingli et d'autres se retrouvent ainsi en regard des grandes thématiques comme la grâce
seule, le serf arbitre ou la transsubstantiation. Quant aux thèmes théologiques proprement
dit, ils sont en quelque sorte éclairés par le chapitre 6 qui les replace dans le cadre d'une
théologie existentielle. Luther en effet ne se contente pas d'exposer la foi, il se demande
constamment quel sens toute sa théorie prend pour les croyants. La prière, personnelle et

communautaire, le témoignage, en paroles et en actes, permettent d'humaniser la démarche

théologique pure. La fin de l'ouvrage est consacrée aux sujets qui fâchent: le pape comme
Antéchrist, la guerre des Paysans et la désobéissance à l'autorité politique, le durcissement
à l'égard des juifs, les Turcs et l'islam comme ennemis du christianisme. Les deux demiers
chapitres d'une part tracent la trajectoire Luther dans l'histoire - prophétique pour les

uns, apostolique pour d'autres, novateur ou traditionnel, médiéval ou moderne, puis, petit
à petit, dégagé de son empreinte confessionnelle et réel ferment d'une nouvelle culture
allemande voire européenne - et tentent d'autre part une ultime contextualisation en posant
la question de savoir comment comprendre Luther aujourd'hui. C'est d'ailleurs là, au

fond, tout l'enjeu d'une telle somme dont il est quasiment impossible de rendre compte de

façon exhaustive : comment passer d'une figure historique forte en son temps à un témoin
essentiel pour notre temps? Comment dépasser une étrangeté due, entre autres, aux cinq
cent ans qui nous séparent de cet homme? En puisant dans son expérience personnelle et
en se laissant inspirer par ses réponses qu'il faudra, me permettra-t-on d'ajouter, à notre
tour réinterpréter pour notre siècle.

Isabelle Graesslé

Pierre-Olivier Léchot, La Réforme (1517-1564) (Que sais-je 4077), Paris,
P. U. F./Humensis, 2017, 126 p.

Reprenant le même titre que celui de l'ouvrage de Richard Stauffer paru il y a 50

ans dans la même collection, cet ouvrage a le mérite de présenter, dans un style non
moins clair que son prédécesseur, une vue synthétique de la Réforme protestante, les

dates de 1517 et de 1564 balisant les fameuses thèses de Luther et la mort de Calvin.



BIBLIOGRAPHIE 403

Ce qui a changé depuis Stauffer tient aux nouvelles découvertes historiographiques,
soigneusement référées par l'A. L'idée d'une seule et unique Réforme a éclaté, au point
qu'on pourrait parler plutôt des Réformes au pluriel. C'est d'ailleurs faute de place que la
Réforme catholique et le Concile de Trente ne s'insère pas dans la perspective proposée.
Mais l'écart avec Stauffer, de notre point de vue, n'est pas qu'historiographique. Il est
aussi herméneutique et parfois même dogmatique. L'influence de Troeltsch et de Weber
a passé par là, avec force, nourrissant une reconstruction généalogique et pas seulement

historique. Cela explique pourquoi, dans l'exposé des Réformes successives, l'Islam
trouve sa place, sous une forme positive même discrète (l'intérêt philologique pour le

Coran) et pas seulement comme la figuration de l'image négative des Turcs; c'est aussi

pourquoi la Réforme anglaise, en sa version catholique mais néanmoins dissidente,
traduit le mouvement réformateur de l'Église d'Angleterre sans jamais prendre le

nom figé d'anglicanisme. A la fin de l'ouvrage, l'A. expose les spécificités sociales et
pratiques de la Réforme, saisie dans le style de vie et l'exemplarité des pasteurs, dans

l'Europe moralisante des Consistoires et dans la pratique des hommes pieux. On sent ici
de nouveau l'influence méthodologique déterminante de Troeltsch, avec la mise en avant
prioritaire du calvinisme. Le luthéranisme est tiré davantage du côté de la piété (Spener)

que de l'éthique. On observe une certaine tendance de l'A. à harmoniser la Réforme sur
un mode calviniste. Est-on si loin, finalement, du calvinisme de Stauffer Pour exploiter
vraiment les révolutions historiographiques survenues, ne faudrait-il pas intégrer une
réflexion plus exigeante et plus radicale sur le pluralisme, comme certains chapitres du
livre le donnent certes déjà à penser (celui sur Tanabaptisme, par exemple

Denis Müller

Thomas Kaufmann, Les Juifs de Luther, traduction de l'allemand par Jean-Marc
Tétaz (Histoire), Genève, Labor et Fides, 2017, 228 p.

Cet ouvrage magistral de l'historien de Göttingen, servi par une belle traduction,
essaie de reconstruire la représentation que Luther se faisait des Juifs, plutôt que de

retracer la relation entre les deux. Du point de vue historique, tout semble se jouer dans
l'évolution fatale entre le traité «Que Jésus-Christ est né Juif» de 1523 et le pamphlet
«Des Juifs et de leurs mensonges» de 1543. S'agit-il d'une dérive inéluctable ou d'un
changement de cap L'A. multiplie les éclairages historiques et textuels pour essayer
de rendre compte de cette trajectoire et pour la mettre en perspective généalogique avec
les mouvements de pensée contradictoires du luthéranisme ultérieur et les tragédies
antisémites de la pensée allemande sous le nazisme notamment. La figure de Luther
demeure bifide. Mais une tendance dominante, clairement antisémite, l'emporte dans
la réception, tendance que Bonhoeffer n'a pas réussi à inverser. Sans doute est-ce la
grande question que nous lègue ce livre comme le dossier complexe dont il est témoin :

la genèse de la pensée luthérienne au sujet des Juifs peut-elle être explicitée en fonction
d'une reconstruction historique et textuelle, ou doit-elle nous renvoyer à une généalogie
psychique et culturelle plus large et plus profonde L'imaginaire judaïque luthérien
se réduit-il à la pensée du seul Réformateur (y compris dans ses glissements séniles
et maladifs, révoqués par Bullinger et de nombreux auteurs à sa suite) ou dépend-il
d'un contexte civilisationnel mettant en jeu les ressorts et les dangers spécifiques de
l'Occident d'une part, du christianisme d'autre part Très fouillé et détaillé du point
de vue historique et textuel, cet ouvrage de référence souffre cependant d'un défaut
assez généralement répandu chez les historiens de métier: il ne pose pas de manière
assez radicale la problématique anthropologique centrale de son dossier et il peine par
conséquent à proposer un questionnement généalogique pointu sur les origines, et non
les causes, de l'antisémitisme et de l'antijudaïsme de Luther et d'un certain luthéranisme



404 BIBLIOGRAPHIE

ultérieur. L'A. nous offre pourtant de précieuses incursions dans la réception théologique
et ecclésiale des textes de Luther dans toute leur ambivalence. Nul doute que le riche
matériel procuré ici puisse donner des idées et des sources d'inspiration à celles et ceux
qui voudraient approfondir ce grand et difficile sujet.

Denis Müller

Théophile-Rémy Frêne, Cléobule ou pensées diverses d'un pasteur de

campagne, éd. par André Bandelier et Pierre Bühler, Porrentruy, Société

jurassienne d'émulation, 2016, 184 p.

Ces Pensées diverses qui se succèdent sans ordre thématique et abordent toutes
sortes de questions touchant aux gens, aux mœurs, à la religion, ont été publiées à

titre posthume en 1807 et font ici l'objet d'une réédition savante, dûment assortie de

notes et de plusieurs index. Elles sont précédées de trois introductions : une première
de Bandelier sur la personne et la vie de cet «érudit campagnard» qui lut pasteur de

Tavannes, dans le Jura bernois, pendant près de quarante ans ; une deuxième de ce même
Bandelier sur les circonstances et conditions de la première édition ; la troisième de Pierre
Bühler qui situe, présente dans ses grandes lignes et analyse la pensée de ce «moraliste
éclairé ». Cléobule est indubitablement un document précieux sur ce que pouvaient être
la sensibilité et la pensée, non pas d'un auteur reconnu, mais d'un pasteur de terrain en

plein XVIIIe siècle. Il est à cet égard très représentatif d'une «liberté d'indifférence»
(p. 22) très répandue parmi les pasteurs de cette époque, c'est-à-dire d'une liberté de

penser attentive à tenir compte de la réserve qu'imposait l'exercice de leur ministère.
A lire ce document, on comprend mieux les retombées à l'échelon local de théologies
comme celles d'un Ostervald ou d'un Turrettini.

Bernard Reymond

Sarah M. Grimké, Lettres sur l'égalité des sexes, introduction, traduction et

notes par Michel Grandjean (Histoire), Genève, Labor et Fides, 2016,278 p.

C'est un ensemble de textes majeur pour l'histoire du féminisme et pourtant encore
mal connu que le professeur Michel Grandjean nous donne à lire grâce à sa traduction de
1 ' anglais et à un important appareil critique : les Lettres sur l'égalité des sexes, rédigées

par l'américaine Sarah Grimké en 1837. A 45 ans, elle est une personnalité engagée
publiquement contre l'esclavage, qu'elle a connu de près puisqu'elle a grandi dans

une grande famille de planteurs du Sud. A son virulent combat pour l'abolitionnisme
s'ajoute dans un deuxième temps une prise de conscience féministe. Comme Grandjean
le relève en introduction, l'originalité de cette quinzaine de lettres publiées dans la presse
puis dans un petit ouvrage est qu'elles revendiquent l'égalité entre hommes et femmes,
tout en se fondant sur la Bible. Sarah Grimké se met en porte-à-faux avec les autorités
théologiques de son temps : l'association des pasteurs du Massachusetts lui conteste le

droit de prendre la parole publiquement devant une assemblée mixte, ce à quoi elle
répond dans une de ses lettres en se fondant sur le ministère de Jésus, qui adressait ses

enseignements à une foule composée elle aussi d'hommes et de femmes. Sarah Grimké
a cherché une Église qui applique l'égalité évangélique, et elle a cru l'avoir trouvée
chez les quakers, mais elle a été déçue et elle finira par se distancer de toute institution
ecclésiale. - Dans ses lettres, l'américaine fait une interprétation égalitaire du récit de

la création, évoque les droits humains et la responsabilité sociale partagée des hommes



BIBLIOGRAPHIE 405

et des femmes, alors même que la condition de ces dernières s'apparente à l'esclavage,
tant aux Etats-Unis que dans le reste du monde, elle en fournit de nombreux exemples
géographiquement divers. Elle aborde la question de la mode et de la galanterie comme
autant de distractions qui détournent de l'égalité; elle revendique pour les femmes
l'accès au ministère pastoral, en tant qu'exercice d'un devoir et non que droit, mettant en
évidence les gains financiers, l'honneur et le pouvoir que la fonction confère et que les

hommes se réservent donc jalousement. - Michel Grandjean relève que Sarah Grimké se

retire de la vie publique peu après la parution de ces lettres, et qu'elle tombe dans l'oubli,
comme son œuvre. Il note la différence entre la sœur aînée, Sarah, qui malgré ses velléités
égalitaristes ne revendique pas les droits politiques pour les femmes, au contraire de sa

cadette, Angelina, qui dans une lettre donnée à lire en annexe revendique le droit pour les

femmes d'arriver jusqu'à la présidence des Etats-Unis d'Amérique. - Michel Grandjean
ne cache pas son admiration pour l'œuvre de Sarah Grimké. Sa diffusion de ce côté-ci de

l'Atlantique peut compter sur la parution quasiment simultanée d'un autre ouvrage, édité

par Colette Collomb-Boureau (Les sœurs Grimké: de l'antiesclavagisme aux droits
de la femme, Lyon, ENS, 2016). Elle propose la traduction en français d'autres textes
des sœurs Grimké, et d'une partie des Lettres sur l'égalité des sexes. Mais l'édition
parue chez Labor et Fides, dont il est question ici, a la particularité de proposer toutes
les Lettres, dans leur intégralité, se conformant à l'ensemble choisi par Sarah Grimké
elle-même et publié en 1838. Par ailleurs, Michel Grandjean peut mettre à profit ses

compétences d'historien, mais aussi de théologien, notamment en prêtant une attention
particulière aux traductions des textes bibliques cités par l'américaine. Il met à juste titre
un accent sur la démarche théologique de l'auteure, à l'avant-garde des théologiennes
féministes. Le ton corrosif de cette dernière, mis en valeur par une traduction et une
édition soignées, fait de cette plongée dans un document historique dont 180 ans nous
sépare un vrai plaisir et a le mérite de nous interpeller encore aujourd'hui.

Lauriane Savoy

David H. Kelsey, Eccentric Existence. A Theological Existence, 2 vol., Théologie

Louisville, Kentucky, Westminster John Knox Press, 2009, 1092 p. contemporaine

Une œuvre aussi remarquable et impressionnante que celle de David Kelsey,
théologien de l'École de Yale, reste encore probablement assez floue sur le plan éthique,
malgré son amplitude extraordinaire. La notion d'existence excentrique, très féconde
(et qui n'est pas sans rappeler le meilleur de la contribution de Paul Tillich et des

anthropologies de la transcendance), conduit chez cet auteur à une réfutation originale
de la catégorie de personne remplacée par l'idée-directrice de «living human personal
body» (nuance longuement justifiée par l'auteur, mais peu probante en fin de compte).
Surtout, les conséquences pour la bioéthique et pour l'éthique appliquée ne semblent pas
vraiment tirées, suite à un possible isolement intra-dogmatique et à un certain manque
de perception de la situation nouvelle de la théologie au cœur des débats philosophiques
et scientifiques. Seule la discussion serrée et remarquable sur l'individualisme semble
entrouvrir ici la porte souhaitée en direction d'une reprise éthique théologique digne de

ce nom. Voir ma contribution sur le même sujet, «Sujet et personne», in: Dictionnaire
encyclopédique d'éthique chrétienne (avec Laurent Lemoine et Éric Gaziaux dir.),
Paris, Cerf, 2013, p. 1941-1959. - Au plan systématique, David Kelsey a prolongé et

approfondi les intuitions anthropologiques antérieures de Moltmann et de Pannenberg
par une triple originalité: il a engagé un dialogue fructueux avec l'individualisme
contemporain, en discussion avec Stephen Lukes, il a saisi le péché, plus radicalement,
comme distorsion, et enfin il a reconstruit la question de l'identité sous l'angle de

«living human personal body» comme lieu anthropologique et théologique central de



406 BIBLIOGRAPHIE

l'existence excentrique. Cf. la discussion approfondie conduite par Kelsey, Eccentric
Existence p. 392-401. La critique théologique de l'individualisme proposée par Kelsey
est sans doute le cœur de toute son anthropologie théologique ; elle méritera en soi toute
une analyse différenciée. Nous nous contentons de remarquer ici, de manière encore
liminaire, que le démarquage opéré par Kelsey (à la suite de Welker, Frei et Schwöbel)
reste inséré de manière assez conventionnelle dans une approche intra-théologique,
fortement trinitaire, qui ne se laisse pas vraiment interroger par les défis novateurs de
la méta-modernité critique. La théologie, comme l'anthropologie, restent ici réactives,
plutôt que proactives et prospectives. Je ne suis pas sûr que cette grandiose perspective
intègre et dépasse vraiment les apports d'un Ricœur, d'un Jean-Marc Ferry et d'un
Spämann au plan philosophique et qu'elle soit vraiment aussi originale qu'elle le semble
au plan théologique. Surtout, je ne vois pas quel est son apport décisif à la reconstruction
de l'éthique théologique elle-même. La notion de prolepse s'accompagne, chez
Pannenberg, d'une ouverture sur la Gottoffenheit, qui va tout à fait dans le sens de la
belle notion d'existence excentrique récemment déployée par David Kelsey ou, exprimé
sur le mode de l'intériorité, de la «aufgehobene Verborgenheit» sur laquelle se conclut
de manière lumineuse l'anthropologie théologique de Gerhard Sauter.

Denis Müller

Joseph Moingt, Croire au Dieu qui vient, t. 1 : De la croyance à lafoi critique
(nrflEssais), Paris, Gallimard, 2014, 612 p.

Infatigable, toujours alerte et perspicace, Joseph Moingt nous offre ici un nouvel
ouvrage. Sur Dieu Oui, si l'on veut, et qui reprend (chez un éditeur laïque cette fois),
poursuit et complète un opus précédent: Dieu qui vient à l'homme, t. I: Du deuil au
dévoilement de Dieu, t. II : De l'apparition à la naissance de Dieu (11/1. Apparition et
II/2. Naissance), Paris, Cerf, 2002, 2005 et 2007. Mais il y a déplacement aussi, tout au
moins du terrain arpenté, non de la visée, ni de la posture de fond. Le titre le signale,
mettant en avant le verbe «croire». Par ailleurs, l'auteur avait un temps pensé intituler
l'ouvrage non Croire au Dieu qui vient, mais Croire au salut qui vient (p. 26, 34). C'est
sur ce «croire» que je vais focaliser la présente recension, plus que directement sur
Dieu. D'autant que Dieu justement était au centre de ce que j'avais écrit dans la même
Revue à propos de Yopus précédent: «Étude critique. Dieu qui vient à l'homme», R ThPh
142/1, 2010, p. 53-63. Mais prenons d'abord acte de la disposition de l'ouvrage. Il se
donne en deux parties, 1. «De la croyance à la révélation du salut» (en deux chapitres :

«L'attente du salut» et «La révélation du salut») et 2. «De la révélation du Christ à la
foi des chrétiens d'aujourd'hui» (en deux chapitres également: «Dans l'espace de la

pensée chrétienne, le père et le fils», mais dont le second va constituer la suite du livre,
autour de «Esprit, Église et monde», p. 39 sq., et cf. p. 31, 43 ; cette suite a aujourd'hui
paru et fera l'objet d'une recension dans un prochain numéro de la présente Revue).
Arrêtons-nous un instant sur ces libellés et le chemin de pensée proposé. On notera
d'abord que l'auteur part de la croyance, une donne «proprement anthropologique»
(les pages 96-104 en donnent un résumé), générale et humaine donc, pour aller à «la
révélation du salut», où l'auteur revient passablement sur Jésus (il le fait en tenant
fortement la tension entre «la vérité de Jésus connue par les procédures historiennes»
et«sa vérité théologique», p. 19; et cf. p. 30, 36-39, 369 sq., 392 sq., où l'on n'oubliera
pas un autre important ouvrage antérieur de l'auteur, L'homme qui venait de Dieu, Paris,
Cerf, 1993). Non sur Jésus seul, mais sur «Jésus et l'Esprit», comme le dit un intertitre,
et en ouvrant sur l'Église, la tradition et la génération de l'humain en régime chrétien
au cœur du monde. Ce dernier champ de réalités est au fond le souci majeur de l'auteur
dans le présent ouvrage, et le sera plus encore dans ce qui est annoncé. Y domine le motif
d'un salut «qui vient», qui ne cesse de venir ou doit toujours à nouveau advenir, selon



BIBLIOGRAPHIE 407

ou comme processus déployé, d'une certaine manière instaurateur et n'enfermant pas
dans un passé (p. 34). Ce processus doit être repensé théologiquement, à un moment où

nous nous trouvons « dans un monde sorti de la tradition chrétienne et dans une Église
désorientée par un tel bouleversement» (p. 603; et cf. p. 21 sq.). Une situation dont
l'auteur a une forte conscience, comme il a une forte conscience des tentations qui s'y
font voir ou en naissent (p. 16) ; se replier sur un donné comme dépôt quasiment à répéter,
alors que la vérité ici en cause, du côté de Dieu comme du côté de l'humain, est celle
non d'un «contenu», d'«enseignements» ou de «préceptes», mais d'une «puissance
d'engendrer» (p. 602). S'il est requis de gagner toujours à nouveau une «foi critique»
(le sous-titre du livre, et p. 412 sq.), comme il y a par ailleurs une «raison critique», c'est
en raison de cette donne de fond. Mais cette donne suppose justement, d'une part, que
le croire soit rapporté à un acte («l'acte de croire», dit Moingt depuis assez longtemps,
cf. ici p. 17sg., 23,87 ig., 92) et, d'autre part, qu'il vienne s'inscrire-c'est le déplacement
ou la différence d'accent que cristallise ce nouvel ouvrage - dans ces réalités largement
humaines que sont, notamment, l'attente, la dette, le don échangé, la reconnaissance, et à

chaque fois les ressemblances et les différences, la confiance, l'innovation et la naissance
du sujet ou de ce qui en tient lieu, toutes choses pensables, Moingt le souligne (p. 91, 94;
cf. aussi p. 303 sq.), et d'ailleurs pensées, de toujours. Se tient là, en amont, tout un passé
dont tenir compte, préchrétien (les perspectives théologiques qui se proposent dans

l'ouvrage en sont chargées), comme se tiendra, en aval cette fois, une réalité du monde
en sa sécularité, avec tout ce qui la traverse (ce sera plus spécifiquement le site de la suite
à venir). J'ai mis ici en avant la réflexion de fond ouvrant sur un penser du «croire» dans
le contemporain qui en ait précisé le statut et les formes. Mais le parcours proposé passe
aussi, comme le plus souvent chez Moingt, par de riches relectures de moments anciens,
notamment patristiques, et par des reprises de cristallisations doctrinales y ayant vu le

jour, à la fois fines et très sûres, et subtilement reformulées, mais en fidélité, en fonction
du contemporain. C'est notamment le cas, mais Moingt nous y avait déjà entraînés dans

ses livres antérieurs, à propos de Chalcédoine, des rapports de l'humain et du divin et des

jeux entre immanence et extériorité, ainsi que des renvois entre parole et esprit, dont les

termes sont à chaque fois reformulés en un régime du «fait chair» et du «faire chair».

Pierre Gisel

Bernard Sesboûé, L'acte théologique d'Irénée de Lyon à Karl Rahner. Les

grandes créations en théologie chrétienne (Donner raison/théologie 59),
Bruxelles, Lessius, 2017, 350 p.

Cet ouvrage est un grand et beau panorama reconstruisant la compréhension de la

théologie chrétienne d'Irénée à Rahner. En fait, on reste par choix dans une conception
uniquement catholique de la théologie. Une seule exception concerne le passage par
Luther et Calvin. Mais les Réformateurs sont pour ainsi dire insérés dans la vision
catholique. Le fait que ni Schleiermacher, ni Barth, Bultmann ou Tillich n'apparaissent
ensuite est un indice assez sûr de cette restriction regrettable. La question est dès lors
de savoir quelle relation la théologie catholique entretient-elle avec la culture et avec
la modernité dans son éclatement constitutif. Origène reste ainsi traité de manière
assez conventionnelle, alors qu'il eût été possible d'en montrer d'avantage l'audace
et l'originalité. Luther lui-même est plus abordé comme une variante de la tradition
catholique que comme un geste théologique révolutionnaire et déstabilisant. Une mise en
perspective critique de Möhler et de Schleiermacher aurait obligé l'auteur à thématiser
les différentes proches de la modernité. Rahner apparaîtrait différemment s'il était mis
en regard de Bultmann. Enfin une comparaison de Balthasar et de Barth radicaliserait
les théologies les plus radicales. Bref: la problématisation œcuménique et moderne



408 BIBLIOGRAPHIE

ne saurait se contenter de juxtaposer position catholique et position protestante : elle
prendrait en compte le pluralisme critique interne de l'acte théologique lui-même.

Denis Müller

Anthony Feneuil (édL'expérience religieuse. Approches empiriques. Enjeux
philosophiques (Le grenier à sel), Paris, Beauchesne, 2012, 326 p.

Il s'agit d'un ambitieux programme de recherche entre théologiens, philosophes,
sociologues et historiens. Le but en était de clarifier le concept d'expérience religieuse et
du même coup les concepts d'expérience, de réalité empirique, de religion, de religion
naturelle, de philosophie de la religion. Sous un certain angle de vue, l'ouvrage se veut
progressif et synthétique; mais on peut aussi le lire comme la confrontation critique
de perspectives irréductibles. - De fil en aiguille, une option en faveur d'un théisme
empirique semble se dégager, mais ce choix n'est peut-être pas aussi univoque qu'il y
paraît : le concept de théisme reste lui-même écartelé entre une perspective spéculative et

un formalisme méthodologique ; quant à la notion d'empirisme, on ne sait pas bien si sa

lecture théiste découle exclusivement d'une compréhension intrinsèque de l'expérience
ou si elle est déduite spéculativement d'une conception du divin. - Différents dossiers

empiriques sont examinés, notamment la mystique, la religion naturelle, la sociologie
de la religion, la tension entre phénoménologie et démarche empirique. On observe une
certaine hésitation entre la diversification descriptive et l'approfondissement spéculatif.
C'est le tenant de l'empirique qui répond à celui de la phénoménologie, mais n'y aurait-il
pas aussi un dépassement de la phénoménologie vers le haut A la fin on ne sait plus très
bien si la pluralité disciplinaire des auteurs donne à penser la pluralité constitutive des

concepts et des objets traités, ou si ce n'est pas plutôt le hasard aléatoire des disciplines
scientifiques qui appelle une reprise systématique des champs. De ce point de vue,
il est regrettable que les éditeurs se soient contentés d'une assez brève introduction
méthodologique sans que personne ne soit sollicité pour tenter une synthèse philosophique
voire théologique de l'ensemble. Le pari empirique semble dominer, mais son arrière-fond
transcendantal n'est pas évalué. - L'accent méthodologique et pluriel remarquable de

l'ouvrage souffre cependant d'une certaine sous-détermination des modalités proprement
théologiques et philosophiques de la réflexion. C'est finalement le philosophe Paul Clavier
qui s'avère théologiquement le plus pertinent, dans sa manière de solliciter la théologie
naturelle de Swinburne. Quant à la philosophie de la religion, elle ne s'élève pas au niveau
d'une philosophie spéculative. Jean-Marc Ferry est à peine mentionné, Hegel, Ricœur ou
Weischedel - pour ne citer que quelques exemples - ne sont pas convoqués.

Denis Müller

Félix Moser, Élise Cairus (éds), Entre la mémoire et l'oubli. La pensée

protestante aujourd'hui, Genève, Labor et Fides 2016, 208 p.

Le 31 juillet 2015, la Faculté de théologie de l'Université de Neuchâtel a fermé ses

portes. Le présent ouvrage offre au lecteur la plupart des conférences qui ont été données
à cette occasion, soit lors d'un colloque, d'une table ronde ou de la soirée officielle
actant cette fermeture. Si certaines contributions sont «de circonstance», d'autres
portent une dimension plus générale et permanente, et justifient le sous-titre de « la

pensée protestante aujourd'hui» (sur laquelle porte également un... regard catholique,
celui de François-Xavier Amherdt, «La pluralité du temps biblique selon Paul Ricœur,
une histoire à faire au quotidien»). Nous nous référons en particulier aux exposés de



BIBLIOGRAPHIE 409

Jean Zumstein («L'exégèse protestante comme apprentissage de la liberté») et de Pierre
Bühler («Entre la mémoire et l'oubli: le pardon comme reconnaissance»). Ceux qui
se souviennent de la Faculté de théologie ou regrettent sa fermeture trouveront intérêt
à la lecture des articles de Felix Moser (son dernier doyen), Willy Rordorf ou Gottfried
Hammann, notamment ; ceux qui veulent, à partir de cette « mésaventure » (Jean-Jacques
Aubert), réfléchir à la pertinence de la pensée protestante (F. Moser reprend avec bonheur
et créativité les soli de la Réforme) ou à la place de la théologie dans l'université et dans
la cité, y trouveront également maintes pistes à explorer, partant de la profonde citation
de Paul Ricœur par laquelle Félix Moser conclut sa dernière adresse: «La mémoire
est toujours la mémoire de quelqu'un qui a des projets.» Alors, tant en mémoire de la
Faculté neuchâteloise qu'au regard de l'héritage de la Réforme commémorée ces temps,
le protestantisme : quel projet Quels projets

Jean-Luc Blondel

Christophe Chalamet, Une voie infiniment supérieure. Essai sur la foi,
l'espérance et l'amour (Lieux théologiques 52), Genève, Labor et Fides,

2016, 256 p.

La foi, l'espérance et l'amour, la célèbre triade de l'apôtre Paul, guident et

structurent le parcours théologique et existentiel que nous propose, dans cet essai,

Christophe Chalamet. Le livre se compose de quatre parties principales autour des

thèmes du chemin, de la foi, de l'espérance et de l'amour. Le premier chapitre reprend le

titre du livre, Une voie infiniment supérieure. L'auteur y montre que la vérité chrétienne
«n'est pas une idée à penser ou à croire, mais une réalité qui demande à être mise en

œuvre» (p. 39). La foi, l'espérance et l'amour sont des réalités dynamiques, car elles se

situent «sur le plan de l'existence» (p. 42). Engageant la vie tout entière, elles doivent
être comprises aussi bien dans leur incarnation historique que par leur aspect relationnel.
Tout d'abord, l'aspect historique est représenté par l'idée du «cheminement, du "pas
encore"» (p. 45). Derrière nous, il y a Dieu et sa révélation dans l'histoire puis tous ceux
qui nous ont précédés sur le chemin de la foi. Devant nous, il y a Dieu «nous attirant
à lui et venant à nous» (p. 47). Toujours en chemin, la théologie est un voyage durant
lequel «rien de définitif n'est à notre disposition» (p. 45). Ensuite, la foi, l'espérance et
l'amour ne peuvent être compris que dans leur imbrication, leur influence mutuelle qui
est à l'image des relations au sein de la Trinité qui les fonde. Dans la vie chrétienne, cette
triade trouve sa source dans la relation entre l'homme et Dieu, puis ils s'incarnent dans la
communauté de foi qui s'ouvre alors aux autres et à la création. - Le deuxième chapitre,
La foi entre fidélité et confiance, contient le cœur de la pensée théologique de l'ouvrage.
La foi, comme «acte humain de confiance, de fidélité et d'obéissance» (p. 55), ne

peut être autofondée, elle a besoin d'«une réalité présente qui permet cette confiance»
(p. 56), c'est-à-dire qu'il faut une relation où l'on reconnaît la fidélité de l'autre. La
foi est un acte humain, qui répond «oui» au «don de Dieu et l'accueille» (p. 132).
Elle est surtout une rencontre qui permet de vivre dans la confiance en la fidélité de

Dieu, « infinie et inconditionnelle» (p. 133), parce qu'il est fidèle à lui-même et que son
action envers le monde correspond à son être trinitaire (p. 61). Cependant, parce qu'elle
est relation et vie, «la foi ne peut être une simple sécurité; elle ne peut que s'élancer
vers un but» (p. 99) qui vient de l'espérance. - Le troisième chapitre, L'espérance, son
fondement et son horizon, montre «la réciprocité entre la foi et l'espérance» (p. 138),
car si la foi se fonde sur la fidélité de Dieu à ses promesses, l'espérance est tournée
vers «l'accomplissement de cette fidélité dans un règne de justice, c'est-à-dire de justes
relations». L'espérance n'est pas l'attente passive d'un monde meilleur. Au contraire,
c'est parce qu'elle «rappelle de la manière la plus aiguë l'inaccompli, l'imperfection



410 BIBLIOGRAPHIE

et les souffrances [du monde] que nous somme renvoyés vers notre temps». Par ce
contraste et par sa confiance en l'accomplissement des promesses de Dieu, l'espérance
est une source d'action qui «oriente notre manière d'être et d'agir dans notre présent»
(p. 151), selon la véritable justice qui est identique à l'amour de Dieu. - Avec le dernier
chapitre, Le plus grand de ces trois..., l'auteur montre que l'amour trouve sa source
en l'être même de Dieu qui s'est révélé en Christ. Cet amour inconditionnel, Dieu le

communique en se donnant lui-même, en cherchant la communion avec sa créature,
c'est pourquoi il est la source de la foi et de l'espérance. Il en est aussi le but, car aimé

par Dieu, nous pouvons aimer en retour et « aimer le prochain [...] c'est aimer le Christ
lui-même. L'amour, qui vient de Dieu, retourne alors à sa source» (p. 199). - L'essai de

Christophe Chalamet est une belle contribution au renouvellement du sens théologique
et existentiel de la triade paulinienne. Nous regrettons, toutefois, que le principe du

cheminement, si pertinent pour penser la foi, se retrouve aussi dans la structure du texte
qui bien souvent zigzague sans transition d'une problématique à l'autre. D'autre part, la
pensée de l'auteur, pourtant si pertinente, ne se détache pas assez du très riche dialogue
avec la tradition. Malgré ces quelques faiblesses, Christophe Chalamet nous propose,
dans ce livre, une théologie actuelle et fidèle à sa vocation d'«orienter le cœur [...] et

l'intelligence vers Dieu et vers le monde» (50).

Vincent Demaurex

Gérard Siegwalt, Le défi ecclésial : une voix protestante pour la réalisation
de l'Église. Écrits théologiques IV(Patrimoines), Paris, Cerf, 2016, 464 p.

Gérard Siegwalt, né en 1932, est professeur émérite de théologie protestante à

l'Université de Strasbourg. En parallèle à son travail académique, il a toujours pratiqué
la cure d'âme et l'accompagnement. Il s'est surtout fait connaître en publiant une vaste
théologie dogmatique sans équivalent dans le protestantisme francophone actuel, la

Dogmatique pour la catholicité évangélique. Système mystagogique de lafoi chrétienne.
Il s'agit là d'une somme de plus de 4000 pages qui se répartissent en 10 volumes. - Plus

récemment, notre auteur a également entrepris de réunir des études plus directement
orientées vers la pastorale et la pratique. Cette série est celle des Écrits théologiques,
actuellement en cours de publication aux éditions du Cerf. Après Le défi monothéiste,
Le défi interreligieux et Le défi scientifique (un texte largement consacré à des thèmes

d'écospiritualité), voici que paraît maintenant Le défi ecclésial. - L'on y trouve réunies
des études dont la rédaction s'étend sur plusieurs décennies. Leurs genres littéraires
sont très variables, allant de la prédication à la conférence en passant par l'article
de vulgarisation et l'étude savante. Une impression de réelle cohérence se dégage
néanmoins de l'ensemble. Cela tient d'une part à la permanence d'un certain nombre de

thèmes comme l'œcuménisme et l'importance du culte, et d'autre part à l'exigence de

profondeur et de réflexivité qui caractérise Gérard Siegwalt. Tout ce qu'il écrit, en effet,
même lorsqu'il s'agit de propos très orientés, est argumenté et marqué de la pensée.

- Dans le recueil que nous présentons, les premières études portent principalement sur
la théologie fondamentale de l'Église. Elles examinent notamment la question des forces
et des limites du culte protestant, puis (au gré de quelques pages particulièrement fortes
du point de vue historique) la théologie des sacrements Elles abordent également des

problématiques plus ponctuelles et particulières, comme la situation du protestantisme
en Alsace-Lorraine et le problème de l'autorité dans ce contexte précis. Débordant
le cadre de l'ecclésiologie protestante, une place intéressante est également réservée
à l'interprétation de Vatican II. Gérard Siegwalt va en cette matière plus loin que



BIBLIOGRAPHIE 411

l'herméneutique de la continuité chère à Joseph Ratzinger. Il estime que l'histoire
antérieure de l'Église catholique est à lire comme une préparation douloureuse aux
décisions d'ouverture ecclésiale de ce concile, vues comme une véritable conversion.
L'on doit cependant noter qu'il est traité ici du texte de Vatican II et non pas de toutes
les modalités empiriques de son application. - Dans la suite du volume, la réflexion se
concentre sur les problèmes liés aux ministères. Il y est notamment suggéré avec finesse
et liberté que le ministère de diaconie et les autres formes de service n'ont rien gagné
à être séparés de manière trop rigide. Mais la réflexion se concentre principalement
sur la délicate question du ministère d'unité dans l'Église universelle. Pour l'auteur
un tel ministère serait souhaitable. Il concernerait le catholicisme, les protestantismes
et l'orthodoxie. Il ne s'agirait cependant pas d'une quelconque centralisation
ecclésiastique, mais d'un office de présidence sans lequel, selon le penseur alsacien,
une conciliarité réelle entre les diverses confessions ne peut se déployer effectivement.

- Beaucoup pourront tirer profit de ces textes. Ce qui les caractérise est une vaste culture
dans le domaine de l'histoire des dogmes et une capacité pédagogique à en faire usage
à bon escient, sans esbroufe. Du point de vue doctrinal, il est fortement soutenu ici que
l'Église n'est pas simplement une entreprise humaine. Sa légitimité tient à sa relation au
Dieu vivant, qui seule la fonde. Et la critique réciproque et bienveillante des différentes
traditions confessionnelles est nécessaire pour entretenir cette relation. Siegwalt parvient
manifestement à résister à un certain aplatissement fonctionnaliste de la discussion
ecclésiologique qui tend parfois à poindre aujourd'hui (notamment à la faveur de la

sollicitation continuelle d'une «novlangue» issue de la culture d'entreprise). Mais si la
mission de l'Église et la communication de l'Évangile ne sont pas seulement affaire de

technologie publicitaire ou de «relation clients», Gérard Siegwalt souligne néanmoins
avec force que ni l'Église ni les ministères ne sont autosuffisants. Ils ne sont pas leur
propre fin et le monde doit être leur préoccupation permanente. D'ailleurs, l'Église n'est
crédible et légitime que lorsqu'elle est consciente que l'action et la présence de Dieu
ne sont pas limitées à elle mais s'étendent à toute la création et à toute l'humanité (et
c'est ce qui explique que ce volume ait été délibérément placé par l'auteur en quatrième
position seulement des Écrits théologiques). - L'on notera, enfin, que les perspectives
ici développées présentent des affinités avec les positions qu'avaient naguère illustrées,
en Suisse romande, Jean-Jacques von Allmen et Jean Louis Leuba. Chez ces derniers
comme chez notre auteur, l'on trouve en effet une volonté de valider ce qui est

institutionnel, et pas seulement événementiel. Mais le propos de notre penseur s'avère
cependant élaboré dans un contexte différent, et marqué bien davantage par le dialogue
avec la laïcité politique, ainsi que par la nécessité de mener une réflexion interreligieuse
et interculturelle audacieuse. A ce titre, l'on peut dire que la réflexion de Siegwalt se

distingue par nettement plus d'inclusivisme théologique. - En tout état de cause, ce
livre vient donc à son heure pour relancer un certain nombre de questions de fond sur
l'Église. Voilà un ouvrage qui, écrit dans un style clair et engagé mais jamais polémique,
est susceptible d'aider le lecteur à approfondir des thèmes cruciaux sans tomber dans des
schématisations rapides ou des raccourcis manquant de précision et de force historiques.

Bernard Hort

Rémy Bethmont, Martine Gross (éds), Homosexualité et traditions
monothéistes. Vers la fin d'un antagonisme préface de Philippe Portier,
Genève, Labor et Fides, 2016, 387 p.

Voici un ouvrage riche en contributions originales pour des lecteurs profanes comme
pour un public averti. Ses directeurs entendent donner «un aperçu des différents niveaux



412 BIBLIOGRAPHIE

sur lesquels s'opère l'avènement d'une nouvelle place donnée aux homosexuels dans
les traditions monothéistes : identitaire, herméneutique, historiographique et liturgique»,
(p. 39). Ces niveaux divisent l'ouvrage en quatre parties précédées d'une introduction.

- Dans la première partie, qui inclut des témoignages, il est question d'individus et de

groupes, d'identités et de stratégies sociales, qui passent par une évolution personnelle.
La bonne nouvelle est qu'il existe d'autres chemins que rejeter Dieu ou son «identité»
sexuelle (les différents auteurs n'expliquent pas la préférence donnée à ce terme là
où on attend «orientation» - peut-être qu'ils comprennent cette dernière comme une
composante de l'identité). La fréquentation d'une association regroupant des personnes
LGBT cherchant à conserver leur lien avec la religion fait partie de ces stratégies (cf.
les pages, voire le chapitre qui leur sont consacrés). On quitte la France avec le chapitre
subtil de Corinne Fortier intitulé « Intersexuation, transsexualité et homosexualité en

pays d'Islam», et avec Jean Zaganiaris, on parle de «"Sexe, mensonges et littérature":
la place des homosexualités et des islamités dans les productions littéraires marocaines ».
Quant à Mark Chapman, en traitant du débat sur la pratique de l'homosexualité qui a

divisé la Communion anglicane, il permet entre autres de réfléchir sur l'argument invoqué

par une coalition d'Églises du Sud pour qui l'homosexualité fait partie de la culture
occidentale impérialiste dont les anciens pays colonisés doivent rester émancipés. - Dans
la deuxième partie, Christopher Meredith revendique un rôle de pionnier pour nous faire
revisiter Sodome et son histoire, avec ses «lignes qui quadrillent Sodome», méritant
amplement le détour même s'il faut s'accrocher. Plus accessible, James E. Harding éclaire
quelques aspects de la réception de l'épisode biblique de David et Jonathan, tandis que
Jill Hammer nous initie à la créativité féconde des différentes manières de traiter les

midrashim dans une perspective queer. - Dans la troisième partie, la recherche de Didier
Lett sur le concept polysémique de vice sodomique au Moyen Âge aboutit à la nécessité
de réaffirmer la distinction entre cette manière de penser qui stigmatise un comportement
sexuel et la conception contemporaine relationnelle de l'homosexualité. - Dans la dernière

partie, il importe de relever la précieuse contribution de Jean Vilbas. Son traitement de

la thématique de la bénédiction des couples de même sexe dans le monde protestant
débouche sur l'évocation du développement de rites spécifiques (ou de célébrations) qui
«comblent le silence des liturgie traditionnelles sur l'expérience des personnes LGBT»
(p. 310) (coming-out, transition transgenre). Il reste à souligner la beauté du regard
théologique posé en ouverture de ce chapitre quand il s'agit de «Postuler la nature
sacramentelle de l'inclusivité» (p. 298). Du côté juif, Rebecca Alpert présente différentes
solutions imaginées pour surmonter le patriarcalisme constitutif du rite de la bénédiction
de mariage dans tous les courants du judaïsme. C'est ainsi que sa contribution conclut une
riche collection d'articles qui renseignent, surprennent, et alimenteront, c'est notre vœu,
débats et réflexions.

Jean-Paul Guisan

Sciences Bernard Pouderon, Jean-Marie Salamito, Vincent Zarini (éds), Premiers écrits
bibliques chrétiens (Bibliothèque de la Pléiade 617), Paris, Gallimard, 2016, 1560 p.

Si tous les textes rassemblés dans ce volume sont déjà connus des historiens et
des théologiens depuis longtemps, c'est un événement éditorial majeur que de les

voir prendre place dans la collection de la Pléiade, qui se veut accessible à un grand
public cultivé. En ayant désormais en main dans la même collection l'Ancien et le
Nouveau Testament, les Écrits intertestamentaires, les Écrits apocryphes et gnostiques
précédemment publiés et le présent ouvrage, le lecteur dispose de toutes les sources pour



BIBLIOGRAPHIE 413

comprendre le christianisme des deux premiers siècles et l'effervescence théologique,
littéraire et spirituelle qu'il a suscitée partout où il s'est répandu. Les textes sont regroupés
autour de sept thèmes complémentaires les uns des autres. Le premier concerne les

témoignages que des historiens, intellectuels et philosophes non-chrétiens, païens ou
juifs, ont rendus à Jésus et ses disciples. Tour à tour, Flavius Josèphe, Suétone, Tacite,
Pline le Jeune, Trajan et bien d'autres encore lèvent ainsi le doute, si régulièrement émis

au cours de l'histoire, de la réalité de l'existence de Jésus. Le second thème aborde la
vie des premières communautés ecclésiales, avec leurs professions de foi et formules
baptismales, leurs manuels de discipline et des lettres que le canon néotestamentaire n'a
pas retenus. C'est là que nous trouvons les deux Épîtres aux Corinthiens de Clément de

Rome et du Pseudo-Clément de Rome, la Didachè ou Doctrine du Seigneur transmise

par les douze apôtres aux nations, Le Pasteur d'Hermas, quelques lettres d'évêques et,

surtout, les fameuses Lettres d'Ignace d'Antioche. Les Actes et Passions des martyrs
chrétiens, réunis dans une troisième section, nous plongent d'un coup dans la réalité
des violences qui se sont exercées sur les premiers chrétiens. «Les récits qui sont ici
présentés, affirme C. Bost-Pouderon, appartiennent tous à la première génération des

Passions des martyrs et se caractérisent par la simplicité du rapport : ils sont des comptes
rendus faits par des témoins oculaires ou des proches, et peuvent s'appuyer sur des actes
officiels des procès» (p. 1232). Polycarpe, Carpos, Justin, les martyrs de Lyon et de

Vienne, Apollonios, Perpétue et Félicité sont à jamais les emblèmes de ce courage de la
foi. Les deux thèmes suivants nous conduisent à la littérature apologétique grecque et

latine, dont Justin de Naplouse, Athénagore d'Athènes, Théophile d'Antioche, les deux
auteurs anonymes des Épîtres de Barnabé et A Diognète, Tertullien et Minucius Félix
sont les ténors. De manière originale, chacun de ces auteurs a voulu prendre par écrit
la défense de la doctrine chrétienne, et des communautés qu'elle rassemblait, contre
les accusations, parfois redoutables, que leur opposaient les tenants du paganisme et
de ses traditions religieuses, avec son mode de vie et sa philosophie. Avec Irénée de

Lyon, Hégésippe et Ptolémée, nous abordons enfin les controverses théologiques et
doctrinales qui ont eu lieu au sein même du mouvement chrétien. Par la sûreté de sa

théologie orthodoxe, La Démonstration de la prédication apostolique et la Dénonciation
et réfutation de la gnose au nom menteur d'Irénée occupent dans cette sixième section
le rôle principal. Enfin, c'est à la méditation de quelques beaux exemples des premières
créations poétiques et liturgiques chrétiennes que nous invite la dernière et septième
section. C'est avec grand soin que les A. ont dressé en fin de volume une importante
Bibliographie générale, mais également, au cours des 315 pages de notes et notices
historiques et doctrinales qui accompagnent les textes, une série de bibliographies
relatives à chacune des sept sections et, à l'intérieur des sections, pour chaque auteur
présenté. Un index des noms, textes anciens et références bibliques, ainsi qu'un index
thématique des notions principales présentes dans les textes, les réalités antiques
païennes, juives et chrétiennes, et les termes du vocabulaire chrétien le plus courant
offrent au lecteur un ouvrage complet qui invite aussi bien à l'étude qu'à la méditation.

Jean Borel

Jean Zumstein, La mémoire revisitée. Études johanniques (Le monde de la

Bible 71), Genève, Labor et Fides, 2017, 552 p.

L'ouvrage se compose de vingt-cinq contributions de ce théologien, représentant un
aperçu de la recherche qu'il a menée pendant un quart de siècle sur le quatrième évangile.
Le contenu se développe ainsi : 1 15 p. de bibliographie des auteurs cités dans les articles ;



414 BIBLIOGRAPHIE

2) 100 pages pour la première partie, consacrée à l'histoire et à l'herméneutique; 3) 270

pages pour la deuxième partie, intitulée « Parcours de textes » ; 4) 100 p. pour la troisième
partie, «Parcours thématiques»; 5) 20 p. détaillant les publications de l'auteur, de 1968
à 2016. - En matière d'histoire, Jean Zumstein souligne que le quatrième évangile a été

l'objet d'une réception multiple: «Alors qu'il s'impose relativement tardivement dans
la Grande Eglise, il est très apprécié dans les cercles gnostiques. Il se situe donc au cœur
d'un conflit d'interprétation» (p. 33). Le paradoxe réside dans le fait que la théologie
johannique s'est imposée, alors même que les communautés johanniques ont disparu en
tant que telles (p. 36). - Concernant l'évangile de Jean, il convient de noter qu'il essaie

de redire, à des chrétiens exclus de la synagogue et ébranlés dans leur conviction, la

pertinence de leur foi et le bien-fondé de leur identité religieuse (p. 39). Ce qui revient à

dire qu'à l'époque de la rédaction de l'évangile, la gnose n'est pas encore le problème en
débat, contrairement aux diverses positions défendues par de grands théologiens comme
Bultmann ou Käsemann. Pour structurer la foi des lecteurs, le quatrième évangile met en

exergue la «haute christologie» et organise le récit, non de manière dramatique, comme
les synoptiques, mais de manière thématique (le centre étant constitué par le « croire »,
ou le «mieux croire», p. 40). En vue d'orienter le lecteur, le récit se sert de procédés
comme le malentendu et l'ironie, permettant ainsi de prendre distance et de réfléchir sur
le sens de l'histoire racontée. - Le titre de l'ouvrage, La mémoire revisitée - titre qui
fait écho au recueil offert à Pierre Bonnard en 1991, La mémoire et le temps - souligne
un des points centraux mis en évidence par Jean Zumstein: 1) Le texte du quatrième
évangile «nous confronte à des processus de développements littéraires que l'on peut
caractériser comme une suite de relectures » ; 2) ces relectures qui se succèdent « ne sont

pas conflictuelles entre elles, contrairement à ce qui est toujours à nouveau prétendu dans

la recherche» (p. 42). Nous sommes donc en présence d'une Ecriture en mouvement.
A noter: ce phénomène de relecture implique à la fois ressemblance et différence; il
opère toujours un recadrage (p. 50). - Revisiter la mémoire peut se jouer sur plusieurs
plans. Il peut s'agir d'une relecture interne à un texte (exemple : les discours d'adieu ou
le chapitre 21 relisant le corps du quatrième évangile), ou interne à une communauté (la
première épître de Jean relisant l'évangile). Mais il peut également s'agir d'un autre type
de relecture : Jean 6 reprenant des thèmes de l'Exode. Ce domaine, beaucoup plus vaste,
fait intervenir l'intertextualité, qu'il s'agisse d'une citation explicite, d'une référence

(n'exposant pas le texte auquel elle fait écho) ou d'une simple allusion. C'est sur ce point
que Jean Zumstein montre sa maîtrise de l'analyse narrative (voir ses développements
dans les p. 72-76 et 389-404). La théorie de l'intertextualité souligne que les trois
techniques mentionnées (citation, référence, allusion) «brisent la linéarité de la lecture»
(p. 173). Or, souligne l'auteur, la plupart des articles récents sur Jean 6 proposent une
lecture linéaire du texte. - Et voici une conséquence qui intéressera tant les philosophes
que les théologiens : il se crée une relation dialectique entre les deux récits. Dans un
premier temps, l'interprétation de l'épisode des pains (Jean 6) prend tout son sens
dans son rapport avec Exode 16 (la manne). Ainsi, la personne de Jésus est mise en

parallèle avec celle de Moïse, figure centrale de la foi juive. Dans le deuxième temps de

la dialectique, la mise à jour de l'identité véritable de Jésus conduit à une «réévaluation
de l'épisode de la manne et plus largement de l'histoire du salut d'Israël» (p. 174).
Par-là, Jésus devient le personnage clef par lequel Dieu se donne à connaître ; il relaie
Moïse dans cet office, l'assumant d'une manière supérieure. - Dans la troisième partie
de l'ouvrage, relevons deux articles touchant autant la philosophie ou la littérature que
l'exégèse et la théologie : « Crise de la connaissance et naissance de la foi » (p. 449-466)
et «Une rhétorique pour initier/é-e-s» (p. 499-515). Jean Zumstein y souligne que la

crise du savoir est l'un des processus existentiels qui revêt une importance décisive dans

le Nouveau Testament, et particulièrement dans le quatrième évangile. En lisant ce texte,
qui paraît limpide et majestueux, le croyant initié à la tradition chrétienne se retrouve en



BIBLIOGRAPHIE 415

situation d'étrangeté : ce qu'il tenait pour acquis se dérobe brusquement à son emprise.
C'est dans ce sens que le récit johannique a pour fonction de l'initier, en s'ouvrant à un
sens second que le lecteur est appelé à déchiffrer. - On le voit dans ce raccourci : les

ressources auxquelles puise Jean Zumstein ne se limitent pas à l'exégèse, mais révèlent
une excellente connaissance à la fois des théories littéraires (Genette), de la réflexion
herméneutique (Ricœur) et de la ligne de pensée existentielle (Kierkegaard, Bultmann).
Je ne peux que vous recommander ce recueil d'articles stimulants.

Yvan Bourquin

Edmond Leonce Vieyra, L'Écriture dans la dynamique argumentative de 1

Corinthiens 1-4 (Österreichische Biblische Studien 46), Berne, Peter Lang
2016, 245 p.

L'objectif que l'A. poursuit dans cette étude est de décrypter les rapports entre la

rhétorique et l'Écriture en 1 Co 1-4, pour dégager la manière originale et nouvelle dont
Paul traite l'héritage scripturaire en fonction du message de la Croix. Après avoir rappelé en
introduction les approches «contextuelles» de type socio-historiques, et «structurelles»,
selon les modèles de l'analyse rhétorique et rabbinique, auxquelles 1 Co 1-4 a donné lieu,
l'A. précise sa propre option méthodologique : si l'étude de la fonction de l'Écriture dans la

dynamique argumentative de 1 Co 1-4 exige bien une approche rhétorique, dit-il, il s'agit
alors d'examiner minutieusement 1'« acte d'écrire » de Paul pour comprendre son intention,
c'est-à-dire « en considérant le texte dans son processus d'élaboration (de Yinventio à la

dispositio). Dès lors, l'on se rend à l'évidence que rien n'est présent au hasard dans la

dispositio et que la place des preuves d'autorité est stratégique pour déterminer la suite de

l'argumentation. C'est ce qui justifie l'intitulé de notre thèse » (p. 25). Dans un premier
chapitre, l'A. défend d'abord l'unité de la péricope en dépit des critiques qui ont été souvent
émises contre son intégrité, et montre comment « l'alternance des discours et pronoms
personnels à la 1ère sing, et 1ère plur., se révèle structurante en 1 Co 1,18-3,4, alors qu'elle
est irrégulière en 1 Co 3,5-4, 21. La rhétorique du texte est ainsi ordonnée à l'évaluation
de la sagesse du monde, du statut des apôtres et des Corinthiens aux critères de la sagesse
de Dieu manifestée dans le scandale de la croix » (p. 74). Le deuxième chapitre entre plus
avant dans l'exposition de la progression rhétorique de l'argumentation pour y apprécier la
contribution diversifiée des recours scripturaires. Ces recours sont en effet de quatre types :

citations explicites, simples allusions ou échos et syntagmes évocateurs. Les différents
modes de présence scripturaire définissent une chaîne logique de l'argumentation de sorte
à déterminer sa dynamique : ainsi, «1 Co 1,18-2,5 est mû par une dynamique inversive
de l'agir de Dieu, tandis que 1 Co 2,6-3,4 est caractérisé par une dynamique diacritique.
(p. 127). Ces deux dynamiques sont complémentaires et indissociables en ce qu'elles ont

pour finalité de «mettre en valeur, d'une part, la puissance sotériologique de la sagesse
de Dieu identifiée au Crucifié et, d'autre part, le mystère sapientiel auquel les apôtres ont
accès par la médiation apocalyptique de l'Esprit» {ibid.). Sur la base de ces résultats, l'A.
tente alors, dans le troisième chapitre, d'ordonner les différentes phases de la stratégie
rhétorique de Paul en montrant comment la dynamique argumentative de 1 Co 1,18-3,4 se

déploie en 1 Co 3,5-4,21 comme cohérence profonde et convaincante de l'argumentation.
Après une bibliographie des instruments de travail, éditions des textes judaïques et gréco-
latins classiques, commentaires et études monographiques consultés, l'A. a dressé les deux
index des auteurs et des références scripturaires.

Jean Borel



416 BIBLIOGRAPHIE

Science des Jean-Loïc Le Quellec, Bernard Sergent, Dictionnaire critique de mythologie,
religions PariS; CNRS, 2017, 1558 p.

Les auteurs de ce dictionnaire, premier en son genre en langue française, ont voulu
l'inscrire dans la lignée des concepts façonnés par les savants au cours des deux derniers
siècles sur la matière mythique et des études de mythologie faites par G. Dumézil
et C. Lévi-Strauss, H. Dontenville et J.-P. Vemant. Ce n'est pas un «dictionnaire de

mythologie» ou des «mythologies» au sens où il en existe déjà de nombreux exemples,
excellents et encore disponibles. «Notre objet, de nature différente, disent J.-L. Le
Quellec et B. Sergent, tous deux anthropologues et historiens, se répartit sous trois grands
types de rubriques. D'abord des 'concepts' élaborés par la recherche mythologique,
tels 'Allégorie', 'Imaginaire', 'Messianisme', 'Théophanie'. Ensuite des 'notices',
consacrées à la plupart des grands mythologues qui ont contribué, par la mise en forme
desdits concepts, à la scientifisation de la mythologie. Enfin, des ' thèmes mythiques '

choisis pour leur large répartition, qui recouvrent en général plusieurs continents, comme
c'est le cas pour les récits du 'déluge' ou des 'filles-cygnes'» (cf. p. 9). C'est justement
le caractère inédit de ces ' survols mondiaux ' de thèmes au cœur des traditions de plus
de 1400 populations du globe qui distingue ce dictionnaire des précédents, et apporte
du nouveau ; d'autant plus encore que les auteurs s'emploient à faire un état critique des

thèses en présence quant à leur répartition, leur origine et leur interprétation. Dans ce

sens, il ne procède ni par entrées géographiques ou ethniques, ni par entrées particulières
à un dieu ou à un héros, mais encore une fois par thèmes : ce n'est donc pas Noé ou
Hèraklès ou quelque autre nom de héros qu' il faut chercher, mais « Déluge » et « Héros ».
Et l'on trouvera alors de beaux développements sur tous les types de héros, cachés ou
culturels, éponymes, fondateurs ou victimes. Autre exemple: le thème du «mythe»
donne lieu à d'excellentes mises au point sur les définitions successives qu'on a pu lui
donner, son contenu et ses propriétés, les diverses catégories de mythes (géographique,
littéraire, moderne, scientifique) et leurs évolutions, mais aussi sur la mythanalyse,
la mythification, la mythisation, le mythisme, la mythistoire, la mythocritique, la

mythogenèse, la mythographie, le mytholème, la mythologie comme corpus et étude

et, enfin, le mythopoète. Un magistral article sur la «Mort» et son origine nous fait
faire le tour du monde à travers l'analyse de tous les récits que les peuples ont cherché

pour en expliquer les différentes causes. L'article «Nombres et Mythe» représente à

lui seul un petit livre en soi, tant «les nombres ont en effet joué un rôle considérable
dans les mythes, en reflétant directement les convictions axiologiques et philosophiques
des cultures auxquelles ils appartiennent. On opposera d'abord, avertissent d'emblée les

auteurs, la majorité de l'Eurasie, qui privilégie les nombres 3 et 7 (et leurs multiples) à

l'Amérique et à des régions de l'Eurasie proches de ce dernier continent, qui privilégient
4 et ses multiples. Il y a là, disent-ils, l'une des plus remarquables coupures culturelles
du monde, ce qui interdit radicalement d'attribuer une valeur identique aux nombres

indépendamment des cultures où ils apparaissent: le nombre 3 exprime la totalité en

Europe, rôle qui est joué par le 4 en Amérique» (cf. p. 921). Dans l'impossibilité de

détailler la richesse de tous les thèmes que ce dictionnaire offre au lecteur et l'ampleur
des enquêtes et des investigations auxquelles se sont livrés les auteurs, qu'il nous suffise
de dire qu'ils mettent entre nos mains une somme sans égale à ce jour pour mieux
comprendre ce que, depuis l'origine des temps, l'esprit des peuples a conçu et médité
afin d'expliquer les mystères de l'univers et de la vie. Une bibliographie spécifique
accompagne chaque article et une bibliographie générale de 273 pages fournit toutes les

références accessibles de nos jours dans ce vaste domaine. Enfin, une liste par entrées
des domaines étudiés permet de repérer plus facilement ce que l'on cherche.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 417

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'édition Steinsaltz, Chabat 1, Commenté

par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël) (Vol. XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2015, 230 p.

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'édition Steinsaltz, Chabat 2, Commenté

par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël) (Vol. XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2016, 264 p.

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, L'édition Steinsaltz, Chabat 3, Commenté

par le Rabbin Adin Steinsaltz (Even Israël) (Vol.XXXIII), Jérusalem,
Institut Israélien des Publications Talmudiques / Biblieurope, 2016, 292 p.

S'il y a un traité où la réflexion rabbinique s'est exprimée avec la plus grande rigueur
et de façon aussi complète que possible, c'est bien le traité Chabat, qui est le plus long
et dans lequel sont abordées toutes les lois, bibliques et rabbiniques, relatives au «jour
de repos et de sainteté» donné par Dieu au peuple d'Israël. La cessation de tout travail,
selon Adin Steinsaltz, est l'aspect le plus important de ce jour aux multiples facettes ; on
ne peut parvenir à une juste perception du Chabat et de ses règles sans comprendre ce

principe fondamental. En effet, la Torah relie l'interdiction de travailler à la création du

monde et au repos de Dieu le septième jour, servant de modèle et constituant la source
spirituelle du repos des israélites. La notion-clé du premier chapitre du Chabat est celle de

«domaine». Concrètement, les relations s'établissent entre celui qui est «à l'intérieur»
et celui qui est «à l'extérieur», qui est «pauvre». L'intention de cette Michna est de

montrer qu'il peut y avoir une translation hors du domaine où sont les fruits sans que
le Chabat soit violé. Le second chapitre traite de l'obligation d'allumer les lampes en
l'honneur du Chabat, car il est interdit de prendre un repas dans l'obscurité. Mais comme
il faut à tout prix éviter d'en arriver à allumer ou à éteindre le feu le Chabat, les Sages ont
dressé la liste des matériaux pouvant être utilisés comme combustibles pour l'allumage
de ces lampes et les cas exceptionnels où l'extinction est autorisée.

La Torah interdit explicitement toute cuisson durant le Chabat. Dans le troisième
chapitre (Volume 2) les Sages passent en revue toutes les questions qui se posent à ce

sujet: quand et comment se fait le processus de cuisson La cuisson consiste-t-elle
à rendre un produit apte à la consommation Peut-on recuire un aliment déjà cuit
Quelles sont les différentes sources de chaleur possibles et permises, naturelle ou
artificielle Si le travail de cuisson est formellement interdit, il est toutefois autorisé

non seulement de laisser le vendredi des mets sur le feu pour qu'ils continuent de cuire
seuls durant le Chabat, mais également de les enfouir dans certains matériaux pour
les garder au chaud. Le quatrième chapitre énumère les matériaux dans lesquels il est

permis ou non de les mettre. Le monde animal n'échappe pas aux interdits du Chabat;
mais peut-on laisser sortir un animal dans le domaine public avec les éléments de son
attelage indispensables pour qu'il reste sous bonne garde, ainsi que les objets posés sur
lui dans son intérêt de sorte qu'ils ne risquent pas de tomber et d'être transportés par
le propriétaire Telles sont les questions analysées dans le cinquième chapitre. Si les

vêtements ne sont pas considérés comme des charges, les parures, talismans ou béquilles
portés à des fins thérapeutiques sont pourtant interdits. Les armes par contre, considérées

comme un «mal nécessaire», peuvent être portées en cas de danger mortel. Ces thèmes
sont débattus au sixième chapitre. Parmi les profanations du Chabat, on distingue
celles qui sont volontaires et passibles de la peine capitale ou du retranchement, et les

involontaires, commises par des ignorants ou des oublieux et qui doivent être réparées

par différentes sortes de sacrifices. Le septième chapitre en expose les lois-cadres.
Le huitième chapitre (t. 3) revient sur la règle de fond de l'interdiction du transport

d'un domaine privé au domaine public. Y a-t-il des matériaux que Ton peut porter et



418 BIBLIOGRAPHIE

qui échappent à l'interdiction La Michna et la Gemara se préoccupent d'indiquer les

mesures seuils de différents matériaux entraînant une condamnation pour celui qui les

transporte. Les discussions rapportées au neuvième chapitre ne concernent guère le

Chabat, mais sont relatives à différentes formes d'impuretés communiquées par une idole
ou la matière séminale. Dans les dixième et onzième chapitres, les Sages s'intéressent
aux intentions diverses qui peuvent dicter le transport d'une chose, que ce soit ou non
dans un récipient, aux règles applicables dans le cas où un travail est effectué à deux, au

transport des objets du Tabernacle et du lancement volontaire d'un objet d'un domaine
à un autre. L'étude des trente-neuf travaux-types interdits le Chabat fait l'objet d'une
attention détaillée dans les chapitres suivants. Les premiers concernent la construction,
les labours, l'écriture; le filage, le tissage et la teinture; la capture des animaux, les

blessures qu'on peut leur faire et la possibilité de les égorger; les préparations et les

usages de médicaments; la fabrication de nœuds, durables ou non; l'effectuation de

préparatifs pour le reste de la semaine. Ce qui est passionnant dans toutes ces questions
rabbiniques, qui peuvent parfois sembler artificielles ou par trop sophistiquées, c'est
la manière de les aborder, débattre et commenter, qui se veut toujours soucieuse de

justesse et de fidélité. Des notes explicatives précieuses et des dessins en bordure de

pages facilitent la compréhension de certaines discussions techniques. Un index des

auteurs et des ouvrages cités est donné à la fin de chaque volume.

Jean Borel

La Thorah - Houmach (Le Pentateuque), Haftaroth régulières et spéciales, Les

cinq Meguiloth, textes intégraux hébreu - français, traduction officielle du
Grand Rabbinat de France avec les commentaires exégétiques du Rabbin
Michael Azulay en introduction à chaque paracha et les résumés de chacune
des sept montées le Chabbat, format oblong Sarfati verset par verset et ligne

par ligne (Première édition originale 5769-2009), 94430 - Chennevières-

sur-Marne, Les Éditions Oblongues Victor Sarfati, 2014, 1545 p.

Pirkei Avotes - Maximes des Peres, édition Oblong-Sarfati verset par verset et

ligne par ligne, texte hébreu intégral, Phonétique double entrée, traduction et

commentaire de M. le Rabbin Moïse Schiihl (1878), préface et introduction
de M. le Rabbin Jonathan Guez (2015), 94430 - Chennevières-sur-Marne,
Les Éditions Oblongues Victor Sarfati, 2016, 285 p.

C'est la toute première que fois que, dans l'histoire de l'édition de la Bible hébraïque,
le texte est disposé de manière aussi lisible et généreuse. C'est le résultat d'un long
projet que Claude Sarfati nourrit depuis des années pour résoudre une difficulté que tout
juif et tout hébraïsant rencontre à la lecture du texte hébraïque. Pourquoi, quand on lit la
Torah dans un livre, doit-on sans cesse aller à la ligne au milieu d'un verset Le format
oblong offre ainsi deux avantages majeurs : chaque verset se déroule sur une seule ligne
et apparaît ainsi très clairement dans la variété de ses différentes longueurs, ce qui est très
intéressant du point de vue littéraire et rythmique. Comme le dit en introduction Colette
Sirat, professeur à l'École Pratique des Hautes Etudes, section des sciences historiques
et philologiques: «Jusqu'au début du XIIIe siècle, toute lecture était une lecture orale:
le texte appréhendé par les yeux était prononcé ou cantilé, à voix haute ou à voix basse ;

lecture et prononciation allaient de pair. Avec le développement de la lecture silencieuse
et sélective, le mécanisme de la lecture fut profondément modifié : l'œil balaie la surface
écrite horizontalement et verticalement, ne se posant que sur des points dans la ligne. Les



BIBLIOGRAPHIE 419

colonnes étroites et les lignes courtes sont lues plus rapidement que la voix ne saurait le
faire. Le livre oblong, avec ses lignes longues, encourage une lecture «à l'ancienne»: le
texte est lu longuement et conservé en bouche; c'est une lecture de méditation qui suit
les mots pas à pas et remplit le cœur et l'esprit. On s'attarde sur chaque détail et chaque
détail prend son importance». L'édition comporte le Pentateuque dans sa totalité, divisé
en 54 parachiyot ou péricopes rythmant la lecture annuelle de la Torah, auxquelles sont
ajoutées les Haftaroth ou «conclusions», qui sont les extraits des livres des Prophètes

que l'on récite après. Enfin, les cinq livres du Pentateuque sont suivis par les cinq
Rouleaux (Meguilot) pour marquer l'époque durant laquelle cette lecture intervient.
Cette édition offre donc également pour la première fois sous cette forme oblongue la

possibilité de suivre la lecture traditionnelle de la Torah telle qu'elle est pratiquée dans

l'ensemble des synagogues du monde. Sous chaque verset se trouve en couleur bleue
la traduction officielle agréée du Grand Rabbinat de France faite par le Grand Rabbin
Zadoc Kahn en 1899. La police des caractères est celle de Vilna Gutman pour l'hébreu et
de Nicolas Cochin Corps 12,14,16 et Capitales pour le français. Une édition ne donnant

que le texte hébreu existe également. L'introduction se présente comme une initiation
à la lecture juive traditionnelle de la Torah. Un glossaire précise la signification des

termes utilisés et une bibliographie propose quelques lectures d'appui. - C'est sur le
même principe et avec le même soin que sont éditées les fameuses Maximes des Pères ou
Pirkei Avotes dans le second volume. La raison essentielle d'une telle édition oblongue
des Maximes des Pères est liturgique, car chacun des six chapitres doit être lu à la fin
du moussaf de chaque chabbat pendant les six semaines qui vont de Pâques (Pessa'h) à

Pentecôte (Shavouot). Le Moussaf est un office liturgique supplémentaire institué pour
rappeler les offrandes supplémentaires prescrites par la Bible et apportées au Temple
après les sacrifices ordinaires du matin. La lecture de chaque maxime (michna) se fait
ainsi: le rabbin lit la première michna, puis il cite chaque fois le nom d'un autre fidèle

pour lire les suivantes. Avec cette présentation ligne par ligne et avec les doubles entrées

phonétiques droite et gauche, chacun peut espérer «pouvoir lire une michna au titre du

Symbole et de la Mistvah (devoir religieux) à accomplir». Ce texte, écrit par Yehouda
Hanassi à la fin du deuxième siècle, est le seul traité de la Michna dépourvu de contenu
halakhique ou narratif, et il n'y a pas dans le Talmud de Gemara qui l'approfondisse.
Comme le dit Jonathan Guez en introduction, son objectif ne vise pas à dicter des règles,
souvent très techniques, de la pratique juive, mais à nous doter de la manière dans

laquelle ces dernières doivent être abordées: il insuffle l'esprit de la loi» (p. 18). Une
série de documents annexes permet de refaire l'histoire de la première édition des Pirkei
Avotes par Moïse Schuhl en 1878 et fournissent au lecteur une excellente présentation
des lettres de l'alphabet hébreu, combinaisons de consonnes / voyelles, phonétique et
transcription, traduction et conseils de lecture.

Jean Borel


	Bibliographie

