Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Artikel: Particularité et universalité en théologie chrétienne des religions
Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 341-354

PARTICULARITE ET UNIVERSALITE
EN THEOLOGIE CHRETIENNE DES RELIGIONS'

CHRISTOPHE CHALAMET

Résumé

Les modernes décélent souvent un risque d’intolérance et de violence
chez les traditions monothéistes, alors que les polythéismes, eux, sont per¢us
comme respectueux de la pluralité. Cette lecture est trop simple. Si ['on prend
[’exemple du christianisme, on trouve, assurément, un accent fort sur certains
traits spécifiques a la foi chrétienne, mais ce qui semble bel et bien relever
d’une forme d’exclusivisme est en fait irréductiblement lié a une perspective
qui voit, dans cette spécificité, un horizon universel. La foi chrétienne est
traversée par une tension, que beaucoup cherchent vainement a éliminer, entre
la particularité et [ 'universalité.

Pour Pierre Biihler, en témoignage d’amitié et de reconnaissance

«Lorsque la révélation des différents peuples nous étonne,
et ce qui est encore plus important, nous instruit, nous parti-
cipons sans mélange a ce souffle de I’Esprit de Dieu dans les
grandes religions historiques; et il ne faudrait point que cela
nous fit trembler d’une vaine crainte pour la singularité et la
vérité de notre révélation. »

Serge Boulgakov?

En Europe occidentale, nous vivons a une époque qui se méfie souvent, et
dans bien des cas a juste titre, de diverses formes d’« exclusivisme », ¢’est-a-dire
des manifestations diverses d’un certain esprit d’exclusion. Les religions et les
théologies qui prétendent avoir ou donner acces a une vérité exclusive sont vite
déclarées suspectes. Cela n’est pas nouveau bien sir. Déja dans I”Emile (1762),
Jean-Jacques Rousseau dénoncait I’idée selon laquelle une seule tradition
religieuse, en I’occurrence le christianisme, est salvifique — comme si le salut
dépendait de I’adhésion a cette tradition religieuse particuliére. Aux yeux de
Rousseau, la notion de tolérance est le cceur méme de la religion protestante.

! Version remaniée d’une conférence donnée le 10 octobre 2013 a I’Université de
Lausanne lors de la réunion annuelle de 1a Société vaudoise de théologie.
2 S. BouLGAkov, Le Paraclet, Paris, Aubier, 1946, p. 231.



342 CHRISTOPHE CHALAMET

Mais cette notion de tolérance, qui bannit toute exclusivisme, ne signife pas
I’absence de «préférence», chez Rousseau, pour la religion chrétienne. Dans la
Deuxieme lettre de la montagne, ou 1l fait ’apologie de I’ Emile, Rousseau écrit :

[D]ans un livre [I’Emile] ol la vérité, I"utilité, la nécessité de la religion en général
est établie avec la plus grande force, ol, sans donner aucune exclusion, I’auteur
préfere la religion chrétienne a tout autre culte, et la Réformation évangélique a
toute autre secte, comment se peut-il que cette méme Réformation soit attaquée ?>

«Préférence », donc, mais «sans donner aucune exclusion». Serait-ce la le
chemin a suivre pour nous aujourd’hui encore ?

On le voit, la tolérance dont Rousseau fait 1’éloge n’est nullement un relati-
visme ou «tous les chats sont gris» : «La religion protestante est tolérante par
principe, elle est tolérante essentiellement, elle ’est autant qu’il est possible de
I’étre, puisque le seul dogme qu’elle ne tolére pas est celui de I’intolérance. »*
Il est intéressant de noter que, des qu’elle est posée, la question de la tolérance
souléve immédiatement celle de I’intolérance. Faut-il la tolérer ? Y a-t-il une
«limite» a la tolérance ? Y a-t-il de I’intolérable ? Bien entendu qu’il y a de
I’intolérable, et c’est I’un des grands risques d’un certain relativisme ambiant,
perceptible en Europe occidentale, de ne pas étre, de ne plus étre au clair
la-dessus®. La question n’est pas celle de la tolérance de I’intolérance, car
certaines intolérances sont de fait intolérables; elle est plutét dans la maniere
de gérer cet intolérable, du recours a la violence, et surtout a quel type de
violence (a quel type de peine), mais aussi a quel type de prévention.

Rousseau n’est pas le seul philosophe déiste du XVIII®a parler de ces
thématiques, bien entendu. David Hume, qui par ailleurs parle des bénéfices
de la foi monothéiste, exprime les choses comme suit dans la 9° section de
son Histoire naturelle de la religion, parue en anglais en 1757, traduite en
frangais deux ans plus tard: le «théisme», c’est-a-dire le monothéisme, qui

3 J.-1. RousseAu, (Euvres complétes, R. Trousson, F. S. Eigeldinger (éds), t. 6,
Genéve-Paris, Slatkine-Champion, 2012, p. 263.

4 Ibid., p. 259. Rousseau écrit par ailleurs: «Je tolere tout, hors I’intolérance ; mais
toute inquisition m’est odieuse. Je regarde tous les inquisiteurs comme autant de satel-
lites du diable. Par cette raison, je ne voudrais pas plus vivre a Geneve qu’a Goa.»
Lettre de Jean-Jacques Rousseau a Paul-Claude Moultou le 17 février 1763, cité dans
J.-J.Rousseau, (Euvres completes, t. 6, p. 258, n. 19.

5 «Le moderne est celui qui, dans la mesure ou il 6tait au christianisme toute
prétention idéologique (métaphysique) a la supériorité de son culte sur tous les autres,
s’est livré corps et dme a 1’égale légitimité véritative de tous les cultes. [...] Piété
devenue sans contenu, désormais célébrée pour elle-méme par une pensée qui ne se
méle plus de I’emplir. [...] Le sceptico-fidéisme, en tant qu’il fait reculer le dogma-
tisme métaphysique, ne cesse de renforcer I’obscurantisme religieux. [...] La critique
victorieuse des idéologies s’est transmuée en I’argumentaire renouvelé de la croyance
aveugle.» Q. MEILLASSOUX, Apres la finitude. Essai sur la nécessité de la contingence,

Paris, Seuil, 2006, p. 66-68.



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 343

se caractérise par sa reconnaissance d’«un unique objet de dévotiony, tend
naturellement a considérer tout autre culte comme «absurde et impie»°:

Car, comme chaque secte affirme avec assurance que sa propre foi et son propre
culte font I'entier agrément de la divinité, et comme personne ne peut concevoir
que le méme étre puisse se plaire a des rites et des principes différents et opposés,
les divers partis s’animent mutuellement les uns contre les autres et déchargent sur
I’adversaire cette rancceur et ce zeéle sacrés qui constituent les plus furieuses et les
plus implacables des passions humaines.’

A DI’inverse, selon Hume, toutes les personnes qui ont lu les ouvrages des
historiens ou des voyageurs anciens comme modernes ne peuvent qu’avoir été
frappé par I’«esprit tolérant des idolatres» : « L’intolérance de presque toutes
les religions qui ont professé un Dieu unique, est aussi remarquable que le
principe contraire des polythéistes»®. «Si sociable est le polythéisme que les
fureurs et les noirceurs, méme les plus extrémes, qu’il rencontre dans une
religion adverse, ne suffisent pas a le dégotter et a le tenir a distance»°.

Qui dit monothéisme dit exclusivisme; qui dit exclusivisme dit intolérance
et violence. Voila la thése, simpliste et sans nuances, que 1’on voit régulierement
défendue en modernité, et ce jusqu’a nos jours. L’ancienne thése de Hume a
en effet été reprise a divers moments au long du XX¢siecle, et elle a retrouve
certaines couleurs ces derniéres années avec les travaux de Jan Assmann, un
égyptologue allemand, professeur a I’Université de Heidelberg, qui, dans I’un de
ses ouvrages, a affirmé que les religions monothéistes ont « introduit une nouvelle
forme de haine dans le monde: la haine dirigée contre les paiens, les hérétiques,
les idolatres et leurs temples, leurs rites et leurs dieux». Selon Assmann, les
«religions secondaires», c’est-a-dire les religions monothéistes, qu’il distingue
des religions « primaires» paiennes, «ne peuvent qu étre intolérantes» '°,

A leurs maniéres, Rousseau et Hume annoncent plus ou moins une position
en théologie chrétienne des religions qu’on appelle, depuis quarante ans
environ, la position «pluraliste». Elle consiste a dire que foutes les religions
sont des chemins vers le salut — on ne peut plus dire d’une seule qu’elle est

 D. HuME, Essais et traités sur plusieurs sujets, t. IV : Enquéte sur les principes de
la morale. L histoire naturelle de la religion, trad. M. Malherbe, Paris, Vrin, 2002, p. 218.

7 Ibid.

8 Ibid., p. 218-219.

? Ibid. p. 219.

10 J. AssMANN, Le prix du monothéisme, trad. L. Bernardi, Paris, Aubier, 2007, p.29
et 26. Assmann a infléchi ses theses depuis lors. Cf également M. Auct, selon qui «il
faudrait opposer le paganisme au christianisme comme la tolérance & I’intolérance»,
la «croyance aux dieux paiens» étant «moins exclusive» et «moins littérale». «Le
paganisme polythéiste ne connait pas les affres de la foi et de ’engagement ; il ignore le
lien exclusif et réciproque de I’individu a Dieu qu’a tissé la tradition judéo-chrétienne
[...].» Génie du paganisme, Paris, Gallimard, 1982, p. 79 et 315. Cf. enfin I’ouvrage
récent (parution italienne en 2014) de M. BETTiny, Eloge du polythéisme, trad. V. Pirenne-
Delforge, Paris, Les Belles-Lettres, 2016.



344 CHRISTOPHE CHALAMET

«salvifique». Les traditions religieuses sont autant de voies vers la réalité
ultime, vers le sommet d’une seule et méme montagne.

C’est une tres belle vision, une vision trés moderne, qui convainc nombre de
nos contemporains en Europe occidentale qui se posent ce genre de questions —
ainsi que celles et ceux qui se posent rarement ce genre de questions. Il y a un
pluralisme réfléchi; il y a, également, un pluralisme quasi instinctif.

Tout indique que cette vision généreuse a «dépassé» ’exclusivisme en
matiére religieuse. Il reste néanmoins des traces d’un certain exclusivisme,
méme dans cette position, du simple fait que «toute détermination est une
négation» (omnis determinatio est negatio). En affirmant cette position plura-
liste, qui tend a situer toutes les religieux au méme niveau, on dit encore « non»
a quelque chose, a savoir aux autres approches: bien entendu a I’exclusivisme,
qui est I’«ennemi», mais aussi a la position «inclusiviste » catholique-romaine
et souvent aussi protestante, une position qui est trés souvent celle des confes-
sions protestantes «historiques» — ou 1’on cherche & tenir ensemble une
affirmation sur la spécificité du message chrétien et une autre sur I’horizon
universel de ce message. L’affirmation sur la spécificité du message chrétien
est, elle encore, de type «exclusif», dans les documents du concile Vatican II
(1962-1965) mais aussi dans les affirmations récentes des Eglises protestantes.
La position médiane inclusiviste, comme celle de Karl Rahner, qui fut reprise
a Vatican I, contient un élément de type exclusiviste lorsqu’elle affirme, par
exemple, que Jésus-Christ est non pas un mais /e sauveur du monde, qu’il est
non pas un mais le Seigneur ou kyrios.

La figure la plus importante du c6té du pluralisme est incontestablement
celle de John Hick (1922-2012), un pasteur et un théologien qui a longtemps
été membre de 1’Eglise réformée unie (United Reformed Church) en Angleterre,
avant de devenir membre des Quakers en 2009. Hick se présente lui-méme a la
fois comme un philosophe de la religion et comme un théologien.

On remarque a quel point tout le cheminement intellectuel de Hick vise a
inclure, sans jamais exclure, lorsqu’on constate que Hick, qui parle de Dieu dans
ses premiers ouvrages, en vint  un certain moment de sa vie a parler du «Réel»
ou de la « Réalité», pour la simple raison qu’il avait mieux pris conscience du fait
que certaines traditions religieuses du monde ne sont pas théistes — non qu’elles
soient «a-thées », au sens d’une opposition; elles sont plutét « non-théistes ».

L’ceuvre de Hick tend a envisager une religion universelle qui inclurait
toutes les traditions du monde en quelque sorte réduites a leur dénominateur
commun. Pour parvenir a cette réduction, qui n’est pas sans rappeler le
diagnostic et les remédes proposés par les penseurs déistes du XVIII® siecle
évoqués plus haut (Hume, Rousseau), il importe de maintenir a tout moment
un écart entre les créatures et le Créateur. Fort heureusement, la tradition
chrétienne, en continuité avec la tradition juive, offre d’importantes ressources
pour maintenir cet écart. En christianisme, une des principales ressources n’est
autre que la tradition apophatique ou négative. Si la Réalité ultime est en fin de
compte inconnaissable, alors on peut commencer a envisager que cette Réalité



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 345

ultime soit celle vers laquelle pointent les diverses traditions religieuses de
I’humanité. Si par contre cette Réalité ultime se donne a connaitre de maniére
plus parfaite qu’ailleurs, en telle ou telle figure historique, alors le projet plura-
liste risque de s’effondrer.

Dans le domaine de la théologie chrétienne des religions, I’enjeu est donc
bel et bien christo-logique, a savoir: que disons-nous de Jésus-Christ 7 Que
confessons-nous a son sujet ? Plus précis€ment: est-il possible de défendre
’option pluraliste tout en continuant de parler d’une «incarnation» de Dieu
dans la chair ? Pour Hick, cela n’est pas possible. Il s’agit donc de réviser cette
doctrine. Voici ce que Hick propose: «[...] le véritable sens, la véritable impor-
tance de la doctrine de I’incarnation [telle qu’elle fut définie au concile de
Chalcédoine] n’est pas indicative mais expressive, elle ne soutient pas un fait
métaphysique, elle exprime plutdét une évaluation et évoque une attitude.» "'
Il s’agit d’un récit mythologique, et non ontologique, qui doit étre interprété
métaphoriquement plut6t que littéralement . Jésus est « celui en qui, a sa suite,
nous nous sommes trouvés en présence de Dieu et en qui nous avons trouvé
le sens de Dieu pour nos vies. Il est le modele suffisant d’une vraie humanité
dans une parfaite relation a Dieu.» '* Ce qu’en théologie chrétienne on appelle
I’«unicité» de Jésus-Christ, mais également le «réseau de théories au sujet de
I’incarnation, de la trinité et de la réconciliation» ', est de fait éliminé, et ce
pour les raisons suivantes:

[S]i Jésus était littéralement Dieu incarné, si ¢’est dans sa mort seule que les hommes
[men!] peuvent étre sauvés, et si c’est seulement au travers de leurs réponses par
rapport a lui, Jésus, qu’ils peuvent recevoir ce salut, alors le seul chemin vers la vie

11 «[...] the real point and value of the incarnational doctrine [la doctrine de Chalcé-
doine] is not indicative but expressive, not to assert a metaphysical fact but to express
a valuation and evoke an attitude. [...] [ suggest that its character is best expressed by
saying that the idea of divine incarnation is a mythological idea.» J. Hick, God Has
Many Names. Britain’s New Religious Pluralism, Londres-Basingstoke, MacMillan,
1980, p. 71-72. Cf. aussi Ip., The Metaphor of God Incarnate. Christology in a Pluralistic
Age, Lousville, Westminster-John Knox Press, 1993, p. 12, mais aussi p. ix, ou Hick
ajoute: «All this [c’est-a-dire sa réinterprétation christologique «non-traditionnelle »,
«non-traditional »] is inevitably controversial [...].»

12 J. Hick définit le terme «mythe» ainsi: «And I am using the term ‘myth’ in the
following sense: a myth is a story which is applied to someone or something but which
does not literally apply, but which invites a particular attitude in its hearers.» J. Hick,
God Has Many Names, op. cit., p. 72) Voila une conception relativement «plate», si on
I’a compare a celle de Rudolf Bultmann, pour qui le mythe «objective » et « mondanise »
ce qui n’est pas «mondain» et qui toutefois rencontre le monde.

13 «He is the one in following whom we have found ourselves in God’s presence
and have found God’s meaning for our lives. He is our sufficient model of true humanity
in a perfect relationship to God.» Ibid.

'* La christologie doit étre «libérée » de ces théories. «If it [la tradition chrétienne]
can be liberated from the network of theories — about Incarnation, Trinity and
Atonement — which served once to focus but now serve only to obscure its significance,
that lived teaching can continue to be a major source of inspiration for human life.»
Hick, The Metaphor of God Incarnate, op. cit., p. 12-13.



346 CHRISTOPHE CHALAMET

¢ternelle, c’est la foi chrétienne. Cela signifierait que la majeure partie de I’humanité
ayant vécue jusqu’a présent n’a pas été sauvée. Mais peut-on croire que le Dieu
aimant et Pere de tous les hommes [men!] a décrété que seuls ceux qui sont nés au
sein d’une branche de I’histoire humaine seront sauvés ? >

Il y a beaucoup de «si» dans cette phrase... La question posée par Hick
contient divers «si» et se déploie dans une gradation toujours plus accentuée.
Y a-t-il vraiment des personnes qui croient ces choses et qui correspondent a
ce que Hick décrit ici ? 1l faut bien voir que la question de Hick ne concerne
que I’aile la plus conservatrice, et trés minoritaire (sauf peut-étre dans certaines
régions des Etats-Unis), de la théologie chrétienne occidentale contemporaine,
et nullement le christianisme traditionnel, catholique, orthodoxe ou protestant.
En effet, trés tot, la théologie chrétienne ne s’est pas contentée de ce genre de
positions extrémistes, et encore aujourd’hui les personnes engagées dans la
théologie chrétienne des religions se fondent sur ces ouvertures, trés anciennes,
et en fait déja bibliques, pour éviter 1’écueil de I’exclusivisme le plus étroit, que
Hick et le courant pluraliste dénoncent a juste titre.

L’un des problémes avec la dénonciation de Hick, c’est qu’elle ne vise pas
la théologie chrétienne majoritaire, mais seulement une minorité de chrétiens
ultra-conservateurs. Le probleme est plus sérieux si on Ote certains de ses
«si». Plutét que de se focaliser sur la nécessité d’une confession explicite du
Christ comme sauveur, confession que, si je vois bien, la majeure partie des
théologiens protestants et catholiques modérés ne posent pas (ou ne posent
plus) comme une condition nécessaire au salut, il vaut mieux se concentrer sur
la question, bien plus intéressante, de la personne de Jésus en tant que Fils de
Dieu et de sa relation au Pere (et a I’Esprit).

L’autre probléme, dans la position de Hick, c’est que malgré ce qui peut
donner I’'impression d’étre de «bonnes» intentions, a savoir le dépassement
de tout exclusivisme, il y a une contradiction intrinseéque entre cette intention
et le fait que, pour la réaliser, il ne peut pas ne pas passer par un moment...
d’exclusion ! Hick lui aussi «exclut» une certaine position, ou certaines
positions. Ce fait-1a doit nous alerter: méme les positions les plus tolérantes
qui soient, qui sont convaincues d’avoir dépassé 1’exclusion, recelent en fait
toujours elles aussi, de maniere plus ou moins subtile, un élément exclusif. Or
cette contradiction, entre une certaine intention (le dépassement de 1’exclusion)
et la réalisation concréte de cette intention (la présence, encore et toujours,
d’une dimension exclusive), est un probléme dans la position de Hick. Cela
contredit en effet ce vers quoi tend son ceuvre. Pour le dire autrement : méme le

B «[...] if Jesus was literally God incarnate, and if it is by his death alone that men
can be saved, and by their response to him alone that they can appropriate that salvation,
then the only doorway to eternal life is Christian faith. It would follow from this that the
large majority of the human race so far have not been saved. But is it credible that the
loving God and Father of all men has decreed that only those born within one particular
thread of human history shall be saved ?» J. Hick, God Has Many Names, op. cit., p. 74.



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 347

plus tolérant des étres humains, a moins d’étre totalement aveugle éthiquement,
politiquement, socialement et religieusement, doit étre conscient du fait que
I’intolérance, a un moment donné, s’impose — non pas I’intolérance tout court,
mais l’intolérance qui ne tolére pas I’intolérance. Peut-on transposer cette
derniére phrase et affirmer: méme le plus inclusif des €tres humains doit étre
conscient du fait qu’un moment d’exclusion, 8 un moment donné, s’impose (non
pas I’exclusion tout court, mais I’exclusion de ce qui est ultimement exclusif) ?

Mais peut-étre est-ce la précisément ce que souhaite Hick en «excluant»
ou, comme il préfere le dire, « en libérant» certains énoncés «traditionnels» ?
Peut-étre est-ce la simplement sa maniére de ne pas tolérer 1’intolérance ?
Mais si tel est le cas, alors il s’agit de montrer en quoi la christologie «tradi-
tionnelle» (et pas seulement des positions extrémistes contemporaines) est
«intolérante» ! Or le probléme n’est pas tant I’«intolérance» de ces énoncés
que I"'impression de «supériorité » et d’«arrogance» qui s’en dégage aux yeux
de Hick et de nombreuses personnes aujourd’hui en Occident 6.

Dans un dialogue critique avec la position pluraliste de Hick et d’autres,
la proposition que je souhaite avancer est la suivante: c’est précisément en
raison d’une dimension «exclusive» au cceur de la tradition chrétienne que
la foi chrétienne peut et doit dépasser tout «exclusivisme», qu’elle doit étre
«inclusive» et aller dans la direction d’une théologie de la pluralité des
religions. La foi chrétienne est inclusive non pas en dépit du fait qu’elle contient
un moment exclusif, mais bien en raison de la présence de ce moment-1a'’.
Supprimer ce moment exclusif revient & supprimer le ressort méme — ou le
nerf — de la foi chrétienne.

Cette proposition repose sur un usage différencié du terme «exclusion»/
«exclusif», et sur la distinction entre «exclusif» et «exclusivisme». Par
«exclusify, j’entends un aspect «unique», irréductible, hors du commun, et
donc une délimitation, qu’il ne faut pas confondre avec le mot « exclusivisme »,
qui, lui, dénote une logique et une idéologie d’exclusion pure et simple
de certaines traditions, de certaines histoires, et par la d’étres humains,
contemporains ou non. S’il y a de la violence derriéres tous ces mots, il n’y
a pas du tout le méme degré de violence, et I’objet de cette violence n’est pas
du tout le méme. Exclure telle ou telle proposition ou interprétation, comme le
fait Hick, n’a pas grand-chose a voir avec I’exclusion de tel ou tel étre humain,
ou groupe d’étres humains, d’une société. Ne confondons pas les idées et les
&tres humains, méme s’il nous faut bien voir qu’il y a parfois porosité entre

16 Selon Hick, ’incarnation congue ontologiquement (et non métaphoriquement)
implique nécessairement la « supériorité » du christianisme vis-a-vis des autres traditions
religieuses. J. Hick, The Metaphor of God Incarnate, op. cit., p. ix.

17 Jan Assman cite Klaus Koch, qui écrit: «[...] un monothéisme conséquent
présuppose une divinité qui s’adresse a chaque homme, accessible depuis tout endroit.
Ce qui implique une éthique valable pour tous d’une méme maniére, si une société
fermée d’élus ne vient pas rétrécir I’horizon monothéiste. Plus la divinité est exclusive,
plus ’humanité est inclusive.» J. AssMaAN, Le prix du monothéisme, op. cit., p. 30.



348 CHRISTOPHE CHALAMET

les deux et que 1’exclusion de certaines idées débouche parfois sur des formes
d’exclusion qui atteignent des étres humains en chair et en os.

Le probléme que je percois dans la position de Hick n’est pas tant son refus
de I’exclusivisme que sa difficulté & envisager des «délimitations» et donc la
possibilité d’imaginer une conception positive de 1’exclusion. Or, sans délimi-
tations, qui sont intrinséquement exclusives (la encore : omnis deferminatio est
negatio), il n’y a pas de vie. Pas de vie sociale, mais en fait pas de vie tout
court. «’absence de limites crée le non-ordre, et le non-ordre ne signifie pas
la fin de I’exclusion, mais la fin de la vie. » '*. Le philosophe Harry G. Frankfurt
dit la méme chose comme suit: « Ce qui n’a pas de limites n’a pas de forme.» °
Quant a Eberhard Jiingel, il a osé écrire un «éloge de la limite», principa-
lement de la limite propre a 1’étre humain®. Imaginer que nous pouvons vivre
sans limites, sans délimitations, mais aussi sans intolérance, est un leurre.
Jan Assmann, qui est particulierement sensible a ces questions, écrit: «Le
savoir scientifique est bel et bien ‘intolérant’, si I’on veut le formuler ainsi.
Il est constitué de vérités qui sont en grande partie relatives et susceptibles
d’étre amendées, mais qui n’en sont pas pour autant compatibles avec tout et
n’importe quoi, et qui doivent satisfaire aux criteres de la démonstrabilité, de la
vérifiabilité et de la réfutabilité. » *' Si cela est vrai de la science moderne, qu’en
sera-t-il alors des grandes religions du monde, qui charrient tant d’éléments
prémodemes et précritiques ? Nous retrouvons ici la question christologique,
car la réponse de Hick et d’autres penseurs a cette question est limpide: il faut
précisément réviser ces éléments prémodernes, qui congoivent I’identité du
Christ en termes ontologiques, interprétés de maniere littérale, et reconnaitre
leurs aspects mythologiques.

L’élimination pure et simple de «I’exclusion» n’est pas si simple. Méme
Hick, qui appelle de ses veeux le pluralisme le plus large possible, ne parvient
pas a s’en dépétrer tout a fait. Mais, méme si elle était possible, elle ne serait
pas forcément souhaitable, car «interdire I’interdit», ou « exclure 1’exclusion »,
ne méne pas trés loin. La encore, il s’agit de bien clarifier quel type d’exclusion
peut étre admis, et quel autre mérite d’étre... exclu !**

La foi chrétienne, dans sa version protestante, s’exprime historiquement
au moyen de plusieurs expressions qui, toutes, sont «exclusives», comme le

8 M. Vorr, Exclusion and Embrace. A Theological Exploration of Identity,
Otherness, and Reconciliation, Nashville, Abingdon Press, 1996, p. 63.

19 « What has no boundaries has no shape.» «Preface» to The Importance of What
We Care About. Philosophical Essays, Cambridge [etc.], Cambridge University Press,
1998, ix.

2 g, JunGeL, «Lob der Grenzew, in: Ip., Entsprechungen: Gott — Wahrheit —
Mensch. Theologische Erdrterungen, Minich, Chr. Kaiser, 1986, p. 371-377.

21 J. AssMAN, Le prix du monothéisme, p. 25.

22 Sarah Coakley opére de la méme maniére avec les notions d’«ordre» et de
«hiérarchie», qui suscitent souvent des réactions épidermiques, S. CoakLEY, God,
Sexuality, and the Self. An Essay “on the Trinity”, Cambridge, Cambridge University
Press, 2013, p. 318-321.



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 349

reconnait, en tout cas pour ce qui concerne la foi et les ceuvres, la « Formule
de Concorde» (1577): solus Christus, sola gratia, sola fide, sola scriptura™®.
Voila ’'une des maniéres dont le protestantisme a rendu compte de sa spéci-
ficité parmi les diverses confessions chrétiennes. Mais, comme le rappelle
André Dumas, le mot «seulement» peut, et doit, étre complété par le mot
«pleinement» («seulement, mais pleinement»). Le mot « pleinement», & son
tour, perd son sens si le mot « seulement» est €liminé:

Un «pleinement», que ne précéde aucun «seulement», n’a rien a voir avec le choix
et la croix de I’Evangile. C’est soit le paganisme, qui se nourrit de ’exaltation de
la vie en tous ses états, soit la sécularisation, qui s’adapte a tout, parce qu’elle ne
croit plus a rien. Mais & I’inverse, un «seulement» qui ne débouche sur aucun
«pleinementy, c’est une ascése intramondaine, qui n’est plus, comme I’ancien
monachisme, un dépouillement joyeusement annonciateur du Royaume, mais une
austérité sans joie.*

Entre homogénéisation des traditions religieuses, c’est-a-dire I’élimination
des particularités, et le repli identitaire motivé par la peur de I’autre, entre un
christianisme soit du «pleinement», soit du «seulement», entre un christia-
nisme qui «vide» le sens de la croix (1 Co 1,17; kevmbn), faisant de Jésus un
crucifié parmi tant d’autres, et un christianisme incurvatus in se (recroquevillé
sur lui-méme et «sa» vérité»; un recroquevillement signe par excellence du
péché dans la tradition augustinienne), il convient de rechercher une troisieéme
voie, qui articule la spécificité de la foi en I’Evangile avec la pluralité des
grandes traditions religieuses de I’humanité*. L’intégrité de chaque chemin,
de chaque tradition doit étre préservée et non pas subsumée dans un systeme
ou dans une vision totalisant ou les particularités de chacun de ces chemins sont
gommeées ou €éludées . On le voit, toute la question tourne autour de 1’ interpré-
tation « légitime » des particularités (et de I’universalité). Que ces particularités
nécessitent une «interprétation» sans fin, toujours a reprendre et a prolonger,
au-dela de toute repristination et de tout «statisme», me parait évident. S’il
y a des éléments «exclusifs» dans la tradition chrétienne, c’est-a-dire des
éléments spécifiques a la foi chrétienne et qui ont une prétention a dépasser leur
particularité, ces €léments «exclusifs» tendent, lorsqu’ils sont correctement
interprétés, a une vision qui, loin d’exclure ’autre, promeut 1’inclusion, sans

23 «[...] il faut avoir soin de maintenir les particulas exclusivas, c¢’est-a-dire les
expressions par lesquelles I’apdtre Paul sépare absolument le mérite du Christ d’avec nos
ceuvres [...].» Formule de Concorde, Epitomé III, in: La foi des Eglises luthériennes.
Confessions et catéchismes, A. Birmelé et M. Lienhard éd., Paris-Geneve, Cerf-Labor
et Fides, 1991, p. 427-428.

2 A. Dumas, Protestants, Paris, Les Bergers et les Mages, 1997, p. 18.

2 T. R. Thompson parle d’une «ecclesia incurvata in se» dans T. R. THOMPSON,
«Ungrasping Ourselves: A Kenotic Model of Multicultural Encounter», in: Ip. (éd.),
The One in the Many : Christian Identity in a Multicultural World, Lanham et al., Calvin
Center Studies-University Press of America, 1998, p. 12.

% Cf.A.YoNG, « The Spirit Bears Witness. Pneumatology, Truth, and the Religions »,
Scottish Journal of Theology 57/1 (2004), p. 32.



350 CHRISTOPHE CHALAMET

forcément ramener 1’autre a soi, sans annihiler I’altérité de I’ autre, sans non plus
«imposer » cette inclusion a tout prix, dans une reprise plus ou moins violente du
«compelle intrare» de Lc 14,23 («force-les a entrer»). Le « moment » exclusif,
en théologie chrétienne, ne porte pas sur I’horizon sotériologique, mais sur
I’événement du salut lui-méme dans son enracinement historique spécifique,
lié a la figure de Jésus de Nazareth, celui que la foi chrétienne confesse comme
le Christ. Mieux encore, la foi chrétienne est inclusive, a 1’horizon universel,
précisément en ce qu’elle est centrée, en son cceur, sur un événement particulier
et «exclusif»: la confession selon laquelle « Dieu était en Christ, réconciliant
le monde» (2 Co 5,19)%". Comme I’a affirmé Jiirgen Moltmann, la théologie de
la croix, qui fait partie de ce qui se trouve au cceur de la foi chrétienne, est «le
véritable universalisme chrétien», qui dévoile tant I’universalité du péché que
I’universalité de la grace®,

Cela ne signifie pas que «nous irons tous au paradis», car une telle affir-
mation, comme son contraire («seuls certains — les chrétiens bien slir | — iront au
paradis »), ne reléve pas de ce que la théologie chrétienne peut et doit affirmer:
ce que la théologie appelle «le dernier jugement» n’est pas entre nos mains, il ne
nous revient pas de le prononcer®. Mais cela signifie que 1’espérance chrétienne
s’oriente vers la présence de Dieu qui sera «tout en tous» (1 Co 15,28).

La foi chrétienne peut et doit se réjouir de la pluralité, y compris bien str
de la pluralité des interprétations théologiques (une pluralité¢ déja présente,
relevons-le, dans les Ecritures). De trés nombreux aspects des sources de la
théologie chrétienne pointent en direction de la pluralité, comme 1’a montré le
Jésuite Jacques Dupuis dans un ouvrage marquant, dont le titre et le contenu
indique le chemin a suivre: Vers une théologie chrétienne du pluralisme
religieux. Dupuis montre le chemin en ce qu’il cherche a dépasser les trois
«voies» bien connues en théologie des religions que sont ’exclusivisme,
I’inclusivisme et le pluralisme. Aucune des trois n’est satisfaisante, in fine. On
ne peut se contenter d’une ou ’autre d’entre elles. Dupuis a raison de penser

27 Dans un article récent, Troels Engberg-Pederson montre comment Paul, loin d’étre
«le fondateur de I"universalisme » (Badiou), articule un certain universalisme (bien plus
limité que celui que pergoit Badiou) a partir d’une position «qui est elle-méme avant
tout exclusiviste et particulariste ». T. Engberg-Pederson, « Paul and Universalism», in:
WARD BLanTON, HENT DE VRIES (éds.), Paul and the Philosoghers, New York, Fordham
University Press, p. 103. Dans ce méme ouvrage, Slavoj Zizek écrit: «[...] the true
universality and partiality do not exclude each other, but [...] universal truth is acces-
sible only from a partial, engaged subjective position.» S. Z1zex, « The Necessity of a
Dead Bird. Paul’s Communismy, in: ibid., p. 184.

% «La théologie de la croix est [...] le véritable universalisme chrétien. Il n’y a ici
aucune différence et il ne peut plus y en avoir. Tous sont pécheurs sans distinction et tous
sont justifiés sans mérite par la grace qui est advenue en Jésus-Christ (Rm 3,24). [...]
Dans la croix du Fils de Dieu, dans son abandon par Dieu, le ‘Dieu crucifié’ est le Dieu
humain de tous les hommes impies et abandonnés par Dieu.» J. Mortmann, Le Dieu
crucifié, Paris, Cerf, 1974, p. 222.

? Cf. I’ouvrage de M. BALMARY et D. MARGUERAT, Nous irons tous au paradis. Le
Jugement dernier en question, Paris, Albin Michel, 2013.



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 351

que ’avenir de la théologie des religions se trouve dans la mise en dialogue
des perspectives inclusivistes et pluralistes: pluralistes afin d’éviter toute
condescendance, encore trop présente dans l’inclusivisme (cf. la notion de
«chrétiens anonymes » de K. Rahner, qui, malgré la bonne intention de départ,
ramene encore trop I’autre a soi et ne respecte donc pas suffisamment 1’altérité
de I’autre) ; inclusiviste pour ne pas tomber dans le relativisme et I’orientation
vers le plus petit commun dénominateur pour soi-disant faciliter le dialogue (le
dialogue y parait facilité, mais en fait il s’en trouve surtout appauvri)*.

On peut comprendre I’immense attrait de la position pluraliste, aprés tant
de siecles de profonde méfiance, de violence et d’intolérance, non seulement
entre les religions, mais aussi entre les diverses confessions chrétiennes elles-
mémes. Et pourtant, pour les raisons indiquées plus haut, I’approche pluraliste
a elle seule ne me parait pas prometteuse pour I’avenir du dialogue entre les
religions et pour I’avenir de la théologie chrétienne des religions.

S’agit-il pour autant de se «cramponner» a des énoncés christologiques
traditionnels « orthodoxes », et dés lors perdre de vue 1’écart qui existe entre les
énoncés dogmatiques des IVeet V* siccles et le témoignage biblique ? Pour le
dire avec K. Rahner: les affirmations dogmatiques de Nicée et de Chalcédoine
peuvent-elles étre considérées comme le point final de la réflexion théologique
ou christologique ? Ne doivent-elles pas plutét servir de point de départ, ou
plutét de point de référence, mais une référence qui posséde une autorité
relative et non ultime, pour la réflexion théologique contemporaine ?°!

Nous pouvons affirmer tout ce que nous voulons sur «1’absoluité » (c¢’est-a-
dire le caractere « absolu») du christianisme. Tout cela revient a une sorte d’ido-
latrie qui confond la religion avec I’histoire et I’événement qui fondent la foi
chrétienne. Y a-t-il quoi que ce soit d’« absolu », ¢’est-a-dire, étymologiquement,
quelque chose d’absolument délié de tout le reste, dans notre monde ? Tout est
relié dans un nexus, et le sens final de 1’histoire, comme Wolfhart Pannenberg I’a
souvent rappelé, n’est pas a notre disposition, méme si 1’événement proleptique
de la résurrection de Jésus de Nazareth indique, en perspective chrétienne, ce
vers quol I'histoire est orientée. En rappelant I’ouverture fonciere de ’histoire
vers [’avenir, et le fait que le sens profond de I’histoire ne sera compris qu’au
terme de cette histoire, et nullement durant son déroulement, Pannenberg rejoint

3 «Dialogue with other religions is not helped if Christians relativize that which is
distinctively Christian and give it up in favour of a general pluralism.» J. MoLTMANN,
History and the Triune God. Contributions to Trinitarian Theology, J. Bowden (trad.),
Londres, SCM Press, 1991, p. xi. Cf. aussi la vision du «Pluralism Project», dirigée
par D. L. Eck, a Harvard: « The new paradigm of pluralism does not require us to leave
our identities and our commitments behind, for pluralism is the encounter of commit-
ments. It means holding our deepest differences, even our religious differences, not
in isolation, but in relationship to one another.» http://www.pluralism.org/pluralism/
what _is pluralism (dernier accés le 5 juin 2017). )

31 K. RaHNER, «Problémes actuels de Christologie», in: Ecrits théologiques, t. 1,
Paris, Desclée de Brouwer, p. 115-181.




352 CHRISTOPHE CHALAMET

I’un des plus grands théologiens chrétiens, Grégoire de Nysse, qui écrivait ceci
dans sa 11° homélie sur le Cantique des cantiques:

Supposons que quelqu’un s’approche de cette source dont ’Ecriture dit qu’elle a
jailli de la terre au commencement de maniére si abondante qu’elle s’est répandue
sur la terre toute entiere [¢f Gn 2,6]. La personne qui s’approche de la source
admirera cette eau infinie qui ne cesse de jaillir et de s’écouler, mais il ne saurait
dire qu’il a vu toute 1’eau (comment pourrait-il en effet voir ce qui est encore caché
dans le sein de la terre ? Aussi longtemps, par suite, qu’il reste prés de la source, il en
sera toujours aux commencements de sa contemplation de I’eau, car I’eau ne cesse
de se répandre et de toujours recommencer a jaillir). Ainsi en est-il de qui regarde
vers la beauté divine et sans limite: ce qu’il découvre sans cesse se manifeste a lui
comme étant absolument nouveau et étonnant par rapport a ce qu’il a déja saisi;
aussi admire-t-il ce qui, & chaque instant, se révele a lui, mais son désir de voir ne
disparait jamais, car ce qu’il attend est encore plus magnifique et plus divin que ce
qu’il a vu.*

L’exclusivisme chrétien tend a « chosifier » la foi chrétienne, alors qu’il s’ agit
de se souvenir que nous sommes «toujours aux commencements de [notre]
contemplation» de la «source originelle». Loin de nous donner des réponses
toutes faites, valables une fois pour toutes, cette « source» creuse toujours plus
notre désir, au moment méme ou elle I’assouvit, au point ot I’on «ne cesse |[...|
jamais de désirer davantage». Voila la fraicheur, la saveur toujours nouvelle
de cette «source» jaillissante. Une certaine « gauche» théologique serait plus
intéressante si elle réfléchissait de maniére critique sur sa tendance a aplatir les
choses dans le sens d’un certain relativisme qui reléve en fait du dogmatisme
(un dogmatisme moderne non sans accents exclusivistes, comme nous 1’avons
vu)*. La «droite » théologique sera plus intéressante, et plus fidéle 4 1’Evangile,
si elle cesse de subordonner la narration biblique vis-a-vis des promulgations
doctrinales de 1’Eglise ancienne et si elle cesse de confondre vérité du Christ
et vérité chrétienne, autrement dit le Christ lui-méme et le christianisme, si elle
cesse de «chosifier» le Christ dans des énoncés dogmatiques, perdant de vue
la «source originelle», source vive qui «ne cesse de se répandre et de toujours
recommencer a jaillir», si elle cesse d’étre obsédée par les questions d’essence
et de substance du Christ pour prendre en considération le ministére tout a fait
concret du galiléen Jésus.

32 PG 44/997C-1000C; cité par M. CorsN, art. « Trinité», in: J.-Y. LacosTE (éd.)
et O. RiaupEL (coll.), Dictionnaire critique de théologie, Paris, P.U.F., 2007, p. 1437.
Traduction modifiée a partir de GREGOIRE DE NYSSE, Homilies on the Song of Songs,
Richard A. Norris Jr. (trad.), Atlanta, Society of Biblical Literature, 2012, p. 338-339.

3 Comme exemple d’une bonne «gauche » théologique, je mentionnerai C. HELMER,
qui enseigne la religion et la théologie a Northwestern University (Illinois). Cf. son dernier
ouvrage, Theology and the End of Doctrine (Westminster/John Knox Press, 2014), ou elle
écrit (p. 137): « Theological assumptions for an adequate epistemic orientation are derived
from the central Christian confession concerning Christ’s unequivocally unique work of
salvation that emanates from Christ’s unequivocally unique person. »



PARTICULARITE ET UNIVERSALITE 353

Un autre Pére de I’Eglise, Théophile d’Antioche, nous rappelle ’écart
qui existe entre Dieu et toutes les réalités de notre monde. Il écrit ces mots
(remplagons par le mot « empereur» par « christianisme »):

Tu vas me dire: «Pourquoi n’adores-tu pas ’empereur ?» Parce qu’il n’est pas
fait pour étre adoré, mais pour étre entouré d’un légitime respect; ce n’est pas un
Dieu, c¢’est un homme a qui Dieu a confié la charge, non pas d’étre adoré — mais de
juger selon la justice. Si j’ose dire, c’est Dieu qui lui a confié la charge du gouver-
nement. Or lui-méme, quand il a des sous-ordres, ne veut pas qu’ils prennent le nom
d’empereur: « empereur», ¢’est son nom a lui, et il n’est pas permis a un autre de le
porter. De la méme fagon, il n’est permis d’adorer que Dieu seul.*

Pas plus que I’empereur dont parle Théophile d’ Antioche, le christianisme
n’est fait pour étre adoré. « [I]1 n’est permis d’adorer que Dieu seul ». L’exclusi-
visme chrétien, lorsqu’il éleéve le christianisme & une niveau d’absoluité, oublie
cette mise en garde que Tillich appelait le «principe protestant» — principe
critique par excellence, principe qui en fait n’a rien de protestant, méme si le
protestantisme y tient beaucoup, et a raison. Le christianisme, comme les autres
traditions religieuses de ce monde, se trouve sous le jugement de Dieu. Une des
spécificités du christianisme consiste dans le fait que le christianisme est jugé
«en premier» par Celui que le christianisme confesse, mais qu’il n’a pas a sa
disposition, malgré toutes ses velléités de manipulation et de controle.

La question qui se pose, aujourd’hui encore, n’est autre que la question
formulée par Bonhoeffer a I’été 1933, en pleine «révolution nationale » brune :
«qui est Jésus-Christ pour nous aujourd’hui ?» A cette question, nous ferions
bien d’ajouter la question suivante: «qui est Jésus-Christ pour le monde
aujourd’hui ?» 3 Est-il « porteur de la Parole », comme d’autres 1’ont été avant
lui ? « Dit-11» 1a Parole ? Ce serait limiter son ministere a la dimension « prophé-
tique», a I’image de la tradition prophétique hébraique. Plusieurs propositions
ont été faites dans ce sens ces dernieres années. Mais la théologie chrétienne
confesse le Christ comme «la» Parole de Dieu, le /ogos en qui Dieu était pour
réconcilier le monde. 1l est celui qui, selon 1’expression johannique, «sorti de
Dieu», «va vers Dieu» (Jn 13,3). Mais entre cette «sortie» et ce «retour»,
il y a une vie humaine, un ministére, émaillé de rencontres, d’un accueil tous
azimuts, mais aussi de jugements trés durs vis-a-vis des représentants de
I’orthodoxie religieuse et des défenseurs des traditions religieuses>®. Et c’est

3 THEOPHILE D’ANTIOCHE, Trois livres a Autolycus, J. Sender (trad.), Paris, Cerf,
1948, livre 1: Le Dieu des chrétiens 1, 11, p. 83-85.

3% Cf. C. GreeN, « Eberhard Bethge in der englischsprachigen Welt», in: M. Hiineke
et H. Bedford-Strohm (éds), Eberhard Bethge. Weggenosse, Gesprdchspartner und
Interpret Dietrich Bonhoeffers, Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus, 2011, p. 142,

36 «One of the tragic paradoxes of Christian history (and far too often of present
Christian actuality) is the employment of Acts 4:12 as the justification of a fierce
Christian exclusivism. It is perennially tempting to make this (once again) an “abstract”
statement: only in Jesus is there salvation. But, as we have seen, the Jesus who is here
preached as the sole source of salvation is the particular victim of that court. If any



354 CHRISTOPHE CHALAMET

précisément parce que 1’autorité de Jésus-Christ comme Parole n’est pas une
autorité limitée que la foi chrétienne a pu, et pourra encore a 1’avenir, s’élever
contre toutes les formes d’absolutisation de réalités de ce monde, y compris
la réalité du pouvoir humain. C’est ce que fit Dietrich Bonhoeffer, dés le 1
février 1933, lorsqu’il annongait qu’un Fiihrer qui refuse de limiter sa propre
autorité la dévoie du méme coup et devient un Verfiihrer, un séducteur?’. La
place est en quelque sorte «déja occupée»: prétendre la prendre pour soi ou
pour un autre n’a plus aucune légitimité, dans le contexte de la foi chrétienne
comme dans celui des deux autres principales religions monothéistes *.

L’horizon de la foi chrétienne représente un dépassement, dans I’espérance,
de I’exclusion. Nous qui voyons les choses de maniere fragmentaire, comme
dans un miroir (1 Co 13,12), nous n’avons pas d’acces direct a la vérité, ou a
une vision totalisante de la réalité. Nous ne savons pas si toutes les religions du
monde sont voulues par Dieu, nous ne savons pas si la pluralité des religions est
légitime non seulement de facto mais aussi de jure, comme le pensait généreu-
sement, mais hativement, Jacques Dupuis. Nous sommes iz via, et non au terme
du cheminement. L’espérance chrétienne, néanmoins, porte sur un au-dela de
la vision fragmentaire de la réalité, ou Dieu sera «tout en tous», deux termes,
«tout» et «tous», qui disent bien ’espérance d’un au-dela de I’exclusion; deux
termes qui font signe vers la possible «inclusion» de la réalité tout enticre.

Le défi qui est posé a la théologie chrétienne est de convaincre nos
nombreux contemporains pour qui la «passion» de la «conviction» ne peut
que déboucher sur I’intolérance et la violence. Cette vision trop formelle de
la « conviction», ou I’on ne s’attarde pas un seul instant a ce qui suscite et ce
qui fait I’objet de cette conviction, doit étre critiquée. Il s’agit de montrer que
la foi religieuse non seulement peut et doit étre ouverte et pacifique, non pas
«malgré» le fait qu’elle est enracinée dans une tradition spécifique, mais bien
«parce qu’elle» s’enracine 1a. Alors un jour on pourra réver de détromper la
petite phrase de William Butler Yeats, pour qui «les meilleurs n’ont aucune
conviction, alors que les pires / sont emplis d’intensité passionnée» *.

insight may be generalized out of this saying, it is that salvation does not bypass the
history and memory of guilt, but rather builds upon and from it. It is a distortion to read
it away from this context, as a legitimation of oppressive and condemnatory strategies
towards the unbeliever.» R. WILLIAMS, Resurrection. Interpreting the Easter Gospel,
Londres, Darton, Longman and Todd, 2002 (1982"), p. 6.

37 Cf. D. BONHOEFFER, Qui est et qui était Jésus-Christ — Cours de christologie
a Berlin — 1933, trad. J.-M. Tétaz, Genéve, Labor et Fides, 2013, p. 36 (note 20).
Bonhoeffer écrit (p. 36-37): «Méme les propheétes sont seulement des porteurs [de la
Parole], et non la Parole elle-méme. [...] La, ce n’est plus le saint, le réformateur, le
prophéte, mais le Fils lui-méme. » Cf. aussi p. 50, sur la différence entre «dire» la Parole
et «étre» la Parole.

38 Cf. K. TANNER, Christ the Key, Cambridge, Cambridge University Press, 2010,
p- 209.

3 «The best lack all conviction, while the worst / are full of passionate intensity.»
Fin de la premicre strophe de son poéme The Second Coming (1919).



	Particularité et universalité en théologie chrétienne des religions

