
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Artikel: Une recette pour l'encens

Autor: Nihan Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 305-322

UNE RECETTE POUR L'ENCENS1

Christophe Nihan

Résumé

Un passage du livre de l'Exode (ch. 30) préserve une description du

mélange aromatique utilisé dans le culte d'Israël. Ce texte, bien quepeu étudié,
est intéressant pour deux raisons au moins : d'une part, pour les informations
qu'ilpréserve sur l'usage d'aromates à desfins rituelles dans l'Israël ancien;
et d'autre part, du fait que cette recette est présentée comme un oracle divin,
et conservée dans la première partie du canon juif (la Torah). Cet article
commence par discuter les aspects plus techniques de la recette d'Ex 30, tels

que la nature des composants utilisés ainsi que les principaux usages rituels
de l'encens du sanctuaire. Sur la base de cette analyse, il examine ensuite la
manière dont le texte d'Ex 30 reflète l'implication croissante des sanctuaires de

Judée et de Samarie dans le commerce d'aromates et d'autres biens précieux,
et contribue à construire une forme de «monopole rituel» pour les familles
sacerdotales en charge de ces sanctuaires.

1. Introduction

Un bref passage du livre de l'Exode (30,34-38) préserve une recette

pour la composition de l'encens utilisé par les prêtres en Israël. Selon le

récit (légendaire) du Pentateuque, il s'agirait d'une recette d'origine divine,
révélée à Moïse durant le séjour du peuple au désert par le dieu-patron d'Israël
(Yhwh). Sur le plan historique, il s'agit selon toute vraisemblance d'une recette
transmise et - probablement - utilisée par les prêtres des sanctuaires centraux
de Jérusalem et du Garizim durant l'époque perse (fin VIe-IVe siècles av. n. è.).

En dépit de sa brièveté, ce texte est intéressant à plus d'un titre. Comme
dans d'autres cultures du Proche Orient ancien, les mélanges d'aromates
semblent avoir joué un rôle important dans l'Israël ancien, en tout cas à partir
de l'époque néo-assyrienne, comme le suggèrent à la fois les données archéo-

1 Je tiens à remercier Anna Angelini, Giuseppina Lenzo et Julia Rhyder pour leur
relecture attentive et leurs suggestions pertinentes sur une première version de ce texte.
Je remercie également pour leurs commentaires mes collègues du comité de rédaction de
la Revue de Théologie et de Philosophie, en particulier Jean-Pierre Schneider et Simon
Butticaz.



306 CHRISTOPHE NIHAN

logiques2 et un certain nombre de textes de la Bible hébraïque3. Pourtant, le

texte d'Ex 30 est le seul à avoir conservé des informations sur la composition
de tels mélanges : en ce sens, il permet d'éclairer plusieurs aspects liés aux
ingrédients utilisés et à leur usage rituel. Il convient également de s'interroger
sur la fonction d'un tel texte : pourquoi mettre par écrit une recette qui pouvait
très bien se transmettre oralement Et, a fortiori, pourquoi la conserver dans

la Torah, la première partie du canon juif (TaNaK) en la présentant comme un
oracle divin La recette d'Ex 30 n'est donc pas seulement intéressante comme
source historique sur les usages de l'encens dans l'Israël ancien, mais aussi

comme témoin, en tout cas partiel, des interactions croissantes entre «texte» et

«rituel» dans le contexte de l'émergence des traditions juives dans l'Antiquité4.
Le texte d'Ex 30,34-38 a peu fait l'objet d'études, notamment dans le

contexte francophone, peut-être en raison des difficultés philologiques importantes

qu'il présente. La note qui suit vise, sinon à combler ce manque, en

tout cas à proposer quelques pistes d'analyse, et je la dédie bien volontiers en

hommage amical à Pierre Bühler.

2. Texte et commentaire5

nns n'irai :mm ma m rot ma1?! rrao mabm nbnuh qo: nmo qVrip nirà-bx mm mmi
mna brmn nran 'is1? man nnrm pan mna npnwi :iràp nno rï?aa npn niraa npn map

2 Pour un aperçu général des données archéologiques, l'ouvrage de référence
demeure à ma connaissance W. Zwickel, Räucherkult und Räuchergeräte. Exegetische

und Archäologische Studien zum Räucheropfer im Alten Testament, Fribourg /
Göttingen, Éd. universitaires / Vandenhoeck & Ruprecht, 1990, notamment p. 3-170.
Pour une bonne synthèse récente des données de la culture matérielle à l'époque perse,
notamment concernant les petits autels cuboïdes à encens (cuboid incense altars ou
burners), voir également C. Frevel, K. Pyschny, «Perserzeitliche Räucherkästchen.
Zu einer wenig beachteten Fundgattung im Kontext der These Ephraim Sterns», in :

C. Frevel, K. Pyschny, I. Cornelius (éds), A «Religious Revolution» in Yehûd? The

Material Culture of the Persian Period as a Test Case, Freiburg / Göttingen, Academic
Press / Vandenhoeck & Ruprecht, 2014, p. 111-220.

3 Sur ce point, l'ouvrage de référence demeure celui de K. Nielsen, Incense in
Ancient Israel, Leiden, Brill, 1986.

4 Ainsi que l'ont relevé plusieurs auteurs, la «textualisation» du rituel et
la «ritualisation» du texte sont deux phénomènes qui vont de pair et qui
représentent l'un des marqueurs (mais bien sûr pas le seul) qui caractérise l'émergence

du judaïsme dans l'Antiquité. Sur ce phénomène dans les traditions
scripturaires juives de l'époque du Second Temple, voir les différents essais
rassemblés dans C. Nihan, J. Rhyder (éds), Text and Ritual in the Pentateuch:
A Comparative andSystematic Approach, Winona Lake, Eisenbrauns, à paraître en 2018.

5 Le texte hébreu suit ici le texte massorétique (TM). Le Pentateuque samaritain
préserve un texte hébreu quasiment identique, si l'on fait exception de quelques variantes
mineures. Le texte grec suit l'édition critique de J. Wevers, U. Quast, Septuaginta:
Vêtus testamentum Graecum, vol. 2,1 : Exodus, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1991, p. 347-349. La traduction française suit principalement le texte hébreu, en tenant



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 307

arip DD1? iron xb nniDnan niran "ton rnopm :ed)> mnn D'ïrip viip nm ib toix irà
:vtim rron ra mnb mas ntwnito ttbx ininri t? rvnn

Kai EXTtsv KÙproç 7tpôç Mcoucrrjv Aaßs asaux/p f|8i3a|aaxa, oxaKxf|v, övuxa, Xa^ß"vrlv
f|Si)apoî> Kai Xfßavov Siacpavfj, ïoov ïacp scxar Kai 7tonjaouaiv aùxô Oupiapa,
pup£V)/iKÖv spyov pupEV|/où, gEpiypévov, KaOapôv, ëpyov ayiov. Kai auyKÔyeiç èk
xoûxaiv ^ejxxöv Kai Grjasiç à7iévavxi xrâv papxupicov èv xfj aKqvp xoû papxupiou,
Ö0SV yva>c9r|aogai aot èkeïGev ayiov xrnv ayioiv Êaxai ùpîv. Gupiapa raxà xf|v
crtvOeaiv xai3xriv où 3toir|aExai ùpîv aùxoîç- àyiaapa saxai ùpïv Kupico• ôç av 7toir]csr|
ôoaùxmç âaxE ôatppaivEoGai év aùxco, à7[0^eïxax èk xoù 7.ao0 aùxoB.

34 Yhwh dit à Moïse : Prends des essences parfumées : du nätäp (storax de la
sëhêlet (onux du galbanum et de l'encens pur, en mesures égales. 35 Tu en feras un
mélange aromatique, un parfum qui soit l'œuvre d'un parfumeur: salé, pur et saint. 36
Tu le réduiras en poudre, et tu en placeras devant le Pacte, à l'intérieur de la Tente de la
rencontre où je te rencontrerai : il sera pour vous très saint. 37 Le mélange aromatique
que vous ferez selon cette composition, vous ne le ferez pas pour votre propre usage
(litt. : pour vous) : tu le tiendras pour consacré à Yhwh. 38 Toute personne qui fera un
mélange semblable pour le sentir sera exclue de sa parenté.

Ce passage fait partie d'un ensemble (Ex 25-31) qui est unanimement
considéré comme appartenant à la tradition dite «sacerdotale» dans le Penta-

teuque. Classiquement, cette tradition est considérée comme étant postérieure à

l'exil babylonien (VIesiècle av. n. è.), bien qu'elle préserve vraisemblablement
des éléments plus anciens remontant à l'époque monarchique. En outre, il
y a de bonnes raisons de considérer que les ch. 30-31 sont secondaires au
sein de la composition d'Ex 25-316 ; dans ce cas, on doit vraisemblablement
considérer que le texte d'Ex 30 a été rédigé dans le courant de l'époque perse,
probablement autour du Ve siècle av. n. è.7. L'auteur de ce texte, comme on le

verra, est à situer dans le milieu des familles sacerdotales qui contrôlent les

sanctuaires centraux de Jérusalem - pour la province de Judée - et du Garizim

- pour la province de Samarie -, et qui se réclament d'Aaron, le premier grand
prêtre d'Israël selon le récit du Pentateuque8.

Bien que j'aie utilisé (à la suite d'autres commentateurs) le terme de

«recette» pour décrire le texte d'Ex 30,34-38, cette désignation n'est que
partiellement correcte. Le texte liste les ingrédients employés dans la composition

de l'encens du sanctuaire, et donne quelques indications concernant leur
mélange ; mais il omet de décrire comment ce mélange doit être fait, quelles
quantités employer, ainsi que d'autres détails encore qui sont nécessaires à la

compte cependant des choix de traduction opérés par le grec. Voir à ce sujet la discussion
détaillée ci-dessous. Sauf indication contraire, toutes les traductions données dans cet
article sont celles de l'auteur.

6 Voir là-dessus en détail C. Nihan, From Priestly Torah to Pentateuch. A Study
in the Composition of the Book ofLeviticus, Tübingen, Mohr Siebeck, 2007, p. 31-33.

7 Pour une datation similaire, voir par exemple W. Zwickel, Räucherkult, p. 303.
8 Sur cet aspect, voir J. Watts, «Scripturalization and the Aaronide Dynasties»,

Journal ofHebrew Scriptures 13/6 (2013), p. 1-16: http://www.ihsonline.org/Articles/
article 186.pdf (accès le 6.6.2017).



308 CHRISTOPHE NIHAN

réalisation de cet encens. À la place, on trouve une référence au «travail» ou
à l'«œuvre» d'un «parfumeur» (ma'âsëh roqëah): la réalisation de cet encens

requiert donc un travail d'expert9. Comme on le verra, ce phénomène n'est pas
fortuit mais relève en réalité d'un aspect central de la pragmatique du texte, voire
de sa rhétorique.

Sur le plan philologique, les principales difficultés concernent les
ingrédients employés dans la composition de l'encens. Ces ingrédients, au nombre
de quatre, sont désignés comme des sammîm, autrement dit des aromates
(v. 34). Leur mélange est décrit par le terme qëtoret (v. 35): dans la Bible
hébraïque, il s'agit d'un terme général qui peut désigner différentes substances

que l'on brûle dans le cadre de rituels sacrificiels, dont notamment - comme ici

- des compositions comprenant des aromates10 ; dans ce cas de figure, le terme

qëtoret est souvent traduit conventionnellement par «encens». Enfin, le texte
précise encore que ce mélange aromatique doit être complété par l'ajout de sel,

un aspect essentiel (bien que souvent négligé) sur lequel on reviendra plus loin.
Les deux premières essences mentionnées au v. 34 sont des hapax

legomena, et il est donc difficile de les identifier avec certitude. Le premier
terme, nätäp, provient d'une racine NTP, «couler», «ruisseler», et signifie
littéralement «goutte»; il s'agit probablement d'une espèce de résine aromatique,

comme le reconnaissent la plupart des commentateurs. L'identification
plus précise de cette résine est délicate. La LXX traduit nätäp par stakté, un
terme qui désigne en grec l'huile extraite de la myrrhe fraîche qui a été pilée et
écrasée11. Toutefois, la tradition juive semble pour sa part associer le nätäp avec
le sorî12, un terme qui est lui-même identifié dans la tradition grecque et latine
avec le styrax (ou storax). Le terme sorî désigne selon toute vraisemblance
la résine extraite de l'arbre Liquidamber orientalis13 ; si l'association de

9 Le terme hébreu roqëah peut être comparé à l'accadien muraqqu, «parfumeur»
(d'une racine ruqqu) ; sur cette profession, ainsi que les sources dont nous disposons,
voir E. Ebeling, Parfiimrezepte und kultische Texte aus Assur, Roma, Pontificum Insti-
tutum Biblicum, 1950, p. 5 sq.

10 Sur les différents sens de l'hébreu qëtoret, voir notamment K. Nielsen, Incense,
p. 52-54.

11 Dioscoride, De materia medica, I, 60. La Vulgate lit également l'équivalent latin :

stacte. Cette identification est suivie par certains commentateurs, comme par exemple
M. Sarna, Exodus lääin. The Traditional Hebrew Text with the New JPS Translation
Commentary, Philadelphia, Jewish Publication Society, 1991, p. 199; T. Dozeman,
Exodus, Grand Rapids (Mi) / Cambridge, Eerdmans, 2009, p. 671.

12 En particulier, un passage du Talmud babylonien (b. Keritoth 6a) énumérant les

ingrédients utilisés dans la composition de l'encens du sanctuaire mentionne le sorî à

la place du nätäp. Sur ce dossier, assez complexe, voir notamment la mise au point de

K.Nielsen, Incense, p. 62.
13 Voir notamment M. Zohary, Plants of the Bible, Cambridge, Cambridge

University Press, 1982, p. 192, ainsi que Y. Feliks, «The Incense of the Tabernacle», in :

D. P. Wright et al. (éds), Pomegranates and Golden Bells. Studies in Biblical, Jewish,
and Near Eastern Ritual, Law, andLiterature in Honor ofJacob Milgrom, Winona Lake,
Eisenbrauns, 1995, p. 125-149, ici p. 130-131.



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 309

nätäp avec sorî est acceptée, cette identification vaut donc également pour le

terme nätäp. Deux passages de Jérémie indiquent que cet arbre, originaire de

Turquie, était déjà cultivé vers le VIe siècle dans la région nord de Gilead, et

qu'on lui prêtait apparemment des propriétés médicinales14. Le second terme,
sëhëlet, est encore plus difficile à identifier. L'étymologie pourrait suggérer un
rapprochement avec le cresson, mais cette interprétation n'est pas entièrement

certaine15; en outre, l'identification avec le cresson s'accorde mal avec le

caractère coûteux des trois autres ingrédients utilisés dans la composition de

cet encens. Les versions anciennes, pour leur part, rendent fréquemment ce

terme par «ongle»16. Cette traduction est déjà attestée par la LXX, qui rend

sëhëlet par ônux (Vulgate: onycha); or selon Dioscoride17 l'ônux désigne un

genre de coquillage dans la Mer Rouge qui brûle en dégageant une forte odeur.

Si elle demeure hypothétique, cette identification est généralement considérée

comme la plus vraisemblable par les commentateurs.
L'identification des deux ingrédients suivants ne soulève par contre pas

de difficultés particulières. Le troisième terme dans cette liste, helbënâh, ou

galbanum, désigne la gomme extraite de certaines variétés de Ferula (Ferula
gummosa), qui n'est pas une plante indigène mais provient d'Iran ou d'Afghanistan18.

Selon Dioscoride19, ainsi que Pline20, le galbanum pouvait également
être importé de Syrie. Le quatrième et dernier terme, lëbonâh, dérive
vraisemblablement de la racine LBN, «(être) blanc», et désigne la gomme aromatique
extraite de certains types d'arbres de la famille des Boswellia, notamment le

Boswellia sacra, c'est-à-dire l'encens proprement dit21. Bien que cette plante

pousse en Afrique orientale (Ethiopie et Somalie), la Bible hébraïque l'associe

14 Jr 8,22a: «N'y a-t-il pas de baume (sorî) en Gilead? N'y a-t-il pas de médecin
là-bas? Pourquoi donc la guérison de la fille de mon peuple ne survient-elle pas ?» ; et

comparer Jr 46,11. Sur ce dossier, voir notamment Y. Feliks, «Incense», p. 127.
15 Voir l'ougaritique shlt, ainsi que l'accadien sahlu ou sahlûtu: et là-dessus par

exemple G. del Olmo Lete, J. SanmartIn, A Dictionary ofthe Ugaritic Language in the

Alphabetic Tradition, Third Revised Edition, Part two (L - Z), trad. W. G. E. Watson,
Leiden / Boston, Brill, 2015, p. 812 (avec d'autres parallèles sémitiques). Toutefois,
l'identification de ces termes avec le cresson n'est pas complètement assurée. En outre,
il convient de relever qu'en hébreu post-biblique le cresson est désigné par les termes
sahlayîm ou sëhâlîm, donc avec une désinence finale masculine (-m) et non féminine (-t) :

L. Koehler, W. Baumgartner, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament.

Study Edition, vol. 2, Leiden et al., Brill, 2001, p. 1462.
16 K. Nielsen, Incense, p. 65-66 ; S. Rattray in : J. Milgrom, Leviticus 1-16, p. 1026.
17 Dioscoride, Mat. med. II, 10.
18 Cette identification fait l'objet d'un consensus. Voir par exemple K. Nielsen,

Incense, 66; S. Rattray in: J. Milgrom, Leviticus 1-16, p. 1026; T. Dozeman, Exodus,

p. 671-672.
19 Dioscoride, Mat. Med. Ill, 83.
20 Pline, Nat. Hist. XXVI, 39.
21 Sur lëbonâh, voir par exemple M. Zohary, Plants, p. 197 ; K. Nielsen, Incense,

p. 60-61.



310 CHRISTOPHE NIHAN

également à la région de Saba en Arabie22, vraisemblablement parce que
c'est notamment de là qu'elle était importée en Israël. Le fait qu'Ex 30,34
mentionne de l'«encens pur» (lëbonâh zakkâh) suggère par ailleurs qu'il s'agit
d'un encens particulièrement coûteux et raffiné (donc très blanc, avec peu de

résidus gris ou noirâtres)23.

3. Encens sacré et huile sacrée en Ex 30

Il importe de relever que la «recette» décrite en Ex 30,34-38 pour la composition

de l'encens du sanctuaire fait immédiatement suite, dans le texte de

l'Exode, à la description d'une autre recette, celle de l'huile sacrée employée

pour l'onction du sanctuaire, de son mobilier ainsi que des prêtres (Ex 30,22-
33). Or la confection de cette huile implique également quatre aromates,
décrits cette fois comme bësâmîm ro 's ou «les meilleures des essences». Il
s'agit donc d'essences particulièrement coûteuses (on notera d'ailleurs que la

valeur des quantités employées est cette fois indiquée)24, dont l'identification
est également possible pour certaines d'entre elles25.

irpxn» Diia-ptpt nisa ràn -irma trà"i D'aira trnp nnto naxb nirà-bx mm "an
inx mirai :pn mt pttft tfipn bprà msa tràn rnpi :mnxai trtràn nira-mpi amxai tptràn

irrn1 tràp-rinwa npi niraa nnpna npi tràp-nntrà pw

Kai È^âX.riCT£V tcùptoç ttpoç MtotKTfjv Léycov Kai crû kaßE fiSoapaxa, xô avOoç

apijpvriç ÈK^EKxfjç ttEvxaKoaiouç qîkXouç Kai Kiwapcopou eùcûSouç xô fj|iioo xoûxou
SiaKocrioDç KEVxpKovxa Kai KaLâpou EÙéSouç StaKoaiouç 7tEvxf|Kovxa Kai ïpEtoç

îrevxaKoaiouç afcXouç xoû âyfoo Kai s>.aiov èî; È^atcov iv Kai 7ioif|aeiç aôxô sLatov
Xptapa aytov, pûpov irupEvjnKÔv xéxvn |xupe\|/où- ËA.atov xpïopa âytov saxai.

22 Yhwh parla à Moïse : 23 Prends les meilleures des essences : de la myrrhe liquide
pour 500 (shekels); de la cannelle aromatique, la moitié, soit 250 (shekels);

de la canne aromatique, 250 (shekels) ; 24 ainsi que 500 (shekels) de casse -
mesurée selon le shekel du sanctuaire -, avec un hîn d'huile d'olive. 25 Tu feras

avec cela une huile pour l'onction sainte, un mélange de parfum (préparé) selon
l'œuvre d'un parfumeur : ce sera une huile d'onction sainte.

22 És 60,6 ; Jr 6,20.
23 Voir par exemple M. Haran, Temples and Temple-Service in Ancient Israel: An

Inquiry into the Character ofCult Phenomena and the Historical Setting of the Priestly
School, Oxford, Clarendon, 1978, p. 242. Par contraste, Tencens-lëbonâh qui doit être
ajouté aux offrandes végétales offertes par la communauté (Lv 2,1.15) ne porte pas cette
précision, et représente vraisemblablement un encens de qualité moindre.

24 La question de savoir si les mesures indiquées font référence au poids de ces aromates
ou à leur valeur selon le shekel du sanctuaire n'est pas entièrement claire, et est diversement
interprétée par les commentateurs : la notice en 30,24 semble toutefois appuyer la seconde
lecture plutôt que la première, comme le reflète la traduction adoptée ici.

25 Le texte hébreu est celui du TM, qui est également préservé de manière identique
dans le Pentateuque samaritain. Le texte grec suit ici aussi l'édition critique de J. Wevers,
Exodus, p. 345-346.



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 311

Le premier terme, mor-dërôr, fait référence à un type de myrrhe,
possiblement de la myrrhe liquide, ou stacte, qui provenait d'Arabie ou de

Somalie26. Le second terme, qinëmôn-besem, signifie «cannelle aromatique»
(ou, peut-être «épicée») et désigne selon toute vraisemblance le Cinnamon

zeylanicum, qui était importé du sud-est de l'Asie (en transitant par l'Arabie
du sud selon Strabon)27. Le troisième terme est qënê-bosem, ou «canne

aromatique» (grec: KaLâpoç sùrâôpç); il s'agit d'un type de roseau qui, dans

la littérature prophétique, est présenté comme un produit importé de pays
lointains28. Son identification exacte demeure incertaine, mais il pourrait s'agir
de la plante nommée calamus odoratus par les auteurs anciens, laquelle était

importée d'Inde, d'Arabie et de Syrie29. Le sens du quatrième et dernier terme,
qiddâh, ne nous est plus connu avec certitude ; toutefois, dans certaines sources

juives antiques il est parfois identifié à la casse {Cinnamonum cassia)30, un
arbre originaire d'Asie orientale dont l'écorce était effectivement utilisée dans

la confection d'aromates et qui était importée par caravanes.
Même si, comme on le voit, l'identification exacte de ces plantes soulève

différents problèmes (notamment dans le cas des deux dernières), il ne fait aucun
doute que la plupart sinon la totalité d'entre elles sont des produits d'importation,
dont certaines pouvaient provenir de contrées très lointaines (l'Inde, ou même
la Chine dans le cas de la casse). En ce sens, la recette de l'huile sacrée, comme
celle de l'encens sacré, met en avant le caractère exotique et luxueux des aromates

employés dans la confection de ces mixtures31. On reviendra plus loin sur la

signification de ce phénomène ainsi que sa fonction dans le contexte d'Ex 3032.

26 Pour cette interprétation, voir par exemple K.Nielsen, Incense, p. 61 ; T. Dozeman,
Exodus, p. 671. La signification du terme hébreu dêrôr n'est toutefois pas certaine; il
pourrait également s'agir d'un type de myrrhe particulièrement coûteuse.

27 Voir là-dessus par exemple K. Nielsen, Incense, p. 64.
28 Voir Jr 6,20; selon Ez 27,19 l'importation de cette plante est liée au commerce

phénicien (Tyr).
29 Alternativement, il pourrait aussi s'agir d'une herbe aromatique Cymbogon martinii,

également en provenance d'Inde. Voir là-dessus par exemple M. Zohary, Plants, p. 196.
30 Voir notamment Targum Onqelos. Sur l'identification avec la casse, voir par

exemple M. Zohary, Plants, p. 203. On notera que cette plante, comme la précédente,
est également associée au commerce de Tyr dans le passage déjà cité d'Ez 27,19.

31 Comme l'observe par exemple justement W. Johnstone, Smyth & Helwys Bible
Commentary. Exodus 20-40, Macon Georgia, Smyth & Helwys Publishing Incorporate,
2014, p. 327, à propos des composants décrits en Ex 30,22-24: «[...] these are items
familiar in international commerce, prized as exotic and costly aromatics». Comparer
également T. Dozeman, Exodus, p. 672, qui remarque à propos des ingrédients employés
dans la recette pour l'encens du sanctuaire: «The ingredients are not indigenous to
Syria-Palestine, indicating a developed trading system as far away as India».

32 Plusieurs des aromates mentionnés en Ex 30 sont également réputés dans la
tradition grecque depuis Hérodote pour leur caractère exotique. Hérodote, Hist. III,
106-107, mentionne notamment dans ce contexte l'encens, la myrrhe, la casse et le
cinnamome. Voir là-dessus M. Detienne, Les jardins d'Adonis, Paris, Gallimard, 1972,

p. 19-68 («Les parfums d'Arabie»). Je remercie Anna Angelini de m'avoir rappelé cette
référence.



312 CHRISTOPHE NIHAN

4. L'ajout du sel

La confection de l'huile et de l'encens du sanctuaire présente des similitudes
évidentes, comme le montre notamment la comparaison entre Ex 30,25 et 30,35.
Dans un cas comme dans l'autre, les quatre essences qui les composent sont

mélangées par un artisan spécialisé (roqëah, ou «parfumeur») pour former un
«parfum» (roqah), et ce mélange est ensuite désigné comme «saint» ou «sacré»

(qodes). Outre la nature des ingrédients employés, il existe cependant quelques
différences significatives entre les deux parfums: l'encens, contrairement à

l'huile, est encore «salé» (mëmullah); il est décrit comme «pur et saint» (et
non seulement «saint», comme dans le cas de l'huile) ; et il est réduit en poudre
avant d'être placé à l'intérieur du sanctuaire (Ex 30,35-36). La mention du sel est

particulièrement intéressante, bien qu'elle ait peu retenu l'attention des commentateurs

en général33. La syntaxe du v. 35, qui mentionne le sel après le mélange
aromatique (qëtoret), semble indiquer que le sel ne fait pas partie de l'encens

proprement dit, mais lui est ajouté. Or la pratique consistant à ajouter du sel
à l'encens est attestée ailleurs dans le Proche Orient ancien, notamment dans

certains rituels accadiens comme l'a déjà montré V. Hurowitz34.

Un passage de la collection babylonienne Maqlû, une série d'incantations
contre la sorcellerie, présente un parallèle particulièrement intéressant. Cette

incantation, qui se trouve aux lignes 111-119 de la sixième tablette, est adressée

à «Sel» (tabtu), qui est apparemment considéré ici comme un agent rituel, voire
une divinité. On peut notamment citer les premières lignes de cette incantation35 :

111. siptu attî tâbtu sa ina asri elli ibbanû
112. ana mâkâlê ill rabûti isimki Ellil
113. ina balïki ul issakkan naptan ina Ekur
114. ina balïki ilu sarru bëlu u rubû ul issinïi qutrinnu

111. Incantation: Tu es Sel, celui qui est fait dans un lieu pur;
112. Enlil t'a établi pour la nourriture des grands dieux.

33 Dans son commentaire récent, W. Johnstone, Exodus, p. 329, se limite ainsi à

expliquer la mention du sel par référence à l'association entre le sel et l'alliance suggérée

par quelques autres passages de la Bible hébraïque. Toutefois, cette association ne permet
guère de rendre compte de la fonction et de la signification du sel dans le contexte d'Ex
30,34-38 spécifiquement.

34 V. Hurowitz, «Salted Incense - Exodus 30,35; Maqlû VI 111-113; IX 118-120»,
Biblica 68, 1987, p. 178-194.

35 Pour l'édition du texte, voir G. Meier, Die assyrische Beschwörungssammlung
Maqlû, AfO Beiheft 2, Berlin: Im Selbstverlag des Herausgebers, 1937, p. 45. Pour une
traduction accompagnée d'un commentaire, voir J. Stackert, «The Variety of Ritual
Applications for Salt and the Maqlû Salt Incantation», in-. J. Stackert et al. (éds.),
Gazing on the Deep : Ancient Near Eastern and Other Studies in Honor ofTzvi Abusch,
Winona Lake, Eisenbrauns, 2010, p. 234-252, ici p. 238 sq.



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 313

113. Sans toi, le banquet royal n'est pas dressé dans l'Ekur;
114. Sans toi, dieu, roi, seigneur et prince ne sentent pas l'encens

La suite de l'incantation (1. 115-119) demande à «Sel» de délivrer celui
qui prononce cette incantation du sort dont il est victime. Le rituel distingue
ainsi trois fonctions générales du sel : il est un ingrédient indispensable de la
nourriture des dieux (comme de celle des hommes), notamment dans le cadre
des banquets divins donnés dans l'Ekur, le temple de Babylone (1. 112-113); il
sert d'additif à l'encens présenté aux dieux et aux rois (1. 114); et il permet de

dé-lier les sorts qui affectent une personne. Le rapport entre ces trois fonctions
n'est pas entièrement clair36 : chacune d'entre elles semble renvoyer à un aspect
distinct - mais néanmoins complémentaire - de l'efficacité de «Sel» comme
agent rituel; dans le cas de l'encens, c'est l'addition de «Sel» qui garantit que
l'encens sera effectivement senti par les dieux et les rois, et donc accepté par
eux comme offrande. On relèvera encore qu'un autre passage de la même

collection (Maqlû IX, 118-120) contient la description du rituel accompagnant
l'incantation à «Sel», précisant notamment que cette incantation devait être

prononcée «au-dessus d'un morceau de sel», lequel était lui-même posé sur une
espèce d'encensoir37 placé à la tête du lit {seil, du patient).

Bien que Hurowitz ne discute pas ce point, c'est une notion similaire

que l'on retrouve apparemment dans l'instruction d'Ex 30,34-38, puisque la
référence au sel ajouté à l'encens est immédiatement suivie au v. 35b par la

qualification de l'encens comme étant «pur et saint» {tähor qodes)\ malgré
l'absence de connecteurs, la syntaxe de la phrase en hébreu suggère une
relation consécutive entre ces éléments. Comme dans le cas de l'huile du
sanctuaire (Ex 30,25), la qualification de l'encens comme «saint» {qodes) a

un double sens : elle indique à la fois que cet encens appartient au sanctuaire

(ce qui est encore confirmé par les v. 36-38) et qu'il est acceptable pour la

divinité (puisque la sainteté est le principal attribut du dieu Yhwh selon la Bible
hébraïque)38. A la différence de l'huile du sanctuaire, cependant, la nature
des essences employées ainsi que l'expertise du parfumeur ne suffisent pas
à garantir la sainteté de l'encens: il faut encore pour cela l'ajout du sel, qui

36 Pour une discussion détaillée et nuancée de cette question, voir désormais
J. Stackert, «Ritual Applications», p. 239-252.

37 Maqlû IX, 120: nignakku sa quttâri, expression désignant littéralement un
ustensile sur lequel différents types de fumigations (quttmii) pouvaient être faits. Même
si cet ustensile ne servait pas uniquement à brûler de l'encens (qutrinnu), la pratique
prescrite pour le rituel vient ainsi confirmer l'importance liée au fait de brûler le sel.
Sur la signification de ce passage, ainsi que sur les rapports entre quttâru et qutrinnu
(l'encens proprement dit), voir notamment V. Hurowitz, «Salted Incense», p. 189 sq.

38 Sur cet aspect de la notion (au demeurant passablement complexe) de «sainteté»
dans la Bible hébraïque, voir notamment S. M. Olyan, Rites and Rank. Hierarchy in
Biblical Representations ofCult, Princeton, Princeton University Press, 2000, p. 17-18 ;

ainsi que A. Angelini, C. Nihan, art. «Holiness (Hebrew Bible/Old Testament)», in :

Encyclopedia of the Bible and Its Reception 12 (2016), p. 34-40 (ici p. 34-35).



314 CHRISTOPHE NIHAN

sert ici en quelque sorte à rendre l'encens acceptable pour la divinité, comme

déjà dans l'incantation de la collection Maqlû discutée plus haut. En outre,
l'addition de sel ne rend pas seulement l'encens «saint» mais également «pur»
(tâhor). La fonction purificatrice du sel est bien attestée par plusieurs traditions
dans le Proche Orient ancien39, et elle est également suggérée par deux autres

passages de la Bible hébraïque : en 2 R 2,20-22, où le sel «guérit» (RP ') une

eau jusque là impropre à la consommation, la rendant buvable ; et en Éz 16,4,

où il est fait référence à l'usage de sel lors de la naissance d'un enfant40. Dans

ce dernier exemple, la pratique consistant à frotter un nouveau-né avec du sel

a peut-être une fonction plus spécifiquement apotropaïque, visant à protéger
l'enfant contre les démons41. Toutefois, la double caractérisation de l'encens

du sanctuaire comme étant tâhor qodes, «pur et saint», est exceptionnelle dans

la Bible hébraïque; elle semble destinée à illustrer la qualité exceptionnelle de

cet encens, suite notamment à l'ajout de sel.

5. Les usages de l'encens

A quel usage l'encens décrit dans cette recette était-il destiné En règle

générale, les commentateurs ont estimé que cet encens servait à être brûlé

sur l'autel à encens en bois d'acacia plaqué or qui, selon Ex 30,1-10, était

placé dans le vestibule du sanctuaire42. C'est également ce que la tradition

rabbinique semble avoir compris pour la majeure partie. Cette interprétation
est corroborée par le fait que selon Ex 30,7 l'encens que le grand prêtre, Aaron,
doit brûler matin et soir sur cet autel est désigné comme qëtoret sammîm (et

non simplement qëtoret), soit un encens fait d'aromates {sammîm). Or dans la

tradition sacerdotale du Pentateuque, cette expression est généralement utilisée

39 Comme le souligne déjà la désignation de «Sel» comme «celui qui est fait dans un
lieu pur» au début de l'incantation de Maqlû IV, 111-119 discutée plus haut.

40 L'interprétation du lien entre sel et purification dans ce second passage est
toutefois un peu plus complexe, car le sens de «purifier» pour le verbe S'H est mal
attesté ; en outre, ce verbe n'apparaît pas dans les principaux témoins grecs de ce passage
et pourrait donc représenter une glose tardive. Sur cette question, voir par exemple
W.Zimmerli, Ezechiel, 1. Teilband, BKAT 13,1, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener
Verlag, 1969, p. 334 note c. L'ensemble de la procédure semble toutefois faire référence
à une forme de nettoyage ritualisé de l'enfant à sa naissance.

41 W. Zimmerli, Ibid., p. 349. L'activité des démons à la naissance des enfants est un
motif bien attesté tant dans le Proche Orient qu'en Egypte.

42 Voir par exemple M. Haran, «The Uses of Incense in the Ancient Israelite Ritual»,
Vetus Testamentum 10, 1960, p. 113-129, ici p. 114 sq. Comparer aussi Id., Temples and
Temple-Service, p. 208 et passim. Concernant la théorie de Haran selon laquelle qëtoret
sammîm désignerait spécifiquement l'encens destiné à être brûlé sur l'autel d'encens
exclusivement, alors que qëtoret désignerait un encens de moindre qualité pouvant être
brûlé dans des encensoirs, voir ci-dessous.



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 315

pour désigner l'encens confectionné à partir de la recette d'Ex 30,34-3843.

Selon toute vraisemblance, c'est donc bien cet encens qui doit être offert en
sacrifice sur l'autel d'or par le grand prêtre deux fois par jour.

Les choses sont toutefois un peu plus complexes, car le v. 36 précise qu'une
partie de cet encens (cf. wënâtattâh mimmenâh, «tu en placeras»), après avoir
été réduit en poudre, doit être placé «devant le Pacte» (lipnê hâ'ëdut), à l'intérieur

de la tente de la rencontre». Le terme hébreu 'êdut, «Pacte» désigne dans

la tradition sacerdotale l'arche qui se trouve dans le sanctuaire intérieur (ou
«saint des saints» en hébreu)44. Le verset ne peut donc pas faire référence ici
à l'encens brûlé quotidiennement par le grand prêtre sur l'autel d'or, puisque
ce dernier se trouve non pas dans le sanctuaire intérieur, mais dans le vestibule
du temple. En réalité, le seul contexte durant l'année où le grand prêtre est

autorisé à pénétrer dans le sanctuaire intérieur est le grand rituel de Yôm Kippur
décrit en Lv 1645; c'est donc à ce rituel que l'instruction d'Ex 30,36 doit faire
référence ici. Dans le contexte de la cérémonie de Yôm Kippur, le grand prêtre
doit précisément prendre avec lui une cassolette et brûler dessus de l'encens

(désigné là encore comme qëtoret sammîm), afin de produire une «nuée»,
'ânan (Lv 16,12-13). Cette nuée sert à la fois à «présentifier» la divinité dans le

sanctuaire (pour reprendre une expression de J.-P. Vernant) et, simultanément,
à la dissimuler à la vue du grand prêtre afin que ce dernier ne meure pas en

pénétrant dans le sanctuaire intérieur46.

43 Voir notamment Ex 25,6; 31,11 ; 35,8.15.28 ; 37,29; 39,38 etNb4,16, où l'encens
aromatique (qëtoret sammîm) est toujours mentionné en lien avec l'huile d'onction; il
ne peut donc s'agir que de l'huile et de l'encens prescrits par Ex 30,22-33 et 30,34-38
respectivement.

44 Dans la tradition sacerdotale, cette arche est normalement désignée par
l'expression complète 'àron hâ'ëdût, ou «Arche du Pacte»: voir Ex 25,22; 26,33.34;
30,6.26; etc. Dans certains cas, toutefois, le terme 'ëdût («Pacte») peut être utilisé
comme synecdoque et suffit à désigner l'arche : outre Ex 30,36, voir Ex 27,21 ; Lv 16,13 ;

24,3; Nb 17,19.25. Sur la signification du parallèle avec Lv 16,13, en particulier, voir
ci-dessous. L'expression «Arche du Pacte» représente vraisemblablement l'équivalent
dans la tradition sacerdotale de l'expression «Arche de l'Alliance» dans la tradition
deutéronomiste ; il peut également s'agir d'une référence à la pratique mésopotamienne
consistant à déposer des pierres de fondation contenant des inscriptions royales se

référant à la construction d'un temple ou d'un palais dans des coffres, comme l'a déjà
défendu V. Hurowitz. Cette question peut toutefois rester ouverte ici.

45 Pour la structure et la composition du grand rituel de Lv 16, voir C. Nihan, Priestly
Torah, p. 340-382 ; ainsi que B. Janowski, «Das Geschenk der Versöhnung. Leviticus 16

als Schlussstein der priesterlichen Kulttheologie», in : T. Hieke, T. Nicklas (éds), The

Day ofAtonement. Its Interpretations in Early Jewish and Christian Traditions, Leiden /
Boston, Brill, 2012, p. 3-31.

46 Le premier aspect (présentification de la divinité en lien avec la nuée d'encens)
est mentionné en Lv 16,2b («lorsque j'apparaîtrai dans la nuée»), alors que le second est
mentionné en 16,13. Sur cette double fonction de l'encens dans le contexte du rituel de Lv
16, ainsi que ses enjeux pour comprendre la place de ce rituel dans la tradition sacerdotale
du Pentateuque, voir ma discussion détaillée dans C. Nihan, Priestly Torah, p. 375-379.



316 CHRISTOPHE NIHAN

Si l'interprétation qui précède est correcte, il convient en réalité de

distinguer deux contextes d'usage pour l'encens décrit en Ex 30,34-38 : une

partie de cet encens (v. 36) est prélevée pour être brûlée à l'intérieur du

sanctuaire par le grand prêtre lors du rituel de Yôm Kippur (selon les modalités
décrites ci-dessus), alors que le reste est destiné à l'offrande quotidienne
d'encens par le même grand prêtre sur l'autel d'or placé dans le vestibule du

sanctuaire. On notera que, contrairement à l'encens brûlé dans le vestibule,
celui qui est apporté dans le sanctuaire intérieur lors du rituel de Yôm Kippur
est désigné comme «très saint» (v. 36b : qodes qôdâsîm tihëyeh läkem), et non

pas simplement comme «saint» (v. 35b) - alors que, selon l'interprétation
proposée, il s'agit d'encens composé à partir de la même recette. Cette
observation confirme, une fois encore, l'observation selon laquelle la notion de

«sainteté» dans la tradition sacerdotale est une catégorie à la fois dynamique
et spatiale: le degré de sainteté de l'encens ne dépend pas simplement de sa

composition, il est également lié à l'espace dans lequel cet encens est ensuite

spécifiquement utilisé47.

6. L'encens, le temple et le commerce international

Même si une partie des aromates utilisés dans la confection de l'huile et de

l'encens décrits en Ex 30 ne peuvent plus être identifiés avec certitude, l'analyse
qui précède a déjà montré que la très grande majorité (sinon la totalité) de

ces essences ne pouvaient être extraites d'arbres ou de plantes indigènes en
Palestine mais devaient être importées. Selon toute vraisemblance, elles devaient

parvenir à Jérusalem et en Samarie par le biais des caravanes marchandes dans

le sud du Levant48. Cette observation soulève ainsi la question de l'implication
des temples de Judée et de Samarie dans ce commerce. Plus spécifiquement, la

composition d'Ex 30 semble indiquer que les familles sacerdotales contrôlant
le sanctuaire de Jérusalem et, à partir de la seconde moitié du Ve siècle, celui
du Garizim49, devaient avoir un accès plus ou moins régulier aux essences

exotiques décrites dans ce texte50. Même s'il faut tenir compte de la rhétorique

47 Voir là-dessus A. Angelini, C. Nihan, art. «Holiness», p. 34 sq.
48 Pour un aperçu général du commerce de caravanes à partir de l'époque

néo-assyrienne, voir par exemple K. Nielsen, art. «Incense», in: Anchor Bible
Dictionary, vol. 2, 1992, p. 404-409, ici p. 408.

49 Pour la datation de la construction du sanctuaire samaritain sur le Mt. Garizim au Ve

siècle av. n. è. déjà (et non à la fin du IV" siècle, comme on le pensait précédemment), voir
Y. Magen, «The Dating of the First Phase of the Samaritan Temple on Mount Gerizim in

Light of the Archaeological Evidence», in: O. Lipschits et al. (éds), Judah and the Judeans
in the Fourth Centuty B. C. E., Winona Lake, Eisenbrauns, 2007, p. 157-211.

50 Un cas de figure très similaire concerne la liste des pierres précieuses ornant le
vêtement sacerdotal du grand prêtre décrit en Ex 28, qui renvoient là aussi inévitablement
à un imaginaire et des pratiques liés au commerce international dans le sud-Levant, et

qui soulève par conséquent également la question du rôle du temple (et tout particuliè-



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 317

des textes sacerdotaux, qui associent régulièrement le sanctuaire idéal décrit
en Ex 25-31 et 35-40 aux matériaux les plus luxueux, certains aspects de la

description d'Ex 30 n'ont de sens que si les familles sacerdotales en charge de

ces deux sanctuaires avaient effectivement les moyens de reproduire la recette

pour l'huile et celle pour l'encens sur leurs lieux de culte respectifs. Il est d'ailleurs

significatif à cet égard que l'une comme l'autre recette se termine par
l'interdiction faite aux autres membres de la communauté d'imiter le mélange
d'huile et d'encens (Ex 30,32-33 et 30,37-38 respectivement)51.

Nous n'avons malheureusement que peu de données concrètes sur l'implication

des familles sacerdotales de Judée et de Samarie dans le commerce
d'encens à l'époque perse. Deux passages du livre de Néhémie (Né 13,5 et

13,9) indiquent toutefois qu'une partie des chambres du temple de Jérusalem
étaient utilisées au Vesiècle comme entrepôt pour l'encens (lëbonâh) ainsi que

pour d'autres biens. Selon le récit de Né 13, l'une de ces chambres aurait en

outre été accordée à Tobiyah, un haut fonctionnaire de l'administration perse
qui semble également avoir été impliqué dans le commerce régional 52. Tobiyah
entretenait apparemment des liens étroits avec la prêtrise de Jérusalem ", et la

chambre qui lui était accordée dans le temple lui servait vraisemblablement à

entreposer les biens dont il faisait le commerce54. Un autre passage, cette fois

rement du grand prêtre) dans ce commerce. Sur ce dossier, encore assez mal étudié, voir
mon étude détaillée dans C. Nihan, «Le pectoral d'Aaron et la figure du grand prêtre
dans les traditions sacerdotales du Pentateuque», in : L. C. Jonker et al. (éds), Congress
Volume Stellenbosch 2016, Supplements to Vêtus Testamentum 177, Leiden / Boston,
Brill, 2017, p. 23-55 ; ainsi que C. Nihan, J. Rhyder, «Aaron's Vestments in Exodus 28
and Priestly Leadership», à paraître dans K. Pyschny, S. Schulz (éds), Leadership in the
Hebrew Bible, Berlin / New York, de Gruyter, 2018.

51 Dans le même sens, Ex 30,31 précise que la recette pour l'huile sainte est valide
«de génération en génération», donc y compris dans le présent des lecteurs/auditeurs
d'Ex 30 à l'époque perse.

52 Sur la figure de Tobiyah l'Ammonite, voir par exemple (avec toutefois une
reconstruction maximaliste des données) K.-D. Schunck, «Tobija und Nehemia: Ihre
Feindschaft und deren Motive», in : J. van Ruiten, J. C. de Vos (éds), The Land ofIsrael
in Bible, History, and Theology, Studies in Honour ofEd Noort, Leiden / Boston, Brill,
2009, p. 209-215.

53 En Né 13,4, le prêtre Eliashib est présenté comme qârôb de Tobiyah, terme que
l'on peut traduire par «proche» ou même «parent». Il n'est pas clair si cet Eliashib est

identique au grand prêtre du même nom mentionné ailleurs en Néhémie (Né 3,1.20.21 ;

12,10.22.23 ; 13,28), mais le contexte de Né 13,4-9 indique qu'il s'agit dans tous les cas
d'une figure sacerdotale importante dans le temple de Jérusalem.

54 Voir là-dessus par exemple J. Blenkinsopp, Ezra-Nehemiah. A Commentary,
London, SCM Press, 1989, p. 354 : «Provision of space in the temple [seil, pour Tobiyah]
was no doubt connected with commercial concessions». Comme le relève Blenkinsopp,
le terme hébreu employé ici pour désigner la «chambre» concédée à Tobiyah dans
le temple de Jérusalem est typiquement employé dans les textes postexiliques pour
désigner des salles servant à l'entrepôt de biens: voir Esd 8,29; Né 10,38-40; 1 Ch
9,26 ; 2 Ch 31,11. Sur le réseau de Tobiyah à Jérusalem et ses intérêts commerciaux, voir
également Né 6,17-19 ainsi que le commentaire de J. Blenkinsopp, op. cit., p. 273-274.



318 CHRISTOPHE NIHAN

dans le livre des Chroniques, mentionne pour sa part que les lévites, c'est-
à-dire les fonctionnaires subalternes du temple de Jérusalem, étaient chargés
de superviser non seulement l'encens (lëbonâh), mais également toutes sortes
d'herbes et de plantes aromatiques coûteuses (bësâmîm, même terme qu'en Ex
30,23) qui étaient entreposées dans le temple (1 Ch 9,29).

Ces sources - et quelques autres encore — confirment que la composition
d'Ex 30 reflète selon toute vraisemblance le rôle croissant des sanctuaires

centraux de Judée et de Samarie, ainsi que des familles les contrôlant, dans

le commerce à l'époque perse d'aromates et d'autres biens exotiques encore.
Cette conclusion n'est guère surprenante : l'usage de temples locaux comme
lieux de stockage et relais commerciaux est une pratique répandue dans l'Antiquité,

et compte tenu de la taille de Jérusalem à l'époque perse on voit de toute
manière mal quelle autre institution aurait pu jouer localement ce rôle55. Les
données à notre disposition ne nous permettent toutefois guère de nous faire
une idée plus précise du rôle effectif joué par le temple de Jérusalem dans le

développement des routes marchandes à l'époque perse.

7. Expertise rituelle et monopole sacrificiel à l'époque perse

Reste enfin la question de la fonction d'une recette comme celle d'Ex
30,34-38. L'existence d'«aide-mémoire» (ou check-lists) rituels est bien
attestée dans le Proche Orient ancien, et il est possible que certains textes rituels
du Pentateuque aient eu à l'origine une fonction similaire56. Dans le cas de la

recette d'encens, toutefois, le nombre limité d'ingrédients rend l'hypothèse
d'une mise par écrit pour des raisons d'ordre strictement mnémotechniques

peu vraisemblable. Par ailleurs, il faut tenir compte du fait que cette recette
a été préservée dans une collection (la Torah) qui ne relève pas d'un savoir
spécialisé, voire ésotérique (comme c'est habituellement le cas des check-lists

rituelles), mais d'un savoir public (puisque destiné à l'étude et la récitation
communautaires). Il convient donc de chercher d'autres explications pour la
mise par écrit de cette recette.

Sur ce point, la réponse doit plutôt être cherchée dans ce que l'on pourrait
appeler la «rhétorique sacerdotale» du texte d'Ex 30,34-48. Le principal effet
visé par le texte me semble être d'établir l'expertise rituelle des prêtres en
matière d'encens, et cette lecture est corroborée par plusieurs éléments d'Ex
30,34-38. La recette énumère les ingrédients employés dans la confection de

cet encens, ainsi que quelques informations supplémentaires ; mais le processus
de confection lui-même n'est pas indiqué, comme on l'a déjà souligné. Au

55 Selon certaines études récentes, la population de Jérusalem ne comptait
probablement à l'époque perse que quelques centaines d'habitants, l'500 à 2'000 au
maximum : voir O. Lipschits, The Fall and Rise ofJerusalem. Judah under Babylonian
Rule, Winona Lake, Eisenbrauns, 2005.

56 Voir là-dessus ma discussion dans C. Nihan, Priestly Torah, p. 215-219.



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 319

contraire, ce processus est présenté comme relevant du savoir-faire, ou de

l'expertise, d'artisans spécialisés: «l'œuvre d'un parfumeur» (ma'asëh
roqëah). Selon le passage de 1 Ch 9 mentionné précédemment, la supervision
des aromates entreposés dans le temple était confiée aux lévites (c'est-à-dire au

clerus minor), mais leur mélange était réservé aux prêtres : «Les parfumeurs
(roqhê) qui mélangeaient les aromates (bêsâmîm) étaient issus des prêtres
(ûmîn-bënê ha-kohânîm)» (1 Ch 9,30). Cette tradition semble s'être perpétuée

jusqu'à la fin du Second Temple, puisqu'un passage de la Mishna précise qu'à
l'époque romaine le mélange des aromates destinés à produire l'encens était le

monopole d'une famille sacerdotale en particulier (la maison d'Avtinas) qui en
conservait soigneusement le secret57. Même la mention du sel ajouté à l'encens
semble renvoyer à un savoir-faire spécialisé puisque cet aspect de la recette
d'Ex 30,34-38 a son plus proche parallèle dans certaines traditions ésotériques
accadiennes, comme la collection d'incantations Maqlû, discutée ci-dessus.

Par ailleurs, le texte souligne que l'encens composé selon cette recette est la
propriété exclusive du sanctuaire (et par conséquent des familles sacerdotales

qui le contrôlent); comme l'affirment explicitement les v. 37-38, il ne peut en

aucun cas être reproduit par le reste de la communauté. Au contraire, son usage
semble avoir été réservé au grand prêtre : selon Ex 30,7-8 c'est Aaron (le grand
prêtre) qui est chargé de faire brûler matin et soir l'encens sur l'autel placé dans

le vestibule, et selon Lv 16,12-13 c'est également lui seul qui était autorisé à

pénétrer dans le sanctuaire intérieur avec une cassolette d'encens.
Tous les éléments du texte concordent ainsi pour faire de l'encens le privilège

exclusif des familles sacerdotales rattachées aux sanctuaires centraux de Judée et
de Samarie : sa fabrication relève d'un savoir spécialisé, détenu par ces familles ;

l'encens ainsi réalisé est présenté comme un produit exceptionnel, le plus pur et
le plus sacré qui soit; il est la propriété exclusive du sanctuaire, et son imitation
est sévèrement sanctionnée ; enfin, il ne peut être utilisé, ou manipulé, que par le

grand prêtre. On notera encore que, dans le contexte de l'époque perse en tout
cas, les ingrédients utilisés dans sa confection ne pouvaient vraisemblablement
être acquis que par l'intermédiaire du sanctuaire, qui servait de relais local au

commerce de ces produits dans le sud-Levant ainsi qu'on l'a vu plus haut. De

ce point de vue, le discours d'Ex 30 contribue à la construction d'une forme de

monopole sacrificiel pour les familles en charge de ces sanctuaires.
Ce phénomène présente des similitudes avec ce que l'on observe pour les

sacrifices sanglants, notamment dans le livre du Deutéronome. Il existe néanmoins

une différence fondamentale: alors que le Deutéronome précise qu'il n'y a que
dans un «lieu» {mâqôrri) unique - donc au sanctuaire central - que les sacrifices

sanglants peuvent légitimement être offerts à Yhwh58, transformant ainsi defacto
tout égorgement d'animal en dehors du sanctuaire central en un simple abattage

57 M. Yoma 3,11.
58 Voir Dt 12 et les textes qui font partie du même réseau, notamment Dt 14,22-27 ;

15,19-23; 16,1-17; 17,8-13; 18,1-8; 26,1-11.



320 CHRISTOPHE NIHAN

non sacrificiel59, il n'existe aucune affirmation similaire dans le cas de l'encens,

que ce soit en Ex 30 ou dans d'autres textes. La possibilité d'offrir de l'encens
dans d'autres contextes que le sanctuaire central, y compris des contextes domestiques,

n'est jamais vraiment mentionnée dans le Pentateuque, mais elle n'est pas
non plus condamnée, en tout cas pas de manière explicite. La correspondance
d'Eléphantine atteste en outre du fait que, si la pratique de sacrifices sanglants
dans les sanctuaires locaux ou régionaux a pu poser problème aux élites des

provinces de Judée et de Samarie, ce n'était pas nécessairement le cas avec les

offrandes d'encens et d'autres types de sacrifices non sanglants60.

Comment faut-il expliquer ce phénomène Plus encore que pour les sacrifices

sanglants, la très grande diversité des pratiques ainsi que des contextes
liés aux sacrifices d'encens à l'époque perse61 rendait impossible de fait, de

toute manière, un contrôle strict de ces sacrifices par les principales familles
sacerdotales de Jérusalem et de Samarie. La stratégie adoptée par ces familles,
et reflétée dans les traditions sacerdotales du Pentateuque, consiste alors à

ignorer délibérément ces pratiques pour se focaliser exclusivement sur l'encens
du sanctuaire. Dans la conception sacerdotale, l'encens composé selon la

recette d'Ex 30,34-38 et offert matin et soir par le grand prêtre sur l'autel d'or
(Ex 30,7-8), suffit à couvrir les besoins en encens du dieu national (Yhwh).
L'encens offert dans d'autres contextes, que ce soit dans des sanctuaires locaux
ou régionaux comme à Eléphantine ou dans le cadre de rites domestiques, n'est

pas critiqué, mais il n'est pas non plus requis. On pourrait dire, en ce sens,

que dans la perspective sacerdotale d'Ex 30 (et des textes du Pentateuque qui
en dépendent), les sacrifices d'encens offerts en dehors du sanctuaire central

ne sont pas nécessairement illégitimes (comme c'est le cas pour les sacrifices

sanglants) mais ils sont superflus.
On notera au passage que les remarques qui précèdent soulignent la coexistence

d'une pluralité de stratégies de centralisation au sein du Pentateuque.

59 Comme le souligne explicitement Dt 12,15 (et, plus loin, 12,21-22). Si cet
abattage n'est plus sacrificiel, du fait qu'il ne prend pas place au sanctuaire central, il
est néanmoins ritualisé puisque le sang de l'animal doit être répandu sur le sol et non
consommé (Dt 12,16, cf. également 12,23). De ce point de vue, il est préférable d'éviter
l'expression «abattage profane», qui a cours dans la littérature scientifique, et de parler
plutôt d'abattage «non sacrificiel».

60 Dans la réponse envoyée conjointement par le gouverneur de Juda, Bagohi, et
l'un des fils du gouverneur de Samarie, Delaiah, à la requête des Judéens d'Eléphantine
(TAD A 4.9), l'offrande végétale (MNHT') et l'encens (LBWNT') sont explicitement
mentionnés dans le contexte des sacrifices pouvant être offerts sur l'autel reconstruit,
mais non les sacrifices sanglants. Cet aspect ressort encore plus clairement dans la

pétition envoyée subséquemment par les membres de la colonie d'Eléphantine au

satrape d'Egypte, où il est explicitement mentionné que des sacrifices sanglants ne
seront pas offerts sur l'autel (TAD A 4.10). Pour l'édition des textes, voir B. Porten,
A. Yardeni, Textbook ofAramaic Documents from Ancient Egypt, vol. 1, Jerusalem,
Hebrew University, 1986.

61 Pour un bon aperçu de cette diversité, voir C. Frevel, K. Pyschny, «Perserzeitliche

Räucherkästchen».



UNE RECETTE POUR L'ENCENS 321

Contrairement à une idée reçue (et d'ailleurs héritée de la recherche du XIXe

siècle), la loi sur le culte du Deutéronome n'est pas le seul paradigme développé

par les auteurs du Pentateuque pour penser (et finalement mettre en pratique)
l'idéal d'un culte centralisé; une analyse plus fine des stratégies de centralisation
à l'œuvre dans ce document serait requise ici, qui distingue non seulement entre
différentes traditions (deutéronomique, sacerdotale, etc.) mais aussi entre différents

types de rituels (sacrifices sanglants et non sanglants, notamment)62.

8. L'expansion de la recette d'Ex 30 :

texte et rituel à l'époque du Second Temple

La réception antique de la recette d'Ex 30 mérite encore un bref commentaire,

qui tiendra lieu ici de conclusion, car elle apporte un éclairage
supplémentaire sur ce texte et sa signification. Plusieurs témoins indiquent en effet

que d'autres aromates ont été ajoutés à la recette d'Ex 30 durant l'époque
du Second Temple, selon un processus qui semble s'être réalisé de manière

graduelle. Un passage du livre des Jubilés (deuxième siècle a. n. è.) mentionne
ainsi sept essences entrant dans la composition de la recette de l'encens du

sanctuaire (Jub 16,24)63. C'est le même nombre que l'on trouve encore dans le

Siracide (Sir 24,15), dont la composition date grosso modo de la même époque

62 Une étude compréhensive des stratégies de centralisation à l'œuvre dans le
Pentateuque demeure, en l'état, très largement un desideratum de la recherche. Dans le cas
des traditions sacerdotales en général, et du Lévitique en particulier, cette problématique
fait actuellement l'objet d'une thèse de doctorat par Mmc Julia Rhyder à l'Université
de Lausanne, qui devrait être prochainement déposée, et qui promet de renouveler
significativement la discussion sur le concept de «centralisation» dans ces traditions,
et plus généralement dans le Pentateuque. Voir provisoirement J. Rhyder, «"The
Temple Which You Will Build for Me in the Land". The Future Sanctuary in a Textual
Tradition of Leviticus», Dead Sea Discoveries 24, 2017, p. 1-27. Voir également mes

remarques préliminaires dans C. Nihan, «Cuit Centralization and the Torah Traditions
in Chronicles», in : P. Dubovsky et al. (éds), The Fall ofJerusalem and the Rise of the
Torah, Tübingen, Mohr Siebeck, 2016, p. 253-288.

63 Pour le texte, voir K. Berger, Das Buch der Jubiläen, Gütersloh, Gütersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1981, p. 413-414. Cette mention intervient dans le contexte
du récit de la célébration par Abraham de la fête des Tabernacles (Jub 16,20 sq.). Il est
cependant intéressant de relever que l'on trouve plus tôt dans le récit des Jubilés une
autre mention de l'encens sacré, offert cette fois-ci par Adam à l'occasion de son départ
du jardin d'Eden, et qui ne comprend que les quatre aromates correspondant à la recette
d'Ex 30 (Jub 3,27). Si ce phénomène n'est pas fortuit, il pourrait s'agir d'une stratégie
narrative visant à motiver la distinction entre la recette originale (celle d'Ex 30) et sa
version «augmentée» : la recette originale est associée à Adam, donc aux origines de

l'humanité, alors que la recette augmentée est associée à Abraham, donc à une étape
plus tardive de la révélation divine selon la logique narrative des Jubilés. Pour une
idée similaire, voir également le commentaire de Berger, ibid. : «Abraham opfert aber

reichhaltiger als Adam, daher ist die Liste hier erweitert. Denn Abraham ist in höherem
Maße erwählt».



322 CHRISTOPHE NIHAN

(début du deuxième siècle, vers -190 à -180)64. Le nombre d'aromates utilisés
dans la composition de l'encens du sanctuaire semble s'être encore élargi vers
la fin de l'époque du Second Temple, puisque Flavius Josèphe mentionne pour
sa part les «treize parfums (xcov ipioKalôeica Oupiapaxcov)» qui étaient utilisés

pour l'autel d'encens dans le sanctuaire de Jérusalem et qui provenaient «de

la mer et de la terre inhabitée aussi bien que de la terre habitée» {Bell. Jud. V,

218)65. Toutefois, les principales sources rabbiniques (notamment y. Yoma IV 5

et b. Kerithot 6a) s'accordent sur le nombre de onze aromates employés dans la
confection de l'encens du sanctuaire, et ce nombre (plutôt que celui de Josèphe)

correspond vraisemblablement à la recette qui a dû être employée vers la fin de

l'époque du Second Temple (premier siècle avant et/ou premier siècle après)66.

On laissera ici de côté la question de l'identification et de la provenance des

ingrédients supplémentaires énumérés dans ces différentes sources, qui serait

l'objet d'une autre étude. Plus généralement, le phénomène d'expansion ou
d'amplification graduelles de la liste originale d'Ex 30 illustre parfaitement les

rapports complexes entre la pratique du texte et la pratique du rite à l'époque
du Second Temple, rapports qui sont au cœur (avec bien sûr d'autres processus)
de la transition entre «Israël ancien» et «judaïsme» dans l'Antiquité. A partir
de l'époque hellénistique en tout cas (mais probablement déjà un peu avant,
comme on l'a soutenu plus haut), la liste d'Ex 30 a été considérée comme étant

normative pour la confection de l'encens du sanctuaire: en effet, les quatre
ingrédients mentionnés dans ce texte sont systématiquement repris parmi ceux
énumérés dans les sources antiques. En même temps, cette normativité du

texte d'Ex 30 n'impliquait encore aucune clôture de cette liste, qui a pu être

graduellement amplifiée et adaptée en fonction de l'évolution de la pratique
rituelle et des ingrédients à disposition au sanctuaire. Pour que ce processus
s'arrête, il faudra d'une certaine manière attendre la destruction du temple de

Jérusalem par l'armée romaine en 70 et la transformation de ce dernier en un
lieu de mémoire exclusivement.

64 Sur l'analyse de ce passage, et des aromates qui y sont mentionnés, voir
notamment N. Calduch-Benages, «Aromas, fragancias y perfumes en el Sirâcida», in :

N. Calduch-Benages, J. Vermeylen (éds), Treasures ofWisdom. Studies in Ben Sira and
the Book of Wisdom. Festschrift M. Gilbert (BEThL 143), Leuven, University Press,
1999, p. 15-30.

65 Edition, traduction et commentaire chez A. Pelletier, Flavius Josèphe. Guerre
des Juifs, t. III : Livres IV et F, Paris, Belles Lettres, 1982, p. 139. Voir également Ant.
12,9 à propos de l'encens du sanctuaire chez Josèphe.

66 La composition de l'encens du sanctuaire est notamment discutée dans une beraita,
Pittum Haqqëtoret, qui est reflétée à la fois dans le Talmud babylonien en b. Kerithot 6a

et dans le Talmud de Jérusalem en y. Yoma IV 5. Bien que ces deux sources diffèrent sur
de nombreux détails, elles s'accordent par contre sur le nombre d'ingrédients utilisés dans

la confection de l'encens du sanctuaire ainsi que sur la nature de ces ingrédients. L'écart
entre le nombre d'ingrédients mentionnés en Ex 30 et le nombre connu par la tradition
rabbinique fait également l'objet d'une discussion en b. Kerithot 6b.


	Une recette pour l'encens

