Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Artikel: Une recette pour I'encens

Autor: Nihan Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 305-322

UNE RECETTE POUR L’ENCENS'!

CHRISTOPHE NIHAN

Résumé

Un passage du livre de I’Exode (ch. 30) préserve une description du
mélange aromatique utilisé dans le culte d’Israél. Ce texte, bien que peu étudié,
est intéressant pour deux raisons au moins : d’une part, pour les informations
qu’il préserve sur 'usage d’aromates a des fins rituelles dans I’Israél ancien;
et d’autre part, du fait que cette recette est présentée comme un oracle divin,
et conservée dans la premiere partie du canon juif (la Torah). Cet article
commence par discuter les aspects plus techniques de la recette d’Ex 30, tels
que la nature des composants utilisés ainsi que les principaux usages rituels
de ’encens du sanctuaire. Sur la base de cette analyse, il examine ensuite la
maniere dont le texte d’Ex 30 reflete ['implication croissante des sanctuaires de
Judeée et de Samarie dans le commerce d’aromates et d’autres biens précieux,
et contribue a construire une forme de «monopole rituely pour les familles
sacerdotales en charge de ces sanctuaires.

1. Introduction

Un bref passage du livre de I’Exode (30,34-38) préserve une recette
pour la composition de I’encens utilisé¢ par les prétres en Israél. Selon le
récit (légendaire) du Pentateuque, il s’agirait d’une recette d’origine divine,
révélée a Moise durant le séjour du peuple au désert par le dieu-patron d’Israél
(Yhwh). Sur le plan historique, il s’agit selon toute vraisemblance d’une recette
transmise et — probablement — utilisée par les prétres des sanctuaires centraux
de Jérusalem et du Garizim durant I’époque perse (fin VI>-IV® si¢cles av. n. €.).

En dépit de sa brieveté, ce texte est intéressant a plus d’un titre. Comme
dans d’autres cultures du Proche Orient ancien, les mélanges d’aromates
semblent avoir joué un role important dans 1’Isra¢l ancien, en tout cas a partir
de I’époque néo-assyrienne, comme le suggerent a la fois les données archéo-

! Je tiens a remercier Anna Angelini, Giuseppina Lenzo et Julia Rhyder pour leur
relecture attentive et leurs suggestions pertinentes sur une premiére version de ce texte.
Je remercie également pour leurs commentaires mes collégues du comité de rédaction de
la Revue de Théologie et de Philosophie, en particulier Jean-Pierre Schneider et Simon
Butticaz.



306 CHRISTOPHE NIHAN

logiques? et un certain nombre de textes de la Bible hébraique?. Pourtant, le
texte d’Ex 30 est le seul a avoir conservé des informations sur la composition
de tels mélanges: en ce sens, il permet d’éclairer plusieurs aspects liés aux
ingrédients utilisés et a leur usage rituel. Il convient également de s’interroger
sur la fonction d’un tel texte : pourquoi mettre par écrit une recette qui pouvait
tres bien se transmettre oralement ? Et, a fortiori, pourquoi la conserver dans
la Torah, la premiére partie du canon juif (TaNaK) en la présentant comme un
oracle divin ? La recette d’Ex 30 n’est donc pas seulement intéressante comme
source historique sur les usages de I’encens dans I’Israél ancien, mais aussi
comme témoin, en tout cas partiel, des interactions croissantes entre «texte» et
«rituel» dans le contexte de I’émergence des traditions juives dans I’ Antiquité .

Le texte d’Ex 30,34-38 a peu fait 1’objet d’études, notamment dans le
contexte francophone, peut-étre en raison des difficultés philologiques impor-
tantes qu’il présente. La note qui suit vise, sinon & combler ce manque, en
tout cas a proposer quelques pistes d’analyse, et je la dédie bien volontiers en
hommage amical a Pierre Biihler.

2. Texte et commentaire’

TNR MW S 722 72 797 73371 070 7129M NONY A1 00 TRTNR TWRTIR M IRRN
7¥I% DRI NTYA 2197 7100 TNND PT AIn Npnvh WTR 1m0 nhnn 0 e npa nop

2 Pour un apercu général des données archéologiques, I’ouvrage de référence
demeure & ma connaissance W. ZWICKEL, Rducherkult und Rduchergerdite. Exege-
tische und Archdologische Studien zum Rducheropfer im Alten Testament, Fribourg /
Géttingen, Ed. universitaires / Vandenhoeck & Ruprecht, 1990, notamment p. 3-170.
Pour une bonne synthése récente des données de la culture matérielle a I’époque perse,
notamment concernant les petits autels cuboides & encens (cuboid incense altars ou
burners), voir également C. FreveL, K. Pyscuny, «Perserzeitliche Riucherkistchen.
Zu einer wenig beachteten Fundgattung im Kontext der These Ephraim Sterns», in:
C. FreveL, K. Pyscuny, 1. CornELIUS (éds), 4 «Religious Revolutiony in Yehud? The
Material Culture of the Persian Period as a Test Case, Freiburg / Géttingen, Academic
Press / Vandenhoeck & Ruprecht, 2014, p. 111-220.

* Sur ce point, 'ouvrage de référence demeure celui de K. NIELSEN, [ncense in
Ancient Israel, Leiden, Brill, 1986.

4 Ainsi que I’ont relevé plusieurs auteurs, la «textualisation» du rituel et
la «ritualisation» du texte sont deux phénomeénes qui vont de pair et qui repré-
sentent 1’un des marqueurs (mais bien sir pas le seul) qui caractérise 1I'émer-
gence du judaisme dans 1’Antiquité. Sur ce phénoméne dans les traditions
scripturaires juives de 1’époque du Second Temple, voir les différents essais
rassemblés dans C. NmaN, J. RHYDER (éds), Text and Ritual in the Pentateuch :
A Comparative and Systematic Approach, Winona Lake, Eisenbrauns, a paraitre en 2018.

5 Le texte hébreu suit ici le texte massorétique (TM). Le Pentateuque samaritain
préserve un texte hébreu quasiment identique, sil’on fait exception de quelques variantes
mineures. Le texte grec suit 1’édition critique de J. WEvERrs, U. Quast, Septuaginta:
Vetus testamentum Graecum, vol. 2,1: Exodus, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1991, p.347-349. La traduction francaise suit principalement le texte hébreu, en tenant



UNE RECETTE POUR IENCENS 307

IR 037 Wyn X2 an1onn2 Ayn R nvpm 00k 70 0w R ang 77 TR R
PRV D51 12 177 MR Ay TR YR ST T2 1N

Kai einev Koplog Tpdg Mwvofiv Aafé ceantd NSUCHAT, OTOKTY, Svuya, XaABavnv
novopot kol AiPavov dagavi], icov ioe £otar kol momjoovow abdtd Bupicpa,
Hopeyikov Epyov popeyod, peprypévov, kabapdv, Epyov dyov. kol cuykowelg €k
ToLTOV AemTov Kol OMoelg anévavtt tdv poaptupiov v Tfj oknvi] Tod paptopiov,
60ev yvocbnoopal cot ékelbev: Gyov t@v aylov Eotar duiv. Oupiopa katd v
ouvleoty Tadtny ob TooeTol DAV avTolg: dyloouo Eotal DIV Kupim: dg tv Toon
aoadtog Bote dcepaiveshat v adTd, dmokeital €k 1o Aaod avtod.

34 Yhwh dit & Moise: Prends des essences parfumées: du natap (storax ?), de la
séhélet (onux ?7), du galbanum et de I’encens pur, en mesures égales. 35 Tu en feras un
mélange aromatique, un parfum qui soit I’ceuvre d’un parfumeur: salé, pur et saint. 36
Tu le réduiras en poudre, et tu en placeras devant le Pacte, a I’intérieur de la Tente de la
rencontre ol je te rencontrerai: il sera pour vous trés saint. 37 Le mélange aromatique
que vous ferez selon cette composition, vous ne le ferez pas pour votre propre usage
(litt. : pour vous): tu le tiendras pour consacré 4 Yhwh. 38 Toute personne qui fera un
mélange semblable pour le sentir sera exclue de sa parenté.

Ce passage fait partie d’un ensemble (Ex 25-31) qui est unanimement
considéré comme appartenant a la tradition dite «sacerdotale» dans le Penta-
teuque. Classiquement, cette tradition est considérée comme étant postérieure a
I’exil babylonien (VI¢siecle av. n. &.), bien qu’elle préserve vraisemblablement
des €léments plus anciens remontant a 1’époque monarchique. En outre, il
y a de bonnes raisons de considérer que les ch. 30-31 sont secondaires au
sein de la composition d’Ex 25-31°; dans ce cas, on doit vraisemblablement
considérer que le texte d’Ex 30 a été rédigé dans le courant de I’époque perse,
probablement autour du V¢siécle av. n. &.”. L’auteur de ce texte, comme on le
verra, est a situer dans le milieu des familles sacerdotales qui contrélent les
sanctuaires centraux de Jérusalem — pour la province de Judée — et du Garizim
— pour la province de Samarie —, et qui se réclament d’Aaron, le premier grand
prétre d’Israél selon le récit du Pentateuque®.

Bien que j’aie utilisé (a la suite d’autres commentateurs) le terme de
«recette» pour décrire le texte d’Ex 30,34-38, cette désignation n’est que
partiellement correcte. Le texte liste les ingrédients employés dans la compo-
sition de I’encens du sanctuaire, et donne quelques indications concernant leur
mélange ; mais il omet de décrire comment ce mélange doit étre fait, quelles
quantités employer, ainsi que d’autres détails encore qui sont nécessaires a la

compte cependant des choix de traduction opérés par le grec. Voir a ce sujet la discussion
détaillée ci-dessous. Sauf indication contraire, toutes les traductions données dans cet
article sont celles de 1’auteur.

6 Voir la-dessus en détail C. NiHAN, From Priestly Torah to Pentateuch. A Study
in the Composition of the Book of Leviticus, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2007, p. 31-33.

7 Pour une datation similaire, voir par exemple W. ZWICKEL, Rducherkult, p. 303.

8 Sur cet aspect, voir J. Warts, «Scripturalization and the Aaronide Dynasties»,
Journal of Hebrew Scriptures 13/6 (2013), p. 1-16: http://www.jhsonline.org/Articles/
article 186.pdf (acces le 6.6.2017).




308 CHRISTOPHE NIHAN

réalisation de cet encens. A la place, on trouve une référence au «travail» ou
a P«eeuvre» d’un «parfumeur» (ma ‘dséh rogéah): la réalisation de cet encens
requiert donc un travail d’expert®. Comme on le verra, ce phénomeéne n’est pas
fortuit mais reléve en réalité d’un aspect central de la pragmatique du texte, voire
de sa rhétorique.

Sur le plan philologique, les principales difficultés concernent les ingré-
dients employés dans la composition de I’encens. Ces ingrédients, au nombre
de quatre, sont désignés comme des sammim, autrement dit des aromates
(v. 34). Leur mélange est décrit par le terme gétoret (v. 35): dans la Bible
hébraique, il s’agit d’un terme général qui peut désigner différentes substances
que ’on brile dans le cadre de rituels sacrificiels, dont notamment — comme ici
— des compositions comprenant des aromates '°; dans ce cas de figure, le terme
gétoret est souvent traduit conventionnellement par «encens». Enfin, le texte
précise encore que ce mélange aromatique doit étre complété par I’ajout de sel,
un aspect essentiel (bien que souvent négligé) sur lequel on reviendra plus loin.

Les deux premicres essences mentionnées au v. 34 sont des hapax
legomena, et il est donc difficile de les identifier avec certitude. Le premier
terme, natap, provient d’une racine NTP, «couler», «ruisselery», et signifie
littéralement «goutte» ; il s’agit probablement d’une espéce de résine aroma-
tique, comme le reconnaissent la plupart des commentateurs. L’identification
plus précise de cette résine est délicate. La LXX traduit natap par stakté, un
terme qui désigne en grec I’huile extraite de la myrrhe fraiche qui a été pilée et
écrasée ''. Toutefois, la tradition juive semble pour sa part associer le natap avec
le sori'?, un terme qui est lui-méme identifié dans la tradition grecque et latine
avec le styrax (ou storax). Le terme sori désigne selon toute vraisemblance
la résine extraite de 1’arbre Liquidamber orientalis'?; si 1’association de

? Le terme hébreu rogéah peut étre comparé a I’accadien muraqqu, «parfumeur»
(d’une racine ruqqu); sur cette profession, ainsi que les sources dont nous disposons,
voir E. EBELING, Parfiimrezepte und kultische Texte aus Assur, Roma, Pontificum Insti-
tutum Biblicum, 1950, p. 5 sq.

19 Sur les différents sens de 1’hébreu gétoret, voir notamment K. NIELSEN, Incense,
p.52-54.

""" DioscorIDE, De materia medica, 1, 60. La Vulgate lit également I’équivalent latin :
stacte. Cette identification est suivie par certains commentateurs, comme par exemple
M. SARrNA, Exodus w»in. The Traditional Hebrew Text with the New JPS Translation
Commentary, Philadelphia, Jewish Publication Society, 1991, p. 199; T. DozeEmAN,
Exodus, Grand Rapids (Mi) / Cambridge, Eerdmans, 2009, p. 671.

12 En particulier, un passage du Talmud babylonien (b. Keritoth 6a) énumérant les
ingrédients utilisés dans la composition de 1’encens du sanctuaire mentionne le sor7 a
la place du natap. Sur ce dossier, assez complexe, voir notamment la mise au point de
K. NIELSEN, Jncense, p. 62.

3 Voir notamment M. ZoHARY, Plants of the Bible, Cambridge, Cambridge
University Press, 1982, p. 192, ainsi que Y. FELIKs, «The Incense of the Tabernacle», in:
D. P. WRIGHT et al. (éds), Pomegranates and Golden Bells. Studies in Biblical, Jewish,
and Near Eastern Ritual, Law, and Literature in Honor of Jacob Milgrom, Winona Lake,
Eisenbrauns, 1995, p. 125-149, ici p. 130-131.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 309

ndtap avec sori est acceptée, cette identification vaut donc également pour le
terme natap. Deux passages de Jérémie indiquent que cet arbre, originaire de
Turquie, était déja cultivé vers le VI¢siécle dans la région nord de Gilead, et
qu’on lui prétait apparemment des propriétés médicinales *. Le second terme,
sehelet, est encore plus difficile a identifier. L’étymologie pourrait suggérer un
rapprochement avec le cresson, mais cette interprétation n’est pas enticrement
certaine ' ; en outre, 1’identification avec le cresson s’accorde mal avec le
caractére coliteux des trois autres ingrédients utilisés dans la composition de
cet encens. Les versions anciennes, pour leur part, rendent fréquemment ce
terme par «ongle» 's. Cette traduction est déja attestée par la LXX, qui rend
Sehelet par onux (Vulgate : onycha); or selon Dioscoride '’ 1’6nux désigne un
genre de coquillage dans la Mer Rouge qui briile en dégageant une forte odeur.
Si elle demeure hypothétique, cette identification est généralement considérée
comme la plus vraisemblable par les commentateurs.

L’identification des deux ingrédients suivants ne souléve par contre pas
de difficultés particulieéres. Le troisiéme terme dans cette liste, helbénah, ou
galbanum, désigne la gomme extraite de certaines variétés de Ferula (Ferula
gummosa), qui n’est pas une plante indigéne mais provient d’Iran ou d’Afgha-
nistan '®. Selon Dioscoride ', ainsi que Pline?, le galbanum pouvait également
étre importé de Syrie. Le quatri¢me et dernier terme, /ébonah, dérive vraisem-
blablement de la racine LBN, «(étre) blancy, et désigne la gomme aromatique
extraite de certains types d’arbres de la famille des Boswellia, notamment le
Boswellia sacra, ¢’est-a-dire I’encens proprement dit?!. Bien que cette plante
pousse en Afrique orientale (Ethiopie et Somalie), la Bible hébraique I’associe

14 Jr 8,22a: «N’y a-t-il pas de baume (sori) en Gilead? N’y a-t-il pas de médecin
la-bas? Pourquoi donc la guérison de la fille de mon peuple ne survient-elle pas 7»; et
comparer Jr 46,11. Sur ce dossier, voir notamment Y. FELIKS, «Incense», p. 127.

5 Voir "ougaritique §hlt, ainsi que I’accadien Sahlu ou Sahliitu; et la-dessus par
exemple G. DEL OLMO LETE, J. SANMARTIN, A Dictionary of the Ugaritic Language in the
Alphabetic Tradition, Third Revised Edition, Part two (L - Z), trad. W. G. E. Watson,
Leiden / Boston, Brill, 2015, p. 812 (avec d’autres paralléles sémitiques). Toutefois,
I’identification de ces termes avec le cresson n’est pas complétement assurée. En outre,
il convient de relever qu’en hébreu post-biblique le cresson est désigné par les termes
Sahlayim ou $éhalim, donc avec une désinence finale masculine (-m) et non féminine (-t):
L. KoEHLER, W. BAUMGARTNER, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament.
Study Edition, vol. 2, Leiden et al., Brill, 2001, p. 1462.

16 K. NIELSEN, [ncense, p. 65-66; S. RATTRAY in: J. MILGROM, Leviticus 1-16,p. 1026.

17 Dioscoripg, Mat. med. 11, 10.

18 Cette identification fait I’objet d’un consensus. Voir par exemple K. NIELSEN,
Incense, 66; S. RarTrAY in: J. MILGROM, Leviticus 1-16, p. 1026; T. Dozeman, Exodus,
p.671-672.

19 Dioscoripg, Mat. Med. 111, 83.

0 PLINE, Nat. Hist. XX VI, 39.

X Sur lébonah, voir par exemple M. ZoHARY, Plants, p. 197 ; K. NIELSEN, Incense,
p. 60-61.



310 CHRISTOPHE NIHAN

également & la région de Saba en Arabie??, vraisemblablement parce que
c’est notamment de la qu’elle était importée en Israél. Le fait qu’Ex 30,34
mentionne de 1’«encens pur» (lebonah zakkah) suggere par ailleurs qu’il s’agit
d’un encens particulierement cotliteux et raffiné (donc tres blanc, avec peu de
résidus gris ou noiratres)*.

3. Encens sacré et huile sacrée en Ex 30

Il importe de relever que la «recette» décrite en Ex 30,34-38 pour la compo-
sition de I’encens du sanctuaire fait immédiatement suite, dans le texte de
I’Exode, a la description d’une autre recette, celle de I’huile sacrée employée
pour I’onction du sanctuaire, de son mobilier ainsi que des prétres (Ex 30,22-
33). Or la confection de cette huile implique également quatre aromates,
décrits cette fois comme bésamim ro’s ou «les meilleures des essences». Il
s’agit donc d’essences particulierement cofiteuses (on notera d’ailleurs que la
valeur des quantités employées est cette fois indiquée)?*, dont I’identification
est également possible pour certaines d’entre elles?.

IR DWRTIAIRY MR WAN M7 WRD 2nwa 7270p 0K SRR AawnTIR Mo 02T
INR DYY 7R DT AU WIPR DRWa NIKG WAR TR (DONRD1 DUWAN owaTaIpt o nRm awnn
ST WTRTNAWR 1AW PR Syn DRt MR WIptnnwn v

Koi élddnoev kdprog npog Movoflv Aéyov Kal ob Aafeé ndvopoate, 10 dvbog
opOPVTG EKAEKTIIC TEVTOKOGIOVG GIKAOLG KOl KIVVOLMLOL £0ME0VE TO fjiioy TovToL
draxociovg meviikovte Kol KoAdpov ev®@doug dakooiovg meviikovia Kol Ipewg
TEVIOKOGI0VG GikAovg ToD ayiov kai EAaiov € EAUIDV LV KOl TOW|OELS oDTO EAOLOV
yplopa Gylov, popov pupeyikov téxvn popeyol- Elatov ypiopa dyov Eotal.

22 Yhwh parla a Mofise: 23 Prends les meilleures des essences: de la myrrhe liquide
(7), pour 500 (shekels); de la cannelle aromatique, la moitié, soit 250 (shekels);
de la canne aromatique, 250 (shekels); 24 ainsi que 500 (shekels) de casse (7) —
mesurée selon le shekel du sanctuaire —, avec un hin d’huile d’olive. 25 Tu feras
avec cela une huile pour ’onction sainte, un mélange de parfum (préparé) selon
I’ceuvre d’un parfumeur : ce sera une huile d’onction sainte.

2 Es 60,6; Jr 6,20.

3 Voir par exemple M. HArAN, Temples and Temple-Service in Ancient Israel : An
Inquiry into the Character of Cult Phenomena and the Historical Setting of the Priestly
School, Oxford, Clarendon, 1978, p. 242. Par contraste, ’encens-/ébonah qui doit étre
ajouté aux offrandes végétales offertes par la communauté (Lv 2,1.15) ne porte pas cette
précision, et représente vraisemblablement un encens de qualité moindre.

2* Laquestion de savoir si les mesures indiquées font référence au poids de ces aromates
ou a leur valeur selon le shekel du sanctuaire n’est pas entiérement claire, et est diversement
interprétée par les commentateurs: la notice en 30,24 semble toutefois appuyer la seconde
lecture plutét que la premiére, comme le refléte la traduction adoptée ici.

2 Le texte hébreu est celui du TM, qui est également préservé de maniére identique
dans le Pentateuque samaritain. Le texte grec suit ici aussi I’édition critique de J. WEVERS,
Exodus, p. 345-346.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 311

Le premier terme, mor-déror, fait référence a un type de myrrhe,
possiblement de la myrrhe liquide, ou stacte, qui provenait d’Arabie ou de
Somalie?. Le second terme, ginémdn-besem, signifie «cannelle aromatique»
(ou, peut-étre «épicée») et désigne selon toute vraisemblance le Cinnamon
zeylanicum, qui était importé du sud-est de I’Asie (en transitant par I’ Arabie
du sud selon Strabon)?. Le troisiéme terme est géné-bosem, ou «canne
aromatique» (grec: KoAGpog e0ddNg); il s’agit d’un type de roseau qui, dans
la littérature prophétique, est présenté comme un produit importé de pays
lointains %%, Son identification exacte demeure incertaine, mais il pourrait s’agir
de la plante nommée calamus odoratus par les auteurs anciens, laquelle était
importée d’Inde, d’Arabie et de Syrie®. Le sens du quatriéme et dernier terme,
qiddah, ne nous est plus connu avec certitude ; toutefois, dans certaines sources
juives antiques il est parfois identifié a la casse (Cinnamonum cassia)*, un
arbre originaire d’Asie orientale dont I’écorce était effectivement utilisée dans
la confection d’aromates et qui était importée par caravanes.

Méme si, comme on le voit, I’identification exacte de ces plantes souléve
différents probleémes (notamment dans le cas des deux derniéres), il ne fait aucun
doute que la plupart sinon la totalité d’entre elles sont des produits d’importation,
dont certaines pouvaient provenir de contrées trés lointaines (1’Inde, ou méme
la Chine dans le cas de la casse). En ce sens, la recette de I’huile sacrée, comme
celle de I’encens sacré, met en avant le caractere exotique et luxueux des aromates
employés dans la confection de ces mixtures®'. On reviendra plus loin sur la
signification de ce phénomeéne ainsi que sa fonction dans le contexte d’Ex 3032,

% Pour cette interprétation, voir par exemple K. NIELSEN, [ncense, p. 61 ; T. DOZEMAN,
Exodus, p. 671. La signification du terme hébreu dérdr n’est toutefois pas certaine; il
pourrait également s’agir d’un type de myrrhe particuliérement coiiteuse.

*7 Voir la-dessus par exemple K. NiELSEN, Incense, p. 64.

B Voir Jr 6,20; selon Ez 27,19 I’importation de cette plante est liée au commerce
phénicien (Tyr).

¥ Alternativement, il pourrait aussi s’agir d"une herbe aromatique Cymbogon martinii,
¢galement en provenance d’Inde. Voir la-dessus par exemple M. ZoHary, Plants, p. 196.

* Voir notamment Targum Ongelos. Sur ’identification avec la casse, voir par
exemple M. ZoHarY, Plants, p. 203. On notera que cette plante, comme la précédente,
est également associée au commerce de Tyr dans le passage déja cité d’Ez 27,19.

31 Comme 1’observe par exemple justement W. JOHNSTONE, Smyth & Helwys Bible
Commentary. Exodus 20-40, Macon Georgia, Smyth & Helwys Publishing Incorporate,
2014, p. 327, a propos des composants décrits en Ex 30,22-24: «[...] these are items
familiar in international commerce, prized as exotic and costly aromatics». Comparer
également T. Dozeman, Exodus, p. 672, qui remarque a propos des ingrédients employés
dans la recette pour l’encens du sanctuaire: «The ingredients are not indigenous to
Syria-Palestine, indicating a developed trading system as far away as India».

2 Plusieurs des aromates mentionnés en Ex 30 sont également réputés dans la
tradition grecque depuis Hérodote pour leur caractére exotique. HErRODOTE, Hist. II1,
106-107, mentionne notamment dans ce contexte 1’encens, la myrrhe, la casse et le
cinnamome. Voir la-dessus M. DETIENNE, Les jardins d’Adonis, Paris, Gallimard, 1972,
p. 19-68 («Les parfums d’Arabie»). Je remercie Anna Angelini de m’avoir rappelé cette
référence.



312 CHRISTOPHE NIHAN

4. L’ajout du sel

La confection de I’huile et de ’encens du sanctuaire présente des similitudes
évidentes, comme le montre notamment la comparaison entre Ex 30,25 et 30,35.
Dans un cas comme dans [’autre, les quatre essences qui les composent sont
mélangées par un artisan spécialisé (rogéah, ou «parfumeur») pour former un
«parfum» (roqah), et ce mélange est ensuite désigné comme «saint» ou «sacré»
(godes). Outre la nature des ingrédients employés, il existe cependant quelques
différences significatives entre les deux parfums: 1’encens, contrairement a
I’huile, est encore «salé» (mémullah); il est décrit comme «pur et saint» (et
non seulement «saint», comme dans le cas de 1’huile); et il est réduit en poudre
avant d’étre placé a I’intérieur du sanctuaire (Ex 30,35-36). La mention du sel est
particulierement intéressante, bien qu’elle ait peu retenu I’attention des commen-
tateurs en général *. La syntaxe du v. 35, qui mentionne le sel aprés le mélange
aromatique (gétoret), semble indiquer que le sel ne fait pas partie de I’encens
proprement dit, mais lui est ajouté. Or la pratique consistant a ajouter du sel
a ’encens est attestée ailleurs dans le Proche Orient ancien, notamment dans
certains rituels accadiens comme 1’a déja montré V. Hurowitz >,

Un passage de la collection babylonienne Maglii, une série d’incantations
contre la sorcellerie, présente un paralléle particulierement intéressant. Cette
incantation, qui se trouve aux lignes 111-119 de la sixiéme tablette, est adressée
a «Sel» (tabtu), qui est apparemment considéré ici comme un agent rituel, voire
une divinité. On peut notamment citer les premieres lignes de cette incantation:

111. Siptu atti tabtu Sa ina asri elli ibbanii

112. ana makalé ilt rabiiti isimki Ellil

113. ina baliki ul issakkan naptan ina Ekur

114. ina baliki ilu Sarru bélu u rubii ul issinii qutrinnu

111. Incantation : Tu es Sel, celui qui est fait dans un lieu pur;
112. Enlil t’a établi pour la nourriture des grands dieux.

3 Dans son commentaire récent, W. JOHNSTONE, Exodus, p. 329, se limite ainsi a
expliquer la mention du sel par référence a 1’association entre le sel et I’ alliance suggérée
par quelques autres passages de la Bible hébraique. Toutefois, cette association ne permet
guere de rendre compte de la fonction et de la signification du sel dans le contexte d’Ex
30,34-38 spécifiquement.

3 V. Hurowirz, «Salted Incense — Exodus 30,35; Magii VI 111-113; IX 118-120,
Biblica 68, 1987, p. 178-194.

3% Pour I’édition du texte, voir G. MEIER, Die assyrische Beschworungssammlung
Magli, AfO Beiheft 2, Berlin: Im Selbstverlag des Herausgebers, 1937, p. 45. Pour une
traduction accompagnée d’un commentaire, voir J. STACKERT, «The Variety of Ritual
Applications for Salt and the Magqli Salt Incantation», in: J. STACKERT et al. (éds.),
Gazing on the Deep : Ancient Near Eastern and Other Studies in Honor of 1zvi Abusch,
Winona Lake, Eisenbrauns, 2010, p. 234-252, ici p. 238 sgq.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 313

113. Sans toi, le banquet royal n’est pas dressé dans I’Ekur;
114. Sans toi, dieu, roi, seigneur et prince ne sentent pas 1’encens !

La suite de I’incantation (1. 115-119) demande a «Sel» de délivrer celui
qui prononce cette incantation du sort dont il est victime. Le rituel distingue
ainsi trois fonctions générales du sel: il est un ingrédient indispensable de la
nourriture des dieux (comme de celle des hommes), notamment dans le cadre
des banquets divins donnés dans 1’Ekur, le temple de Babylone (1. 112-113); il
sert d’additif & I’encens présenté aux dieux et aux rois (1. 114); et il permet de
dé-lier les sorts qui affectent une personne. Le rapport entre ces trois fonctions
n’est pas entierement clair*® : chacune d’entre elles semble renvoyer & un aspect
distinct — mais néanmoins complémentaire — de I’efficacité de «Sel» comme
agent rituel ; dans le cas de I’encens, c’est I’addition de «Sel» qui garantit que
I’encens sera effectivement senti par les dieux et les rois, et donc accepté par
eux comme offrande. On relévera encore qu’un autre passage de la méme
collection (Maglii IX, 118-120) contient la description du rituel accompagnant
I’incantation a «Sel», précisant notamment que cette incantation devait étre
prononcée «au-dessus d’un morceau de sel», lequel était lui-méme posé sur une
espéce d’encensoir?’ placé a la téte du lit (scil. du patient).

Bien que Hurowitz ne discute pas ce point, c’est une notion similaire
que I’on retrouve apparemment dans 1’instruction d’Ex 30,34-38, puisque la
référence au sel ajouté a I’encens est immédiatement suivie au v. 35b par la
qualification de I’encens comme étant «pur et saint» (f{Ghor qodes); malgré
I’absence de connecteurs, la syntaxe de la phrase en hébreu suggére une
relation consécutive entre ces éléments. Comme dans le cas de I’huile du
sanctuaire (Ex 30,25), la qualification de 1’encens comme «saint» (godes) a
un double sens: elle indique a la fois que cet encens appartient au sanctuaire
(ce qui est encore confirmé par les v. 36-38) et qu’il est acceptable pour la
divinité (puisque la sainteté est le principal attribut du dieu Yhwh selon la Bible
hébraique)*®. A la différence de I’huile du sanctuaire, cependant, la nature
des essences employées ainsi que I’expertise du parfumeur ne suffisent pas
a garantir la sainteté de 1’encens: il faut encore pour cela I’ajout du sel, qui

% Pour une discussion détaillée et nuancée de cette question, voir désormais
J. StackerT, «Ritual Applications», p. 239-252.

37 Magli 1X, 120: nignakku sa quttari, expression désignant littéralement un
ustensile sur lequel différents types de fumigations (quttaru) pouvaient étre faits. Méme
si cet ustensile ne servait pas uniquement a briiler de I’encens (qutrinnu), la pratique
prescrite pour le rituel vient ainsi confirmer I’importance liée au fait de briiler le sel.
Sur la signification de ce passage, ainsi que sur les rapports entre quttaru et qutrinnu
(I’encens proprement dit), voir notamment V. HurowiTz, «Salted Incense», p. 189 sq.

3% Sur cet aspect de la notion (au demeurant passablement complexe) de «sainteté»
dans la Bible hébraique, voir notamment S. M. OLyAN, Rites and Rank. Hierarchy in
Biblical Representations of Cult, Princeton, Princeton University Press, 2000, p. 17-18;
ainsi que A. ANGELINI, C. NiHAN, art. «Holiness (Hebrew Bible/Old Testament)», in:
Encyclopedia of the Bible and Its Reception 12 (2016), p. 34-40 (ici p. 34-35).



314 CHRISTOPHE NIHAN

sert ici en quelque sorte a rendre I’encens acceptable pour la divinité, comme
déja dans I’incantation de la collection Mag/ii discutée plus haut. En outre,
’addition de sel ne rend pas seulement 1’encens «saint» mais également «pur»
(tahor). La fonction purificatrice du sel est bien attestée par plusieurs traditions
dans le Proche Orient ancien®, et elle est également suggérée par deux autres
passages de la Bible hébraique: en 2 R 2,20-22, ou le sel «guérit» (RP’) une
eau jusque la impropre a la consommation, la rendant buvable; et en Ez 16,4,
ou il est fait référence a 1’usage de sel lors de la naissance d’un enfant“. Dans
ce dernier exemple, la pratique consistant a frotter un nouveau-né avec du sel
a peut-étre une fonction plus spécifiquement apotropaique, visant a protéger
I’enfant contre les démons*. Toutefois, la double caractérisation de 1’encens
du sanctuaire comme étant tahor godes, «pur et saint», est exceptionnelle dans
la Bible hébraique ; elle semble destinée a illustrer la qualité exceptionnelle de
cet encens, suite notamment a 1’ajout de sel.

5. Les usages de I’encens

A quel usage I’encens décrit dans cette recette était-il destiné ? En régle
générale, les commentateurs ont estimé que cet encens servait a étre briilé
sur I"autel & encens en bois d’acacia plaqué or qui, selon Ex 30,1-10, était
placé dans le vestibule du sanctuaire®’. C’est également ce que la tradition
rabbinique semble avoir compris pour la majeure partie. Cette interprétation
est corroborée par le fait que selon Ex 30,7 I’encens que le grand prétre, Aaron,
doit briiler matin et soir sur cet autel est désigné comme géforet sammim (et
non simplement géforet), soit un encens fait d’aromates (sammim). Or dans la
tradition sacerdotale du Pentateuque, cette expression est généralement utilisée

¥ Comme le souligne déja la désignation de «Sel» comme «celui qui est fait dans un
lieu pur» au début de I’incantation de Maglii IV, 111-119 discutée plus haut.

“ Linterprétation du lien entre sel et purification dans ce second passage est
toutefois un peu plus complexe, car le sens de «purifier» pour le verbe S°'H est mal
attesté ; en outre, ce verbe n’apparait pas dans les principaux témoins grecs de ce passage
et pourrait donc représenter une glose tardive. Sur cette question, voir par exemple
W.ZMMERLI, Ezechiel, 1. Teilband, BKAT 13,1, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener
Verlag, 1969, p. 334 note c. L’ensemble de la procédure semble toutefois faire référence
a une forme de nettoyage ritualisé de [’enfant a sa naissance.

W, ZIMMERLI, Ibid., p. 349. L’activité des démons a la naissance des enfants est un
motif bien attesté tant dans le Proche Orient qu’en Egypte.

2 Voir par exemple M. Haran, «The Uses of Incense in the Ancient Israelite Ritual»,
Vetus Testamentum 10, 1960, p. 113-129, ici p. 114 sq. Comparer aussi Ip., Temples and
Temple-Service, p. 208 et passim. Concernant la théorie de Haran selon laquelle gétoret
sammim désignerait spécifiquement I’encens destiné a étre brulé sur I’autel d’encens
exclusivement, alors que gétoret désignerait un encens de moindre qualité pouvant étre
brilé dans des encensoirs, voir ci-dessous.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 315

pour désigner I’encens confectionné a partir de la recette d’Ex 30,34-38*.
Selon toute vraisemblance, c’est donc bien cet encens qui doit étre offert en
sacrifice sur I’autel d’or par le grand prétre deux fois par jour.

Les choses sont toutefois un peu plus complexes, car le v. 36 précise qu’une
partie de cet encens (cf. wénatattah mimmendah, «tu en placerasy»), apres avoir
été réduit en poudre, doit étre placé «devant le Pacte» (/ipné ha‘edut), a I’inté-
rieur de la tente de la rencontre». Le terme hébreu ‘edut, «Pacte» désigne dans
la tradition sacerdotale 1’arche qui se trouve dans le sanctuaire intérieur (ou
«saint des saints» en hébreu)*. Le verset ne peut donc pas faire référence ici
a ’encens brilé quotidiennement par le grand prétre sur I’autel d’or, puisque
ce dernier se trouve non pas dans le sanctuaire intérieur, mais dans le vestibule
du temple. En réalité, le seu/ contexte durant I’année ou le grand prétre est
autorisé a pénétrer dans le sanctuaire intérieur est le grand rituel de Yom Kippur
décrit en Lv 16%; c’est donc a ce rituel que I’instruction d’Ex 30,36 doit faire
référence ici. Dans le contexte de la cérémonie de Yom Kippur, le grand prétre
doit précisément prendre avec lui une cassolette et briiler dessus de I’encens
(désigné la encore comme géforet sammim), afin de produire une «nuéey,
‘anan (Lv 16,12-13). Cette nuée sert a la fois a «présentifier» la divinité dans le
sanctuaire (pour reprendre une expression de J.-P. Vernant) et, simultanément,
a la dissimuler a la vue du grand prétre afin que ce dernier ne meure pas en
pénétrant dans le sanctuaire intérieur*.

4 Voir notamment Ex 25,6;31,11;35,8.15.28;37,29;39,38 et Nb 4,16, ot I’encens
aromatique (géforet sammim) est toujours mentionné en lien avec I’huile d’onction; il
ne peut donc s’agir que de 1’huile et de ’encens prescrits par Ex 30,22-33 et 30,34-38
respectivement.

“ Dans la tradition sacerdotale, cette arche est normalement désignée par
I’expression complete ‘dron ha‘édit, ou «Arche du Pacte»: voir Ex 25,22; 26,33.34;
30,6.26; etc. Dans certains cas, toutefois, le terme ‘edir («Pacte») peut étre utilisé
comme synecdoque et suffit & désigner I’arche : outre Ex 30,36, voir Ex 27,21 ; Lv 16,13 ;
24,3 ; Nb 17,19.25. Sur la signification du parallele avec Lv 16,13, en particulier, voir
ci-dessous. L’expression «Arche du Pacte» représente vraisemblablement 1’équivalent
dans la tradition sacerdotale de I’expression «Arche de I’Alliance» dans la tradition
deutéronomiste ; il peut également s’agir d’une référence a la pratique mésopotamienne
consistant & déposer des pierres de fondation contenant des inscriptions royales se
référant a la construction d’un temple ou d’un palais dans des coffres, comme I’a déja
défendu V. Hurowitz. Cette question peut toutefois rester ouverte ici.

# Pour la structure et la composition du grand rituel de Lv 16, voir C. NHAN, Priestly
Torah, p. 340-382 ; ainsi que B. Janowskli, «Das Geschenk der Versohnung. Leviticus 16
als Schlussstein der priesterlichen Kulttheologie», in: T. Hieke, T. Nickras (éds), The
Day of Atonement. Its Interpretations in Early Jewish and Christian Traditions, Leiden /
Boston, Brill, 2012, p. 3-31.

% Le premier aspect (présentification de la divinité en lien avec la nuée d’encens)
est mentionné en Lv 16,2b («lorsque j’apparaitrai dans la nuée»), alors que le second est
mentionné en 16,13. Sur cette double fonction de I’encens dans le contexte du rituel de Lv
16, ainsi que ses enjeux pour comprendre la place de ce rituel dans la tradition sacerdotale
du Pentateuque, voir ma discussion détaillée dans C. NmHaN, Priestly Torah, p. 375-379.



316 CHRISTOPHE NIHAN

Si Dinterprétation qui précede est correcte, il convient en réalité de
distinguer deux contextes d’usage pour 1’encens décrit en Ex 30,34-38: une
partie de cet encens (v. 36) est prélevée pour étre briilée a I’intérieur du
sanctuaire par le grand prétre lors du rituel de Yém Kippur (selon les modalités
décrites ci-dessus), alors que le reste est destiné a 1’offrande quotidienne
d’encens par le méme grand prétre sur 1’autel d’or placé dans le vestibule du
sanctuaire. On notera que, contrairement a 1’encens briilé dans le vestibule,
celui qui est apporté dans le sanctuaire intérieur lors du rituel de Yom Kippur
est désigné comme «tres saint» (v. 36b: godes godasim tihéyeh lakem), et non
pas simplement comme «saint» (v. 35b) — alors que, selon I'interprétation
proposée, il s’agit d’encens composé a partir de la méme recette. Cette obser-
vation confirme, une fois encore, I’observation selon laquelle la notion de
«sainteté» dans la tradition sacerdotale est une catégorie a la fois dynamique
et spatiale: le degré de sainteté¢ de I’encens ne dépend pas simplement de sa
composition, il est également lié a I’espace dans lequel cet encens est ensuite
spécifiquement utilisé*’.

6. L’encens, le temple et le commerce international

Méme si une partie des aromates utilisés dans la confection de 1’huile et de
I’encens décrits en Ex 30 ne peuvent plus étre identifiés avec certitude, 1’analyse
qui précéde a déja montré que la trés grande majorité (sinon la totalité) de
ces essences ne pouvaient étre extraites d’arbres ou de plantes indigénes en
Palestine mais devaient &tre importées. Selon toute vraisemblance, elles devaient
parvenir a Jérusalem et en Samarie par le biais des caravanes marchandes dans
le sud du Levant*. Cette observation souléve ainsi la question de I’implication
des temples de Judée et de Samarie dans ce commerce. Plus spécifiquement, la
composition d’Ex 30 semble indiquer que les familles sacerdotales contr6lant
le sanctuaire de Jérusalem et, a partir de la seconde moitié du V¢siecle, celui
du Garizim®, devaient avoir un accés plus ou moins régulier aux essences
exotiques décrites dans ce texte**. Méme s’il faut tenir compte de la rhétorique

47 Voir la-dessus A. ANGELINI, C. NHAN, art. «Holiness», p. 34 sq.

“ Pour un apergu général du commerce de caravanes a partir de 1’époque
néo-assyrienne, voir par exemple K. NIELSEN, art. «Incense», in: Anchor Bible
Dictionary, vol. 2, 1992, p. 404-409, ici p. 408.

4 Pour la datation de la construction du sanctuaire samaritain sur le Mt. Garizim au V*
siecle av. n. €. déja (et non a la fin du I'V* siécle, comme on le pensait précédemment), voir
Y. MaGEN, «The Dating of the First Phase of the Samaritan Temple on Mount Gerizim in
Light of the Archaeological Evidence», in: O. LiescHiTs ef al. (€ds), Judah and the Judeans
in the Fourth Century B. C. E., Winona Lake, Eisenbrauns, 2007, p. 157-211.

0 Un cas de figure trés similaire concerne la liste des pierres précieuses ornant le
vétement sacerdotal du grand prétre décrit en Ex 28, qui renvoient 1a aussi inévitablement
a un imaginaire et des pratiques liés au commerce international dans le sud-Levant, et
qui souléve par conséquent également la question du role du temple (et tout particulié-



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 317

des textes sacerdotaux, qui associent régulierement le sanctuaire idéal décrit
en Ex 25-31 et 35-40 aux matériaux les plus luxueux, certains aspects de la
description d’Ex 30 n’ont de sens que si les familles sacerdotales en charge de
ces deux sanctuaires avaient effectivement les moyens de reproduire la recette
pour I'huile et celle pour ’encens sur leurs lieux de culte respectifs. Il est d’ail-
leurs significatif a cet €gard que ['une comme 1’autre recette se termine par
I’interdiction faite aux autres membres de la communauté d’imiter le mélange
d’huile et d’encens (Ex 30,32-33 et 30,37-38 respectivement) ..

Nous n’avons malheureusement que peu de données concrétes sur I’ impli-
cation des familles sacerdotales de Judée et de Samarie dans le commerce
d’encens a I’époque perse. Deux passages du livre de Néhémie (Né 13,5 et
13,9) indiquent toutefois qu’une partie des chambres du temple de Jérusalem
étaient utilisées au Ve sieécle comme entrepdt pour I’encens (/ébonah) ainsi que
pour d’autres biens. Selon le récit de Né 13, I'une de ces chambres aurait en
outre été accordée a Tobiyah, un haut fonctionnaire de 1’administration perse
qui semble également avoir été impliqué dans le commerce régional . Tobiyah
entretenait apparemment des liens étroits avec la prétrise de Jérusalem >, et la
chambre qui lui était accordée dans le temple lui servait vraisemblablement a
entreposer les biens dont il faisait le commerce®*. Un autre passage, cette fois

rement du grand prétre) dans ce commerce. Sur ce dossier, encore assez mal étudié, voir
mon étude détaillée dans C. Nman, «Le pectoral d’Aaron et la figure du grand prétre
dans les traditions sacerdotales du Pentateuque», in: L. C. JONKER ef al. (éds), Congress
Volume Stellenbosch 2016, Supplements to Vetus Testamentum 177, Leiden / Boston,
Brill, 2017, p. 23-55; ainsi que C. NiHAN, J. RHYDER, «Aaron’s Vestments in Exodus 28
and Priestly Leadership», a paraitre dans K. Pyscuny, S. ScuuLz (éds), Leadership in the
Hebrew Bible, Berlin / New York, de Gruyter, 2018.

! Dans le méme sens, Ex 30,31 précise que la recette pour I’huile sainte est valide
«de génération en génération», donc y compris dans le présent des lecteurs/auditeurs
d’Ex 30 a I’époque perse.

52 Sur la figure de Tobiyah I’Ammonite, voir par exemple (avec toutefois une
reconstruction maximaliste des données) K.-D. ScHunck, «Tobija und Nehemia: Thre
Feindschaft und deren Motivey, in: J. van Ruiten, J. C. pE Vos (éds), The Land of Israel
in Bible, History, and Theology, Studies in Honour of Ed Noort, Leiden / Boston, Brill,
2009, p. 209-215.

3 En Né 13,4, le prétre Eliashib est présenté comme garéb de Tobiyah, terme que
’on peut traduire par «proche» ou méme «parent». Il n’est pas clair si cet Eliashib est
identique au grand prétre du méme nom mentionné ailleurs en Néhémie (N¢ 3,1.20.21 ;
12,10.22.23; 13,28), mais le contexte de Né 13,4-9 indique qu’il s’agit dans tous les cas
d’une figure sacerdotale importante dans le temple de Jérusalem.

* Voir la-dessus par exemple J. BLENKINSOPP, Ezra-Nehemiah. A Commentary,
London, SCM Press, 1989, p. 354 : «Provision of space in the temple [scil. pour Tobiyah]
was no doubt connected with commercial concessions». Comme le reléve Blenkinsopp,
le terme hébreu employé ici pour désigner la «chambre» concédée & Tobiyah dans
le temple de Jérusalem est typiquement employé dans les textes postexiliques pour
désigner des salles servant a [’entrepdt de biens: voir Esd 8,29; Né 10,38-40; 1 Ch
9,26;2 Ch 31,11. Sur le réseau de Tobiyah a Jérusalem et ses intéréts commerciaux, voir
¢galement N¢ 6,17-19 ainsi que le commentaire de J. BLENKINSOPP, op. cit., p. 273-274.



318 CHRISTOPHE NIHAN

dans le livre des Chroniques, mentionne pour sa part que les lévites, c’est-
a-dire les fonctionnaires subalternes du temple de Jérusalem, étaient chargés
de superviser non seulement [’encens (/ébonah), mais également toutes sortes
d’herbes et de plantes aromatiques coliteuses (bésamim, méme terme qu’en Ex
30,23) qui étaient entreposées dans le temple (1 Ch 9,29).

Ces sources — et quelques autres encore — confirment que la composition
d’Ex 30 refléete selon toute vraisemblance le réle croissant des sanctuaires
centraux de Judée et de Samarie, ainsi que des familles les contrélant, dans
le commerce a I’époque perse d’aromates et d’autres biens exotiques encore.
Cette conclusion n’est guere surprenante: ’'usage de temples locaux comme
lieux de stockage et relais commerciaux est une pratique répandue dans I’ Anti-
quité, et compte tenu de la taille de Jérusalem a I’époque perse on voit de toute
mani€re mal quelle autre institution aurait pu jouer localement ce rdle®. Les
données a notre disposition ne nous permettent toutefois guére de nous faire
une idée plus précise du role effectif joué par le temple de Jérusalem dans le
développement des routes marchandes a 1’époque perse.

7. Expertise rituelle et monopole sacrificiel a I’époque perse

Reste enfin la question de la fonction d’une recette comme celle d’Ex
30,34-38. L’existence d’«aide-mémoire» (ou check-lists) rituels est bien
attestée dans le Proche Orient ancien, et il est possible que certains textes rituels
du Pentateuque aient eu a I’origine une fonction similaire*. Dans le cas de la
recette d’encens, toutefois, le nombre limité d’ingrédients rend I’hypothése
d’une mise par écrit pour des raisons d’ordre strictement mnémotechniques
peu vraisemblable. Par ailleurs, il faut tenir compte du fait que cette recette
a été préservée dans une collection (la Torah) qui ne reléve pas d’un savoir
spécialis€, voire ésotérique (comme c’est habituellement le cas des check-lists
rituelles), mais d’un savoir public (puisque destiné a 1’étude et la récitation
communautaires). Il convient donc de chercher d’autres explications pour la
mise par écrit de cette recette.

Sur ce point, la réponse doit plutdt étre cherchée dans ce que I’on pourrait
appeler la «rhétorique sacerdotale» du texte d’Ex 30,34-48. Le principal effet
visé par le texte me semble étre d’établir ’expertise rituelle des prétres en
matiére d’encens, et cette lecture est corroborée par plusieurs éléments d’Ex
30,34-38. La recette énumere les ingrédients employ€s dans la confection de
cet encens, ainsi que quelques informations supplémentaires ; mais le processus
de confection lui-méme n’est pas indiqué, comme on I’a déja souligné. Au

3 Selon certaines études récentes, la population de Jérusalem ne comptait
probablement a I’époque perse que quelques centaines d’habitants, 1’500 a 2’000 au
maximum : voir O. LipscHits, The Fall and Rise of Jerusalem. Judah under Babylonian
Rule, Winona Lake, Eisenbrauns, 2005.

% Voir la-dessus ma discussion dans C. NIHAN, Priestly Torah, p. 215-219.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 319

contraire, ce processus est présenté comme relevant du savoir-faire, ou de
I’expertise, d’artisans spécialisés: «l’ceuvre d’un parfumeur» (ma‘aséeh
rogéah). Selon le passage de 1 Ch 9 mentionné précédemment, la supervision
des aromates entreposés dans le temple était confiée aux Iévites (c’est-a-dire au
clerus minor), mais leur mélange était réservé aux prétres: «Les parfumeurs
(roghé) qui mélangeaient les aromates (bésamim) étaient issus des prétres
(imin-béné ha-kohanim)» (1 Ch 9,30). Cette tradition semble s’€tre perpétuce
jusqu’a la fin du Second Temple, puisqu’un passage de la Mishna précise qu’a
I’époque romaine le mélange des aromates destinés a produire 1’encens était le
monopole d’une famille sacerdotale en particulier (Ia maison d’ Avtinas) qui en
conservait soigneusement le secret®’. Méme la mention du sel ajouté a I’encens
semble renvoyer a un savoir-faire spécialisé¢ puisque cet aspect de la recette
d’Ex 30,34-38 a son plus proche paralléle dans certaines traditions ésotériques
accadiennes, comme la collection d’incantations Maglii, discutée ci-dessus.
Par ailleurs, le texte souligne que 1’encens composé selon cette recette est la
propriété exclusive du sanctuaire (et par conséquent des familles sacerdotales
qui le contrélent); comme I’affirment explicitement les v. 37-38, il ne peut en
aucun cas étre reproduit par le reste de la communauté. Au contraire, son usage
semble avoir été réserveé au grand prétre : selon Ex 30,7-8 c’est Aaron (le grand
prétre) qui est charge de faire briiller matin et soir I’encens sur ’autel placé dans
le vestibule, et selon Lv 16,12-13 c’est également lui seul qui était autorisé a
pénétrer dans le sanctuaire intérieur avec une cassolette d’encens.

Tous les éléments du texte concordent ainsi pour faire de I’encens le privilege
exclusif des familles sacerdotales rattachées aux sanctuaires centraux de Judée et
de Samarie: sa fabrication reléve d’un savoir spécialisé, détenu par ces familles;
I’encens ainsi réalisé est présenté¢ comme un produit exceptionnel, le plus pur et
le plus sacré qui soit; il est la propriété exclusive du sanctuaire, et son imitation
est séveérement sanctionnée ; enfin, il ne peut étre utilisé, ou manipulé, que par le
grand prétre. On notera encore que, dans le contexte de 1’époque perse en tout
cas, les ingrédients utilisés dans sa confection ne pouvaient vraisemblablement
étre acquis que par I'intermédiaire du sanctuaire, qui servait de relais local au
commerce de ces produits dans le sud-Levant ainsi qu’on 1’a vu plus haut. De
ce point de vue, le discours d’Ex 30 contribue a la construction d’une forme de
monopole sacrificiel pour les familles en charge de ces sanctuaires.

Ce phénomene présente des similitudes avec ce que I’on observe pour les
sacrifices sanglants, notamment dans le livre du Deutéronome. Il existe néanmoins
une différence fondamentale : alors que le Deutéronome précise qu’il n’y a que
dans un «lieu» (maqom) unique — donc au sanctuaire central — que les sacrifices
sanglants peuvent légitimement étre offerts a Yhwh *%, transformant ainsi de facto
tout égorgement d’animal en dehors du sanctuaire central en un simple abattage

7 M. Yoma 3,11.
58 Voir Dt 12 et les textes qui font partie du méme réseau, notamment Dt 14,22-27 ;
15,19-23; 16,1-17; 17,8-13; 18,1-8; 26,1-11.



320 CHRISTOPHE NIHAN

non sacrificiel *°, il n’existe aucune affirmation similaire dans le cas de ’encens,
que ce soit en Ex 30 ou dans d’autres textes. La possibilité¢ d’offrir de I’encens
dans d’autres contextes que le sanctuaire central, y compris des contextes domes-
tigues, n’est jamais vraiment mentionnée dans le Pentateuque, mais elle n’est pas
non plus condamnée, en tout cas pas de maniére explicite. La correspondance
d’Eléphantine atteste en outre du fait que, si la pratique de sacrifices sanglants
dans les sanctuaires locaux ou régionaux a pu poser probléme aux élites des
provinces de Judée et de Samarie, ce n’était pas nécessairement le cas avec les
offrandes d’encens et d’autres types de sacrifices non sanglants .

Comment faut-il expliquer ce phénomene ? Plus encore que pour les sacri-
fices sanglants, la trés grande diversité des pratiques ainsi que des contextes
liés aux sacrifices d’encens a 1’époque perse®' rendait impossible de fait, de
toute maniére, un contréle strict de ces sacrifices par les principales familles
sacerdotales de Jérusalem et de Samarie. La stratégie adoptée par ces familles,
et reflétée dans les traditions sacerdotales du Pentateuque, consiste alors a
ignorer délibérément ces pratiques pour se focaliser exclusivement sur I’encens
du sanctuaire. Dans la conception sacerdotale, 1’encens composé selon la
recette d’Ex 30,34-38 et offert matin et soir par le grand prétre sur I’autel d’or
(Ex 30,7-8), suffit a couvrir les besoins en encens du dieu national (Yhwh).
L’encens offert dans d’autres contextes, que ce soit dans des sanctuaires locaux
ou régionaux comme a Eléphantine ou dans le cadre de rites domestiques, n’est
pas critiqué, mais il n’est pas non plus requis. On pourrait dire, en ce sens,
que dans la perspective sacerdotale d’Ex 30 (et des textes du Pentateuque qui
en dépendent), les sacrifices d’encens offerts en dehors du sanctuaire central
ne sont pas nécessairement illégitimes (comme c’est le cas pour les sacrifices
sanglants) mais ils sont superfius.

On notera au passage que les remarques qui précédent soulignent la coexis-
tence d’une pluralité de stratégies de centralisation au sein du Pentateuque.

* Comme le souligne explicitement Dt 12,15 (et, plus loin, 12,21-22). Si cet
abattage n’est plus sacrificiel, du fait qu’il ne prend pas place au sanctuaire central, il
est néanmoins rifualisé puisque le sang de I’animal doit étre répandu sur le sol et non
consommé (Dt 12,16, cf. également 12,23). De ce point de vue, il est préférable d’éviter
I’expression «abattage profane», qui a cours dans la littérature scientifique, et de parler
plutdt d’abattage «non sacrificiel».

% Dans la réponse envoyée conjointement par le gouverneur de Juda, Bagohi, et
I’un des fils du gouverneur de Samarie, Delaiah, a la requéte des Judéens d’Eléphantine
(TAD A 4.9), ’offrande végétale (MNHT”) et I’encens (LBWNT’) sont explicitement
mentionneés dans le contexte des sacrifices pouvant étre offerts sur I’autel reconstruit,
mais non les sacrifices sanglants. Cet aspect ressort encore plus clairement dans la
pétition envoyée subséquemment par les membres de la colonie d’Eléphantine au
satrape d’Egypte, ou il est explicitement mentionné que des sacrifices sanglants ne
seront pas offerts sur ["autel (TAD A 4.10). Pour 1’édition des textes, voir B. PORTEN,
A. YARDENL, Textbook of Aramaic Documents from Ancient Egypt, vol. 1, Jerusalem,
Hebrew University, 1986.

1 Pour un bon apergu de cette diversité, voir C. FREVEL, K. Pyscuny, «Perserzeit-
liche Rducherkistcheny.



UNE RECETTE POUR L’ENCENS 321

Contrairement a une idée regue (et d’ailleurs héritée de la recherche du XIX®
siécle), la loi sur le culte du Deutéronome n’est pas le seul paradigme développé
par les auteurs du Pentateuque pour penser (et finalement mettre en pratique)
I’idéal d’un culte centralisé ; une analyse plus fine des stratégies de centralisation
a I’ceuvre dans ce document serait requise ici, qui distingue non seulement entre
différentes traditions (deutéronomique, sacerdotale, etc.) mais aussi entre diffé-
rents types de rituels (sacrifices sanglants et non sanglants, notamment) %.

8. L’expansion de la recette d’Ex 30:
texte et rituel a I’époque du Second Temple

La réception antique de la recette d’Ex 30 mérite encore un bref commen-
taire, qui tiendra lieu ici de conclusion, car elle apporte un éclairage supplé-
mentaire sur ce texte et sa signification. Plusieurs témoins indiquent en effet
que d’autres aromates ont été ajoutés a la recette d’Ex 30 durant I’époque
du Second Temple, selon un processus qui semble s’étre réalis€ de maniére
graduelle. Un passage du livre des Jubilés (deuxiéme siécle a. n. €.) mentionne
ainsi sept essences entrant dans la composition de la recette de I’encens du
sanctuaire (Jub 16,24)%. C’est le méme nombre que 1’on trouve encore dans le
Siracide (Sir 24,15), dont la composition date grosse modo de la méme époque

2 Une étude compréhensive des stratégies de centralisation 4 I’ceuvre dans le Penta-
teuque demeure, en 1’état, trés largement un desideratum de la recherche. Dans le cas
des traditions sacerdotales en général, et du Lévitique en particulier, cette problématique
fait actuellement I’objet d’une thése de doctorat par M™ Julia Rhyder & 1’Université
de Lausanne, qui devrait étre prochainement dépos€e, et qui promet de renouveler
significativement la discussion sur le concept de «centralisation» dans ces traditions,
et plus généralement dans le Pentateuque. Voir provisoirement J. RHYDER, «“The
Temple Which You Will Build for Me in the Land”. The Future Sanctuary in a Textual
Tradition of Leviticus», Dead Sea Discoveries 24, 2017, p. 1-27. Voir également mes
remarques préliminaires dans C. Nman, «Cult Centralization and the Torah Traditions
in Chronicles», in: P. DuBovskY et al. (éds), The Fall of Jerusalem and the Rise of the
Torah, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2016, p. 253-288.

8 Pour le texte, voir K. BERGER, Das Buch der Jubilden, Giitersloh, Giitersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1981, p. 413-414. Cette mention intervient dans le contexte
du récit de la célébration par Abraham de la féte des Tabernacles (Jub 16,20 sq.). Il est
cependant intéressant de relever que 1’on trouve plus tét dans le récit des Jubilés une
autre mention de 1’encens sacré, offert cette fois-ci par Adam a 1’occasion de son départ
du jardin d’Eden, et qui ne comprend que les quatre aromates correspondant a la recette
d’Ex 30 (Jub 3,27). Si ce phénoméne n’est pas fortuit, il pourrait s’agir d’une stratégie
narrative visant a motiver la distinction entre la recette originale (celle d’Ex 30) et sa
version «augmentée»: la recette originale est associée a Adam, donc aux origines de
I’humanité, alors que la recette augmentée est associée a Abraham, donc a une étape
plus tardive de la révélation divine selon la logique narrative des Jubilés. Pour une
idée similaire, voir également le commentaire de Berger, ibid.: «Abraham opfert aber
reichhaltiger als Adam, daher ist die Liste hier erweitert. Denn Abraham ist in héherem
Male erwihlt».



322 CHRISTOPHE NIHAN

(début du deuxiéme siécle, vers -190 a -180)%. Le nombre d’aromates utilisés
dans la composition de 1’encens du sanctuaire semble s’étre encore élargi vers
la fin de 1’époque du Second Temple, puisque Flavius Joseéphe mentionne pour
sa part les «treize parfums (tdv tprokaideko Bopopdtov)» qui étaient utilisés
pour ’autel d’encens dans le sanctuaire de Jérusalem et qui provenaient «de
la mer et de la terre inhabitée aussi bien que de la terre habitée» (Bell. Jud. V,
218)%. Toutefois, les principales sources rabbiniques (notamment y. Yoma IV 5
et b. Kerithot 6a) s’accordent sur le nombre de onze aromates employés dans la
confection de I’encens du sanctuaire, et ce nombre (plutdt que celui de Joséphe)
correspond vraisemblablement & la recette qui a di étre employée vers la fin de
I’époque du Second Temple (premier siécle avant et/ou premier siécle apres)®.

On laissera ici de c6té la question de 1’identification et de la provenance des
ingrédients supplémentaires énumérés dans ces différentes sources, qui serait
I’objet d’une autre étude. Plus généralement, le phénoméne d’expansion ou
d’amplification graduelles de la liste originale d’Ex 30 illustre parfaitement les
rapports complexes entre la pratique du texte et la pratique du rite & I’époque
du Second Temple, rapports qui sont au ceeur (avec bien siir d’autres processus)
de la transition entre «Israél ancien» et «judaisme» dans 1’ Antiquité. A partir
de I’époque hellénistique en tout cas (mais probablement déja un peu avant,
comme on |’a soutenu plus haut), la liste d’Ex 30 a été considérée comme étant
normative pour la confection de 1’encens du sanctuaire: en effet, les quatre
ingrédients mentionnés dans ce texte sont systématiquement repris parmi ceux
énumérés dans les sources antiques. En méme temps, cette normativité du
texte d’Ex 30 n’impliquait encore aucune cl/éture de cette liste, qui a pu étre
graduellement amplifiée et adaptée en fonction de 1I’évolution de la pratique
rituelle et des ingrédients & disposition au sanctuaire. Pour que ce processus
s’arréte, il faudra d’une certaine maniére attendre la destruction du temple de
Jérusalem par I’armée romaine en 70 et la transformation de ce dernier en un
lieu de mémoire exclusivement.

8 Sur I’analyse de ce passage, et des aromates qui y sont mentionnés, voir
notamment N. CALDUCH-BENAGES, «Aromas, fragancias y perfumes en el Siracida», in:
N. CALDUCH-BENAGES, J. VERMEYLEN (éds), Treasures of Wisdom. Studies in Ben Sira and
the Book of Wisdom. Festschrift M. Gilbert (BEThL 143), Leuven, University Press,
1999, p. 15-30.

65 Edition, traduction et commentaire chez A. PELLETIER, Flavius Joséphe. Guerre
des Juifs, t. 11: Livres IV et V, Paris, Belles Lettres, 1982, p. 139. Voir également Ant.
12,9 a propos de I’encens du sanctuaire chez Joséphe.

8 La composition de I’encens du sanctuaire est notamment discutée dans une beraita,
Pittum Haqqétoret, qui est reflétée a la fois dans le Talmud babylonien en b. Kerithot 6a
et dans le Talmud de Jérusalem en y. Yoma IV 5. Bien que ces deux sources différent sur
de nombreux détails, elles s’accordent par contre sur le nombre d’ingrédients utilisés dans
la confection de ’encens du sanctuaire ainsi que sur la nature de ces ingrédients. L’écart
entre le nombre d’ingrédients mentionnés en Ex 30 et le nombre connu par la tradition
rabbinique fait également I’objet d’une discussion en b. Kerithot 6b.



	Une recette pour l'encens

