
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Artikel: Les "notions communes" comme principes épistémologiques dans la
tradition platonicienne tardive

Autor: Schneider, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 291-303

LES «NOTIONS COMMUNES»
COMME PRINCIPES ÉPISTÉMOLOGIQUES

DANS LA TRADITION PLATONICIENNE TARDIVE1

Jean-Pierre Schneider

Résumé

Les philosophes néoplatoniciens ont fréquemment recours aux notions

communes innées en l'homme (koivai swotat ou 7rpoA.fjt|/£tç) pour lancer une

argumentation et, en particulier, pour écarter d'emblée certaines thèses jugées
aberrantes. Ce procédé didactique, polémique et herméneutique, voire rhétorique,

touche tous les domaines de la philosophie, la physique, l'éthique, la
métaphysique ou théologie, la logique et les mathématiques. Cette notion et les

termes qui la désignent sont empruntés surtout au stoïcisme (koivai ëwotat,
7tpoA.rm/eiç), mais aussi à Aristote (àtf(b\xaxa, Kowai ôôÇatl et aux Éléments

d'Euclide (koivai Ewotai). On cherchera à montrer le sens et lafonction
philosophiques de ce concept dans la recherche néoplatonicienne. On discutera du

rapport entre stoïcisme et platonisme sur cette question qui met en jeu des

gnoséologies différentes. On donnera des exemples de thèses qui relèvent des

notions communes selon les philosophes platoniciens, ce qui devrait nous

permettre de mieuxjuger de l'appartenance de celles-ci au domaine des vérités

reposant sur ce qu 'on appelle souvent le consensus omnium.

Dans un article devenu classique, Victor Goldschmidt, traitant de la notion
de 7tpôA.q\|/iç ou prénotion dans l'épicurisme et de sa reprise par les stoïciens,
notait : « En tant que ce terme fait partie de toute la philosophie antique, jusqu'à
Sextus Empiricus et même Jamblique, il mériterait une étude monographique,
qui ne se bornerait pas à l'examen parcimonieux des quelques loci classici,
toujours les mêmes, et qui poserait, d'une manière générale, le problème du

concept dans la pensée antique»2. La question de l'origine et de la formation
des concepts concerne évidemment toute philosophie, quelles qu'en soient

1 J'adresse cette trop brève étude, prémices d'une recherche plus large sur les
notions communes, à Pierre Bühler en témoignage d'amitié et de reconnaissance.

2 V. Goldschmidt, «Remarques sur l'origine épicurienne de la "prénotion"», irr.
J. Brunschwig (éd.), Les stoïciens et leur logique, Paris, Vrin, 1978, p. 155-169; 20062,

p. 41 -60 (avec des compléments par P.-M. Morel, p. 60) ; je citerai la seconde édition, qui
intègre la pagination de la première.



292 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

les orientations métaphysiques fondamentales. Le sensualisme épicurien ou
stoïcien, en tout cas dans sa forme «orthodoxe», exige une réponse différente
de celle de l'idéalisme platonicien. Goldschmidt envisageait une enquête histo-

riographique et doctrinale devant s'étendre (même jusqu'à Jamblique (ca
240-325). Dans ce qui suit, je me propose de présenter une brève esquisse
du traitement de cette question dans la philosophie platonicienne tardive,
postérieure à Plotin3. Le terme technique qui me servira de fil conducteur
n'est toutefois pas celui de 7tpôLr|\]/tç (préconception, anticipation4, prénotion),
dont on admet l'origine épicurienne, mais plutôt l'expression Koivai swotat
ou «notions communes». On verra d'ailleurs que les deux termes sont

généralement interchangeables chez les philosophes de l'Antiquité tardive,
qui parlent aussi bien de Korvcù swotat que de (koivoù) 7tpoA,f|t|/stç5, même si

celles-ci désignent parfois plutôt l'acte mental6, celles-là l'objet de cet acte7.

Je commencerai par un extrait du Commentaire sur le Phédon du néoplatonicien

Damascios (V-VP s.) qui, selon les manuscrits, reprend certaines thèses

du platonicien Plutarque de Chéronée (ca 45-127)8, à propos de la doctrine

platonicienne de la réminiscence (àvâpvrioiç).

Le fait que l'on cherche et que l'on trouve prouve [la thèse de] la réminiscence.
En effet, on ne chercherait pas ce dont on n'a pas de notion [préalable], ni ne le

trouverait, du moins par la voie d'une recherche, car on dit aussi qu'il trouve celui
qui le fait par hasard.

Étant donné qu'il y a aporie sur le fait de savoir s'il est possible de chercher et de

trouver, telle qu'elle a été posée dans le Ménon - en effet, on ne cherche pas ce qu'on
connaît, ce serait vain, ni ce qu'on ne connaît pas, car même si on tombait dessus

par hasard, on l'ignorerait, comme si on était tombé sur n'importe quel objet -, les

péripatéticiens ont imaginé Vintellect en puissance (ô ôuvâpst voûç)9. - Or l'aporie

3 La thèse métaphysique plotinienne selon laquelle l'âme particulière demeure

par une «partie» d'elle-même dans l'Intellect nécessiterait un traitement particulier.
Cf. J. F. Phillips, « Stoic "Common Notions" inPlotinus», Dionysius 11 (1987), p. 33-52.

4 Cicéron, le premier, rendra le terme grec par anticipatio ou praenotio (De nat.
deor. 143-44, avec les notes de A. S. Pease, 1.1, Cambridge (Mass.), Harvard University
Press, 1955, p. 295-297).

5 Cf. par exemple Proclos, In Parm. 974,25 (Steel éd.) jtp6Lq\|nç àStôaxpotpoç
repris à la ligne 32 par àStâoxpotpoç swota. L'assimilation des notions communes aux
préconceptions est déjà clairement réalisée chez Plutarque, dans son opuscule Sur les

notions communes chez les stoïciens, où on rencontre les expressions Koivai jtpoLijvi/Eiç,
cpuatKai jtpoLf|\|/etç. Cf. D. Babut, in : Plutarque, Œuvres morales, t. XV 2, Paris, Les
Belles Lettres, p. 122, n. 3; p. 126-127, n. 21.

6 Le verbe correspondant, 7ipoX,a|ißctv<», surtout au parfait jtpoet^qcpa, joue un rôle
important dans ce contexte.

7 Cf. par exemple la formule <xàç àôtôciKxouç 7tpoLfj\|/eiç xwv koivcûv èwoicûv> :

« les anticipations non enseignées des notions communes », Proclos, De dec. dub. 1,22
(Boese éd.).

8 'Ek xrôv xoû Xaiparvécùç: «Extraits du Chéronéen». Ces extraits pourraient
provenir du dialogue perdu Sur l'âme (üspi v|/uxnç)> cf L. G. Westerink, in : Damascius,
In Phaed. vol. II, Amsterdam et alii, North-Holland, p. 166-167 (note).

9 Cf. Aristote, De an. III 4, 429al5-18.



LES «NOTIONS COMMUNES» 293

que nous soulevions partait de [la notion] de connaître en acte et de ne pas connaître.
En effet, admettons qu'il y ait un intellect en puissance, alors, l'aporie reste la même:
comment cet intellect pense-t-il En effet, ou bien [il pense] ce qu'il connaît ou ce qu'il
ne connaît pas. Les stoïciens, eux, en voient l'explication dans les notions naturelles
(cpuaiKcd swoiai). - Or, si elles sont en puissance, nous dirons la même chose (que
contre les péripatéticiens) ; mais, si elles sont en acte, pourquoi cherchons-nous ce que
nous savons [déjà] Et si c'est à partir d'elles que [nous cherchons] d'autres choses

inconnues, comment chercher ce que précisément nous ignorons Les épicuriens, de

leur côté, [en voient l'explication dans] les préconceptions (TtpoX.f]\|/eiç). - Or, s'ils
disent qu'elles sont déjà articulées10, la recherche devient superflue; mais si elles sont
non articulées, comment cherchons-nous en plus, à côté de ces préconceptions, une
autre chose dont nous n'avons pas non plus de préconception ?"

Pour répondre au «paradoxe de Ménon»12 sur la possibilité de l'acquisition
des connaissances, Plutarque, après la solution platonicienne de la réminiscence

des idées intelligibles contemplées par les âmes avant leur incarnation13,

fournit une brève doxographie des diverses solutions proposées, selon lui, au

problème de la formation des concepts fondamentaux dans les principales écoles

philosophiques, accompagnée de critiques. Il est clair que les philosophies qui
refusaient d'admettre la théorie platonicienne des Idées, devaient répondre à la

question que celle-ci cherchait à résoudre. Pour nous en tenir aux épicuriens et

aux stoïciens, c'est bien à la doctrine des préconceptions ou anticipations et des

notions (communes) naturelles que ces philosophes en appelaient.
Avant d'aborder la position (néo)platonicienne, je me limiterai à présenter

une esquisse de la solution stoïcienne14, dont la terminologie, au moins,

10 C'est-à-dire pleinement développées et explicites.
11 Damascius, In Phaed. I § 279-280 (Westerink). En raison du caractère elliptique

de l'expression, je donne le texte grec de Westerink: [279] - "Oit Kai xô Çqxstv Kai to
eùpiaKSiv Sqkoî xqv àvàpvqatv outs yàp Çqxqastsv äv xtç ou èaxtv àvswôqxoç oûxs

àvsûpoi, Sta ys Çqxqascoç- kÉysxai yàp suplaKstv Kai ô Kaxà 7tspijiT(oatv. [280] - "Oxi,
àîtôpou ôvxoç si olôv te Çqxstv Kai sùpîaKsiv, tbç Év Mévûtvi 7ipoßsßkqxai (oûxs yàp a
ïapsv, pàxatov yàp, oûxs & pq ïapsv, kôv yàp 7ispurÉacùpsv aùxoïç, àyvooùpsv à>ç xoïç
xu^ouaiv), oi pèv nepiTtaxrixiKoi xôv Suvàpsi voûv è7isvôqaav - 'Hpsîç Sè quopoûpsv
àjtô xoû èvspysla siSsvai Kai pif) siSsvai, saxto yàp slvat xôv Suvàpsi voûv, àXk' ëti
ànopia f| aùxij' 7tà>ç yàp oùxoç vosï; q yàp fi oISsv q fi oùk otSsv. Oi Sè imb xqç Exoâç
xàç <puau<àç èwoiaç aixiœvxai- - El pèv 8q Suvàpsi, xô aùxô époùpsv si 5s évspysîa,
Sià xi Çqxoùpsv fi ïapsv; Ei Sè à7tô xoûxcov bXXa àyvooûpsva, ttcôç fi^sp oùk ïapsv; Oi Sè

'EniKOÛpsiot xàç 7tpoÀ.q\|ieiç- - 'Aç si pèv StqpOpœpévaç ipaai, 7tspixxq q Çqxqaiç- si Sè

àSiapOptoxouç, 7ic6ç bXko xi 7tapà xàç 7ipokq\)/eiç S7tiÇqxoûpsv, ö ys oùSè 7tposiA.q(papev;
12 Cf. M. Canto-Sperber (éd.), Les paradoxes de la connaissance. Essais sur le

Ménon de Platon, Paris, O. Jacob, 1991 ; en particulier J. Moravcsik, «Apprendre c'est
se remémorer», in: Id., p. 299-313.

13 Pour une défense médio-platonicienne semblable de la réminiscence dans le
même contexte, accompagnée d'une critique de l'induction, cf. Alcinous (Albinus),
Didasc. XXV 3 (où yàp fiv fikkcoç pàOqaiç ùîtoaxaiq q Kaxà àvàpvqatv xœv itfikai
yvcoaOsvTCOv : « l'apprentissage ne pourrait exister autrement que par la réminiscence des

choses connues depuis longtemps»).
14 L'interprétation de la position stoïcienne - abusivement considérée comme

monolithique -, est souvent délicate et la littérature critique sur cette question est



294 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

exercera une influence directe sur la philosophie platonicienne tardive.
D'une façon générale, quand nous lisons chez un auteur ancien l'expression
Koivai ëwoiai (notions communes), en latin communes notiones, notitiae ou
conceptiones ou d'autres formules équivalentes, les commentateurs modernes
renvoient immédiatement le lecteur au stoïcisme. L'expression, parfois la

notion, est certainement stoïcienne, mais, en ce qui concerne, du moins,
l'ancien stoïcisme, les témoignages probants sont plutôt rares.

Il faut insister d'emblée sur le fait que l'épistémologie stoïcienne se

présente comme un empirisme foncier15 où toute la connaissance repose sur
l'expérience sensible. Dans un compendium doxographique transmis sous le

nom du même Plutarque, qu'on rapporte généralement au doxographe Aëtius
(Ier s. ap. J.-C.) comme à sa source, on lit, à propos des stoïciens :

Lorsque l'homme est engendré, il a la partie hégémonique (hégémonicon) de son
âme comme une feuille de papyrus apte à recevoir de l'écriture (öajisp xapnov
eùspyèv siç à7Eoypatpf|v). Sur cette feuille, l'hégémonicon écrit chacune des

notions (ëwoiai). Le premier mode d'écriture lui vient des perceptions sensibles ;

en effet, quand les hommes perçoivent quelque chose, du blanc par exemple, ils
gardent souvenir de cela, lorsque la chose a disparu. Et lorsque plusieurs souvenirs
de même espèce se sont produits, nous disons que nous avons une expérience ; en
effet, l'expérience est la multiplicité des <représentations> (tpavracriat) de même
espèce. *** parmi les notions, les unes se produisent naturellement et sans recours
à l'art selon les manières qu'on a dites16, les autres, maintenant, se produisent par
l'enseignement que nous recevons et par l'étude. Ces dernières nous les appelons
seulement «notions», les premières nous les appelons aussi «préconceptions»
(npoLf|i|isiç). Notre raison, selon laquelle nous sommes dits rationnels, se complète
à partir de ces préconceptions, jusqu'à l'âge de sept ans

Les préconceptions18 de cette doxographie, à partir desquelles se forment
toutes les notions (ou concepts), correspondent précisément aux notions

communes ou naturelles — c'est-à-dire non enseignées (àStSaictot) - des autres

sources. En effet, les notions communes dont Chrysippe aurait fait un des

critères de la vérité avec la sensation, sont décrites comme des idées
fondamentales ou primitives que l'homme en tant qu'être rationnel forme naturellement

dans son expérience sensible: «Dans le premier livre Sur la raison,

abondante. Cf. en particulier F. H. Sandbach, «ENNOIA and nPOAHTIE in the Stoic
Theory ofKnowledge », CQ 24 (1930), p. 44-51 (repris dans : A. A. Long (éd.), Problems
in Stoicism, London, The Athlone Press, 1971, p. 22-3 7 [légèrement revu et augmenté]) ;

R. B. Todd, «The Stoic Common Notions: a Re-examination and Reinterpretation»,
Symbolae Osloenses 48 (1973), p. 47-75; M. Schofield, «Preconception, Argument,
and God», in: M. Schofield, M. Burnyeat, J. Barnes (éds), Doubt and Dogmatism:
Studies in Hellenistic Epistemology, Oxford, Oxford University Press, 1980, p. 283-308.

15 Goldschmidt (20062) parle de «sensualisme», à propos d'Épicure, il est vrai,
p. 43 ; sur les stoïciens, cf. p. 44.

16 Cette remarque justifie l'hypothèse d'une lacune dans le texte (notée ***).
17 Pseudo-Plutarque, Placita IV 11, 900b-d SVFII n° 83, p. 28,15 sq.).
18 On admet généralement, à la suite de Cicéron {De nat. deor. I 44), que le terme

vient de l'épicurisme.



LES «NOTIONS COMMUNES» 295

Chrysippe [...] dit que le critère (de la vérité) (Kpiripta)19 est la perception
sensible et la préconception. Or la préconception est la notion naturelle des

universaux (swoia cpuaiKi) xœv KaGôXou).»20 Il ne peut donc s'agir d'idées
innées à proprement parler, puisque, comme le dit Aëtius, la partie hégémonique

ou dirigeante de l'âme est comme un papyrus sur lequel rien n'est écrit,
mais qui est prêt à recevoir de l'écriture. C'est parce que tous les hommes

partagent naturellement un même équipement rationnel (le Xôyoç) que certaines

expériences fondamentales donnent naissance à des notions communes à tous
les hommes en tant qu'hommes21.

Bien entendu, ces notions n'apparaissent pas toujours dans leur transparence

et leur pureté, car la raison de l'individu est susceptible de perversion ou
de distorsion (Siaaxpocptj, ôiaaxpécpsaGai) ; les raisons, remontant sans doute
à Chrysippe, nous en sont données par Diogène Laërce (VII 89) : « (le vivant
rationnel subit une distorsion) tantôt à cause des séductions venant des choses

extérieures, tantôt sous l'influence22 des personnes que nous fréquentons;
en effet, la nature donne des points de départ non distordus»23. L'épithète
àôtâaxpocpoi (non distordues) est fréquente pour qualifier les préconceptions
ou les notions communes24. Le stoïcien Épictète indique plus précisément les

raisons qui expliquent l'apparition de dissonances dans le consensus: l'application

de l'universel aux cas particuliers.

Les préconceptions sont communes à tous les hommes, et une préconception ne
contredit pas une préconception25. En effet, qui parmi nous ne pose pas que «le bien
est avantageux, qu'il est aussi à choisir et qu'il faut le rechercher et le poursuivre
dans toutes les circonstances» Qui parmi nous ne dit pas que «le juste est beau
et convenable» Alors, quand la contradiction se produit-elle (Elle se produit)
dans l'application des préconceptions aux cas particuliers, lorsque l'un dit «il a

bien agi, c'est un homme courageux» ; «Non (dit l'autre), c'est un fou. » C'est de
là que vient la contradiction entre les hommes. C'est là que réside la contradiction
entre les Juifs, les Syriens, les Egyptiens et les Romains ; non pas sur l'affirmation
selon laquelle « il faut honorer la piété par-dessus toutes choses et la rechercher dans

19 Sur cette question, cf. H. Dyson, Prolepsis and Ennoia in the Early Stoa, Berlin-
New York, W. de Gruyter, 2009, p. 23-47.

20 Diogène Laërce VII 54.
21 Pour une analyse plus circonstanciée du qualificatif Koivij dans l'expression koivt)

Éwoia, cf. H. Dyson, Prolepsis and ennoia, p. 48-53. Leibniz faisait dire à Philalèthe
(représentant Locke) dans les Nouveaux essais sur l'entendement humain (I ch. 1, § 2) :

«Il y a certains principes de la vérité desquels les hommes conviennent généralement;
c'est pourquoi ils sont appelés Notions communes, Kotvai swotai; d'où l'on infère qu'il
faut que ces principes-là soient autant d'impressions que nos esprits reçoivent avec
l'existence.»

22 R. Goulet traduit: «par l'influence de ceux qui partagent notre vie».
23 ÀiaaxpécpeaGai Sè xö Loyucôv Çwov, 7toxè pèv 8ià xàç xaiv npaypäxaiv

7ri0av6xr[Taç, Ttoxè 8è 8tà xqv Karfixùotv xœv auvôvxtov Èitsi q tpûatç àcpoppàç SiScooiv

àSiaaxpâcpouç. (SVF III 228 et 229)
24 Nombreux exemples chez Proclos (cf. In Remp. I 131,30; II 355,7; In Aie.

142,16; In Parm. 91A, 24 et 32, etc.).
25 Le système des préconceptions en tant que propositions vraies doit être cohérent.



296 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

toutes les circonstances», mais sur la question de savoir si c'est un acte pieux ou
non de manger du porc26.

Malgré cela, tous les hommes, en tant qu'êtres rationnels, sont susceptibles

de retrouver ces notions dans leur pureté et peuvent espérer se mettre
d'accord. Les stoïciens semblent justifier ainsi le fameux argument du

consensus ou consensio omnium (consensus de tous les hommes) ou consensus

gentium (consensus des peuples)27. Cet argument n'est évidemment pas une
invention de Chrysippe. Si l'expression Kotvai ëwotat ne figure ni chez Platon

ni chez Aristote, la notion de consensus, sous une forme ou une autre, joue
déjà un rôle important chez Platon et surtout chez Aristote. Chez le premier,
il est un présupposé théorique de la dialectique; son rôle est régulateur: le

consensus n'est pas à l'origine de l'argumentation, mais figure plutôt comme
l'horizon désirable de la discussion. Chez le Stagirite, il trouve deux usages,
l'un technique, l'autre non. On connaît le recours fréquent qu'Aristote fait au

langage ordinaire au moment d'aborder une question {cf. Met. A 982a6 sq., où
le Stagirite examine la notion qu'ont les hommes du ootpôç et de la aocpla);
mais surtout, on insistera sur deux usages techniques de la notion.

(a) Le premier est l'objet d'un examen attentif dans les Topiques et relève

de la dialectique, précisément au sens de la théorie de l'argumentation vraisemblable

portant sur les fameux svSoÇa (opinions réputées, opinions admises), qui
embrassent les opinions de tous les hommes ou de la plupart, ou des savants, de

tous ou de la plupart ou des plus réputés. L'extension de la notion de «consensus»
est donc variable. Le consensus est le plus souvent seulement virtuel.

(b) Le second usage technique concerne la théorie du savoir scientifique -
donc du vrai -, tel qu'il est étudié et décrit dans les Seconds analytiques. On

sait que ce savoir se caractérise par la démonstration (à7iôÔEi^iç) reposant
sur le syllogisme dont la prémisse majeure doit être vraie. Or celle-ci peut
être la conclusion d'une démonstration ou une proposition non démontrée -
et non démontrable - qu'Aristote appelle «prémisse immédiate» (apectoç

Ttpôxamç), «axiome» (ctÇiœpa) ou opinion commune (Koivfj SôÇa)28, formée

par induction29. Les néoplatoniciens vont généralement parler dans ce cas de

«notions communes».

26 Épictète, Entretiens I 22 (le chapitre est intitulé «Des prénotions», nspi xrôv

7tpo>.rjyecûv).
27 On notera toutefois que l'argument du consensus et la doctrine des notions

communes ont pu être distinctes dans l'ancien stoïcisme comme le soutient D. Obbink,
«"What All Men Believe - Must Be True": Common Conceptions and consensio
omnium in Aristotle and Hellenistic Philosophy», Oxford Studies in Ancient Philosophy
10 (1992), p. 193-231, en particulier p. 195.

28 Les principes de la démonstration sont nommés Kotvai Sô^at en Met. B 2, 996b28
et 997a21 (dans ce dernier passage, Tricot traduit l'expression par «axiomes»).

29 Cf. par exemple Anal. pr. II 23, 68b30 sq., Anal. post. I 23, 84b sq.



LES «NOTIONS COMMUNES» 297

Avec Aristote et le stoïcisme, nous avons deux philosophies de nature

empiristes: l'une et l'autre ont recours à la métaphore de la tabula rasa30.

Chacune admet que l'être rationnel est à même de connaître sans démonstration,

par intuition, certaines vérités que tous peuvent accepter immédiatement. Or,

nous allons voir que le platonisme d'époque impériale va user largement, sous
des noms et dans des expressions divers, de ces notions qui n'ont pas été à

proprement parler élaborées au sein du platonisme, mais dans des écoles rivales
Les platoniciens de l'époque impériale, comme les péripatéticiens

(Alexandre d'Aphrodise en particulier), vont reprendre aux stoïciens leur
vocabulaire des «notions communes», comme ils leur ont emprunté d'autres

concepts centraux, celui de «destin» (sipappévq) ou de «ce qui est en notre
pouvoir» (xô é(p' r)pïv). Ces ëwoiai ou notions maintiennent les qualificatifs
qui caractérisaient les notions communes chez les stoïciens : elles sont Koival
(communes), tpuaiKal (naturelles), aùrocpusïç (spontanées), àôiâoxpocpoi (non
perverties, non distordues), Kot0apod (pures), îrayiai (ferme, solide)31, spcpuxoi
(innées)32. De leur côté, les préconceptions ou prénotions (7ipoÀ.f|\|/eiç) qui,
chez les néoplatoniciens, sont en général synonymes des notions communes se

voient attribuer à peu près les mêmes épithètes (xoivai, (puauccd, àôtâaxpotpot,
ôpGod [droites], civcotöösiktoi [indémontrables], àôiSctKxot [non enseignées]

etc.). Mais les néoplatoniciens emprunteront aussi leur terminologie à d'autres

sources, à Aristote le terme d'à^irâpaxa (axiomes)33, en particulier pour
désigner les principes logiques (principe de non-contradiction, tiers exclu),
à Euclide, ou aux géomètres, l'expression de Koival ëwoiai au sens
mathématique34, interprétée, dès Aristote, comme cdpcbpaxa, c'est-à-dire comme
propositions immédiates non démontrables35, principes de démonstrations

30 Pour Aristote, cf. De anima III 4, 429b30 - 430a2: [...] öxi Suvàpsi naq ècnx

xà voqxà ô voùç, akX' ÈvxE^exeiq oùSév, 7iptv av vorj- Suvàpsi 8' outcùç tùajisp èv

ypappaxEtö) & pr|0sv évujtâpxsi EVTEtaysia ysypappévov öitsp aupßaivsi Èîti xoù voû.
Notons que les néoplatoniciens, dans leur effort pour concilier Aristote et Platon,
interprètent ce passage dans un sens innéiste : la tablette (ypappaxeïov), en tant que telle,
comporte des lettres (ypàppaxa), mais légèrement et obscurément écrites à la naissance
de l'individu. Cf. Jamblique, in : Philopon In De an. 533,21 - 534,7 (Hayduck éd.).

31 Proclos, Hypot. I 36.
32 Porphyre, Ad Marc. 10; évidemment, chez les stoïciens, Tépithète ne peut

signifier «innées», mais «formées naturellement» dans l'âme après la naissance.
33 Cf. par exemple, Aristote, An. post. 110,76b 14. Comme le note Proclos, le terme

n'a pas ici son sens stoïcien d'«énoncé déclaratif» {In Eucl. 194,4-9).
34 L'expression est souvent rendue par «axiomes»; cf. B. Vitrac, in: Euclide

d'Alexandrie, Les éléments, t. I, livres I-IV: «Géométrie plane», B. Vitrac (trad, et
comm.), Paris, P.U.F., 1990, p. 178, n. 1. Dans l'expression «notions communes»,
commun est souvent compris dans le sens de «commun à toute la science mathématique»

(géométrie et arithmétique), ce qui n'est pas vrai de la notion commune 7 qui ne

s'applique qu'à la géométrie. Cf. Ch. Mugler, Dictionnaire historique de la terminologie

géométrique des Grecs, 2 vol., Paris, Klincksieck, 1958-1959, s.v. à^impa.
35 Proclos, In Eucl. 195,17-18:7tdvxa àÇuopaxa tbç apeaa Kai aùxotpavrj jtapaSoxéov,

yvfflptpa cap' Éauxcov övxa Kai maxct: «il faut transmettre tous les axiomes comme
immédiats et immédiatement évidents, connus par eux-mêmes et dignes de foi».



298 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

(par exemple : « Les choses qui sont égales à la même chose, sont égales entre
elles » ou « Si on ajoute des choses égales à des choses égales, les sommes sont
égales » ou encore « Si on enlève [des choses égales] à des choses égales, les

restes sont égaux »)36.

Évidemment, le sens de ces notions, intégrées dans une métaphysique et une

épistémologie différentes, n'a pas pu ne pas subir de modifications significatives.
Comme on le sait, la doctrine platonicienne de la connaissance s'est

constituée sur le postulat d'un monde intelligible structuré où chaque notion
figure en soi dans une immutabilité d'essence absolue. Cette doctrine
fondamentale se maintiendra, sous une forme ou une autre, tout au long de l'histoire

du platonisme. Mais ce qui est peut-être propre au platonisme d'époque
impériale, et particulièrement à ce qu'on appelle le néoplatonisme, c'est la

doctrine selon laquelle l'âme rationnelle (LoyiKij) comporte dans son essence
même les images psychiques, sous forme de Lôyot (raisons), dont ces idées

intelligibles (eï8r| ou ISéai) sont les modèles dans l'Intellect démiurgique. Ces

Lôyot constituent l'essence ou la substance de l'âme - ils sont ainsi qualifiés de

oùoiœôsiç (essentiels ou substantiels) ; en tant que tels, l'âme ne peut les perdre
sans se perdre elle-même, c'est-à-dire sans s'anéantir - on ne peut guère rêver
d'une exigence plus forte pour assurer la communauté rationnelle des individus
humains. Ainsi, grâce à ces Lôyot psychiques, la question du consensus de

tous les hommes trouve une solution de jure, sinon de facto. Saloustios, un
platonicien du IVe s., influencé par Jamblique et l'empereur Julien, peut ainsi

commencer son opuscule «théologique» Sur les dieux et le monde par une
définition des notions communes : « Sont notions communes toutes les notions
dont tous les hommes, si on les interroge correctement, conviendront. Par

exemple, que tout dieu est bon, qu'il n'est pas soumis aux passions, qu'il est

immuable. »37 II est important de noter que l'universalité des notions communes
est potentielle : tout individu peut y parvenir, à condition de répondre
sincèrement aux questions appropriées38, celle d'un Socrate, par exemple.

36 Notions communes (axiomes) 1-3 d'Euelide. Cf. Proclos, In Eucl. 193,15 sq.:
«Ce sont là ce que tous les hommes appellent des axiomes indémontrables, dans la
mesure où tous les hommes jugent qu'il en est ainsi qu'ils sont vrais), et qu'il n'y a

personne pour émettre des doutes à leur sujet.
37 Saloustios, De diis et mundo 1,2 : Koivai Sé siaiv ëwoiou ôoaç juxvteç âvGpamoi

ôp0<5ç speorr|0évTeç ôpoX.oyf|0Oi)tnv olov on iràç 0eôç àyaGôç, ön ràia0ijç, on
àpeTâpLriToç.

38 Par l'adjonction de la restriction «si on les interroge correctement», Saloustios
échappe à la critique traditionnelle selon laquelle l'universalité des notions n'est jamais
constatable de facto. Cf. encore la remarque de Philalète (Locke) dans les Nouveaux
essais sur l'entendement humain de Leibniz (I ch. 1, § 2): «Il y a une grande partie
du genre humain, à qui ces deux propositions [le principe d'identité et de non-contra-
diction], qui passeront sans doute pour vérités nécessaires et pour des axiomes chez

vous, ne sont pas même connues. » On trouve une restriction analogue dans Boèce, De
hebdomadibus I : «Une notion commune de l'esprit (communis animi conceptio) est une
énonciation que chacun approuve, une fois entendue comprise) ».



LES «NOTIONS COMMUNES» 299

À l'intérieur de ce nouveau cadre métaphysique, les notions morales tant
discutées par Platon - le juste, le beau, le bon -, mais aussi toutes les notions
naturelles, demanderont donc, pour être saisies (ou pré-saisies, Trpo-Xapßaveiv)

non pas un acte créateur d'invention, mais un re-souvenir, une réminiscence

(àvâpvrioiç). Celle-ci se fera dans des conditions générales - l'expérience
sensible39 - et spécifiques, dont la plus rare, mais aussi la plus efficace est la

rencontre avec un Socrate, pratiquant précisément la maïeutique ou l'art de

faire accoucher les esprits40. Bien entendu, il faut expliquer pourquoi l'âme
n'est pas ou n'est plus transparente à elle-même; c'est la question traditionnelle

de l'oubli (Lr|9q), dû aux perturbations et aux passions conséquentes à

la descente des âmes dans le monde sensible: «Nous pensons sur le mode
de la réminiscence à partir de petites étincelles, en nous remémorant, à partir
de certaines choses particulières qui nous frappent, les choses connues depuis

longtemps, dont l'oubli nous vient d'avoir été incarné dans un corps. »41

Le rôle de ces notions fondamentales est multiple. Celles-ci expriment,
dans l'ordre de la connaissance, principalement les fonctions suivantes, que
je range de la notion la plus vague à la plus déterminée. Elles peuvent en effet
exprimer une connaissance non technique qui relève de ce qu'on appellerait
communément le sens commun : par exemple, à propos de la fatalité,
l'affirmation suivante: «dans les actions que nous accomplissons, Yheimarménè

(destin, fatalité) est plus forte que nos impulsions » {De prov. 33,10-11).
Mais à l'opposé, elles remplissent une fonction technique bien définie, dans

les sciences et dans la logique. Leur caractère commun - commun à tous les

hommes en tant qu'êtres rationnels - est absolu et exclut tout relativisme. Dans
les sciences - arithmétique, géométrie, astronomie ou physique en général -,
elles sont les axiomes au sens d'Aristote et d'Euclide, c'est-à-dire les propositions

fondamentales indémontrables et évidentes par elles-mêmes, qui servent
de principes aux démonstrations. En logique, ce sont avant tout, comme chez

Aristote {Met. F) le principe de non-contradiction et le tiers exclu. Autrement
dit, leur usage relève d'une part de la (bonne) rhétorique - elles sont un moyen
de persuasion - (ou pour parler en termes aristotéliciens, il faudrait évoquer la

dialectique du vraisemblable); d'autre part, ces notions sont essentielles à la

39 C'est le rôle de l'induction (àîtaycûyij). Cf. Alcinous (Albinus), Didasc. V 7 :

'E7iaycûyf| 8' èari nàaa f] 5ià Xôyav péGoSoç fj ànb xoû ôpolou È7ti tô öpoiov psxioûaa
îj ànà tcûv KaOÉKaaxa èjti xà koiGoLou- xpr|aipcoxaxr| 8è i) È7taya)yf| e!ç xô àvaiaveïv xàç
(pnaïKàç swoiaç.

40 On pourrait encore souligner le rôle de l'induction: l'expérience sensible est un
tremplin vers l'intelligible, comme on le voit, dans le cas du «beau» et de l'amour dans
le Banquet.

41 Alcinous (Albinus), Didasc. XXV 3 : Âvapvr|axiKà>ç oov vooùgsv euro piKpcov
aiGuypdxtûv, àitô xivcûv tcaxà pépoç r>7io7t8aövxa)v àva|upvriCTKÔ|revoi xwv 7tâXai

syvcoapevcov, mv tajGqv sA.äßopev ÊvacûgaxcoGévxeç. Les références à l'oubli, souvent en
relation avec le mythe d'Er de la République, sont fréquentes chez Proclos ; cf. In Remp.
II 354,15-23 ; In Tim. III 45,6 sq. ; In Ale. t. II, p. 396, n. 4 adp. 249 (Segonds éd.), etc.



300 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

science démonstrative, où, tenant lieu de principes, elles permettent d'éviter
un régressus à l'infini (ou un cercle) dans l'enchaînement des démonstrations.

Pour être plus précis, il vaut la peine de donner quelques exemples de

notions communes tirés des œuvres des néoplatoniciens tardifs, et en particulier
de celles, abondantes, de Proclos (412-485), en les classant par domaines42. En

métaphysique ou théologie : les dieux (ou le dieu) existent ; les dieux sont bons ;

ils exercent une providence bonne et juste43; ils sont omniscients; le divin est

absolument transcendant; l'un n'est pas multiple44; les Idées transcendantes

existent ; l'intellect est supérieur à l'âme ; Héra est la patronne de l'union conjugale
et la protectrice du mariage45. En mathématiques : en plus des exemples donnés

ci-dessus, on notera «deux plus deux font quatre»46. En physique: le monde est

éternel ; tout ce qui devient, devient par une cause47 ; tout ce qui est engendré est

soumis à corruption48. En éthique: tout ce qui est bon est objet de désir; tous
les hommes poursuivent le bien; le bonheur repose sur l'autarcie (celui qui est

heureux est sans besoins) ; le mérite est conséquence de quelque chose, mais non
principe. En logique: on a déjà vu le tiers exclu et la non-contradiction; «ou
bien il fait jour ou bien il fait nuit» (ce serait une application du tiers exclu).
Parmi les notions communes, on rencontre aussi des étymologies, par exemple,
aicûv (éternité) expliqué par àei rnv (étant toujours)49, ou Tipôvoia (providence)
comprise comme trpö voû évépyeia (activité pré-noétique).

On relèvera que ces exemples présentent les notions communes sous forme
de propositions, à l'exception des étymologies. Ce n'est pas sans justification.
En effet, il faut se souvenir que le fondement ontologique des notions communes
platoniciennes réside directement dans les ^ôyoi psychiques et non pas dans

les Idées intelligibles; elles s'expriment ainsi naturellement dans le langage
de la pensée discursive (Siccvoia) propre à l'âme. Quant au rapport de ces

42 Ce travail est grandement facilité par la longue liste donnée par H. D. Saffrey,
L. G. Westerink in : Proclus, Théologie platonicienne, t. I, Paris, Les Belles Lettres,
p. 159-160.

43 Cf. Proclos, Deprov. 7,1 sq.: «Admettons que les notions communes qui résident
chez tous les hommes sans enseignement (àSiSâieucoç), affirment que la providence
est cause de biens pour les êtres sur lesquels elle exerce son action, et que la fatalité
(sipappevri), elle aussi est cause, pour ce qui devient, mais cause d'enchaînement
(eippoç) et de consécution. » On notera l'usage de l'étymologie, dont on verra plus bas

qu'il repose sur les notions communes.
44 Proclos, In Parm. 1091,21-23 (Steel éd.); 1092, 15-26; 1099,29-1100,8.
45 Proclos, In Remp. I 139,13. Sur la parenté des mythes et des notions communes,

qui tous deux enseignent sans démonstrations, cf. Proclos, Théol. plat. I, p. 32,5 ; In Tim.
I 168,26 ; In Remp. II 354,24 - 355,7.

46 Simplicius, In Ench. XXXIV 1-18.
47 Proclos, In Tim. 1258,13 ; cet axiome de la causalité vise en particulier les épicuriens

(ibid. 262,2 sq.), mais aussi Aristote qui a admis parmi les «causes» le hasard.
48 Proclos, In Tim. I 296,3 sq. ; cf. III 212,25.
49 Proclos, In Tim. III 9,15-18; cf. De prov. 7 et 10,10-11. Pour donner un sens à

ce type de notion commune, il faudrait s'appuyer sur la théorie du langage des (néo)
platoniciens, en insistant sur l'origine non conventionnelle du langage.



LES «NOTIONS COMMUNES» 301

notions avec le consentement universel, on aura noté que, si la plupart peuvent
prétendre à une certaine universalité, au moins potentielle — dans la mesure ou
les interlocuteurs sont « correctement interrogés » - certaines sont plus
problématiques, parce que techniques (l'existence des Idées transcendantes) et ne

présentent pas le caractère fondamental exigé par les philosophes de la Stoa

ou les épicuriens; par exemple, qu'«Héra soit la patronne du mariage», ne
semble valoir que pour la religion traditionnelle des Grecs, et passera pour un
exemple d'hellénocentrisme. Mais il faut se rappeler que la religion grecque est

en principe toujours ouverte aux correspondances, et la proposition « Junon est

la patronne du mariage » lui est équivalente.
Une classe particulière de notions communes va jouer, dans l'histoire, un

rôle remarquable. En effet, l'assimilation des Korvai ewotat euclidiennes - ou
axiomes dans la terminologie d'Aristote -, aux notions communes stoïciennes a

donné un élan nouveau à la constitution d'une métaphysique more geometrico.
On en discerne plusieurs tentatives. Proclos, dans ses Éléments de théologie
(Sior^sicoorç Geo^oyuctj)50 enchaîne ses 211 propositions sur la présupposition
de l'axiome «l'un n'est pas multiple»; l'importance de cet axiome, fondé sur
une «notion commune», pour la constitution d'un discours argumentatif sur le
Premier principe et ce qui en découle est clairement marquée dans le commentaire

sur le Parménide de Platon :

Il faut commencer par dire que la [proposition] « l'Un n'est pas multiple » [Parménide]
n'a pas voulu en donner une démonstration ni une preuve, mais l'a assumée
conformément à la notion commune et non pervertie (Kara xqv Koivqv Kai àSiàaxpotpov
ëwoiav). Dans l'examen du Premier [principe] avant tout, il faut en effet réveiller
(àvsyËipstv) les notions communes, puisque tout ce qui agit selon l'intellect et tout
ce qui agit seulement selon la nature est spontanément et sans artifice ordonné à ce

principe. Et d'une façon générale, l'indémontrable est le principe de toute démonstration

et les notions communes commandent les démonstrations, comme le disent
aussi les géomètres. Or rien n'est plus connu ni plus clair pour nous que la [proposition]

«l'Un n'est pas multiple»51; ainsi [Parménide] a admis cette proposition,
parce qu'il n'avait pas eu besoin de la prouver ni de développer une argumentation.
Il a donc assumé que « l'Un n'est pas multiple », à partir d'une notion commune52.

La saisie intuitive d'une vérité intelligible est ainsi développée dans la
discursivité, sous la forme d'une proposition vraie : l'Un n'est pas multiple.

Pour terminer, je mentionnerai rapidement d'autres tentatives, plus explicites
encore, de fonder la métaphysique ou la théologie sur des notions communes
de ce type. Dans son De hebdomadibus, Boèce (ca 480-524/5) propose sept
axiomes sur l'être, ce qui est, ce qui est quelque chose etc., comme point de

départ d'une ontologie rigoureuse53. Il note d'emblée l'esprit dans lequel il

50 Notons que le grand ouvrage d'Euclide est communément intitulé Xxotxeicûatç.
Sur le sens de ce titre, cf. Vitrac, Op. cit., p. 84-88.

51 Pour ces deux dernières phrases, Steel renvoie àArjstote,13,72bl8-25.
52 Proclos, In Parm. 1092,15-26 (Steel éd.).
53 Le titre de cet opuscule est: «Comment les substances, en ce qu'elles sont,

sont bonnes, bien qu'elles ne soient pas des biens substantiels ?». On en trouvera une



302 JEAN-PIERRE SCHNEIDER

compte procéder: «De même qu'on a coutume de le faire en mathématique,
et même dans toutes les autres sciences, j'ai exposé préalablement les règles
et axiomes grâce auxquels j'effectuerai tous les raisonnements sans exception
qui suivent. »

Cette voie ouverte par les néoplatoniciens se verra encore reprise au XVIIe
s. dans la tentative remarquable d'un Herbert de Cherbury (1583-1648)54 de

constituer une théologie ou une religion naturelle, donc universelle, à partir
de cinq notions communes fondées (en droit) sur le consentement universel55:

I. Il existe une divinité suprême unique que nous appelons Dieu ; II. Cette divinité
souveraine doit être adorée ; III. L'union de la vertu et de la piété est la partie

principale du culte divin ; IV. Vices et crimes doivent être expiés par le repentir et

la pénitence ; V. Il y a une récompense ou un châtiment après cette vie.
Ces cinq propositions « sont des notions communes qui viennent de Dieu

et qu'il a gravées en nous»56. Même si Herbert se revendique explicitement
des stoïciens57, la marque du néoplatonisme apparaît comme évidente58. D'ailleurs,

même si le rôle de l'expérience est essentiel pour éveiller les notions

communes, l'auteur refuse la métaphore de la tabula rasa: «Bien que F âme

soit comme un livre clos qui ne s'ouvre qu'aux objets, elle n'a aucune ressemblance

avec une table rase, puisque les notions communes y sont imprimées»59.

D'ailleurs, après avoir lu l'ouvrage de Herbert, Descartes adresse, dans une
lettre à Mersenne60, la critique suivante :

traduction de A. Tisserand in : Boèce, Traités théologiques, Paris, GF-Flammarion, 2000,
p. 122-135. Cf. A. Galonnier, «"Axiomatique" et théologie dans le De hebdomadibus
de Boèce», in: A. de Libera et alii (éds), Langages et philosophie. Hommage à Jean

Jolivet, Paris, Vrin, 1997, p. 311 sq.
54 Ed. Herbert de Cherbury, De veritate, Paris, 1624; 3e éd. avec des appendices

nouveaux, Londres, 1645 (reprint: G. Gawlick [éd.], E. Herbert of Cherbury, De
veritate, editio tertia; De causis errorum; De religione laici; Parerga, Stuttgart-Bad
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1966). On trouvera la traduction française du XVIIe s.

du chapitre du De veritate traitant des notions communes concernant la religion dans :

J. Lagrée, Le salut du laïc. Sur Herbert de Cherbury. Etude et traduction du De religione
laïci, Paris, Vrin, 1989, p. 185-199 (traduction vraisemblablement de Mersenne [Paris,
1639], complétée à partir de la troisième édition latine de 1645 [ 1624']) ; il s'agit des

pages 208 à 231 de Védition latine.
55 «On ne peut rien établir dans la vraie religion sans les notions communes dont je

fais tant d'estime que je crois que le livre, la religion, le prophète qui approche le plus
près de l'observation d'icelles sera le meilleur» (p. 186 Lagrée; p. 209 de l'éd. latine).
Proclos parlera des «axiomes de la théologie comme science» (Théol. plat. I p. 31,24:
xà xrjç 0eoA.oytKf]ç è7ricrxfjptr|ç àÇicûpaxa).

56 P. 193 Lagrée; p. 221 de l'éd. latine.
57 P. 47 de l'éd. latine. Cf. J. Lagrée, op. cit., p. 32-33.
58 Voir par exemple la remarque suivante: «La notion commune enseigne que ce

qui est en nous par participation est en Dieu éminemment» (p. 188 Lagrée; p. 211 de

l'éd. latine).
59 P. 54 de l'éd. latine (cité par J. Lagrée, op. cit., p. 34).
60 Lettre à Mersenne du 16 octobre 1639 (t. II, p. 145 de l'éd. F. Alquié).



LES «NOTIONS COMMUNES» 303

L'auteur prend pour règle de ses vérités le consentement universel ; pour moiJe n'ai
pour règle des miennes que la lumière naturelle, ce qui convient bien en quelque
chose : car tous les hommes ayant une même lumière naturelle, ils semblent devoir
tous avoir les mêmes notions ; mais il est très différent, en ce qu'il n'y a presque
personne qui se serve bien de cette lumière, d'où vient que plusieurs [...] peuvent
consentir à une même erreur, et il y a quantité de choses qui peuvent être connues

par la lumière naturelle, auxquelles jamais personne n'a encore fait de réflexion61.

La critique de Descartes serait pertinente si le consentement universel
était la seule cause de la vérité des notions communes. Mais, comme pour les

platoniciens, il est pour Herbert plutôt un indice, ou une extériorisation des

notions que Dieu «a gravées en nous». Quant aux vérités qui attendent d'être
découvertes, on se demandera s'il s'agit de vérités fondamentales ou de vérités

complexes, dépendantes des premières. Dans ce cas, le progrès de la connaissance

ne semble pas être exclu par la théorie herbertienne (ou platonicienne) :

l'expérience n'est en effet jamais achevée.

Pour conclure cette étude trop rapide, on soulignera quelques points significatifs.

D'abord, la fécondité du dialogue - critique et même polémique - entre
les philosophies. Sur la question de l'acquisition des connaissances, de la

connaissance scientifique aussi bien que commune, les néoplatoniciens tardifs
ont recours à des outils conceptuels forgés dans d'autres écoles, dans des

contextes métaphysiques différents. Les stoïciens surtout, mais aussi l'épicu-
risme, Aristote et les géomètres, vont fournir des concepts épistémologiques
aux philosophes se réclamant de la philosophie de Platon. Évidemment, ces

concepts se verront réinterprétés dans leur nouveau cadre, celui d'une
philosophie idéaliste, où les vérités ont une existence en soi, que l'individu dans

ses multiples pérégrinations entre le monde intelligible et le monde sensible a

toujours déjà contemplées, puis oubliées. C'est dans l'effort de se ressouvenir,
grâce aux incitations des expériences sensibles et des questionnements des

vrais philosophes dont Socrate demeure le modèle, que l'individu rationnel

peut surmonter l'oubli et accéder à la «vérité de ce qui est» (f| xràv ovtcûv
ctXfjGeia)62. Finalement, il faut encore souligner la fécondité de la
réinterprétation platonicienne des notions communes, jusque dans la philosophie
moderne. Ces concepts, formés et élaborés au sein de philosophies empiristes
ou sensualistes, ont donc eu une postérité tout particulièrement féconde et
théoriquement solide dans des courants philosophiques qui défendaient l'existence

d'idées innées ou de germes psychiques d'idées, et cela précisément en

opposition aux philosophies empiristes contemporaines.

61 F. Alquié, n. 2: «L'affirmation de l'universalité de la raison, ou bon sens,
n'implique en rien, chez Descartes, la valeur du consentement universel.»

62 Cf. par exemple, Proclos, In Remp. II, 355,5.




	Les "notions communes" comme principes épistémologiques dans la tradition platonicienne tardive

