
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 3-4

Artikel: Zeus ou Tourbillon : querelle sur l'origine du monde

Autor: Imhoof, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 273-290

ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE*

Stefan Imhoof

Résumé

Cette étude examine un point particulier de la cosmologie qu 'Aristophane
attribue à Socrate dans les Nuées, une comédie représentée en 423 avant notre
ère. Il s'agit de la notion de ôïvoç (dinos), que l'on traduit habituellement

par «tourbillon», « vortex », et qui se trouve au centre d'une «discussion»
théologico-philosophique (ou, plus exactement, d'un malentendu) entre Strep-
siade, lepersonnageprincipal de la comédie, qui incarne les valeurs religieuses
traditionnelles, et Socrate auquel Aristophane prête le masque de «l'athée».

1. Introduction

Comme dans d'autres comédies (par exemple dans Les oiseaux) Aristophane

fait allusion dans les Nuées à des cosmogonies « présocratiques » que les

interprètes modernes tentent d'identifier en cherchant à leur attribuer un auteur
précis Or, les indications du poète sont souvent lacunaires, parfois
volontairement embrouillées, et là où le lecteur moderne aimerait reconnaître des

fragments de doctrines précises, assignables à tel ou tel penseur, il se pourrait
bien que l'on ne soit en présence que d'allusions contenant des concepts
particulièrement frappants ou à la mode, susceptibles d'être transformés en
doctrines parfois grotesques, indispensables au poète comique pour faire rire le

public. Comme l'écrit Gabor Betegh, l'opinion commune (des savants) admet

qu'«il n'existe pas de source unique, mais que l'enseignement socratique des

Nuées est dans l'ensemble un fourre-tout»2. Outre Socrate, Aristophane cite

Je remercie Jean-Pierre Schneider pour la relecture très attentive de mon texte. Je

lui dois bon nombre d'améliorations, de précisions, de corrections.
1 Le texte grec que nous lisons de nos jours est une version révisée par le poète

autour des années 418-415. Cf. E. C. Knopff, «The date of Aristophanes Nubes II»,
American Journal ofPhilology 111 (1990), p. 318-329.

2 Comédie et philosophie, Socrate et les «Présocratiques », in: A. Laks, Rosella
Saetta Cottone (éds), Les Nuées d'Aristophane, Paris, Editions Rue d'Ulm, 2013,
p. 88. J'ai beaucoup utilisé cet ouvrage collectif qui est l'étude francophone d'ensemble
la plus récente sur les problèmes d'interprétation des fragments cosmologiques
«présocratiques» auxquels Aristophane pourrait faire allusion. L'ouvrage contient
également la traduction du passage central de la comédie, soit les vers 110-517, traduits

par M.Gondicas (p. 17-28) qui représente une alternative intéressante à la traduction
classique d'Hilaire van Daele.



274 STEFAN IMHOOF

nommément dans sa comédie Thalès (v. 180) et Prodicos (v. 361); dans sa

conclusion au volume Comédie etphilosophie, André Laks rappelle que, parmi
les prétendants aux différentes allusions, on trouve tour à tour Protagoras,
Parménide, Xénophane, Empédocle, Archélaos et Diogène d'Apollonie3.

En ce qui concerne notre sujet d'étude je me limiterai ici à analyser les

mentions explicites de Stvoç (également 81vr| ou Sîvr|atç) que l'on peut repérer
dans le corpus «présocratique» qui est, comme on le sait, très largement
lacunaire.

2. Zeus n'existe pas, il n'y a que Tourbillon

Au début de la comédie, Strepsiade est désespéré par sa situation : criblé
de dettes à cause de son fils Phidippide, grand amateur de chevaux de course,
il pense trouver de l'aide auprès de Socrate et de son école, car il a entendu

qu'on pouvait y apprendre, grâce à la maîtrise du langage, à transformer le

logos faible en logos fort et c'est exactement ce dont il croit avoir besoin pour
échapper à ses créanciers.

Voici dans quels termes Strepsiade présente 1'«école»4 de Socrate (le
«pensoir») à son fils Phidippide :

3 Diels place dans son édition des Présocratiques les passages cosmologiques des

Nuées à la fin des textes concernant Diogène d'Apollonie, sous la rubrique C consacrée

aux imitations et aux influences indirectes. Cf. également A. Laks, Diogène d'Apollonie.
Édition, traduction et commentaire des fragments et témoignages, deuxième édition
revue et augmentée, Sankt Augustin, Academia Verlag, 20082. Dans sa conclusion
à l'ouvrage Comédie et philosophie (p. 227-234), André Laks écrit: «On savait que
Protagoras, c'était l'argumentation double, et donc la possibilité du retournement, figure
fondamentale de la pièce qui donne son nom à son protagoniste, Strepsiade ; on aura
maintenant découvert que Parménide, c'est la question de l'être, et donc de l'existence de

la dette ; Xénophane la puissance même des "nuées", et plus spectaculairement encore, le

règne de l'opinion ; Empédocle, la connaissance et l'imitation ; Archélaos (et Antiphon),
la relation entre la nature et la convention. C'est un ballet; le corps désarticulé des

doctrines se recompose dans un récit particulier, dont le dénouement, plus tragique que
de coutume - il est para-tragique -, peut paradoxalement être lu comme une défense de

tout ce qui a été ridiculisé : car si le pensoir brûle, poutres et opinions confondues, selon
l'extraordinaire jeu de mots sur le terme de dokos repéré par A. P. D.Mourelatos (Sokôç,

poutre ; Sôkoç, opinion), c'est le fait d'un pauvre bougre qui n'aura en fin de compte rien
compris, ni des contenus de la théorie, ni, surtout, de la relation que théorie et pratique
entretiennent. » A. Laks, Comédie et philosophie, op. cit., p. 233.

4 Le fait de parler d'une école ou d'un «lieu de méditation» {cf. note 6) constitue
une erreur volontaire ou involontaire de la part d'Aristophane, puisque les témoignages
concordants, sur ce point, de Platon et de Xénophon, ne mentionnent pas d'«école»
socratique, au sens d'un lieu déterminé dans lequel il aurait proféré son enseignement,
comme le serontplus tard l'Académie de Platon et le Lycée d'Aristote. Peut-être qu'Aristophane

ne fait qu'imaginer son existence pour des raisons de mise en scène, puisqu'à
la fin de la comédie le «pensoir» sera incendié et réduit en cendres. Les «Sophistes»,



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 275

Strep. « Des âmes sages c'est l'école, le "pensoir"5. Là-dedans habitent des gens qui,
parlant du ciel, vous persuadent que c'est un étouffoir (jtvvyEijç6), qu'il est autour de

nous et que nous sommes des charbons. Ces gens-là vous apprennent, moyennant de

l'argent, à faire triompher par la parole toutes les causes justes ou injustes.

Phid. Et qui sont-ils

Strep. Je ne sais pas exactement leur nom. Ce sont des "médito-penseurs" (pepipvo-
<ppovTiaxf|ç), d'honnêtes personnes.

Phid. Peuh Des gueux, je sais. Tu parles de ces hâbleurs, de ces faces blêmes, de

ces va-nu-pieds dont font partie ce misérable Socrate et Chéréphon»7.

Le terme de psptjtvocppovTtaxriç est, dans sa forme redoublée, une sorte

de pléonasme. Ce sont des «penseurs de pensées», l'expression stigmatisant
la vacuité de l'activité intellectuelle, perçue comme prétentieuse et vaine,
cherchant à tromper les «honnêtes gens». La situation comique provient
de la vacuité du terme renforçant la pseudo-activité à laquelle se livrent ces

«penseurs» et de l'admiration balourde de Strepsiade, convaincu qu'auprès
d'eux il trouvera la solution à tous ses problèmes pécuniaires. C'est avec

emphase et enthousiasme qu'il évoque devant son fils sa conviction, mais ce

dernier le fait aussitôt déchanter.

généralement des penseurs itinérants, semblent utiliser des salles ou des espaces ouverts

pour donner leur enseignement qui n'est donc pas lié à un espace physique particulier.
5 Le grec n'emploie qu'un seul mot (ppovTtcnnjpiov «mot comique», selon

P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque (cité DELG par la suite),
Paris, Klincksieck, 1968-1980, p. 1228, (s.v. ippijv), traduit par «lieu de méditation».

6 Sur l'image duîrvtysûç on lira J.-C. Picot, «L'image du UNirEYE dans les Nuées,
un Empédocle au charbon», in: Comédie et philosophie, op. cit., p. 113-129. L'auteur
produit notamment des témoignages archéologiques pour montrer l'objet dont parle
Aristophane.

7 Ex. Thixœv aoqxâv tout' écrri cppovxicmipiov. / 'EvxaùO' êvotKoûa' âvôpsç of xèv
oùpavèv / T^yovxeç àvcmEiOoDcnv œç écrriv 7tviyeûç, / Kacmv ropi qpâç ouxoç, fipeîç S'

âvOpaKEç. / OÛTOt Sifracncoua', àpyûpiov rjv xiç SiScû, / Xéyovxa vucâv Kai Simia KaStra.
Os. Ekriv 8È tîveç;
Et. Oùk olS' ctKpißmg xofivopa' / pspipvocppovxiaxai Ka^ol te KàyaOoI.
Os. Aißot, novripoi y', otSa. xoùç à/faÇôvaç, / Toùç èxPl®VTaÇ> T°ÙÇ àvuTtoSfiTODç Àiystç,
/ ôv o KaKoSalpaiv EfflKpârriç Kai Xaipsipûlv. Nuées, v. 94-104. Chéréphon est souvent
mentionné par Aristophane dans les Nuées. Il est le spécialiste de la mesure des sauts
de puces (v. 146, 831), se demande si les moustiques pètent par la bouche ou le derrière
(v. 156) et est traité de «canaille» (piapôç, v. 1465). Aristophane se moque de son teint
verdâtre (Nuées, v. 504 et Guêpes, v. 1412), le qualifie de «chauve-souris» dans les

Oiseaux (v.1296 et 1564). Peut-être que ces attaques proviennent du fait que ce serait

Chéréphon qui est allé demander à Delphes s'il y avait un homme plus sage en Grèce

que Socrate (Platon, Ap. Socr., 20e sq.).



276 STEFAN IMHOOF

On notera que pour l'Aristophane des Nuées Socrate n'est pas un
cptXôaotpoç8 mais un aocpiaïqç9, un savant en toutes sortes de choses, en
particulier les choses célestes, doublé d'un maître de rhétorique. Zocpicmjç n'a pas
encore dans les Nuées le sens péjoratif qu'il aura à partir de Platon, mais il
désigne encore le «savant», «l'érudit», le connaisseur instruit en beaucoup de

disciplines.
Dans les vers 364-380 le poète fait passer Socrate pour un «philosophe de

la nature » (un de ceux que nous désignerions aujourd'hui de « présocratique »),
c'est-à-dire pour un penseur «athée» qui propose une explication rationnelle
des phénomènes célestes en contradiction avec la foi traditionnelle ancienne,
dont le poète se fait l'apologiste et qu'il révère10.

C'est également dans ce passage que nous trouvons l'occurrence de 5îvoç

sur laquelle nous allons nous arrêter.

8 II n'existe qu'une seule occurrence de tpAôoocpoç, dans un emploi adjectival, chez
Aristophane, au vers 571 de L'assemblée des femmes, une comédie tardive qui pourrait
dater de 392 avant J.-C. <5iL6oo<poç apparaît chez Hérodote (I, 30) et chez Héraclite
(fr. 35). Ces deux occurrences précèdent chronologiquement les Nuées. Les autres
occurrences pré-platoniciennes, fort rares : Ancienne Médecine (XX), Thucydide (2, 40,
1), Gorgias (El. d'Hélène), Dissoi Logoi, etc. sont contemporaines ou postérieures à la
première version des Nuées.

9 Ou plus exactement un pETScopoaotpicmjç (v. 360), littéralement un «sophiste
(un savant) qui s'occupe des choses célestes». (Van Daele traduit par «sophiste
transcendant» et M. Gondicas par «chercheur en matières célestes» {op. cit., p. 24) et
P. Thiercy (Aristophane, Théâtre Complet, P. Thiercy [trad, et éd.], Paris, Gallimard,
1997) par «célestologue»). Curieusement (pour nous) Aristophane semble associer ici
les deux penseurs Socrate et Prodicos, mais en jugeant positivement le dernier. Le chœur
dit en effet: «à nul autre nous ne prêterions l'oreille parmi les sophistes transcendants

d'aujourd'hui, sauf à Prodicos pour sa sagesse et son savoir» (où yàp âv aMiCù y'
ùîraKoùaatpsv xév vùv pExecopooocpiaTGiv / 7tLi)v tj npoSÎKcp, rà pèv aotpiaç Kai yvœpriç
oùvEKa, v. 360-361). Socrate est, quant à lui, critiqué à cause de sa façon «de jeter les

yeux de côté», de marcher pieds nus et d'arborer un air «imposant» (a£|rvo7tpoacojt£Îç
v. 362-363).

10 Cf. v. 247-248: tipmov yàp Oeoi f)pîv vogiap' oùk éctiv: «d'abord les dieux,
cette monnaie-là n'a pas cours chez nous» (i.e. dans notre école). Au vers 830 des Nuées
Aristophane qualifie Socrate de «Mélien». Hilaire van Daele, le traducteur de l'édition
des Belles Lettres (Aristophane, Comédies, t. 1, texte établi par V. Coulon et traduit par
H. van Daele, Paris, Les Belles Lettres 1952; c'est l'édition et la traduction que j'utilise
dans cette étude) commente: «Socrate était Athénien. Aristophane l'appelle "le Mélien"
pour insinuer qu'il était ennemi des dieux, comme Diagoras le Mélien (cf. Oiseaux,
v. 1072) qui fut accusé plus tard d'athéisme et, de ce chef, proscrit en 415» (p. 199,
note 2; c/ L. Brisson, «Diagoras de Melos», in: R. Goulet (ed.), Dictionnaire des

philosophes antiques, t. 2, Paris, Éd. du CNRS, 1994.). Il s'agit là d'un trait attribué
au Socrate aristophanien qui ne correspond nullement aux témoignages de Platon et de

Xénophon, qui insistent tous deux sur sa piété, en quelque sorte ordinaire (cf. p. ex. la
discussion sur les dieux au début du Phèdre et surtout Ap. Socr. 26b sq.). Par ailleurs,
la notion d'athéisme telle qu'elle est employée par Aristophane ne correspond pas
complètement à la notion moderne (d'un Sartre, p. ex.). Elle doit être rapprochée de celle
d'àcépEia (impiété) qui est le terme technique des accusations contre les philosophes
dans l'Athènes du Vesiècle (cf. Platon, Ap. Socr. 35d).



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 277

Après avoir entendu le chœur des Nuées critiquer les « météorosophistes »,
Strepsiade s'écrie :

ST. 0 terre, quelle voix Qu'elle est sacrée, auguste, prodigieuse

SO. C'est que, vois-tu, elles seules les Nuées) sont les déesses. Tout le reste n'est

que sornettes.

ST. Mais Zeus, selon vous, voyons, au nom de la Terre, Zeus l'Olympien n'est pas
dieu (ô Zsùç 8' ùpïv oùLùp7rioç où Gëôç êaxrv;).

SO. Qui ça Zeus Trêve de balivernes ; il n'existe même pas, Zeus (où8' Sort Zeùç).

ST. Que dis-tu Mais qui fait pleuvoir Explique-moi cela avant tout.

SO. Elles les Nuées), sans doute ; et je t'en donnerai des preuves formelles
(psyciLoiç Sé a' èyù) aqpeioiç aùrô StSâÇco). Voyons, quand l'as-tu jamais vu faire
pleuvoir jusqu'à ce jour sans nuées ?[...]

ST. [...] Et moi qui, jusqu'ici, croyais bonnement que Zeus pissait à travers un crible
(rôv Al' àLqGtoç <Spr|v Sià kookivou oùpsïv)11. Mais qui produit le tonnerre, dis, ce
tonnerre qui me fait trembler

SO. Ce sont elles qui tonnent en se roulant.

ST. De quelle manière Toi qui oses tout.

SO. Lorsque remplies de beaucoup d'eau, elles sont contraintes de se mouvoir,
elles pendent bas nécessairement, chargées qu'elles sont de pluie; puis se ruant
lourdement les unes sur les autres, elles crèvent avec fracas.

ST. Mais qui les contraint, sinon Zeus, de se mouvoir

SO. Du tout, c'est un tourbillon éthérien (aiGépioç Sîvoç).

ST. Un tourbillon Voilà ce que j'ignorais : que Zeus n'existe point et qu'à sa place
Tourbillon règne aujourd'hui (Aïvoç vuvi ßaaiXsucov)12.

On a vu qu'il est très difficile de retrouver des sources «philosophiques»
précises aux allusions d'Aristophane, mais dans notre extrait les idées

philosophiques et cosmologiques du Socrate des Nuées pourraient être empruntées

11 Cf. note 41.
12 Nuées, v. 364-380, cf. également v. 828. Mourelatos note que dans son édition

commentée des Nuées, K. J. Dover (K. J. Dover, Clouds, with an introduction and

commentary, Oxford, Clarendon Press, 1968) distingue à juste titre Socrate «parlant de

dinos et Strepsiade de Dinos. De même dans l'édition Budé (Les Belles Lettres). Cette
différence importante fait défaut dans l'édition de l'Oxford Classical Texts (F.W.Hall
et W. M. Geldant) de 1906 et dans les réimpressions ultérieures ainsi que dans certaines
traductions.» A. P. D. Mourelatos, «Xénophane et son "astro-néphologie" dans les

Nuées», in: Comédie et philosophie, op. cit., p. 54, note 53. Socrate veut parler d'un
principe matériel et Strepsiade croit qu'il s'agit d'une nouvelle divinité (cf. note 54).



278 STEFAN IMHOOF

à au moins trois «courants» de pensée13: a) à des penseurs «présocratiques»
(dont on va tenter de préciser l'identité), s'occupant de manière privilégiée de

thèmes cosmologiques, ceux-là même dont Aristophane dit ironiquement qu'ils
«parlent du ciel comme d'un étouffoir et des humains comme de charbons»14;

b) à des « Sophistes », des « savants » (oocpoi), habiles, selon une expression qui
semble déjà consacrée, «à faire triompher par la parole des causes injustes»
(il y a dans la comédie toute une partie consacrée à la confrontation des deux

Logoi, des deux raisonnements, le fort et le faible, directement empruntée à

Prodicos15), et tout cela contre paiement, ce qui indigne visiblement Aristophane

16
; et c) à Socrate lui-même et son « école », même si les amalgames avec

les deux courants précédents ont pour conséquence d'en faire un penseur peu
original dans son éclectisme, et ce, contre toute la tradition platonico-aristoté-
licienne ultérieure.

Le public athénien était sans doute intéressé davantage par les péripéties des

infortunes personnelles de Strepsiade (notamment ses démêlés comico-tragiques
avec son fils et, à cause de lui, avec la justice et les créanciers) que par l'exactitude

des distinctions entre les différentes écoles de pensée : pour garantir l'effet
comique il suffit, en effet, de relever que ces formes de «sagesse» s'avèrent être,

en fait, toutes les trois, des formes plus ou moins subtiles de charlatanisme.
La critique à l'encontre de Socrate culmine dans les vers 367 et suivants,

dans lesquels Aristophane tente à nouveau de le faire passer pour «athée» ou,
en tout cas, pour quelqu'un qui propose une explication purement rationnelle
et réductrice des phénomènes célestes. Contre l'explication mythologique
traditionnelle, Socrate affirme avec une certitude orgueilleuse, qu'«il n'existe
même pas Zeus», et qu'à sa place règne Tourbillon, un principe purement
mécanique et matériel.

Aristophane met ici dans la bouche de Socrate une affirmation qu'il
est peu crédible de lui attribuer, si l'on se fonde sur les autres témoignages
socratiques, mais le terme de Sîvoç apparaît trois fois chez Platon, une seule

13 Ce ne sera qu'a posteriori que l'on pourra parler de «courants» de pensée,
puisque ceux-ci n'apparaissent pas encore comme tels au moment où Aristophane rédige
son texte. Le terme de «courant» est donc anachronique ici.

14 V. 96 cité ci-dessus. D'après le scoliaste il s'agirait d'une affirmation attribuée

par un autre auteur comique, contemporain plus âgé d'Aristophane, au pythagoricien
Hippon: «C'est Kratinos qui a dit cela [c'est-à-dire le contenu des vers 94 à 97] en
premier dans sa comédie "Les Panoptes" à propos du philosophe Hippon (jiepi "Imrcovog

rot) (ptXoaötpon) qu'il met en scène» {Cf. «Hippon de Samos», in: Dictionnaire des

philosophes antiques, t. 3, op. cit., n° 157). Cf. également la scolie à Clément, Protrep-
tique, IV, 103: «Kratinos fait mention d'Hippon comme d'un impie (äaeßijq)»,
cf. H. Diels, W. Kranz (éds), Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin, Weidmann,
1974, abrégé dorénavant DK (38 A 2).

15 Nuées, v. 889-1111. Dans ce passage les deux Logoi personnifiés s'adressent
directement à Phidippide.

16 Nuées, v. 804-812. Il s'agit là d'un des rares accords entre Aristophane et Platon.
Mais si le poète attribue cette pratique à Socrate, Platon s'efforcera au contraire d'en
exonérer Socrate en en faisant une pratique exclusivement sophistique.



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 279

chez Xénophon (Oec. 18, 5, où le mot signifie «aire à battre le blé») et chez

quelques «Présocratiques», où il joue souvent un rôle théorique, en relation
avec la cosmologie. La notion de «tourbillon» apparaît sous deux formes
lexicales: le féminin Sivq17 ou 8ivr|aiç, «tourbillon», qui se dit aussi d'une
rotation, d'un mouvement circulaire rapide et son doublet masculin, ôîvoç avec
trois acceptions: a) «tourbillon» et b) «aire de battage du blé»; c) «gobelet»
surtout «coupe ronde». A ces deux substantifs répond le thème verbal Stvéco,

«faire tourner», «tourner». Chez Hésiode on trouve une occurrence de Sivco

(Trav. 598) signifiant «battre le grain»18.
On examinera maintenant les occurrences de ces mots dans le corpus

«présocratique» pour tenter de déterminer à quel penseur Aristophane pourrait
faire allusion. On verra qu'il pourrait, en effet, s'agir à la fois d'Empédocle, de

Démocrite ou d'Anaxagore19.

3. Platon

Avant d'examiner les textes «présocratiques», il vaut la peine d'effectuer
une brève enquête chez Platon puis chez Aristote. L'emploi de Sïvoç chez Platon
se limite à trois occurrences. Parmi les trois, seule celle du Phédon (99b) est

17 On trouve également une occurrence de Sîvr| chez Aristophane: Oiseaux 1198, où le
terme désigne le tourbillon créé par les ailes d'un dieu. Aîvoç se retrouve dans les Guêpes,
v. 619, dans le sens de «coupe». Ici Aristophane utilise la forme masculine, pour permettre
la quasi homophonie Atôç/Aîvoç {cf. v. 828, Aîvoç ßamAeüsi xôv Ai' éÇeLriLaiccbç), le

passage de l'un à l'autre s'effectuant sous la forme d'un jeu de mots. Selon J. Ferguson,
«Aîvoç in Aristophanes and Euripides», The Classical Journal 74 (1979), p. 356-359,
Aristophane emprunte peut-être le jeu de mots à Diogène d'Apollonie ou Leucippe.

18 Cf. Chantraine, DELG, op. cit., p. 285 (s.v. Atvq).
19 Dans son article, W. A. Heidel, «The AINH in Anaximenes and Anaximander»,

Classical Philology 1 (1906), p. 279-282, analyse la présence de cette notion chez les
deux Milésiens où elle n'apparaît cependant pas nommément. Il est possible que l'explication

comique du tonnerre qu'Aristophane met dans la bouche de Socrate remonte à

Anaximandre ou Anaximène. Diels attribue le texte à Anaximandre (A23), alors que
Wöhrle le publie dans la doxographie de Anaximène {cf. ci-dessous). Dans les Nuées
Socrate affirme que le tonnerre est provoqué par les nuées, lorsqu'elles: «pendent bas

nécessairement, chargées qu'elles sont de pluie; puis se ruant lourdement les unes sur
les autres, elles crèvent avec fracas», (v. 376-378). Chez Anaximène les différents
phénomènes météorologiques sont expliqués par densification et raréfaction de l'air : des

phénomènes tels que le tonnerre, la pluie, le vent, la grêle, l'arc-en-ciel ou les tremblements

de terre, trouvent chez lui une explication purement physique. Ainsi lit-on, par
exemple, chez Aëtius (III, 3, 2) qu'à propos de l'éclair et du tonnerre Anaximène (ou
Anaximandre) dit qu'ils proviennent du souffle (ou de l'air,pneuma), «car lorsque l'air
s'extrait bruyamment d'un gros nuage qui l'enserre, suite à sa finesse et sa légèreté,
la déchirure provoque le son, et l'ouverture, en comparaison de la noirceur du nuage,
l'éclair» (örav yàp îisptXqcpSèv vstpet 7taxEt ßtaadpevov ekjuëot| xfj 7.£7rropspeta Kai
KoutpÖTqxt, xöxe î) pèv prjfçtç xôv yâipov, f) 5è StaaxoLi) itapà xijv psLaveiav xoù vstpouç
xôv Stauyaapôv cuioteLeî [in: G. Wöhrle (trad, et éd.), Anaximenes aus Milet. Die
Fragmente zu seiner Lehre, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1993, fr. 35, p. 47]).



280 STEFAN IMHOOF

explicitement reliée à un contexte cosmologique, puisque Platon y rapporte les

opinions contradictoires des penseurs qui s'interrogent sur le rôle du tourbillon
dans la constitution de l'univers : « La conséquence c'est qu'un tel, ayant entouré
la terre d'un tourbillon (Slvr)), veut que ce soit le ciel qui la maintienne en place,
tandis que pour un autre elle est une sorte de vaste huche (KÛp5o7toç) à laquelle
l'air sert de base et de support»20. Platon rapporte ici de manière synthétique
quelques opinions de penseurs qui le précédent et cette synthèse sera reprise et

développée par Aristote comme nous le verrons ci-dessous. On notera que le

terme de Kàpôcmoç («huche à pétrir le pain») apparaît massivement dans les

Nuées21 et que Platon (chez qui c'est le seul emploi) le reprend peut-être à Aristophane.

Il est plausible que ce terme soit utilisé métaphoriquement par l'un des

«Présocratiques», et repris par Aristophane pour le tourner en ridicule, mais il
n'existe pas d'évidence textuelle pour attester cet éventuel emprunt.

Le second emploi de 5ivr| se trouve à la fin du Cratyle, lorsque Socrate conclut

«qu'il faut et apprendre et rechercher les choses en partant d'elles-mêmes bien

plutôt que de nous» (439b) et que ceux qui, comme les Héraclitéens, croient

que tout est «en proie à un mouvement et un écoulement perpétuel» (439c) sont
eux-mêmes «tombés dans une sorte de tourbillon»22. La notion de tourbillon
doit être comprise métaphoriquement. Les Héraclitéens qui prônent l'écoulement
perpétuel des choses, n'arrivent pas à produire une connaissance stable, contrairement

à Socrate qui, pour parvenir à la connaissance des choses en soi, postule la
nécessité d'un point fixe, seul capable de conférer la stabilité et l'objectivité aux
connaissances, là où les Héraclitéens sont condamnés au flou perpétuel.

Le troisième et dernier emploi est plus anecdotique et se situe dans le mythe
d'Er à la fin de la République ; 5ivr| y désigne le tournoiement du fuseau que
l'une des trois Parques tient en mains: «tout d'abord le génie la l'âme)
menait vers Clothô, et la mettant sous la main de cette Parque et sous la torsion
du tournoiement (ôlvq) du fuseau, il ratifiait ainsi la destinée que l'âme avait
choisie après le tirage au sort. Après avoir touché le fuseau, il la menait ensuite
à la trame d'Atropos pour rendre irrévocable ce qui avait été filé par Clothô»23.

20 Aiô 5f] Kai ô (iév xtç, Sîvqv 7iepm0£iç xfj yfj, imà xoù oùpavoû pévsiv ôf) tioieî
xqv yrjv ô 8è (oanep KapSÖ7tcp jtXaxeia ßäGpov xèv àépa wiEpElSsi (Phaed. 99b7-9) ;

Platon, Phédon, L. Robin (trad.), Paris, Les Belles Lettres, 1926. Robin indique en note :

«Empédocle expliquait la stabilité de la terre par la giration du ciel environnant: ainsi
l'eau reste dans un vase qu'on fait tourner très vite. On peut songer aussi au tourbillon
éthéré de Diogène d'Apollonie. L'autre opinion est celle d'Anaximène, d'Anaxagore,
d'Archélatis {cf. Arist. De caelo II, 13, 295a, 13 ; 294b 13 sq.)» (p. 71, note 3).

21 Nuées, 669, 670, 672, 674, 675, 678, 679, 680, 1248, 1251, 1258. Cf. également:
Guêpes 1178 et Grenouilles 1159. Les occurrences des Nuées tournent toutes autour de

l'ébahissement de Strepsiade à qui Socrate enseigne qu'il faut dire q KÙpSo7toç là où l'on
attendrait ô (masc.) à cause de la terminaison en -oç. Strepsiade ne veut pas comprendre
qu'un substantif à terminaison masculine puisse avoir un article féminin.

22 (SoTtep EÏÇ xrva Sîvqv épjtEoôvxEç, 439c. Trad. L. Méridien
23 Trad. E. Chambry, légèrement modifiée. "Ov 7ipcôxov pèv âyetv aùxqv 7tpèç xqv

KXcoOà» ûîiè xqv ÈKeîvqç XEÏpù te Kai È7iiaxpo(pf]v xrjç xoù àxpaKxou Sîvqç, icupoùvxa qv



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 281

On constate ainsi que ôlvr| chez Platon oscille entre une valeur concrète (Resp.

X, 620e) et une valeur plus abstraite, ayant une connotation cosmologique ou
philosophique.

4. Aristote

Regardons maintenant l'extrait du De Caelo (294b-295b), dans lequel
Aristote reprend la discussion de la notion de tourbillon24 de façon systématique,

en développant l'allusion du Phédon, et en rapportant les conceptions

que certains de ses prédécesseurs se sont faites de l'origine du mouvement (en

critiquant, notamment, la position d'Empédocle) :

S'il existe un mouvement naturel, le mouvement et le repos contraints ne seront plus
les seuls à exister. Dès lors, si c'est par contrainte que maintenant la terre reste en place,
c'est par contrainte aussi qu'elle s'est rassemblée au centre, portée par le tourbillon
(Slvricnç). Telle est, en effet, la cause que tous invoquent. Ils se fondent sur ce qui se

passe dans les liquides et dans l'air, où les objets les plus grands et les plus lourds
sont toujours portés vers le centre du tourbillon (5ivr|). C'est pour la même raison,
prétendent tous ceux qui engendrent le ciel, que la terre s'est rassemblée au centre.25

Abordant les différentes thèses en présence, Aristote en vient à discuter
celle du mouvement naturel : si un tel mouvement existe à l'origine des choses,

il n'est pas évident de comprendre comment la terre, par un mouvement
contraint, contraire à Yimpetus primordial, reste sur place. Or, puisque tel est

bien le cas, il faut admettre qu'il existe une contrainte qui fasse tenir la terre

en place. Pour les «présocratiques» dont il rapporte l'opinion, l'univers, c'est-
à-dire les astres et la terre, est donc né à partir d'un tourbillon originel qui a

concentré la matière en son centre.

Lax<bv siXszo poîpav- xaûxqç S' êipav|/âpsvov auOtç éïti xqv xrjç Axpôtxoo âysiv vfjaiv,
âpsxàaxpotpa xà é7iiK>.ma0évxa jtotoùvxa. Resp., X, 620e.

24 Dans la Physique 196a 26, il est fait mention du tourbillon dans le cadre d'une
discussion sur la fortune et le hasard: «pour d'autres, [d'après Aristote, Physique,
éd. P. Pellegrin, Paris, Flammarion, 2000, p. 136, note 4: "il s'agit des atomistes"] et
notre ciel et tous les mondes ont pour cause le hasard ; car c'est du hasard que proviennent
la formation du tourbillon (8ivq) et le mouvement qui a séparé les éléments et constitué
l'univers dans l'ordre que nous voyons.» Trad. H. Carteron, Paris, Les Belles Lettres,
1926,1,p. 69.

25 Je suis l'édition et la traduction de P. Moraux, Paris, Les Belles Lettres, 1965,

p. 90-95 : 'AXXà pijv sï ys sort Klvqah; xtç Kaxà ipùatv, oùk äv f) ßlaioc; eïx| <popà pôvov
oûS' fipépqaiç- max' ei ßia vùv f| yrj pévei, Kai auvfjLOsv éni xö péaov ipspopévr) 8ià xf|V

8ivx|atv xaûxqv yàp xqv aixlav 7tàvxeç Aiyouaiv sk xmv sv xoïç ùypoîç Kai 7ispi xöv àépa
ongßaivövxcov' èv xoûxoiç yàp àsi tpspsxat xà psiijco Kai ßapöxspa itpàç xö péaov xfjç
Sivqç. Aiö 8f) xijv ytjv irâvxsç oaot xôv oùpavôv yswmatv, éni xö péaov auvsLOsîv tpaaiv.
De Caelo, 295a.



282 STEFAN IMHOOF

Un passage de Diodore de Sicile que Diels reproduit dans le contexte du

fragment 5 de Démocrite26 permet de mieux comprendre comment fonctionne

ce tourbillon originel :

Au commencement de l'univers [...] toutes choses étaient confondues... ensuite les

corps se séparèrent les uns des autres [...] la substance ignée fut entraînée vers les

régions supérieures [...] du fait de sa légèreté ; c'est du reste pour cette raison que le
soleil et la foule des autres astres furent retenus dans le tourbillon universel (Sfvr|).27

Ici, le tourbillon a pour effet ou pour fonction de trier la matière mélangée
de l'origine28, puisque, selon une loi physique vérifiable dans l'eau et dans

l'air, les particules de matière les plus lourdes restent au centre du tourbillon
alors que les plus légères (ici le feu et l'air) sont éjectées à la périphérie.
C'est la même observation que font les penseurs anonymes que cite Aristote,

qui constatent que dans un tourbillon d'eau, les objets les plus pesants sont
entraînés vers le centre. C'est également ainsi que la terre est née de l'univers
tourbillonnaire des premiers commencements, une constatation qui confère du
même coup une caution à l'hypothèse géocentrique.

Dans un second développement Aristote rapporte les hypothèses qui tentent
de justifier la cause de la fixité de la terre (l'hypothèse complète étant qu'il faut

expliquer comment la terre, qui est fixe, s'est retrouvée au centre du tourbillon
universel). Aristote évoque à ce propos deux types de réponses: selon les

premiers, il en est ainsi parce que la terre est de grande taille et plate; les

Milésiens et Démocrite pensent ou qu'elle flotte sur l'eau comme un morceau
de bois ou qu'elle repose sur l'air; les seconds, «tel Empédocle, disent que
le mouvement giratoire du ciel, qui s'effectue à une vitesse supérieure à celle
du mouvement de la terre, retient celle-ci, comme l'eau est retenue dans les

cyathes29 »30 ; dans cette hypothèse, la stabilité de la terre est considérée comme

une «conséquence de la rotation du ciel; la terre est dans le ciel comme l'eau
dans un vase que l'on fait tourner rapidement ; la rapidité même du mouvement

26 L'attribution de ce passage à Démocrite a été reprise par Diels, suite à un
article de K. Reinhardt («Hekataois von Abdera und Demokrit», Hermes 47 (1912),
p. 492-513). Cette attribution a ensuite été contestée, notamment par W. Spoerri, pour
qui la cosmogonie de Diodore fait référence à des théories plus tardives, sans qu'il soit
possible de lui assigner un auteur précis. Cf. Diodore de Sicile, Bibliothèque historique,
éd. R Betrac et Y. Verrière, vol. 1, note complémentaire 3 au chapitre 7, Paris, Les Belles
Lettres 1993, p. 185.

27 Katà yàp Tijv él; àpxfjç x<bv okav criiaxaaiv [...] |t£|teiy|Tsvriç aùxaiv xfjç (puaemç-
pexà Sè xaûxa Siaaxâvxœv xâv acopdxcov àn' àWdjXcov [...] xô pèv TruprâSeç aùxoù 7tpôç

xoùç gEXECûpoxâxouç xÔTtouç cruvSpa|tetv [...] Sià xf]v Koncpôxr|xa- àcp' fjç afriaç xèv pèv
fiT-iov Kai xà Àot7tôv jtÀ.fj0oç xmv âaxptûv éva7toXr|(p9fjvai xfj Ttaap Sivfl. Diodore, I, 7, 1.

28 Cf. le ff. 164 de Démocrite, analysé ci-dessous.
29 C'est-à-dire une sorte de tasse ou de coupe à une seule anse.
30 Oi S' œcuiEp 'EpjtsSoKXfjç, xqv xoû oùpavoû tpopàv kukXcû jteptGéouaav Kai

Gàxxov cpepopévqv ij xr|v xfjç yrjç cpopàv KtoAxistv, Ka0cut£p xo év xotç Kuà0otç ûScop. De
Caelo, 295a.



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 283

annihile la pesanteur; l'eau reste dans le vase, même dans les positions où

aucune paroi ne s'oppose à sa chute»31.

La terre continue donc bel et bien de tourner sur elle-même, mais à une
vitesse moindre que le ciel autour d'elle. Aristote va tenter de réfuter cette

hypothèse en s'en prenant, une fois encore, nommément, à Empédocle : si la

terre tourne sur elle-même, comment se fait-il qu'elle ne se déplace pas, ni vers
le haut ni vers le bas Empédocle affirme, par ailleurs, que «sous l'action de

la Lutte, les éléments se trouvaient désunis et séparés » alors que la terre est bel
et bien stable : comment est-ce possible Une autre objection est la suivante :

si l'on peut admettre que le tourbillon attire les parcelles de terre vers le centre,
comment se fait-il que tous les corps pesants soient attirés par la terre, étant
entendu que le tourbillon ne s'approche plus de nous32?

Aristote réfute encore le fait que le feu se porte vers le haut sous l'effet
du tourbillon; il présuppose à sa place l'existence d'un mouvement naturel.

Il nie également que «le lourd et le léger soient déterminés par le tourbillon»
car ils préexistent au tourbillon et s'ordonnent selon lui naturellement l'un par
rapport à l'autre. Aristote tentera par la suite de montrer l'insuffisance de ces

opinions, qui toutes méconnaissent l'existence des mouvements naturels. La
terre occupe, selon lui, le centre de l'univers «parce que l'élément dont elle est

faite porte naturellement vers le centre»33. Comme les particules de terre sont
lourdes, elles sont attirées par le centre, ce qui permet également d'expliquer
pourquoi la terre est sphérique.

5. Empédocle

Laissons là le De Caelo pour tenter de retrouver en amont les textes cités et

critiqués par Aristote, qui nous parlent du «tourbillon». Le fait qu'il consacre
à cette notion un développement important semble indiquer qu'il s'agit d'une
problématique connue, déjà traitée et discutée par les «présocratiques»,
significative encore à l'époque d'Aristote et faisant peut-être déjà partie du
patrimoine conceptuel commun à l'époque où Aristophane écrit les Nuées.

Chez Empédocle, on trouve deux fragments, considérés par Diels comme
authentiques, dans lesquels apparaît le terme de «tourbillon». Le premier
passage est tiré du fragment35 qui décrit l'instant où «la Lutte ayant atteint
le zénith de sa puissance, cédant la place à l'Amour, commence à se retirer du

31 Moraux, De Caelo, op. cit., notice, p. CXXX.
32 "Eti Sè jipôç 'EgîteSoicLéa Kfiv ekëîvô xiç sïtoiev. "Ote yàp xà axoixsîa Si£iaxf|K£i

Xtopiç xmô ion veîkouç, xiç aixia xfj yfj rfjç povfjç rjv ; Où yàp 5f| Kai töte aixuxaexai

TTjv 8ivr|v. 'ätottov Se Kai tö pf] ctuwoeïv öti 7ipöxEpov psv 8ià xijv Sivpatv ètpépsTO xà
pôpta xfjç yfjç Jtpôç xö péaov- vùv 8è 8ià xiv' aixiav 7tàvxa xà pâpoç sxovxa cpépexai npôç
aùxijv; Où yàp rj ye 8ivr| 7iLr|0iàÇei TtpôçijhùÇ (ibid., 295 a30 -295 bl).

33 Moraux, op. cit., notice p. CXXX.



284 STEFAN IMHOOF

centre du tourbillon cosmique où elle était confinée, pour se diriger vers ses

limites les plus extérieures»34.

Voici le texte d'Empédocle :

Mais je vais retourner sur le chemin des chants dont je suivais la trace avant, tandis

que d'un discours sort un autre discours - sur ce chemin. Lorsque la Lutte (Neùcoç,

ou : la Haine, la Discorde, Bollack) a atteint le plus profond du tourbillon (Siviq) et

que l'Amour (OtAla) arrive à être au centre du vortex35, c'est alors que toutes les
choses se rassemblent pour n'en être qu'une, pas d'un coup, mais volontairement les
choses se mélangent les unes aux autres36.

Le «tourbillon» semble ici préexister et permettre les transformations

cosmologiques placées sous le patronage de l'Amour et de la Lutte qui régnent
de façon alternée, probablement cyclique. Ce fragment prouve l'importance du

tourbillon dans la cosmologie empédocléenne, comme Aristote l'a relevé dans

le texte du De Caelo que nous avons cité. Le tourbillon a ici une fonction
explicative, il n'est pas simplement l'illustration métaphorique du processus cosmologique,

mais il joue plutôt le rôle d'un modèle dans une théorie scientifique.
La seconde allusion au «tourbillon», se trouve dans le fragment 115 qui

semble décrire plus particulièrement les punitions infligées aux paijures et aux

meurtriers, ce dernier terme n'étant peut-être qu'une façon de nommer ceux qui,

ayant eu l'audace de procréer, permettent la répétition infinie du cycle des réincarnations

et ainsi la poursuite de l'œuvre de la Haine (ou de la Lutte). Hippolyte qui
cite le texte, précise que «la Haine (ou la Lutte) inflige tous les châtiments aux
âmes qui passent de corps en corps»37. Empédocle ne décrit pas d'une façon très

différente le processus cosmologique et le processus «anthropologique».
Dans les vers 9 à 11 du fragment 115, il est question du tourbillon dans ces

termes: «La force de l'éther en effet les [c'est-à-dire les âmes qui ont fauté]

repousse vers la mer et la mer les recrache sur les rivages de la terre, et la terre

aux rayons éblouissants du soleil, et le soleil les lance aux tourbillons (Stvcuç)
de l'Éther. Et chacun de l'autre les reçoit, mais tous les détestent»38.

Empédocle pourrait faire allusion ici au cycle cosmique des âmes damnées,

qui se trouvent rejetées par le tourbillon à ses extrémités extérieures, là préci-

34 G. S. Kirk, J. E. Raven, M. Schofield, Les philosophes présocratiques, Paris/

Fribourg, Cerf/Éditions Universitaires de Fribourg, 1995, p. 319.
35 Ce mot désigne à nouveau le tourbillon, plus exactement le creux qui se produit

dans un fluide en écoulement et traduit le terme grec de crtpoipciAiyl;, -tyyoç, signifiant
remous, tourbillon.

36 Aûxàp êyà TtaAivopaoç èkeûaopat éç itôpov ngvcov, / xôv 7tpôxepov mxsLeÇa Aoyra*

(*ou Aâyou Bergk) Aâyov éÇoxsxsrxov / ksîvov ëîiëI Neîkoç gèv évépxaxov ïkexo flévGoç /
Sivqç, év 8è péar| OiAârqç axpoepâAvyyi yévr|xai, / sv xfj 8f] xdSs 7iâvxa cjuvÉpxExat ëv pôvov
elvat / oùk ctcpap, àAAà 0sAr|pà <juvic>xct|iEv' ôAAoGëv âAAa. Emp., fr. 35, v. 1-6.

37 Hippolyte, Réfutation de toutes les hérésies, VII, 9.
38 AiGéptov pèv yàp cups pévoç tovtovSe Sicûkei, / jtovxoç S' êç jßovöq oùSaç

àTtéjiTOOE, yaîa 8' Éç crôyàç / ijEAIon tpaéGovxoç, ô 8' alGépoç spßaAfi Stvatç- / âAAoç 8' ÉÇ

aklov SéxExai, aroysouai 8è itàvxEç. EMP., fr. 115, v. 9-12.



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 285

sèment où l'Amour a rejeté la Haine (ou la Lutte) après qu'il a instauré sa

suprématie.

6. Leucippe, Démocrite

Le second «présocratique», dont Aristophane pourrait avoir fait mention
est Démocrite. Il existe en effet dans le corpus démocritéen (et leucippéen)
plusieurs allusions au tourbillon. Chez Leucippe on en trouve deux: la

première, lorsque Diogène Laërce rapporte dans son esquisse doxographique

que, selon Leucippe,

les mondes se forment de la façon suivante: en se détachant de l'infini, un grand
nombre de corps, très divers par leurs formes, affluent dans un grand vide ; en se

rassemblant ils réalisent un tourbillon (Sîvri) unique ; s'entrechoquant <les uns les

autres> et entraînés circulairement de toutes sortes de façons dans ce tourbillon, ils
se dissocient, les semblables se rangeant à part avec les semblables. Mais quand
ils ne peuvent plus, à cause de leur nombre, tourner en équilibre, ceux qui sont
légers passent dans le vide extérieur, comme s'ils étaient passés au crible ; les autres
restent ensemble ; grâce à leur entrelacement ils circulent de conserve les uns avec
les autres, et ils forment une espèce de premier agrégat de forme sphérique39.

Ce texte résume de façon assez claire et exhaustive la théorie atomiste du

tourbillon : les mondes (il y en a donc une pluralité) naissent de l'infini (sans
doute sous l'action de la nécessité) ; un grand nombre de particules, de formes
très diverses, se déversent dans le vide et se rassemblent grâce à un mouvement
tourbillonnaire (probablement préexistant) finissant par constituer un tourbillon
unique. Ce tourbillon, mélangé au départ, effectue petit à petit un tri entre les

différentes particules, qui s'associent entre elles grâce à la parenté de leurs
formes. L'ensemble, d'abord équilibré, finit par perdre son équilibre sous la

poussée du grand nombre de particules qui le constituent : les particules légères

se séparent alors des plus lourdes; les premières sont éjectées du tourbillon et

regagnent le vide extérieur, tandis que les plus lourdes s'agrègent entre elles

au centre du tourbillon et finissent par constituer le premier corps sphérique,
ancêtre des astres et en particulier des planètes.

La seconde allusion se trouve dans un passage de la Lettre à Pythoclès, où

Epicure semble reprocher à un atomiste son opinion au sujet de la formation

39 Diogène Laërce, Vies et doctrines des philosophes illustres, éd. M.-O. Goulet-
Cazé, livre IX, 31, Paris, Livre de Poche, 1999, p. 1072-1073. Ce livre est traduit
par J. Brunschwig. TlvEaOat 5è xoùç KÔapouç ouxco- (pÉp£o0at Kcrrà à7toxopf]v èk xfjç
à7isipou noXkà awpaxa navxoïa xoïç axnpacnv eiç péya këvôv, finEp àOporoOévxa Sivqv
àTtepyâÇEaOai plav, Ka0' fjv npompovovxa <àAXrjXoiç> tcat 7tavxo8a7tâ>ç KUKXoùpEva

8iaKplvea0ai x®piÇ öpoia npôç xà öpoia. laopp07i(ûv Sè 8rà xô TtLrjOoç pqicéxi
SuvapÉvcov 7tEpi(pÉp£ô0ai, xà pèv Xenxà xwpsîv Eiç tô eÇco kevöv, röö7tEp SiaxxâgEva- xà
8è Lomà auppévEiv Kai nEpurLEKÖpEva ouyKaxaxpÉXEtv àLLf|Lotç Kai 7toi£Ïv 7tpâ>x6v xi
aûaxripa atpaipoEiSéç. Diogène Laërce, IX, 31.



286 STEFAN IMHOOF

des mondes grâce au tourbillon: «car il ne suffit pas, dit-il, qu'un agrégat ou

un tourbillon (Sîvoç) se forment dans le vide, où il est possible qu'un monde

surgisse, d'après ce que l'on croit advenir par nécessité, et qu'il s'accroisse

jusqu'à ce qu'il s'entrechoque avec un autre monde, ainsi que l'un des physiciens

réputés le dit; car cela entre en conflit avec ce qui apparaît» (Diogène
Laërce, X, 89). Diels intègre ce texte à la doxographie de Leucippe, mais

comme le souligne J.-F. Balaudé40, Diogène Laërce signale au paragraphe 13 du

chapitre X qu'Épicure ne croyait pas à l'existence de Leucippe, ce qui pourrait
être une facétie de sa part. Il se pourrait qu'Épicure cite ici plutôt l'opinion
de Démocrite, pour la critiquer, en niant la possibilité de la destruction des

mondes qui, suite à leur accroissement, pourrait aboutir à l'anéantissement des

différentes sphères qui se seraient percutées.
La notion de « tourbillon » apparaît chez Démocrite dans les fragments 164

et 167. Dans le fragment 164 on lit:

Car justement les animaux se rassemblent avec des animaux de même espèce,

comme les colombes avec les colombes, les grues avec les grues, et il en va de même
des autres [êtres] dépourvus de raison. Ainsi en va-t-il aussi des [êtres] inanimés,
comme on le voit dans le cas des graines passées au crible et des galets le long des

plages : dans le premier cas, en effet, c'est le tourbillon du crible (ô xoù kookwou
Sîvoç)41 qui, par dissociation, range les lentilles avec les lentilles, les grains d'orge
avec les grains d'orge et les grains de blé avec les grains de blé; dans le second,
c'est le mouvement de la vague qui pousse les galets oblongs au même endroit

que les galets oblongs, et les galets ronds au même endroit que les galets ronds,
tout se passant comme si une certaine ressemblance qui se trouve dans les choses,

[comportait] une sorte de rassemblement.42

Le fragment 167 indique : «Un tourbillon (Sïvoç) de toutes sortes de formes

s'est séparé du tout»43.

Le fragment 164 commence par une observation aimable mais peu
originale : les animaux, qui tous diffèrent par l'espèce, éprouvent une attirance

intra-spécifique. Étendue au monde inanimé, la remarque de Démocrite
devient bien plus originale. Elle stipule en effet une cause naturelle et

mécanique présidant dans l'univers à l'attirance du même pour le même. Plus

remarquable encore, cette cause mécanique se manifeste dans un mouvement

40 II s'agit du traducteur du livre X de l'édition citée dans la note précédente.
41 Le terme de kôokivov, «crible», «tamis», apparaît également au vers 373 des

Nuées, (cf. note 6).
42 Kat yàp Çcôa [...] öpoyevsai Çepoiç awaysMÇsxai cbç 7tepiarEpai Tispiaxspaïç Kai

yspavoi yspâvoiç Kai S7ti tcbv aKXav akôyav cbaaùxcoç. <"£îç> 8s Kai È7ti xrôv à\]r6xcov,

Ka0â7isp ôpâv 7tàpsaxiv èm te tcov Kocnaveuopsvcov ajisppàxcov Kai É7ti tcûv Ttapà xaîç
Kupaxcoyaîç yr|<p(8cov ottou fièv yàp Kaxà xöv xoù kookivou Sîvov SiaKpmKCûç (parai
psxà cpaKrâv xàoaovxai Kai KpiOai pexà KpiSräv Kai irupoi psxà rrupcov, ötiou Sè Kaxà

xf]v xoù KÛpaxoç KÎvqaiv ai pèv È7tipf|KelÇ yricpîSeç eiç xàv aùxôv xcmov xaîç É7iipf|KSoiv
ôèoùvxai, ai Sè Ttspupepsîç xaîç Ttepupepscnv cbç âv cruvaycoyöv xi sxoùariç tcûv îtpaypàxcov

xfjç èv xoûxoiç 6poiôxr)xoç. Démocrite, fr. 164.
43 Aîvov àîtô xoù 7tavxèç à7ioKpi0f]vai navxoicûv iSsaiv. Démocrite, fr. 167.



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 287

tourbillonnaire, agissant comme une sorte de tamis. Ce tourbillon est capable
de trier toutes les graines par espèce, et s'agissant du mouvement de la vague,
il est capable de sélectionner les galets d'une certaine forme pour les ranger
avec leurs semblables.

Il n'est pas exclu qu'Aristophane ait eu connaissance d'une forme de

cosmogonie d'origine atomiste ou démocritéenne, à laquelle il pourrait faire
allusion pour s'en moquer, en en citant des extraits, focalisés autour de ce

concept de tamis (kôokivov) qui lui semblait visiblement scandaleux, puisqu'il
remplacerait purement et simplement la volonté divine.

Le fragment 167 pourrait, quant à lui, décrire la phase primitive de la

naissance de l'univers : du Tout serait sorti, probablement là encore de façon

purement mécanique, un ou plusieurs tourbillons qui ont précédé la création
des sphères, selon ce mouvement de concentration de la matière que nous

avons déjà évoqué. La doxographie démocritéenne permet de préciser encore
cette conception. Ainsi, Diogène Laërce rapporte de manière condensée que
Démocrite aurait dit que: «tout se produit selon la nécessité44 le tourbillon
(ôlvri) étant la cause de la naissance de toutes choses : c'est cela qu'il appelle
"nécessité"»45.

Il semble qu'ici le tourbillon, produit par la nécessité, ou se confondant
carrément avec elle, soit à l'origine de toute chose ou, pour le dire dans un autre

ordre, que toute chose naît mécaniquement, du tourbillon nécessaire de l'origine.
On trouve la confirmation de l'idée consistant à lier le tourbillon et la

nécessité dans cette citation de Sextus Empiricus: «ainsi ce n'est pas selon

la nécessité et le tourbillon comme le prétendaient les démocritéens, que le

monde se meut» (IX 113)46, sans que l'on puisse dire exactement si les deux

notions ont un sens matériel ou si la notion de tourbillon matérialise celle, plus

métaphysique, de nécessité.

Une phrase d'Aëtius (II, 23, 7) permet enfin de préciser un dernier point de

la cosmologie démocritéenne : « Démocrite pense que les solstices sont produits

par le tourbillon qui meut circulairement le soleil»47. On se rappelle que, à en
croire le De Caelo, Démocrite était partisan de l'immobilité de la terre, au centre
de la sphère cosmique, dans laquelle se mouvaient les planètes et le soleil : le

changement des saisons, s'expliquerait donc, selon Aëtius, par le tourbillon qui

pousse le soleil à tourner sur lui-même en faisant le tour de la terre.

44 II s'agit là quasiment de la formulation de Leucippe, dans son supposé fragment
2 (Aëtius, I, 25, 4) : «Aucune chose ne se produit en vain, mais tout selon une raison
et par nécessité» (oùSèv XPhPa pdxr|v yivexat, àXkà Ttavxa sk À.6you Kai ûit' àvàyicr|ç).

45 ndvxa xe rax' avdyKqv yivcaGai, xqç Sivriç aixîaç oûcrr|ç xfjç yevéaecaç 7idvx(ov, qv
dvdyKqv Àiyei. Diogène Laërce, IX, 45.

46 "OaxË Kax' àvàyicr|v pèv Kai t>7tô 5ivr|ç, cbç sLsyov ol Jigpi xôv AruioKpixov, oùk âv

Kivotxo ô KÔcrpoç. Sextus Empiricus, Contre les Physiciens, I, 113.
47 (Ilspi xpo7tâ>v fiLlou) ArpTÔKpixoç sk xfjç TtepupspoùaTiç aùxôv SivijcrEcoç. Aëtius,

II, 23,7.



288 STEFAN IMHOOF

7. Anaxagore

Venons-en pour finir aux quelques textes de la doxographie d'Anaxagore
mentionnant explicitement la notion de tourbillon. Ce dernier, suite à son

procès pour « impiété »4S, pourrait également être un candidat plausible pour
les sarcasmes d'Aristophane.

Dans un passage de la Vie de Lysandre (12) de Plutarque, il est question
de la fameuse météorite tombée à Aigos Potamos qu'Anaxagore aurait eu

l'occasion, d'après Plutarque et Diogène Laërce, d'examiner de près :

Il tomba du ciel environ à cette époque [c'est-à-dire vers 467 avant J.-C] une fort
grosse pierre à Aigos Potamos. [...] On dit qu'Anaxagore avait prédit que l'un des

corps accrochés à la voûte céleste en serait arraché, et tomberait sur la terre causant
un glissement et un ébranlement; car il disait que chacun des astres n'était pas à

l'endroit où il était né, car ils étaient de nature pierreuse et lourde et qu'ils brillaient
par réflexion de l'Éther : ils avaient été tirés là-haut par force et étaient retenus par le

tourbillon (Sivq) et ses révolutions, ainsi comme au début ils y avaient été retenus et
empêchés de retomber par l'éloignement des corps froids et pesants de l'univers49.

De ce texte un peu confus, on retirera trois éléments : a) Anaxagore, qui ne

pouvait prédire la chute d'une météorite en a, semble-t-il, vue une de près et en

a tiré la conclusion que les corps célestes sont matériels, de nature « pierreuse »,
et non des divinités; b) les astres ne brillent pas par eux-mêmes, mais par
réflexion de l'Éther; c) l'élément qui nous intéresse ici le plus est la mention
du «tourbillon», responsable de l'ordonnancement de l'univers, par séparation
du froid et du pesant, et partant de la création des corps célestes ; le tourbillon

48 Plus précisément, Diogène Laërce rapporte que la cause de son procès fut
l'affirmation que le soleil était « une masse métallique incandescente » (II, 12 Siôxi xôv qT-iov

pûSpov zk&yz Siourupov, trad. M. Narcy, Vies, op. cit., p. 220). Bien que la date du procès
d'Anaxagore de Clazomènes (né vers 500 - mort vers 427) ne soit pas connue avec
précision, elle précède en tout cas la rédaction des Nuées (représentées lors des Grandes

Dionysies en 423 av. J.-C.). Voilà ce qu'en dit Plutarque dans sa Vie de Périclès (DK 59
A 17) : Iflspi 8è xoùxov rôv ypôvov [...] iccd i|/f|(piapa AiojieîGtiç êypa\|/Ev Eiaayye^ïaOai
xoùç xà Osîa pf] vopiÇovxaç q Xôyouç rtspi xârv psxapcricov StSàaKovxaç, à7iepei86pËV0ç
eîç nspucAia Si' AvaÇayôpou xqv imôvoiav. [...] AvaÇayôpav 5è (poßqGsiq ÈÇÉ7repi(/EV

ék xfjç ttôAscoç : «A peu près à ce moment [c'est-à-dire au commencement de la guerre
du Péloponnèse, vers 431 av. J.-C.] [...] Diopeithès promulgua un décret pour accuser
ceux qui ne croyaient pas à la religion ou qui professaient des théories sur les cieux,
dans le but de faire naître la suspicion contre Périclès au travers d'Anaxagore [...]. Et

par crainte, Périclès aida Anaxagore à quitter la cité». Cité in : G. S. Kirk, J. E. Raven,
M. Schofield, Les philosophes présocratiques, op. cit., p. 381, note 2.

49 Eîvai Se Kai xcov âaxpcov ËKaaxov oùk èv fj racpuKS XÔW Ä-iöCoSq yàp ôvxa
Kai ßapsa Tupueiv pèv àvxepeiaei Kai 7tepiKXâaEi xoù aiGépoç, ëteoGai 5è imo ßiaq

acpiyyopsva Sivq Kai xövcp xfjç 7t£pi<popâç, âç 7tot> Kai xô itpcoxov SKpaxqGq pq 7teaeîv

Ssûpo xcöv i|/uxpcôv Kai ßapECOV à7ioKpivopévû)v xoù navxôç. Plutarque, Vie de Lysandre,
12 ; DK, Anaxagore A12.



ZEUS OU TOURBILLON : QUERELLE SUR L'ORIGINE DU MONDE 289

est également responsable du maintien de la création dans son état, grâce au

mouvement qui se perpétue.
Un texte de Clément (Stromates II, 14) mentionne le terme de «tourbillon»

dans la discussion sur la théorie du noûs d'Anaxagore : « Anaxagore a le premier
placé le nous50 au-dessus des choses. Mais il n'a pas cherché à lui conserver le

statut de cause efficiente, en dépeignant certains tourbillons (5ïvoi)51 sans noûs

(àvôr|Toi litt. : insensés) accompagnés de l'absence d'activité et d'intelligence
du noûs »52.

Ce passage semble faire allusion à un état primitif désorganisé du cosmos
au cours duquel des tourbillons existaient déjà, mais des tourbillons insensés,

auxquels le voûç viendra conférer un mouvement ordonné et donc une

régulation véritable, c'est-à-dire à la fois un sens et un ordre destiné à perdurer.

8. Remarques conclusives

Au terme de cette brève enquête, nous n'avons guère découvert d'élément
décisif, permettant d'identifier avec certitude la ou les origines des allusions au

«tourbillon» dans les Nuées d'Aristophane.
S'il fallait tout de même hasarder le nom d'un «philosophe» auquel

Aristophane aurait pu en emprunter la notion, ce serait celui de Démocrite (et
de l'atomisme en général), chez qui la théorie du tourbillon paraît le mieux
attestée. Mais il n'est nullement impossible, et il est peut-être même probable,

que cette notion ait circulé dans les œuvres d'autres penseurs et qu'elle ait pu
être empruntée par les atomistes à Empédocle, pour qui ôlvq joue également un
rôle important dans les spéculations cosmogoniques, ou encore à Anaxagore,
qui ferait également un bon candidat pour Aristophane, du fait de sa présence

prolongée à Athènes à partir de 480 avant J.-C.53 et de son procès pour impiété.
Bien entendu, Aristophane ne cherche pas à (re)constituer une quelconque
doxographie systématique des différentes cosmogonies «présocratiques».
Ce n'est pas un historien de la philosophie mais un poète comique friand de

notions que l'on peut présenter de façon sarcastique, pour faire rire le public
athénien, des notions philosophiques dont il exploite le potentiel comique et

qui lui permettent de tourner en ridicule les prétentions des « penseurs », dont il
veut souligner à la fois la vanité et le ridicule.

50 Dumont traduit par «Intellect». J.-P. Dumont, D. Delattre et J.-L. Poirier (éds),
Les Présocratiques, Paris, Gallimard, 1988, p. 671 et passim.

51 On remarquera l'assonance entre voûç et Sivouç.
52 AvaÇayôpaç Ttpmxoç EJtÉaxT|a£ xôv voùv xotç Tipàypaaiv. AXK' oùSè ouxoç

sxijpqae xf)v aixiav xqv noiqxucf|v, Sivouç xtvàç àvoijxouç àvaÇcoypafpcàv aùv xfl xoù voù
à7tpaÇia te Kai àvoia. Clément, Str. II, 14 ; DK, Anaxagore, A57.

53 G. S. Kirk, J. E. Raven, M. Schofield, Les philosophes présocratiques, op. cit.,
p. 380 sq.



290 STEFAN IMHOOF

Plus globalement, on peut affirmer avec Mourelatos54 que les Nuées

reposent entièrement sur la paranoèse — la mécompréhension - des intentions
de Socrate par un Strepsiade qui comprend tare pour barre. On pourrait même
aller jusqu'à dire qu'une partie du destin de la philosophie occidentale se joue
dans la comédie d'Aristophane, puisque le poète anticipe d'une certaine façon
les critiques qui seront adressées à la philosophie au cours de son histoire,
avant même que celle-ci ait été constituée en discipline autonome par Platon.
Les Nuées représentent également un moment particulier de Yagôn opposant la

philosophie et la poésie, sans que l'on puisse savoir de quel côté exact se place
le poète : soit il a compris les enjeux véritables de l'enseignement de Socrate et

il s'en moque, condamnant, pour ainsi dire par anticipation, la «philosophie»,
au nom des valeurs traditionnelles, soit il reste, à l'instar de Strepsiade, en

deçà de la compréhension véritable des doctrines et des intentions de Socrate,

qu'il comprendrait alors largement de travers. Quoi qu'il en soit, nous nous
trouvons ici face à une critique radicale et anticipée de la «philosophie» (d'une
philosophie qui n'existe pas encore comme discipline constituée) considérée
à la fois comme l'explication rationnelle du cosmos et comme un discours

pervers sur la morale. Aristophane nous fait comprendre que dans le premier
cas, les penseurs ne donnent au mieux que des explications grotesques de la

nature, quand elles ne sont pas impies, et que dans le second, ils utilisent les

ressources de la rhétorique d'une façon malhonnête, en faisant apparaître le

logos mensonger comme véridique.
Ce sera à la rectification de ces deux idées fausses que Platon va consacrer

toute son œuvre, en réhabilitant d'abord la haute valeur morale de Socrate, puis
en fondant la philosophie comme discours rationnel qui a pour but de dire la
vérité.

54 A. P. D. Mourelatos, Comédie et philosophie, op. cit., p. 59-60. Mourelatos
note également comme exemple de paranoèse: «Quand Socrate donne une explication
naturaliste et réductrice de la révolution des corps célestes comme effets d'un vortex
cosmique, Strepsiade y voit l'introduction d'une nouvelle théogonie, où Zeus est détrôné
tandis qu'un nouveau dieu, Vortex, est appelé à dominer le monde (v. 380-381).» Ibid.,
p. 54.


	Zeus ou Tourbillon : querelle sur l'origine du monde

