
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Faut-il privatiser les convictions religieuses? : une exploration des
ressources du conséquentialisme

Autor: Desmons, Ophélie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 227-245

FAUT-IL PRIVATISER
LES CONVICTIONS RELIGIEUSES?

Une exploration des ressources du conséquentialisme

Ophélie Desmons

Résumé

Faut-il considérer les croyances religieuses comme des préférences
privées Faut-il exclure les signes religieux de la sphère publique Faut-il
bannir les arguments religieux du débat socio-politique L'auteur examine
les réponses que le libéralisme politique apporterait à ces trois questions. A

adopter une position libérale, on est selon l'auteur conduit à répondre par
la négative aux deux premières questions, mais à répondre positivement à la
troisième. L'auteur attire l'attention sur la présence, au sein du libéralisme

politique, de deux stratégies argumentatives distinctes : une stratégie déontologique

et une stratégie conséquentialiste. Sur cette base, l'auteur revient de

manière critique sur le fait qu 'une position libérale peut accepter et même

encourager la visibilisation des convictions religieuses tout en affirmant
qu 'elles doivent être exclues du débat socio-politique. La question posée est
alors celle de l'assouplissement des limites de la raison publique.

Lorsque la question du statut et de la place des convictions religieuses est

discutée, un certain nombre d'affirmations sont fréquemment acceptées. On
tient notamment souvent pour acquis que :

- les croyances religieuses sont des préférences privées (pl).
- il est légitime et souhaitable d'exclure les manifestations extérieures de la

croyance religieuse de la sphère publique (p2).

- il est légitime et souhaitable d'exclure les arguments issus des croyances
religieuses du débat socio-politique (p3).

Mais est-on fondé à adopter chacune de ces propositions Sont-elles toutes
trois valides d'un point de vue normatif ou y a-t-il de bonnes raisons de les

rejeter? Je me propose d'examiner successivement chacune de ces propositions.

Après avoir mis en évidence leur diffusion dans le débat public,
principalement dans le contexte français, et clarifié leurs présupposés, je procéderai
à leur évaluation normative en m'inscrivant dans une perspective qu'on pourra
dire libérale, notamment au sens du libéralisme politique de John Rawls. Je



228 OPHÉLIE DESMONS

soulignerai qu'à adopter cette perspective libérale, on est conduit à rejeter (pi)
et (p2), tout en conservant, par contraste, de bonnes raisons d'accepter (p3).

Mon intention principale est d'interroger les stratégies argumentatives
employées dans le traitement de ces questions. L'approche libérale se caractérise,

à mon avis, par la prééminence d'une stratégie déontologique. La question
centrale est celle de la légitimité. Une analyse approfondie de la littérature
libérale contemporaine révèle néanmoins la présence relativement inattendue
d'une autre stratégie argumentative, qu'on pourra dire conséquentialiste et

qu'on définira comme cette approche qui juge qu'une mesure est souhaitable

en s'appuyant sur ses conséquences prévisibles. Les libéraux rejettent aussi

(p2) en pointant ses conséquences négatives. Mais, s'ils acceptent de tenir

compte des conséquences des mesures politiques, ne devraient-ils pas alors
réviser leur acceptation de (p3) Ne devraient-ils pas accueillir les arguments
religieux dans le débat politique

1. Les croyances religieuses sont-elles des préférences privées

1.1. La pénétration de cette idée dans le débat public

On considère souvent que (pl), selon laquelle «les croyances religieuses
sont des préférences privées» est, comme telle, incontestable. Dans le

contexte français, cette idée est en effet largement répandue dans l'opinion
publique. Elle est également relayée par un certain nombre d'intellectuels
publics et de responsables politiques. Dans une interview publiée dans Le
Monde des livres, Elisabeth Badinter déclarait par exemple : « Croire en Dieu
doit rester une affaire intime, une pratique intériorisée. L'excès d'extériorisation

du religieux [...] est profondément contraire à mon universalisme»'.
Dans la même perspective, Nicolas Sarkozy déclarait dans son discours du
8 juin 2016 :

La prise de conscience [par le peuple, que quelque chose ne tourne pas rond] est
aussi née de la confrontation avec un Islam identitaire. Je ne parle pas de l'Islam
que l'on confesse dans l'intimité de la vie privée. Je parle de l'Islam militant qui se

présente à nous comme un bloc et qui impose à ses fidèles des règles de vie
contraignantes, dirigeant fermement leurs comportements et leur dictant leurs mœurs}

Mais lorsqu'on dit que «les croyances religieuses sont des préférences
privées », on peut vouloir dire plusieurs choses. La polysémie du terme « privé »

mérite qu'on examine (pl) de façon approfondie.

1 E. Badinter, Le Monde des livres, 28 septembre 2011. Je souligne.
2 N. Sarkozy, «Discours de Saint-André-lez-Lille », 8 juin 2016 (je souligne):

http://www.republicains.fr/actualites_nicolas_sarkozy_discours_saint__andre_20160609



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 229

1.2. Les présupposés d'une conception de la croyance religieuse
comme préférence privée

Le terme «privé» peut vouloir dire au moins deux choses assez différentes.
Le terme « privé » peut, en premier lieu, être employé comme un synonyme de

«non-étatique». Dans cette perspective, l'affirmation selon laquelle la religion
est une affaire privée ne peut, dans le cadre d'une démocratie constitutionnelle,
être contestée. La croyance religieuse n'est en effet pas imposée par l'État.
Elle relève de la liberté de conscience des individus, c'est-à-dire des personnes
privées. La validité de (pl) est en ce sens incontestable.

Ce n'est néanmoins pas en ce sens que le terme «privé» est employé par
ceux qui endossent la position précédemment esquissée. Le terme «privé»
est plutôt employé comme un synonyme du terme «intime». La croyance
religieuse est présentée comme une conviction qui est - ou qui devrait être

- une conviction intime. Le vocabulaire de l'intimité suggère que la croyance
religieuse est d'abord une chose personnelle, qui concerne le croyant dans son

rapport à lui-même plutôt que dans son rapport aux autres. La religion n'est pas

conçue comme une activité sociale. La croyance religieuse est présentée comme
une pensée, qui n'a pas nécessairement besoin d'être extériorisée, et qui, si elle

l'est, doit rester discrète. C'est dès lors la sphère privée, entendue comme sphère
intime de la vie domestique et familiale, qui constitue le lieu approprié de cette

expression. Une expression de la croyance religieuse hors de la maisonnée ou du

lieu de culte est conçue comme une extériorisation excessive.

Cette conception de la croyance religieuse repose sur un certain nombre de

présupposés et notamment sur la possibilité d'une déconnexion de la liberté de

conscience et de la liberté d'expression. Affirmer que la croyance religieuse
doit demeurer une affaire intime, c'est considérer que la croyance religieuse
peut être vécue de façon satisfaisante sans avoir besoin d'être exprimée.
Condamner les «excès d'extériorisation», distinguer un bon islam - celui

qu'on confesse dans l'intimité de la vie privée -, d'un mauvais islam - celui qui
s'extériorise et devient visible -, c'est affirmer que la liberté de croire est bien
suffisante et que cette conviction intime n'a nul besoin de s'exprimer. Peut-on,
dans la perspective du libéralisme politique, accepter cette façon de concevoir
les croyances religieuses

1.3. Une évaluation normative: les croyances religieuses
doivent-elles être considérées comme des convictions privées

Lorsque le terme «privé» est synonyme du terme «intime», l'affirmation
selon laquelle les croyances religieuses doivent être considérées comme



230 OPHÉLIE DESMONS

des préférences privées devient problématique. La tradition du libéralisme

politique nous invite à rejeter cette description de la croyance religieuse. A
l'opposé d'une description intimiste et solipsiste, les différentes déclarations
internationales des droits soulignent la dimension potentiellement publique et

collective de la religion3. Le libéralisme politique issu de John Rawls récuse

également la déconnexion entre liberté de conscience et liberté d'expression
sur laquelle (pl) est fondée. La liberté d'expression fait, comme la liberté de

conscience, parti des libertés de base4. En outre, accepter de déconnecter la
liberté de conscience de la liberté d'expression, c'est endosser une conception
totalement formelle de la liberté : puis-je considérer que je suis libre si j'ai la
liberté de penser ce que je veux, mais l'obligation de taire ce que je pense?
Rawls ne se satisfait pas de ce formalisme, puisqu'il s'efforce de penser les

conditions d'une effectivité de la liberté5. La perspective libérale nous donne
des raisons de rejeter (pl).

Mais que faut-il penser de l'idée selon laquelle il est légitime et souhaitable
d'exclure les manifestations extérieures de la croyance religieuse de la sphère

publique

2. Est-il légitime et souhaitable d'exclure les manifestations
extérieures de la croyance religieuse de la sphère publique?

2.1. La pénétration de cette idée dans le débat public

Précisons, à titre de remarque préliminaire, que j'emploierai en général
l'expression «signes religieux» pour désigner les «manifestations extérieures
de la croyance religieuse», même si la notion de signe mériterait d'être
interrogée plus avant. Dans le contexte français, l'idée selon laquelle il est légitime
et souhaitable d'exclure les signes religieux de la sphère publique est largement
répandue. Elle est le plus souvent reliée à une interprétation spécifique de la
laïcité. Ainsi, un sondage Ifop de 2015 révèle que 25% des Français
considèrent que c'est «l'interdiction de manifester son appartenance religieuse
dans les services publics» qui constitue la meilleure définition de la laïcité6.

Un quart des Français considèrent donc que le principe de laïcité implique un
devoir, pour les individus eux-mêmes, de s'abstenir d'exprimer leur croyance
religieuse dès qu'ils fréquentent les services publics.

3 L'article 18 de la Déclaration universelle des droits de l'homme de l'ONU en
donne un bon exemple.

4 J. Rawls, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1987, p. 92.
5 C'est notamment, chez Rawls, le rôle de la distinction entre la liberté et sa valeur.

Ibid., p. 259-264; J. Rawls, Libéralisme politique, Paris, P.U.F., 1995, p. 384-391.
6 Enquête Ifop pour Sud-Ouest Dimanche, « les Français et la laïcité », février 2015 :

http://www.ifop.com/media/poll/2929-l-studv file.pdf. dernière consultation octobre
2016.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 231

Bien souvent, cette exigence de neutralité est étendue au-delà des seuls

«services publics», vers ce qu'on appelle la «sphère publique». On considère

alors que si les signes religieux sont à leur place dans la «sphère privée», la

«sphère publique» doit être un espace de neutralité. Les arrêtés municipaux
dits «anti-burkini» adoptés au cours de l'été 2016 participent à mon avis de

cette logique. Ces arrêtés assignent les individus qui fréquentent les plages à

un devoir de neutralité et fondent souvent cette assignation sur le principe de

laïcité.
L'ordonnance du tribunal administratif de Nice du 22 août 2016 qui valide

l'arrêté de Villeneuve-Loubet mérite à ce titre attention. Le juge y motive sa

décision en expliquant que « les plages ne constituent pas un lieu adéquat pour
exprimer de façon ostentatoire ses convictions religieuses. Elles n'ont pas
vocation à être érigées en lieu de culte et doivent au contraire rester un lieu
de neutralité religieuse.»7 Le juge affirme qu'il existe des lieux dans lesquels

l'expression des convictions religieuses est licite, et d'autres lieux dans lesquels
elle ne l'est pas. Il affirme que les plages relèvent de la seconde catégorie,

arguant du fait qu'elles ne sont pas des lieux de culte. On a là une illustration
parfaite de l'idée selon laquelle l'expression des convictions religieuses n'a

pas sa place dans la «sphère publique». La sphère publique est conçue comme

un espace de neutralité religieuse. L'expression des convictions religieuses est

renvoyée à l'espace du lieu de culte, conçu comme un espace privé et
communautaire. Mais quels sont les présupposés de l'idée selon laquelle il est légitime
et souhaitable d'exclure les signes religieux de la sphère publique?

2.2. Les présupposés de (p2)

(p2) dérive d'une conception singulière du monde social, selon laquelle le

monde social se compose de deux «sphères» : la «sphère publique» d'un côté

et la «sphère privée» de l'autre. L'image de la «sphère» qui est ici à l'œuvre
mérite attention. La sphère est un espace circulaire et parfaitement clos sur
lui-même. La sphère se distingue par son étanchéité. Elle est rigoureusement
séparée des autres sphères. Utilisée dans le champ politique, l'image de la

sphère suggère que chaque sphère possède un régime de normativité qui lui est

propre. Chaque sphère possède ses propres règles de fonctionnement. Ce qui
vaut pour Tune des sphères ne vaut pas nécessairement pour l'autre.

C'est chez Pascal, et après lui chez Michael Walzer, qu'on trouve une
thématisation philosophique et politique de cette notion8. L'idée selon laquelle
il existe des sphères distinctes - celle de la vérité, de la force, de la bonté, de la

7 Tribunal administratif de Nice, Communiqué Uittp://nice.tribunal-administratif.
fr/A-savoir/Communiques/Le-port-de-la-tenue-vestimentaire-denommee-burkini-sur-
les-plages-de-Villeneuve-Loubet, dernière consultation octobre 2016.

8 M. Walzer, Sphères de justice, Paris, Seuil, 2013.



232 OPHÉLIE DESMONS

piété ou encore de la beauté - s'accompagne, chez Pascal, d'une conséquence
normative importante : le régime normatif de chaque sphère doit être respecté.
Car, selon Pascal, « le désir de domination universel et hors de son ordre » est

ce qui définit la tyrannie9.
(p2) participe bien d'une conception bi-sphérique du monde social. Elle

affirme qu'en ce qui concerne l'expression des croyances religieuses, le régime
normatif de la sphère publique se distingue clairement du régime normatif de la

sphère privée. Elle endosse, corrélativement, l'idée selon laquelle il est nécessaire

de lutter contre les phénomènes de tyrannie. La nature de chaque régime
de normativité doit être respectée. Il faut notamment éviter la contamination de

la sphère publique par ce qui relève du fonctionnement normatif de la sphère

privée. Lorsque les croyances religieuses entendent se manifester dans la

sphère publique, il faut faire preuve de fermeté, rappeler l'ordre qui doit régner
dans chaque sphère. Il faut refouler ces manifestations vers la sphère privée,
en les considérant pour ce qu'elles sont, à savoir des tentatives tyranniques de

violation de l'ordre normatif.
Cette conception bi-sphérique du monde social est parfois justifiée en

arguant du fait que l'expression des croyances religieuses dans la sphère

publique est susceptible de troubler l'ordre public. Les arrêtés municipaux dits

« anti-burkini » ont souvent eu recours à cette justification. L'arrêté cannois dit

par exemple :

Une tenue de plage manifestant de manière ostentatoire une appartenance religieuse,
alors que la France et les lieux de culte religieux sont actuellement la cible d'attaques
terroristes, est de nature à créer des risques de troubles à l'ordre public (attroupements,

échauffourées, etc.) qu'il est nécessaire de prévenir.

Cette justification est censée aboutir à la conclusion qu'il est à la fois
légitime et souhaitable de proscrire l'expression publique de ces croyances.
Quelle évaluation normative faire de cette conclusion?

2.3. Evaluation normative : est-il légitime et souhaitable d'exclure
les manifestations extérieures de la croyance religieuse
de la sphère publique

Une perspective libérale nous conduit à mon avis à rejeter (p2). J'entends

souligner qu'un examen approfondi de la littérature libérale contemporaine
mène, de façon inattendue, au constat que deux stratégies argumentatives
distinctes cohabitent. La stratégie dominante, de nature déontologique, est

complétée par une stratégie conséquentialiste, moins attendue dans un cadre

libéral. Si la question de l'évaluation des nonnes passe le plus souvent par
l'évaluation de leur légitimité, elle se fonde également parfois sur l'évaluation
de leurs conséquences. La cohabitation de ces deux stratégies mérite à mon
avis qu'on s'y arrête, dans la mesure où elle pourra conduire à une réévaluation



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 233

critique du cadre libéral. Avant d'en venir à cette question, j'exposerai les deux

stratégies argumentatives présentes dans la littérature libérale, en commençant

par la stratégie déontologique, stratégie à laquelle une perspective libérale
accorde généralement une priorité conceptuelle.

2.3.1. Contre 1 ' exclusion des signes religieux :

l'argument déontologique

A adopter un point de vue libéral, on est d'abord conduit à rejeter l'idée
selon laquelle il serait légitime d'interdire l'expression publique des convictions

religieuses, en vertu d'un argument déontologique fondamental. Pour le

comprendre, il faut s'intéresser à la conception libérale du devoir de neutralité
et de la « sphère publique ». Il existe, chez les libéraux, un consensus en faveur
de la reconnaissance d'un devoir de neutralité10. Les libéraux s'accordent

généralement à penser que, dans une démocratie constitutionnelle, l'État doit
être neutre vis-à-vis des convictions religieuses et, plus largement, vis-à-vis
des différentes conceptions controversées du monde et du bien. L'État n'a pas à

favoriser une religion plutôt qu'une autre, ni à décider des pratiques religieuses.
Ce devoir de neutralité est néanmoins fermement circonscrit: c'est à l'État

qu'il incombe d'être neutre, et non aux individus. Pour le comprendre, il faut
revenir aux fondements du devoir de neutralité. Dans un cadre libéral, le devoir
étatique de neutralité est conçu comme un corollaire de la liberté et de l'égalité
des personnes. L'État doit être neutre pour que les valeurs fondamentales de

la démocratie constitutionnelles - la liberté et l'égalité - soient respectées. En

effet, si l'État n'était pas neutre, s'il faisait par exemple la promotion d'une

religion particulière, les individus ne seraient plus vraiment libres d'y adhérer.

De plus, ceux qui n'adhéreraient pas à la religion publiquement valorisée
seraient défavorisés. Ils n'auraient pas les mêmes chances de réaliser leur

conception de la vie bonne et deviendraient des citoyens de seconde zone11.

On peut donc dire que, dans un cadre libéral, si l'État doit être neutre, c'est
justement pour que les individus n'aient pas à l'être. C'est pour que les individus
bénéficient d'une authentique liberté de conscience, qu'ils aient la liberté de

croire ou de ne pas croire, d'adopter les pratiques religieuses ou non religieuses
qui leur conviennent, sans craindre de subir en retour de quelconques formes de

discrimination, que l'État doit être neutre.

9 B. Pascal, Œuvres complètes, Paris, Seuil, 1963, papiers classés 58-332, p. 506-507.
10 B. Ackerman, Social Justice in the Liberal State, New Haven, Yale University

Press, 1980, p. 10; R. Dworkin, «Le libéralisme», in: A. Berten, P. Da Silva,
H. Pourtois (éds), Paris, P.U.F., 1997, p. 51-86; C. Larmore, Patterns of'Moral Complexity,
Cambridge, Cambridge University Press, 1987 ; Id., Modernité et morale, Paris, P.U.F.,
1993 ; J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 234-239.

11 C'est notamment l'argument formulé par R. Dworkin, «Le libéralisme», art. cit.,
p. 66-67.



234 OPHÉLIE DESMONS

Dans cette perspective, l'extension du devoir de neutralité aux individus
privés n'a rien de naturel. Elle constitue plutôt une distorsion de la signification
originelle du devoir de neutralité. Dans un cadre libéral, la «sphère publique»
n'est pas conçue comme un espace de neutralité. Les individus doivent y jouir
de la liberté de conscience, qui inclut la liberté d'exprimer publiquement leurs

convictions, notamment en portant des signes religieux. De la même façon, la

tendance, caractéristique du contexte français contemporain à vouloir imposer
aux individus un devoir de neutralité constitue une transformation radicale du

principe de laïcité, qui tranche avec la lettre comme avec l'esprit libéral de la

loi de 190512.

Mais est-ce à dire que dans un tel cadre libéral la liberté religieuse ne peut
souffrir aucune forme de limitation, quitte à mettre en danger le fonctionnement
de la sphère publique Le cadre libéral prévoit au contraire des modalités de

limitation légitime. La liberté religieuse est une liberté fondamentale. Cela ne

signifie pas néanmoins qu'elle soit absolue et qu'elle ne puisse sous aucun
prétexte être contrariée. La liberté religieuse doit être pensée dans son rapport
aux autres libertés. Les libertés de bases forment un «système»13. L'usage de

l'une de ces libertés peut affecter la jouissance d'une autre de ces libertés et
la liberté peut dès lors être limitée au nom de la libertél4. La liberté religieuse
peut être légitimement limitée si, par exemple, son exercice porte atteinte à

l'ordre public et à la sécurité15. Reste que les conditions de cette restriction sont
strictement définies16. Pour qu'un motif tel que le trouble à l'ordre public soit
valide, le trouble doit être avéré. La simple suspicion ne saurait suffire.

Ce cadre libéral s'oppose dès lors, à mon avis, à la conception bi-sphérique
du monde social sur laquelle (p2) est fondée et, plus précisément, à l'idée d'une
«sphère publique», qui suggère qu'on a affaire à un espace unifié et uniforme,
régi par un seul et même régime de normativité. Le cadre libéral suggère au
contraire qu'il existe une multiplicité d'espaces publics, qui sont régis par des

normes qui leur sont propres. Ces normes sont définies par la nature et par les

finalités de chacun de ces espaces. Les raisons qui, dans l'un de ces espaces,
justifient la limitation de la liberté religieuse, ne vaudront pas nécessairement
dans un autre espace.

Ainsi, si les espaces publiques étatiques qui, comme les écoles ou les

hôpitaux publics, représentent l'État, seront effectivement soumis à un devoir
de neutralité - les murs des écoles ou des hôpitaux publics ne doivent pas
arborer de signes religieux -, dans les espaces publics non-étatiques, comme

12 J. Baubérot, La laïcité falsifiée, Paris, La Découverte, 2012; S. Hennette-
Vauchez et V. Valentin, L'affaire Baby-Loup ou la nouvelle laïcité, Issy-les-Mouli-
neaux, Lextenso, 2014.

13 J. Rawls, Théorie de la justice, op. cit., p. 238.
14 Ibid., p. 239.
15 Ibid., p. 247-248.
16 Ibid., p. 249.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 235

les rues, le devoir de neutralité ne s'impose pas mécaniquement, puisque ces

espaces ne représentent pas l'État. Si les normes d'hygiène qui s'imposent à

l'hôpital peuvent être un motif légitime de la limitation de la liberté religieuse,
ces normes ne s'imposeront pas de la même façon ailleurs.

Finalement, le cadre libéral me semble aller dans le sens d'une récusation
de l'idée d'une «sphère publique» normativement homogène, au profit d'une
différenciation des espaces publics. La question de savoir de quelle façon, dans

chacun de ces espaces, la liberté religieuse peut être légitimement limitée, doit
faire l'objet d'une réflexion cloisonnée, qui aura pour fondement la nature et

la finalité des espaces dont il est question17. Dans cette perspective, je cesserai
dorénavant d'utiliser le singulier «sphère publique» et lui préférerai le pluriel
«espaces publics».

Pour conclure, si les libéraux s'accordent à souligner l'existence d'un
devoir de neutralité, ce devoir concerne l'État et non les individus privés.
Dans les espaces publics, la règle, c'est la liberté de la pratique religieuse. Des

restrictions peuvent s'imposer, mais elles doivent être expressément justifiées.
Il n'existe pas de «sphère publique» qui serait, tout entière, soumise au régime
de la neutralité religieuse. Il n'est en rien légitime d'exclure mécaniquement les

signes religieux de l'ensemble des espaces publics.
Si, en raison de son attachement à la protection des droits individuels, la

stratégie déontologique est en général privilégiée dans le cadre libéral, une
deuxième stratégie argumentative plus inattendue, que l'on peut décrire comme
une stratégie conséquentialiste, se déploie néanmoins également dans la
littérature libérale plus contemporaine. J'en décrirai les ressorts et en interrogerai
la pertinence.

2.3.2. Contre l'exclusion des signes religieux :

l'argument conséquentialiste

Une stratégie conséquentialiste opère un déplacement au regard de

l'approche déontologique. La question posée n'est plus celle de la légitimité
des mesures examinées, mais celle de leur caractère souhaitable. L'approche
conséquentialiste s'appuie sur une prévision des conséquences des mesures
envisagées et produit un jugement normatif sur la base de cette prévision. Pour
le cas qui nous intéresse, il faudra d'abord définir les conséquences prévisibles
de l'interdiction de l'expression publique des convictions religieuses, puis
examiner le caractère souhaitable de ces conséquences.

Notons que la volonté de cantonner l'expression des croyances religieuses
à la sphère privée relève elle-même très souvent d'une logique conséquentia-

17 Pour un traitement approfondi de cette question, cf. O. Desmons, «Laïcité,
neutralité et espace public», in : A. Liarte (éd.), Approches plurielles de la laïcité, Nice,
Éditions Ovadia, 2017.



236 OPHÉLIE DESMONS

liste. Ceux qui soutiennent l'exclusion des signes religieux des espaces publics
n'affirment pas seulement que cette exclusion est légitime. Ils affirment également

qu'elle est souhaitable, en vertu de ses conséquences supposées, à savoir une

pacification des rapports sociaux et un renforcement de la stabilité sociale.

Mais ce raisonnement mérite d'être interrogé: la disparition des signes

religieux aboutirait-elle effectivement à un renforcement de la stabilité sociale

Dans Laïcité et liberté de conscience, Jocelyn Maclure et Charles Taylor me
semblent contester cette prédiction. Maclure et Taylor, qui écrivent dans le

contexte québécois, discutent dans leur ouvrage la pertinence de l'interdiction
faite aux agents de l'État de porter des signes religieux. Ils écrivent :

Il se peut que des citoyens soient choqués par la vision d'un agent de l'Etat affichant
son appartenance religieuse, peu importe les compétences de ce demier. Mais
comment s'explique cette réaction? Est-il possible que, dans bien des cas, elle

provienne d'une suspicion, voire d'une intolérance, envers la religion en général ou
envers les religions minoritaires en particulier? Devrions-nous restreindre le libre
exercice de la religion de certains citoyens sur cette base? Dans les sociétés
diversifiées au sein desquelles une multiplicité de religions et de rapports à la religion se

côtoient, il faut plutôt miser sur un apprentissage du vivre-ensemble qui favorise
la compréhension et le respect mutuel. Or, comment pourrait-on s'habituer à des

signes religieux avec lesquels la majorité n'est pas familiarisée si un certain nombre
de professions-clés sont fermées à ceux et celles pour qui la foi doit se traduire par
le port de tels signes Une laïcité plus sévère ne risque-t-elle pas de favoriser le repli
communautaire plutôt que l'intégration?18

Mon intention n'est pas ici de discuter du fond de la question - à savoir
l'interdiction faite aux agents de l'État de porter des signes religieux19 - mais

d'examiner la stratégie argumentative déployée par les auteurs. Si, pour traiter
cette question, Maclure et Taylor situent en premier lieu leur argumentaire
sur un plan déontologique, un argument de type conséquentialiste me semble

opérer en complément.
Maclure et Taylor discutent en premier lieu la légitimité de l'interdiction

faite aux agents de l'État de porter des signes religieux. Dans les pages qui
précèdent l'extrait cité, ils rappellent les deux fondements de cette interdiction.
Premièrement, le fait que les agents de l'État sont des représentants de l'État
justifierait l'interdiction qui leur est faite. Puisque les agents de l'État sont
des représentants de l'État, ils devraient refléter sa neutralité. Deuxièmement,

l'impartialité qu'on est en droit d'attendre des agents de l'État justifierait
également cette interdiction. Les usagers des services publics, qui peuvent
légitimement revendiquer le droit d'être traités comme des égaux, pourraient

18 J. Maclure et C. Taylor, Laïcité et liberté de conscience, Paris, La Découverte,
2011, p. 59-60.

19 Cette question elle-même ne me semble pas faire en tant que telle l'objet d'un
débat dans le contexte français, bien que les arguments déployés par Maclure et Taylor
méritent attention.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 237

suspecter la partialité d'un agent qui porterait un signe religieux. Ils pourraient
notamment le suspecter de favoriser ses co-religionnaires.

Maclure et Taylor pointent les faiblesses de ces justifications, et en
particulier de la seconde. Celle-ci, affirment-ils, manque de cohérence. Elle exige la

neutralité extérieure sans exiger la neutralité intérieure. Ce faisant, elle admet

qu'une personne croyante peut faire preuve d'impartialité, mais conditionne
cette capacité à Tinvisibilisation de la conviction. Mais pourquoi penser qu'un
agent qui porterait un signe religieux serait moins capable d'impartialité
qu'un agent qui adopterait des convictions religieuses sans les extérioriser?
Maclure et Taylor soulignent qu'en toute logique, il faudrait exiger la neutralité
intérieure des agents de l'État. Il faudrait exiger d'eux «qu'ils renoncent
à toutes convictions de conscience»20, ce qui serait évidemment absurde.

Dans notre extrait, les auteurs notent également que le fait que certains soient

choqués par certains signes religieux ne suffit pas à justifier leur interdiction.
Une réaction émotionnelle telle que le choc ne constitue pas un motif légitime
de restriction de la liberté religieuse. L'argumentaire joue bien ici sur un plan
déontologique. Maclure et Taylor font valoir que les raisons invoquées pour
justifier la limitation de la liberté religieuse des agents de l'État ne sont pas
suffisantes.

Mais cet argumentaire me semble complété par un argumentaire de type
conséquentialiste. La question posée n'est plus de savoir si l'interdiction est

légitime, mais si ses conséquences sont souhaitables. Plus précisément, la

question est de savoir si la disparition des signes religieux nous mènera au

résultat auquel nous souhaitons parvenir, à savoir une société fondée sur la

compréhension et le respect mutuel. Maclure et Taylor me semblent suggérer

qu'il est au contraire à prévoir que des politiques restrictives auront des

conséquences indésirables. L'argumentaire est à mon avis structuré de la manière
suivante :

- Première prémisse: la stabilité démocratique d'une société diversifiée
est renforcée lorsque les citoyens ne sont plus choqués par la diversité des

pratiques et des signes religieux.

- Deuxième prémisse: 1'habituation joue un rôle essentiel dans ce

processus. Les citoyens doivent pouvoir s'habituer aux pratiques et aux signes

historiquement minoritaires. Ils doivent pouvoir les apprivoiser et éventuellement

revoir l'interprétation initiale qu'ils en faisaient. Ils doivent notamment

pouvoir s'ouvrir à la possibilité qu'un signe religieux peut avoir plusieurs
significations et que certaines de ces significations sont tout à fait compatibles
avec les valeurs fondamentales de la démocratie constitutionnelle. Ils doivent,

par exemple en entendant les raisons de ceux qui portent ces signes, pouvoir
s'ouvrir à la possibilité qu'ils ne soient pas nécessairement l'expression d'une
forme de fondamentalisme religieux. Mais cette habituation est impossible si

les signes religieux sont exclus des espaces publics.

20 J. Maclure et C. Taylor, Laïcité et liberté de conscience, op. cit., p. 59.



238 OPHELIE DESMONS

- Conclusion: les politiques qui autorisent l'expression publique des

convictions religieuses sont plus susceptibles de renforcer la stabilité sociale

que des politiques plus coercitives. Ces dernières risquent de se révéler contre-
productives. Elles risquent de rigidifier les croyances de ceux qui subissent

l'exclusion et de rendre les autres incapables d'apprivoiser la différence. Elles

risquent d'accroître la peur et la méfiance. Elles constitueraient dès lors un
obstacle plutôt qu'un atout pour le renforcement de la stabilité sociale.

La logique ici à l'œuvre relève bien à mon avis du conséquentialisme :

c'est le caractère souhaitable d'une mesure qui est discuté, sur la base d'une
prédiction de ses conséquences prévisibles. Mais pourquoi faire appel à un

argument de type conséquentialiste Quelle est la pertinence de cette stratégie
argumentative Et quelles sont ses difficultés et faiblesses éventuelles

2.3.3. Forces et faiblesses de l'argument conséquentialiste

On pourra construire une défense de la stratégie conséquentialiste en

soulignant que si la question de savoir si une mesure coercitive est légitime
demeure fondamentale, une approche conséquentialiste pourrait constituer un
relais pertinent dans les cas où la question de la légitimité peine à trouver une
solution consensuelle.

Revenons, pour illustrer ce point, au débat de l'été 2016 sur l'interdiction
du burkini. La question de savoir si cette interdiction est légitime soulève un
certain nombre de difficultés. En effet, s'il est clair que, contrairement à la

perspective adoptée par plusieurs arrêtés municipaux, le principe de laïcité ne

peut légitimement être mobilisé pour justifier cette interdiction, il demeure que,
dans une démocratie constitutionnelle, une liberté comme la liberté religieuse
peut, dans certain cas, être légitimement restreinte. On l'a dit, une justification
fondée sur la préservation de l'ordre public peut constituer une justification
légitime de la restriction de la liberté religieuse.

Mais si le principe est lui-même très clair, son application présente certaines

difficultés. La question de savoir si, dans tel ou tel contexte précis, l'ordre
public est en cause ne fait pas toujours l'objet d'une réponse consensuelle.

C'est ce que montrent les décisions contradictoires du tribunal administratif
de Nice et du conseil d'État concernant l'arrêté de Villeneuve-Loubet, qui ont
successivement estimé que le port du burkini constituait bien puis ne constituait

pas une menace pour l'ordre public. Un travail de clarification de ce qui
constitue, d'un point de vue juridique, une menace pour l'ordre public sera bien
entendu utile à une perspective déontologique21. Il n'en demeure pas moins

que ceux qui sont favorables à l'interdiction pourront continuer d'affirmer
que la question doit être tranchée au cas par cas, à l'aune de la spécificité du

21 V. Valentin, «Espace public, ordre public et ordre moral», in: O. Bui-Xuan,
Droit et espace(s) public(s), Paris, LGDJ/Fondation Varenne, 2013, p. 113-121.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 239

contexte. C'est l'une des difficultés de ces restrictions circonstancielles de la
liberté religieuse. La question de leur légitimité ne peut être tranchée de façon
générale et définitive.

Dans ce type de cas, le passage d'une perspective déontologique à une

perspective conséquentialiste peut être salutaire. Il permettra un déplacement et

un élargissement des termes du débat. Une perspective conséquentialiste invite
à mener une réflexion sur les effets multiples des mesures envisagées. Les

responsables politiques seront notamment amenés à comparer les effets locaux
d'une mesure à ses effets globaux. Le raisonnement pourrait dès lors être le

suivant: s'il est possible (bien qu'on puisse en débattre) que l'interdiction
du burkini ait un effet local de pacification, quelle est la valeur de cet effet

lorsqu'on le compare à ses conséquences négatives sur l'ensemble de la société

française? L'interdiction du burkini engendre l'exclusion des personnes qui
souhaitent le porter. Elle risque en outre d'engendrer un sentiment de stigmatisation

chez les personnes de confession musulmane. Elle risque enfin de priver
ceux qui ne subissent pas directement cette interdiction de la possibilité de se

familiariser avec ce signe religieux et d'apprendre à comprendre ce signe.
L'exclusion du signe religieux fige sa signification. Elle suggère qu'il est

entendu que ce signe ne peut être compris autrement que comme un signe de

fondamentalisme religieux et qu'il n'est rien d'autre qu'un «retour en arrière»

qui met en question le statut des femmes. Elle clôt l'échange discursif, qui
aurait par exemple pu déboucher sur la possibilité de considérer ce vêtement

comme une tentative moderne de trouver un compromis entre la pratique de

la religion musulmane et une pratique culturelle de l'espace occidental, la

baignade en famille22.

Finalement, une stratégie conséquentialiste présente l'avantage d'ouvrir une
réflexion et une discussion sur le type de société dans lequel nous souhaitons

vivre, étant données les circonstances sociales qui sont les nôtres, et sur les

moyens les plus efficaces de parvenir à cet objectif. Elle souligne la pertinence
d'un examen des politiques publiques à l'aune de leur capacité à réaliser nos

objectifs communs.
Il n'en demeure pas moins que cette stratégie présente un certain nombre

de difficultés. Elle est notamment confrontée aux difficultés classiques du

conséquentialisme, au premier rang desquelles figure la difficulté de prédire.
Contre une approche conséquentialiste, on pourra souligner qu'il est difficile
voire impossible de prévoir les effets d'une politique publique23. On pourra

22 O. Roy, «Pour les femmes qui le portent, le burkini est un compromis entre la

modernité et la foi», France info, août 2016, http://www.francetvinfo.fr/societe/religion/
laicite/polemique-sur-le-burkini/pour-les-femmes-qui-le-portent-leburkiniest-un-
compromis-entre-la-modernite-et-la-foi 1593515.html, dernière consultation octobre
2016.

23 J. Waldron Liberal Rights, CollectedPapers 1981-1991, Cambridge, Cambridge
University Press, 1993, p. 150 ; J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 237.



240 OPHÉLIE DESMONS

également souligner que la question de savoir quelle politique produit quels
effets est elle-même sujette à débat et que ce débat se situe, pour une grande

part, sur un terrain empirique.
Ainsi, pour revenir à la position de Maclure et Taylor, on peut souligner que

leur conclusion normative, selon laquelle il est souhaitable de ne pas exclure les

signes religieux des espaces publics, est elle-même fondée sur une hypothèse

empirique qui pourrait être contestée. Maclure et Taylor postulent en effet la

vertu du contact. Ils suggèrent que l'exposition à la différence culturelle et

religieuse produit un effet d'habituation, qui conduit les individus à être moins

prompts à appréhender ces différences sur le mode de la menace. Ils postulent

que la fréquentation de la diversité culturelle et religieuse contribue à rendre

les individus plus tolérants. Cette hypothèse pourrait néanmoins être contestée

sur le terrain des faits. On pourrait affirmer que contrairement à ce qu'écrivent
les deux auteurs, des environnements sociaux extrêmement diversifiés peuvent
conduire au repli communautaire et au renforcement de l'intolérance.

Cette objection est sérieuse. Elle n'est néanmoins pas nécessairement

rédhibitoire. Plutôt que de congédier l'approche conséquentialiste, on pourra
répondre qu'une telle approche doit en effet travailler de concert avec les

sciences sociales. Ainsi, pour donner de la crédibilité à l'affirmation normative
selon laquelle il est souhaitable de ne pas exclure les signes religieux des

espaces publics, il faudra être capable de préciser, en mobilisant les données

issues des sciences sociales, les conditions empiriques dans lesquelles l'hypothèse

de la vertu du contact est susceptible d'être vérifiée.
Revenons maintenant au fil de notre développement. Je pense avoir mis en

évidence que, de la même façon qu'il existe de bonnes raisons de rejeter (pl),
il existe de bonnes raisons de rejeter (p2). Mais qu'en est-il de (p3) Comment
évaluer la proposition selon laquelle il est légitime et souhaitable d'exclure les

arguments issus des croyances religieuses du débat socio-politique? J'entends

souligner que, dans le cadre libéral, un argument déontologique fondamental

conduit à accepter (p3). Il existe néanmoins des arguments conséquentialistes

qui conduisent au rejet de (p3). Si les libéraux sont, comme on l'a vu, sensibles

aux arguments conséquentialistes, doivent-ils réviser leur acceptation de (p3)

3. Est-il légitime et souhaitable d'exclure les arguments
issus des croyances religieuses du débat socio-politique

3.1. Les raisons déontologiques d'exclure les arguments
issus des croyances religieuses du débat socio-politique

Précisons, en guise de remarque préliminaire, que lorsqu'on passe de (p2)
à (p3) l'objet de l'examen n'est plus le même. Notre troisième proposition ne

porte plus sur les signes religieux, mais sur un type de discours. La question



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 241

est désormais de savoir quelle place accorder aux arguments qui dérivent de

croyances religieuses, comme par exemple l'argument selon lequel «x devrait
être interdit parce que la Bible affirme qu'il doit en être ainsi». Est-il légitime
et souhaitable qu'on puisse recourir à ce type d'argument, qu'on appellera des

arguments religieux, lorsqu'il est question de discuter de la loi et, finalement,
de faire usage de la puissance coercitive de l'État?

Si, comme on l'a vu, le cadre libéral conduit à un rejet de (pl) et (p2),
ce même cadre affirme qu'il existe des arguments déontologiques décisifs en

faveur de (p3). Ainsi, John Rawls, dans Libéralisme politique, considère que
dans une démocratie constitutionnelle :

Notre exercice du pouvoir politique n'est correct et ne peut donc être justifié que
lorsqu'il s'accorde avec une Constitution dont on peut raisonnablement espérer que
tous les citoyens souscriront à ses exigences essentielles, à la lumière de principes et
d'idéaux acceptables pour eux en tant qu'ils sont raisonnables et rationnels.24

L'approche rawlsienne se situe bien sur le terrain déontologique. La question
posée, c'est la question de savoir à quelle condition l'exercice du pouvoir
politique est légitime. La réponse souligne que l'impératif de légitimité aboutit
à une exclusion des arguments religieux. Rawls considère en effet que, dans

un cadre démocratique, la loi n'est légitime que s'il est possible de considérer

que les citoyens en sont les auteurs. Or, dit-il, pour qu'il en soit ainsi, la loi doit
pouvoir être justifiée de manière neutre. La loi doit pouvoir être justifiée dans

le langage de la «raison publique». Les convictions religieuses sont dès lors
exclues de l'entreprise de justification et de fondation de la loi.

Rappelons en effet que, selon Rawls, le contexte de la démocratie
constitutionnelle est marqué par le fait du pluralisme. Dès que la liberté de conscience

est respectée, il n'y a plus d'accord sur les croyances et les valeurs. La société

libérale est composée d'athées, d'agnostiques et de croyants de diverses

confessions. On comprend dès lors que l'ensemble des citoyens ne pourra se

considérer comme auteur d'une loi dont l'unique justification repose sur un
«Dieu veut que...». La procédure de légitimation de la loi est impossible à

satisfaire si Ton doit recourir à des arguments religieux. Ces arguments doivent

par conséquent être exclus de l'arène délibérative.
Finalement, si dans un cadre libéral on pourra affirmer qu'il est légitime et

souhaitable que les espaces publics accueillent les signes religieux, la légitimité
démocratique semble exiger une exclusion des arguments religieux. On doit
rejeter (pl) et (p2) tout en acceptant (p3).

Il est néanmoins troublant de constater qu'un certain nombre d'arguments
conséquentialistes vont dans la direction inverse. Si, comme on Ta vu, les

libéraux acceptent des arguments conséquentialistes lorsqu'ils considèrent

(p2), ces arguments doivent-ils les conduire à réexaminer leur rejet de (p3)

24 J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 264. Je souligne.



242 OPHELIE DESMONS

3.2. Les raisons conséquentialistes d'ouvrir le débat socio-politique
aux arguments religieux

Dans son dernier ouvrage intitulé La Raison et la Foi, Jean-Marc Ferry
propose une critique de la raison publique libérale25. Se référant explicitement

à Rawls, Ferry définit la raison publique comme une «structure
sélective de recevabilité politique pour les énonciations prétendant à une force
normative»26 et estime qu'elle «fonctionne comme une censure.»27 Certains

arguments, comme ceux qui prennent la forme d'un «Dieu dit que... », ne sont

par exemple plus recevables dans nos espaces civiques. Dès lors, explique
Ferry, bien qu'une société vraiment libérale admette l'expression publique des

convictions religieuses, elle procède à une «excommunication politique du

religieux. »28 Les arguments religieux y sont dénués de légitimité politique.
Tout en reconnaissant qu'une telle privatisation des convictions religieuses

était nécessaire dans les conditions historiques de la modernité, Ferry
estime qu'elle doit désormais être dépassée. A cette «société séculière»,
qui fonctionne selon les modalités juridiques du libéralisme politique, Ferry

oppose une «société post-séculière», qu'il appelle de ses vœux. Cette société

post-séculière «engage un dépassement du caractère privé de la religion en

direction d'une société radicalement ouverte. »29 Ferry plaide pour une « levée du

voile d'ignorance jeté sur les appartenances et les convictions»30 et réclame un

assouplissement de la raison publique31. Au modèle rawlsien du consensus par
recoupement, dans lequel les convictions profondes peuvent restées inexprimées,
il oppose un modèle alternatif, celui du consensus par confrontation. La raison

publique devrait admettre l'entrée en lice de la diversité des conceptions du bien,

en s'ouvrant à des registres de discours expressifs et pré-argumentatifs.
Avec ce modèle alternatif, c'est une critique radicale des limites de la raison

publique libérale que Ferry formule, critique qui va dans le sens d'un rejet de

(p3). La question de savoir si, et à quel point, la position de Ferry demeure

libérale, mérite par conséquent d'être soulevée. Il est plausible que Ferry sorte,
dans une certaine mesure, du cadre libéral. Toute la question sera alors de

savoir s'il a raison de le faire et si les libéraux devraient suivre ce mouvement.
Avant d'en venir à ce point, je souhaite m'attarder sur la stratégie argumentative

employée par Ferry. Celle-ci relève, à mon avis, et au moins pour partie,

25 J.-M. Ferry, La Raison et la Foi, Paris, Pocket, 2016.
26 Ibid., p. 51.
27 Ibid., p. 52.
28 Ibid., p. 106.
29 Ibid., p. 49.
30 Ibid, p. 51.
31 Ibid., p. 59.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 243

du conséquentialisme. Ferry souligne à de nombreuses reprises les effets

positifs historiques de l'excommunication politique du religieux. Dans le

contexte historique des guerres de religion, elle a prévenu la dislocation sociale
et permis l'élaboration d'un espace civil pacifié32. Il insiste néanmoins sur les

conséquences négatives actuelles de cette excommunication: «aujourd'hui, nous

sommes conviés à nous pencher de façon rétrospective sur les effets non voulus

ou non prévus d'une telle privatisation de la conviction.»33 Cette description des

conséquences négatives de la censure opérée par la raison publique constitue la

base et le fondement de la position alternative formulée par Ferry.

Ferry considère en particulier que la privatisation des convictions a pour
conséquence pernicieuse que «l'État trouve son motif dans un vivre ensemble

gagé sur une ignorance mutuelle plutôt que sur une reconnaissance réciproque
des convictions et des identités de ses ressortissants, ce qui est générateur de

méfiance. »34 Selon Ferry, la stabilité à laquelle une société libérale parvient
demeure imparfaite. Dans un cadre libéral, il importe que les individus
adoptent les principes et les valeurs de la démocratie constitutionnelle. Mais
le modèle du consensus par recoupement implique une ignorance de la façon
dont les individus construisent cette adhésion. On suppose que chacun parvient à

ces principes à partir de sa propre doctrine compréhensives, en l'interprétant de

façon à la rendre compatible avec ces principes. Mais, comme le souligne Ferry,
le chemin que les individus suivent pour parvenir à ce résultat peut rester caché.

Les motifs privés qu'ont les individus d'adhérer aux principes de la démocratie
constitutionnelle n'ont pas nécessairement à s'exprimer. Ces motifs leur
appartiennent. Seul compte finalement le fait qu'ils respectent ces principes.

Pour Ferry, la stabilité n'est dès lors qu'apparente et la société libérale
se construit sur un fond de méfiance mutuelle. L'ignorance des raisons pour
lesquelles tels ou tels individus, dont la doctrine compréhensive peut différer
de la nôtre, adhèrent aux principes fondamentaux de la démocratie, nous
rendra prompts à les soupçonner de ne pas y adhérer sincèrement. Puisque,

par définition, nous ne voyons pas comment telles convictions religieuses sont

compatibles avec les principes démocratiques, puisque le processus
d'interprétation et de réinterprétation des doctrines compréhensive ne se donne pas
à voir, le soupçon d'incompatibilité peut demeurer persistant. C'est en
particulier le cas lorsqu'il est question de doctrines compréhensives minoritaires
qui, spontanément, nous paraissent en conflit avec les principes démocratiques.

Quel bilan les libéraux, qui, on l'a vu, sont sensibles aux arguments
conséquentialistes, devraient-ils tirer de la proposition de Ferry? Devraient-ils

accepter de réviser le rejet de (p3)

32 Ce motif apparaît à plusieurs reprises : ibid., p. 50, 98 et 105.
33 Ibid., p. 106 (je souligne).
34 Ibid., p. 58 (je souligne). Les autres conséquences négatives mises en avant

par Ferry mériteraient également attention. Je me limite, pour des raisons d'espaces, à

celle-ci.



244 OPHÉLIE DESMONS

3.3. Forces etfaiblesses de l'argument conséquentialiste de J.-M. Ferry

L'argument de Ferry a le mérite de pointer l'un des problèmes majeurs
de nos sociétés démocratiques pluralistes. La méfiance et la suspicion minent
en effet les rapports sociaux dans les sociétés libérales. Cette suspicion est

particulièrement forte vis-à-vis de ceux qui adhèrent à une religion minoritaire.
Ainsi, une enquête Ipsos de 2013 révèle notamment que 80% des personnes
interrogées estiment que «la religion musulmane cherche à imposer son
mode de fonctionnement aux autres» et que 74% considèrent que «la religion
musulmane n'est pas compatible avec les valeurs de la société française.»35
La société française gagneraient indéniablement en stabilité si les citoyens
pouvaient approfondir leur compréhension mutuelle et, par exemple, concevoir
de quelle façon la religion musulmane peut être compatible avec le respect de

la liberté de conscience ou avec l'égalité homme - femme36. Si, comme le

soutient Ferry, les restrictions imposées par la raison publique alimentent cette
méfiance mutuelle, il y a là une bonne raison de réfléchir à une reconfiguration
des limites de cette raison publique.

Reste que cet argument pose un certain nombre de difficultés. En premier
lieu, la question de savoir dans quelle mesure les limites imposées par la
raison publique libérale sont un obstacle à l'approfondissement de la confiance
mutuelle mériterait d'être creusée plus avant. Un cadre libéral bien compris ne

ménage-t-il pas la possibilité d'espaces dans lesquels les convictions profondes
seraient non seulement visibilisées mais aussi publiquement discutées? Ces

espaces seront, certes, en premier lieu, les espaces de la société civile plutôt
que les espaces publics politiques. Mais il reste des raisons de penser que,
même à un niveau politique, les croyants qui vivent dans un cadre libéral sont

mécaniquement encouragés à publiciser la façon dont ils interprètent leurs
convictions. Pour faire entendre leurs revendications, ils sont en effet invités à

les formuler dans le langage de la raison publique. A condition qu'ils traduisent
leurs convictions dans ce langage acceptable par tous, rien ne s'oppose à la

publicisation de leurs convictions.
Enfin, la réflexion proposée par Ferry pose la question de savoir comment

les arguments déontologiques et les arguments conséquentialistes doivent
s'articuler. Il n'est pas certain que la mise en évidence de conséquences

pernicieuses constituent une objection suffisante, lorsque des raisons
déontologiques profondes lui font face. Si les limites imposées par la raison publique

35 Enquête Ipsos pour Le Monde, la Fondation Jean Jaurès et le Cévipov, «France
2013 : les nouvelles fractures», janvier 2013.

36 Pour un exemple d'un tel consensus par recoupement, J. Rawls, «L'idée de
raison publique reconsidérée», in: Paix et Démocratie, Paris, La Découverte, 2006,
p. 181, note 46.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES 245

ont effectivement des conséquences pernicieuses, et s'il est essentiel de ne pas
ignorer ces conséquences, les libéraux devront d'abord réfléchir aux différentes
façons d'éviter ces conséquences, tout en demeurant dans le cadre de la raison

publique libérale, plutôt que de porter atteinte à ce cadre qui s'impose pour des

raisons de légitimité démocratique.

4. Conclusions

Finalement, loin d'être insensibles aux conséquences concrètes des

politiques publiques, les libéraux intègrent certains arguments conséquen-
tialistes. Lorsque la question de l'exclusion des signes religieux des espaces
publics est examinée, ils ont de solides raisons déontologiques de s'y opposer.
Les libéraux jugent traditionnellement cette exclusion illégitime, parce qu'elle
contredit l'affirmation libérale de la liberté de conscience et de l'égalité de

traitement des individus. Comme le montre un examen attentif de
l'argumentaire des libéraux contemporains, les libéraux s'opposent également à

l'exclusion des signes religieux des espaces publics pour des raisons consé-

quentialistes. Certains libéraux insistent sur les conséquences indésirables de

cette exclusion. Reste que la prise en compte des arguments conséquentia-
listes ne les conduit pas nécessairement à revoir certaines de leurs positions
fondamentales. Comme le montre Ferry, il y a des raisons conséquentialistes
de dépasser les limites de la raison publique et de réintégrer les arguments
religieux dans le débat politique. Mais, cette fois, arguments déontologiques et

arguments conséquentialistes mènent à des conclusions opposées. Plutôt que
de contredire leurs raisons déontologiques, les libéraux devront vraisemblablement

d'abord réfléchir à la question de savoir si leur cadre peut éviter les

conséquences négatives mises en évidence.




	Faut-il privatiser les convictions religieuses? : une exploration des ressources du conséquentialisme

