Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Faut-il privatiser les convictions religieuses? : une exploration des
ressources du conséquentialisme

Autor: Desmons, Ophélie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 227-245

FAUT-IL PRIVATISER
LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ?

Une exploration des ressources du conséquentialisme

OPHELIE DESMONS

Résume

Faut-il considérer les croyances religieuses comme des préférences
privées ? Faut-il exclure les signes religieux de la sphére publique ? Faut-il
bannir les arguments religieux du débat socio-politique ? L auteur examine
les réponses que le libéralisme politique apporterait a ces trois questions. A
adopter une position libérale, on est selon l'auteur conduit a répondre par
la négative aux deux premieres questions, mais a répondre positivement a la
troisieme. L’auteur attive l’attention sur la présence, au sein du libéralisme
politique, de deux stratégies argumentatives distinctes : une stratégie déonto-
logique et une stratégie conséquentialiste. Sur cette base, ['auteur revient de
manieére critique sur le fait qu’une position libérale peut accepter et méme
encourager la visibilisation des convictions religieuses tout en affirmant
qu’elles doivent étre exclues du débat socio-politique. La question posée est
alors celle de I'assouplissement des limites de la raison publique.

Lorsque la question du statut et de la place des convictions religieuses est
discutée, un certain nombre d’affirmations sont fréquemment acceptées. On
tient notamment souvent pour acquis que :

— les croyances religieuses sont des préférences privées (p1).

— 1l est Iégitime et souhaitable d’exclure les manifestations extérieures de la
croyance religieuse de la sphére publique (p2).

— il est légitime et souhaitable d’exclure les arguments issus des croyances
religieuses du débat socio-politique (p3).

Mais est-on fondé a adopter chacune de ces propositions ? Sont-elles toutes
trois valides d’un point de vue normatif ou y a-t-il de bonnes raisons de les
rejeter? Je me propose d’examiner successivement chacune de ces proposi-
tions. Apres avoir mis en évidence leur diffusion dans le débat public, princi-
palement dans le contexte francais, et clarifié leurs présupposés, je procéderai
a leur évaluation normative en m’inscrivant dans une perspective qu’on pourra
dire libérale, notamment au sens du libéralisme politique de John Rawls. Je



228 OPHELIE DESMONS

soulignerai qu’a adopter cette perspective libérale, on est conduit a rejeter (p1)
et (p2), tout en conservant, par contraste, de bonnes raisons d’accepter (p3).

Mon intention principale est d’interroger les stratégies argumentatives
employé€es dans le traitement de ces questions. L’approche libérale se carac-
térise, a mon avis, par la prééminence d’une stratégie déontologique. La question
centrale est celle de la légitimité. Une analyse approfondie de la littérature
libérale contemporaine révele néanmoins la présence relativement inattendue
d’une autre stratégie argumentative, qu’on pourra dire conséquentialiste et
qu’on définira comme cette approche qui juge qu’une mesure est souhaitable
en s’appuyant sur ses conséquences prévisibles. Les libéraux rejettent aussi
(p2) en pointant ses conséquences négatives. Mais, s’ils acceptent de tenir
compte des conséquences des mesures politiques, ne devraient-ils pas alors
réviser leur acceptation de (p3)? Ne devraient-ils pas accueillir les arguments
religieux dans le débat politique ?

1.  Les croyances religieuses sont-elles des préférences privées?
1.1. La pénétration de cette idée dans le debat public

On considere souvent que (pl), selon laquelle «les croyances religieuses
sont des préférences privées» est, comme telle, incontestable. Dans le
contexte francais, cette idée est en effet largement répandue dans I’opinion
publique. Elle est également relayée par un certain nombre d’intellectuels
publics et de responsables politiques. Dans une interview publiée dans Le
Monde des livres, Elisabeth Badinter déclarait par exemple : « Croire en Dieu
doit rester une affaire intime, une pratique intériorisée. L’excés d’extériori-
sation du religieux [...] est profondément contraire a mon universalisme» '.
Dans la méme perspective, Nicolas Sarkozy déclarait dans son discours du
8 juin 2016:

La prise de conscience [par le peuple, que quelque chose ne tourne pas rond] est
aussi née de la confrontation avec un Islam identitaire. Je ne parle pas de I'Islam
que l’on confesse dans ['intimité de la vie privée. Je parle de I'Islam militant qui se
présente a nous comme un bloc et qui impose a ses fideles des regles de vie contrai-
gnantes, dirigeant fermement leurs comportements et leur dictant leurs maoeurs.”

Mais lorsqu’on dit que «les croyances religieuses sont des préférences
priveées », on peut vouloir dire plusieurs choses. La polysémie du terme « privé»
mérite qu’on examine (pl) de fagon approfondie.

| E. BADINTER, Le Monde des livres, 28 septembre 2011. Je souligne.
2 N. Sarkozy, «Discours de Saint-André-lez-Lille», 8 juin 2016 (je souligne):
http://www.republicains.fi/actualites_nicolas_sarkozy discours_saint andre 20160609



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 229

1.2. Les présupposés d’une conception de la croyance religieuse
comme préférence privée

Le terme « privé» peut vouloir dire au moins deux choses assez différentes.
Le terme « privé» peut, en premier lieu, étre employé comme un synonyme de
«non-€tatique ». Dans cette perspective, I’affirmation selon laquelle la religion
est une affaire privée ne peut, dans le cadre d’une démocratie constitutionnelle,
étre contestée. La croyance religieuse n’est en effet pas imposée par I’Etat.
Elle reléve de la liberté de conscience des individus, c’est-a-dire des personnes
privées. La validité de (p1) est en ce sens incontestable.

Ce n’est néanmoins pas en ce sens que le terme «privé» est employé par
ceux qui endossent la position précédemment esquissée. Le terme «privé»
est plutdt employé comme un synonyme du terme «intime». La croyance
religieuse est présentée comme une conviction qui est — ou qui devrait étre
— une conviction intime. Le vocabulaire de 1’intimité suggére que la croyance
religieuse est d’abord une chose personnelle, qui concerne le croyant dans son
rapport a lui-méme plutot que dans son rapport aux autres. La religion n’est pas
congue comme une activité sociale. La croyance religieuse est présentée comme
une pensée, qui n’a pas nécessairement besoin d’étre extériorisée, et qui, si elle
I’est, doit rester discrete. C’est des lors la sphere privée, entendue comme sphere
intime de la vie domestique et familiale, qui constitue le lieu approprié de cette
expression. Une expression de la croyance religieuse hors de la maisonnée ou du
lieu de culte est congue comme une extériorisation excessive.

Cette conception de la croyance religieuse repose sur un certain nombre de
présupposés et notamment sur la possibilité d’une déconnexion de la liberté de
conscience et de la liberté¢ d’expression. Affirmer que la croyance religieuse
doit demeurer une affaire intime, c’est considérer que la croyance religieuse
peut étre vécue de fagon satisfaisante sans avoir besoin d’étre exprimée.
Condamner les «exces d’extériorisation», distinguer un bon islam — celui
qu’on confesse dans I’intimité de la vie privée —, d’'un mauvais islam — celui qui
s’extériorise et devient visible —, c’est affirmer que la liberté de croire est bien
suffisante et que cette conviction intime n’a nul besoin de s’exprimer. Peut-on,
dans la perspective du libéralisme politique, accepter cette fagon de concevoir
les croyances religieuses ?

1.3. Une évaluation normative . les croyances religieuses
doivent-elles étre considérées comme des convictions privées ?

Lorsque le terme «privé» est synonyme du terme «intime», I’affirmation
selon laquelle les croyances religieuses doivent étre considérées comme



230 OPHELIE DESMONS

des préférences privées devient problématique. La tradition du libéralisme
politique nous invite & rejeter cette description de la croyance religicuse. A
I’opposé d’une description intimiste et solipsiste, les différentes déclarations
internationales des droits soulignent la dimension potentiellement publique et
collective de la religion®. Le libéralisme politique issu de John Rawls récuse
¢galement la déconnexion entre liberté de conscience et liberté d’expression
sur laquelle (pl) est fondée. La liberté d’expression fait, comme la liberté de
conscience, parti des libertés de base®. En outre, accepter de déconnecter la
liberté de conscience de la liberté d’expression, c’est endosser une conception
totalement formelle de la liberté: puis-je considérer que je suis libre si j’ai la
liberté de penser ce que je veux, mais 1’obligation de taire ce que je pense?
Rawls ne se satisfait pas de ce formalisme, puisqu’il s’efforce de penser les
conditions d’une effectivité de la liberté®. La perspective libérale nous donne
des raisons de rejeter (pl).

Mais que faut-il penser de I’idée selon laquelle il est légitime et souhaitable
d’exclure les manifestations extérieures de la croyance religieuse de la sphere
publique ?

2.  Est-il légitime et souhaitable d’exclure les manifestations
extérieures de la croyance religieuse de la sphére publique?

2.1. La pénétration de cette idée dans le debat public

Précisons, a titre de remarque préliminaire, que j’emploierai en général
I’expression «signes religieux » pour désigner les « manifestations extérieures
de la croyance religieuse », méme si la notion de signe mériterait d’étre inter-
rogée plus avant. Dans le contexte francais, 1’idée selon laquelle il est 1égitime
et souhaitable d’exclure les signes religieux de la sphere publique est largement
répandue. Elle est le plus souvent reliée a une interprétation spécifique de la
laicité. Ainsi, un sondage Ifop de 2015 révele que 25% des Frangais consi-
derent que c’est «l’interdiction de manifester son appartenance religieuse
dans les services publics» qui constitue la meilleure définition de la laicité®.
Un quart des Francais considérent donc que le principe de laicité implique un
devoir, pour les individus eux-mémes, de s’abstenir d’exprimer leur croyance
religieuse dés qu’ils fréquentent les services publics.

3 Larticle 18 de la Déclaration universelle des droits de [’homme de ’ONU en
donne un bon exemple.

4 J. RawLs, Théorie de la justice, Paris, Seuil, 1987, p. 92.

> C’est notamment, chez Rawls, le rdle de la distinction entre la liberté et sa valeur.
Ibid., p. 259-264; J. Rawts, Libéralisme politique, Paris, P.U.F., 1995, p. 384-391.

¢ Enquéte Ifop pour Sud-Ouest Dimanche, «les Frangais et la laicité», février 2015:
http://www.ifop.com/media/poll/2929-1-study file.pdf, derniére consultation octobre
2016.




FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 231

Bien souvent, cette exigence de neutralité est étendue au-dela des seuls
«services publics», vers ce qu’on appelle la « sphére publique». On considére
alors que si les signes religieux sont a leur place dans la «sphere privée», la
«sphére publique» doit étre un espace de neutralité. Les arrétés municipaux
dits «anti-burkini» adoptés au cours de 1’été 2016 participent a mon avis de
cette logique. Ces arrétés assignent les individus qui fréquentent les plages a
un devoir de neutralité et fondent souvent cette assignation sur le principe de
laicité.

L’ordonnance du tribunal administratif de Nice du 22 aofit 2016 qui valide
I’arrété de Villeneuve-Loubet mérite a ce titre attention. Le juge y motive sa
décision en expliquant que «les plages ne constituent pas un lieu adéquat pour
exprimer de facon ostentatoire ses convictions religieuses. Elles n’ont pas
vocation a étre érigées en lieu de culte et doivent au contraire rester un lieu
de neutralité religieuse.»” Le juge affirme qu’il existe des lieux dans lesquels
I’expression des convictions religieuses est licite, et d’autres lieux dans lesquels
elle ne I’est pas. Il affirme que les plages relevent de la seconde catégorie,
arguant du fait qu’elles ne sont pas des lieux de culte. On a la une illustration
parfaite de I’idée selon laquelle ’expression des convictions religieuses n’a
pas sa place dans la «sphére publique». La sphére publique est congue comme
un espace de neutralité religieuse. L’expression des convictions religieuses est
renvoyée a I’espace du lieu de culte, congu comme un espace privé et commu-
nautaire. Mais quels sont les présupposés de 1’idée selon laquelle il est 1égitime
et souhaitable d’exclure les signes religieux de la sphére publique ?

2.2. Les présupposés de (p2)

(p2) dérive d’une conception singuliére du monde social, selon laquelle le
monde social se compose de deux «spheres»: la «sphére publique» d’un c6té
et la «sphére privée» de I’autre. L'image de la «sphére» qui est ici a I’ceuvre
meérite attention. La sphére est un espace circulaire et parfaitement clos sur
lui-méme. La sphére se distingue par son étanchéité. Elle est rigoureusement
séparée des autres sphéres. Utilisée dans le champ politique, I’image de la
sphére suggere que chaque sphére posséde un régime de normativité qui lui est
propre. Chaque sphére posséde ses propres régles de fonctionnement. Ce qui
vaut pour 1’une des spheres ne vaut pas nécessairement pour ’autre.

C’est chez Pascal, et aprés lui chez Michael Walzer, qu’on trouve une
thématisation philosophique et politique de cette notion®. L’idée selon laquelle
il existe des sphéres distinctes — celle de la vérité, de la force, de la bonté, de la

" Tribunal administratif de Nice, Communiqué:_http://nice.tribunal-administratif.
fr/A-savoir/Communiques/Le-port-de-la-tenue-vestimentaire-denommee-burkini-sur-
les-plages-de-Villeneuve-Loubet, derniére consultation octobre 2016.

8 M. WALZER, Sphéres de justice, Paris, Seuil, 2013.



232 OPHELIE DESMONS

piété ou encore de la beauté — s’accompagne, chez Pascal, d’une conséquence
normative importante : le régime normatif de chaque sphére doit étre respecté.
Car, selon Pascal, «le désir de domination universel et hors de son ordre» est
ce qui définit la tyrannie®.

(p2) participe bien d’une conception bi-sphérique du monde social. Elle
affirme qu’en ce qui concerne I’expression des croyances religieuses, le régime
normatif de la sphére publique se distingue clairement du régime normatif de la
sphere privée. Elle endosse, corrélativement, 1’idée selon laquelle il est néces-
saire de lutter contre les phénomeénes de tyrannie. La nature de chaque régime
de normativité doit étre respectée. Il faut notamment éviter la contamination de
la sphere publique par ce qui reléve du fonctionnement normatif de la sphére
privée. Lorsque les croyances religieuses entendent se manifester dans la
sphere publique, il faut faire preuve de fermeté, rappeler I’ordre qui doit régner
dans chaque sphere. 11 faut refouler ces manifestations vers la sphére privée,
en les considérant pour ce qu’elles sont, a savoir des tentatives tyranniques de
violation de 1’ordre normatif.

Cette conception bi-sphérique du monde social est parfois justifiée en
arguant du fait que I’expression des croyances religieuses dans la sphére
publique est susceptible de troubler I’ordre public. Les arrétés municipaux dits
«anti-burkini» ont souvent eu recours a cette justification. L’arrété cannois dit
par exemple:

Une tenue de plage manifestant de maniére ostentatoire une appartenance religieuse,
alors que la France et les lieux de culte religieux sont actuellement la cible d’attaques
terroristes, est de nature a créer des risques de troubles a ’ordre public (attroupe-
ments, échauffourées, etc.) qu’il est nécessaire de prévenir.

Cette justification est censée aboutir a la conclusion qu’il est a la fois
légitime et souhaitable de proscrire 1’expression publique de ces croyances.
Quelle évaluation normative faire de cette conclusion?

2.3. Evaluation normative : est-il légitime et souhaitable d’exclure
les manifestations extérieures de la croyance religieuse
de la sphére publique ?

Une perspective libérale nous conduit a mon avis a rejeter (p2). J’entends
souligner qu’un examen approfondi de la littérature libérale contemporaine
meéne, de fagon inattendue, au constat que deux stratégies argumentatives
distinctes cohabitent. La stratégie dominante, de nature déontologique, est
complétée par une stratégie conséquentialiste, moins attendue dans un cadre
libéral. Si la question de 1’évaluation des normes passe le plus souvent par
I’évaluation de leur légitimité, elle se fonde également parfois sur I’évaluation
de leurs conséquences. La cohabitation de ces deux stratégies mérite & mon
avis qu’on s’y arréte, dans la mesure ou elle pourra conduire a une réévaluation



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 233

critique du cadre libéral. Avant d’en venir a cette question, j’exposerai les deux
stratégies argumentatives présentes dans la littérature libérale, en commengant
par la stratégie déontologique, stratégie a laquelle une perspective libérale
accorde généralement une priorité conceptuelle.

2.3.1. Contre I’exclusion des signes religieux :
I’argument déontologique

A adopter un point de vue libéral, on est d’abord conduit a rejeter I’idée
selon laquelle il serait légitime d’interdire I’expression publique des convic-
tions religieuses, en vertu d’un argument déontologique fondamental. Pour le
comprendre, il faut s’intéresser a la conception libérale du devoir de neutralité
et de la «sphére publique». Il existe, chez les libéraux, un consensus en faveur
de la reconnaissance d’un devoir de neutralité'?. Les libéraux s’accordent
généralement & penser que, dans une démocratie constitutionnelle, I’Etat doit
étre neutre vis-a-vis des convictions religieuses et, plus largement, vis-a-vis
des différentes conceptions controversées du monde et du bien. L'Etatn’a pasa
favoriser une religion plutdt qu’une autre, ni a décider des pratiques religieuses.

Ce devoir de neutralité est néanmoins fermement circonscrit: c’est a I’Etat
qu’il incombe d’étre neutre, et non aux individus. Pour le comprendre, il faut
revenir aux fondements du devoir de neutralité. Dans un cadre libéral, le devoir
étatique de neutralité est congu comme un corollaire de la liberté et de 1’égalité
des personnes. L’Etat doit étre neutre pour que les valeurs fondamentales de
la démocratie constitutionnelles — la liberté et 1’égalité — soient respectées. En
effet, si I'Etat n’était pas neutre, s’il faisait par exemple la promotion d’une
religion particuliére, les individus ne seraient plus vraiment libres d’y adhérer.
De plus, ceux qui n’adhéreraient pas a la religion publiquement valorisée
seraient défavorisés. Ils n’auraient pas les mémes chances de réaliser leur
conception de la vie bonne et deviendraient des citoyens de seconde zone .

On peut donc dire que, dans un cadre libéral, si I’Etat doit étre neutre, ¢’est
justement pour que les individus n’aient pas a I’étre. C’est pour que les individus
bénéficient d’une authentique liberté de conscience, qu’ils aient la liberté de
croire ou de ne pas croire, d’adopter les pratiques religieuses ou non religieuses
qui leur conviennent, sans craindre de subir en retour de quelconques formes de
discrimination, que 1’Etat doit étre neutre.

° B.PascaL, (Euvres complétes, Paris, Seuil, 1963, papiers classés 58-332, p. 506-507.

10 B. ACKERMAN, Social Justice in the Liberal State, New Haven, Yale University
Press, 1980, p. 10; R. DworkiN, «Le libéralisme», in: A. BErTEN, P. DA SiLva,
H. Pourrtois (éds), Paris, P.U.F., 1997, p. 51-86 ; C. LARMORE, Patterns of Moral Complexity,
Cambridge, Cambridge University Press, 1987 ; Ip., Modernité et morale, Paris, PU.F.,
1993; J. Rawws, Libéralisme politique, op. cit., p. 234-239.

" C’est notamment 1’argument formulé par R. DworkiIN, « Le libéralisme », art. cit.,
p. 66-67.



234 OPHELIE DESMONS

Dans cette perspective, [’extension du devoir de neutralité aux individus
privés n’a rien de naturel. Elle constitue plut6t une distorsion de la signification
originelle du devoir de neutralité. Dans un cadre libéral, la « sphére publique »
n’est pas congue comme un espace de neutralité. Les individus doivent y jouir
de la liberté de conscience, qui inclut la liberté d’exprimer publiquement leurs
convictions, notamment en portant des signes religieux. De la méme fagon, la
tendance, caractéristique du contexte frangais contemporain a vouloir imposer
aux individus un devoir de neutralité constitue une transformation radicale du
principe de laicité, qui tranche avec la lettre comme avec I’esprit libéral de la
loi de 1905 2.

Mais est-ce a dire que dans un tel cadre libéral la liberté religieuse ne peut
souffrir aucune forme de limitation, quitte a mettre en danger le fonctionnement
de la sphere publique? Le cadre libéral prévoit au contraire des modalités de
limitation 1égitime. La liberté religieuse est une liberté fondamentale. Cela ne
signifie pas néanmoins qu’elle soit absolue et qu’elle ne puisse sous aucun
prétexte étre contrariée. La liberté religieuse doit étre pensée dans son rapport
aux autres libertés. Les libertés de bases forment un «systéme» *. L’usage de
I’'une de ces libertés peut affecter la jouissance d’une autre de ces libertés et
la liberté peut dés lors étre limitée au nom de la liberté '*. La liberté religieuse
peut étre légitimement limitée si, par exemple, son exercice porte atteinte a
I’ordre public et & la sécurité °. Reste que les conditions de cette restriction sont
strictement définies '°. Pour qu’un motif tel que le trouble & 1’ordre public soit
valide, le trouble doit étre avéré. La simple suspicion ne saurait suffire.

Ce cadre libéral s’oppose des lors, a mon avis, & la conception bi-sphérique
du monde social sur laquelle (p2) est fondée et, plus précisément, a I’idée d’une
«sphére publique », qui suggere qu’on a affaire a un espace unifié et uniforme,
régi par un seul et méme régime de normativité. Le cadre libéral suggere au
contraire qu’il existe une multiplicité d’espaces publics, qui sont régis par des
normes qui leur sont propres. Ces normes sont définies par la nature et par les
finalités de chacun de ces espaces. Les raisons qui, dans I’un de ces espaces,
justifient la limitation de la liberté religieuse, ne vaudront pas nécessairement
dans un autre espace.

Ainsi, si les espaces publiques étatiques qui, comme les €coles ou les
hépitaux publics, représentent I’Etat, seront effectivement soumis a un devoir
de neutralité — les murs des écoles ou des hdpitaux publics ne doivent pas
arborer de signes religieux —, dans les espaces publics non-étatiques, comme

12 J. BauBtror, La laicité falsifiée, Paris, La Découverte, 2012; S. HENNETTE-
Vauchez et V. VALENTIN, L'affaire Baby-Loup ou la nouvelle laicité, Issy-les-Mouli-
neaux, Lextenso, 2014,

13 J. RawLs, Théorie de la justice, op. cit., p. 238.

4 Ibid., p. 239.

'S Jbid., p. 247-248.

16 Jbid., p. 249.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 235

les rues, le devoir de neutralité¢ ne s’impose pas mécaniquement, puisque ces
espaces ne représentent pas I’Etat. Si les normes d’hygiéne qui s’imposent a
I’hopital peuvent étre un motif Iégitime de la limitation de la liberté religieuse,
ces normes ne s’imposeront pas de la méme fagon ailleurs.

Finalement, le cadre libéral me semble aller dans le sens d’une récusation
de I’idée d’une «sphére publique » normativement homogene, au profit d’une
différenciation des espaces publics. La question de savoir de quelle fagon, dans
chacun de ces espaces, la liberté religieuse peut étre 1égitimement limitée, doit
faire I’objet d’une réflexion cloisonnée, qui aura pour fondement la nature et
la finalité des espaces dont il est question'’. Dans cette perspective, je cesserai
dorénavant d’utiliser le singulier «sphere publique» et lui préférerai le pluriel
«espaces publics ».

Pour conclure, si les libéraux s’accordent a souligner 1’existence d’un
devoir de neutralité, ce devoir concerne I’Etat et non les individus privés.
Dans les espaces publics, la regle, c’est la liberté de la pratique religieuse. Des
restrictions peuvent s’imposer, mais elles doivent étre expressément justifiées.
Il n’existe pas de «sphére publique» qui serait, tout entiére, soumise au régime
de la neutralité religieuse. Il n’est en rien 1égitime d’exclure mécaniquement les
signes religieux de I’ensemble des espaces publics.

Si, en raison de son attachement a la protection des droits individuels, la
stratégie déontologique est en général privilégiée dans le cadre libéral, une
deuxieéme stratégie argumentative plus inattendue, que 1’on peut décrire comme
une stratégie conséquentialiste, se déploie néanmoins également dans la litté-
rature libérale plus contemporaine. J’en décrirai les ressorts et en interrogerai
la pertinence.

2.3.2. Contre I’exclusion des signes religieux :
I’argument conséquentialiste

Une stratégie conséquentialiste opére un déplacement au regard de
I’approche déontologique. La question posée n’est plus celle de la 1égitimité
des mesures examinées, mais celle de leur caractére souhaitable. L’approche
conséquentialiste s’appuie sur une prévision des conséquences des mesures
envisagées et produit un jugement normatif sur la base de cette prévision. Pour
le cas qui nous intéresse, il faudra d’abord définir les conséquences prévisibles
de I’interdiction de I’expression publique des convictions religieuses, puis
examiner le caractere souhaitable de ces conséquences.

Notons que la volonté de cantonner I’expression des croyances religieuses
a la sphére privée reléve elle-méme trés souvent d’une logique conséquentia-

7 Pour un traitement approfondi de cette question, c¢f. O. Desmons, «Laicité,
neutralité et espace public», in: A. LIARTE (éd.), Approches plurielles de la laicité, Nice,
Editions Ovadia, 2017.



236 OPHELIE DESMONS

liste. Ceux qui soutiennent I’exclusion des signes religieux des espaces publics
n’affirment pas seulement que cette exclusion est 1égitime. Ils affirment également
qu’elle est souhaitable, en vertu de ses conséquences supposées, a savoir une
pacification des rapports sociaux et un renforcement de la stabilité sociale.

Mais ce raisonnement mérite d’étre interrogé: la disparition des signes
religieux aboutirait-elle effectivement a un renforcement de la stabilité sociale ?
Dans Laicité et liberté de conscience, Jocelyn Maclure et Charles Taylor me
semblent contester cette prédiction. Maclure et Taylor, qui écrivent dans le
contexte québécois, discutent dans leur ouvrage la pertinence de I’interdiction
faite aux agents de I’Etat de porter des signes religieux. Ils écrivent:

11 se peut que des citoyens soient choqués par la vision d’un agent de I’Etat affichant
son appartenance religieuse, peu importe les compétences de ce dernier. Mais
comment s’explique cette réaction? Est-il possible que, dans bien des cas, elle
provienne d’une suspicion, voire d’une intolérance, envers la religion en général ou
envers les religions minoritaires en particulier? Devrions-nous restreindre le libre
exercice de la religion de certains citoyens sur cette base ? Dans les sociétés diver-
sifies au sein desquelles une multiplicité de religions et de rapports a la religion se
cotoient, il faut plutét miser sur un apprentissage du vivre-ensemble qui favorise
la compréhension et le respect mutuel. Or, comment pourrait-on s’habituer a des
signes religieux avec lesquels la majorité n’est pas familiarisée si un certain nombre
de professions-clés sont fermées a ceux et celles pour qui la foi doit se traduire par
le port de tels signes ? Une laicité plus sévere ne risque-t-elle pas de favoriser le repli
communautaire plutdt que I’intégration ? '8

Mon intention n’est pas ici de discuter du fond de la question — a savoir
I’interdiction faite aux agents de I’Etat de porter des signes religieux '* — mais
d’examiner la stratégie argumentative déployée par les auteurs. Si, pour traiter
cette question, Maclure et Taylor situent en premier lieu leur argumentaire
sur un plan déontologique, un argument de type conséquentialiste me semble
opérer en complément.

Maclure et Taylor discutent en premier lieu la 1égitimité de I’interdiction
faite aux agents de 1’Etat de porter des signes religieux. Dans les pages qui
précedent I’extrait cité, ils rappellent les deux fondements de cette interdiction.
Premiérement, le fait que les agents de I’Etat sont des représentants de 1’Etat
justifierait I’interdiction qui leur est faite. Puisque les agents de I’Etat sont
des représentants de 1’Etat, ils devraient refléter sa neutralité. Deuxiémement,
I'impartialité qu’on est en droit d’attendre des agents de I'Etat justifierait
également cette interdiction. Les usagers des services publics, qui peuvent
légitimement revendiquer le droit d’étre traités comme des égaux, pourraient

18 J. MacLURE et C. TAYLOR, Laicité et liberté de conscience, Paris, La Découverte,
2011, p. 59-60.

19 Cette question elle-méme ne me semble pas faire en tant que telle ’objet d’un
débat dans le contexte frangais, bien que les arguments déployés par Maclure et Taylor
méritent attention.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 237

suspecter la partialité¢ d’un agent qui porterait un signe religieux. Ils pourraient
notamment le suspecter de favoriser ses co-religionnaires.

Maclure et Taylor pointent les faiblesses de ces justifications, et en parti-
culier de la seconde. Celle-ci, affirment-ils, manque de cohérence. Elle exige la
neutralité extérieure sans exiger la neutralité intérieure. Ce faisant, elle admet
qu’une personne croyante peut faire preuve d’impartialité, mais conditionne
cette capacité a I’invisibilisation de la conviction. Mais pourquoi penser qu’un
agent qui porterait un signe religieux serait moins capable d’impartialité
qu’un agent qui adopterait des convictions religieuses sans les extérioriser?
Maclure et Taylor soulignent qu’en toute logique, il faudrait exiger la neutralité
intérieure des agents de I’Etat. I faudrait exiger d’eux «qu’ils renoncent
a toutes convictions de conscience»?’, ce qui serait évidemment absurde.
Dans notre extrait, les auteurs notent également que le fait que certains soient
choqués par certains signes religieux ne suffit pas a justifier leur interdiction.
Une réaction émotionnelle telle que le choc ne constitue pas un motif 1égitime
de restriction de la liberté religieuse. L’argumentaire joue bien ici sur un plan
déontologique. Maclure et Taylor font valoir que les raisons invoquées pour
justifier la limitation de la liberté religieuse des agents de I’Etat ne sont pas
suffisantes.

Mais cet argumentaire me semble complété par un argumentaire de type
conséquentialiste. La question posée n’est plus de savoir si ’interdiction est
légitime, mais si ses conséquences sont souhaitables. Plus précisément, la
question est de savoir si la disparition des signes religieux nous ménera au
résultat auquel nous souhaitons parvenir, a savoir une sociét¢ fondée sur la
compréhension et le respect mutuel. Maclure et Taylor me semblent suggérer
qu’il est au contraire a prévoir que des politiques restrictives auront des consé-
quences indésirables. L’argumentaire est 4 mon avis structuré de la maniere
suivante :

— Premiére prémisse: la stabilité démocratique d’une société diversifiée
est renforcée lorsque les citoyens ne sont plus choqués par la diversité des
pratiques et des signes religieux.

— Deuxiéme prémisse: I’habituation joue un réle essentiel dans ce
processus. Les citoyens doivent pouvoir s’habituer aux pratiques et aux signes
historiquement minoritaires. Ils doivent pouvoir les apprivoiser et éventuel-
lement revoir I’interprétation initiale qu’ils en faisaient. Ils doivent notamment
pouvoir s’ouvrir a la possibilité qu’un signe religieux peut avoir plusieurs
significations et que certaines de ces significations sont tout a fait compatibles
avec les valeurs fondamentales de la démocratie constitutionnelle. Ils doivent,
par exemple en entendant les raisons de ceux qui portent ces signes, pouvoir
s’ouvrir a la possibilité qu’ils ne soient pas nécessairement 1’expression d’une
forme de fondamentalisme religieux. Mais cette habituation est impossible si
les signes religieux sont exclus des espaces publics.

2 J. MAcLURE et C. TAYLOR, Laicité et liberté de conscience, op. cit., p. 59.



238 OPHELIE DESMONS

— Conclusion: les politiques qui autorisent 1’expression publique des
convictions religieuses sont plus susceptibles de renforcer la stabilité sociale
que des politiques plus coercitives. Ces derniéres risquent de se révéler contre-
productives. Elles risquent de rigidifier les croyances de ceux qui subissent
I’exclusion et de rendre les autres incapables d’apprivoiser la différence. Elles
risquent d’accroitre la peur et la méfiance. Elles constitueraient dés lors un
obstacle plutdt qu'un atout pour le renforcement de la stabilité sociale.

La logique ici a ’ceuvre reléve bien @ mon avis du conséquentialisme:
c’est le caractere souhaitable d’une mesure qui est discuté, sur la base d’une
prédiction de ses conséquences prévisibles. Mais pourquoi faire appel a un
argument de type conséquentialiste ? Quelle est la pertinence de cette stratégie
argumentative ? Et quelles sont ses difficultés et faiblesses éventuelles ?

2.3.3. Forces et faiblesses de I’argument conséquentialiste

On pourra construire une défense de la stratégie conséquentialiste en
soulignant que si la question de savoir si une mesure coercitive est légitime
demeure fondamentale, une approche conséquentialiste pourrait constituer un
relais pertinent dans les cas ou la question de la 1égitimité peine a trouver une
solution consensuelle.

Revenons, pour illustrer ce point, au débat de 1’été 2016 sur ’interdiction
du burkini. La question de savoir si cette interdiction est 1égitime souléve un
certain nombre de difficultés. En effet, s’il est clair que, contrairement a la
perspective adoptée par plusieurs arrétés municipaux, le principe de laicité ne
peut légitimement étre mobilisé pour justifier cette interdiction, il demeure que,
dans une démocratie constitutionnelle, une liberté comme la liberté religieuse
peut, dans certain cas, étre légitimement restreinte. On I’a dit, une justification
fondée sur la préservation de 1’ordre public peut constituer une justification
légitime de la restriction de la liberté religieuse.

Mais si le principe est lui-méme tres clair, son application présente certaines
difficultés. La question de savoir si, dans tel ou tel contexte précis, ’ordre
public est en cause ne fait pas toujours 1’objet d’une réponse consensuelle.
C’est ce que montrent les décisions contradictoires du tribunal administratif
de Nice et du conseil d’Etat concernant 1’arrété de Villeneuve-Loubet, qui ont
successivement estimé que le port du burkini constituait bien puis ne consti-
tuait pas une menace pour 1’ordre public. Un travail de clarification de ce qui
constitue, d’un point de vue juridique, une menace pour I’ordre public sera bien
entendu utile a une perspective déontologique?'. Il n’en demeure pas moins
que ceux qui sont favorables a I'interdiction pourront continuer d’affirmer
que la question doit étre tranchée au cas par cas, a I’aune de la spécificité du

2 V. VALENTIN, «Espace public, ordre public et ordre moral», in: O. Bul-XUAN,
Droit et espace(s) public(s), Paris, LGDJ/Fondation Varenne, 2013, p. 113-121.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 239

contexte. C’est ’'une des difficultés de ces restrictions circonstancielles de la
liberté religieuse. La question de leur 1égitimité ne peut étre tranchée de fagon
générale et définitive.

Dans ce type de cas, le passage d’une perspective déontologique a une
perspective conséquentialiste peut étre salutaire. Il permettra un déplacement et
un élargissement des termes du débat. Une perspective conséquentialiste invite
a mener une réflexion sur les effets multiples des mesures envisagées. Les
responsables politiques seront notamment amenés a comparer les effets locaux
d’une mesure a ses effets globaux. Le raisonnement pourrait dés lors étre le
suivant: s’il est possible (bien qu’on puisse en débattre) que I’interdiction
du burkini ait un effet local de pacification, quelle est la valeur de cet effet
lorsqu’on le compare a ses conséquences négatives sur I’ensemble de la société
francaise? L’interdiction du burkini engendre I’exclusion des personnes qui
souhaitent le porter. Elle risque en outre d’engendrer un sentiment de stigmati-
sation chez les personnes de confession musulmane. Elle risque enfin de priver
ceux qui ne subissent pas directement cette interdiction de la possibilité de se
familiariser avec ce signe religieux et d’apprendre & comprendre ce signe.

L’exclusion du signe religieux fige sa signification. Elle suggere qu’il est
entendu que ce signe ne peut étre compris autrement que comme un signe de
fondamentalisme religieux et qu’il n’est rien d’autre qu’un «retour en arriére »
qui met en question le statut des femmes. Elle clot I’échange discursif, qui
aurait par exemple pu déboucher sur la possibilité de considérer ce vétement
comme une tentative moderne de trouver un compromis entre la pratique de
la religion musulmane et une pratique culturelle de I’espace occidental, la
baignade en famille .

Finalement, une stratégie conséquentialiste présente |’avantage d’ouvrir une
réflexion et une discussion sur le type de société dans lequel nous souhaitons
vivre, étant données les circonstances sociales qui sont les notres, et sur les
moyens les plus efficaces de parvenir a cet objectif. Elle souligne la pertinence
d’un examen des politiques publiques a 1’aune de leur capacité a réaliser nos
objectifs communs.

Il n’en demeure pas moins que cette stratégie présente un certain nombre
de difficultés. Elle est notamment confrontée aux difficultés classiques du
conséquentialisme, au premier rang desquelles figure la difficulté¢ de prédire.
Contre une approche conséquentialiste, on pourra souligner qu’il est difficile
voire impossible de prévoir les effets d’une politique publique®. On pourra

22 0. Roy, «Pour les femmes qui le portent, le burkini est un compromis entre la
modernité et la foi», France info, ao(it 2016, http://www.francetvinfo.fr/societe/religion/
laicite/polemique-sur-le-burkini/pour-les-femmes-qui-le-portent-leburkiniest-un-
compromis-entre-la-modernite-et-la-foi_1593515.html, derniére consultation octobre
2016.

2 J. WALDRON, Liberal Rights, Collected Papers 1981-1991, Cambridge, Cambridge
University Press, 1993, p. 150; J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 237.




240 OPHELIE DESMONS

également souligner que la question de savoir quelle politique produit quels
effets est elle-méme sujette a débat et que ce débat se situe, pour une grande
part, sur un terrain empirique.

Ainsi, pour revenir a la position de Maclure et Taylor, on peut souligner que
leur conclusion normative, selon laquelle il est souhaitable de ne pas exclure les
signes religieux des espaces publics, est elle-méme fondée sur une hypothese
empirique qui pourrait étre contestée. Maclure et Taylor postulent en effet la
vertu du contact. Ils suggerent que I’exposition a la différence culturelle et
religieuse produit un effet d’habituation, qui conduit les individus a étre moins
prompts a appréhender ces différences sur le mode de la menace. IIs postulent
que la fréquentation de la diversité culturelle et religieuse contribue a rendre
les individus plus tolérants. Cette hypothese pourrait néanmoins étre contestée
sur le terrain des faits. On pourrait affirmer que contrairement a ce qu’écrivent
les deux auteurs, des environnements sociaux extrémement diversifiés peuvent
conduire au repli communautaire et au renforcement de I’intolérance.

Cette objection est sérieuse. Elle n’est néanmoins pas nécessairement
rédhibitoire. Plutét que de congédier 1’approche conséquentialiste, on pourra
répondre qu’une telle approche doit en effet travailler de concert avec les
sciences sociales. Ainsi, pour donner de la crédibilité a 1’affirmation normative
selon laquelle il est souhaitable de ne pas exclure les signes religieux des
espaces publics, il faudra &tre capable de préciser, en mobilisant les données
issues des sciences sociales, les conditions empiriques dans lesquelles 1’hypo-
these de la vertu du contact est susceptible d’étre vérifice.

Revenons maintenant au fil de notre développement. Je pense avoir mis en
évidence que, de la méme fagon qu’il existe de bonnes raisons de rejeter (pl),
il existe de bonnes raisons de rejeter (p2). Mais qu’en est-il de (p3)? Comment
évaluer la proposition selon laquelle il est 1égitime et souhaitable d’exclure les
arguments issus des croyances religieuses du débat socio-politique ? J’entends
souligner que, dans le cadre libéral, un argument déontologique fondamental
conduit a accepter (p3). Il existe néanmoins des arguments conséquentialistes
qui conduisent au rejet de (p3). Si les libéraux sont, comme on I’a vu, sensibles
aux arguments conséquentialistes, doivent-ils réviser leur acceptation de (p3)?

3. Est-il 1égitime et souhaitable d’exclure les arguments
issus des croyances religieuses du débat socio-politique ?

3.1. Les raisons déontologiques d’exclure les arguments
issus des croyances religieuses du débat socio-politique

Précisons, en guise de remarque préliminaire, que lorsqu’on passe de (p2)
a (p3) 'objet de I’examen n’est plus le méme. Notre troisiéme proposition ne
porte plus sur les signes religieux, mais sur un type de discours. La question



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 241

est désormais de savoir quelle place accorder aux arguments qui dérivent de
croyances religieuses, comme par exemple I’argument selon lequel « x devrait
étre interdit parce que la Bible affirme qu’il doit en étre ainsi». Est-il légitime
et souhaitable qu’on puisse recourir a ce type d’argument, qu’on appellera des
arguments religieux, lorsqu’il est question de discuter de la loi et, finalement,
de faire usage de la puissance coercitive de I’Etat?

Si, comme on I’a vu, le cadre libéral conduit a un rejet de (pl) et (p2),
ce méme cadre affirme qu’il existe des arguments déontologiques décisifs en
faveur de (p3). Ainsi, John Rawls, dans Libéralisme politique, considére que
dans une démocratie constitutionnelle:

Notre exercice du pouvoir politique n’est correct et ne peut donc étre justifié que
lorsqu’il s’accorde avec une Constitution dont on peut raisonnablement espérer que
tous les citoyens souscriront a ses exigences essentielles, a la lumiere de principes et
d’idéaux acceptables pour eux en tant qu’ils sont raisonnables et rationnels.*

L’approche rawlsienne se situe bien sur le terrain déontologique. La question
posée, c’est la question de savoir a quelle condition [’exercice du pouvoir
politique est 1égitime. La réponse souligne que I’impératif de 1égitimité aboutit
a une exclusion des arguments religieux. Rawls considére en effet que, dans
un cadre démocratique, la loi n’est 1égitime que s’il est possible de considérer
que les citoyens en sont les auteurs. Or, dit-il, pour qu’il en soit ainsi, la loi doit
pouvoir étre justifiée de manicre neutre. La loi doit pouvoir étre justifiée dans
le langage de la «raison publique». Les convictions religieuses sont dés lors
exclues de I’entreprise de justification et de fondation de la loi.

Rappelons en effet que, selon Rawls, le contexte de la démocratie constitu-
tionnelle est marqué par le fait du pluralisme. Dés que la liberté de conscience
est respectee, il n’y a plus d’accord sur les croyances et les valeurs. La société
libérale est composée d’athées, d’agnostiques et de croyants de diverses
confessions. On comprend des lors que I’ensemble des citoyens ne pourra se
considérer comme auteur d’une lo1 dont 1’unique justification repose sur un
«Dieu veut que...». La procédure de légitimation de la loi est impossible a
satisfaire si I’on doit recourir a des arguments religieux. Ces arguments doivent
par conséquent étre exclus de I’aréne délibérative.

Finalement, si dans un cadre libéral on pourra affirmer qu’il est 1égitime et
souhaitable que les espaces publics accueillent les signes religieux, la légitimité
démocratique semble exiger une exclusion des arguments religieux. On doit
rejeter (pl) et (p2) tout en acceptant (p3).

Il est néanmoins troublant de constater qu’un certain nombre d’arguments
conséquentialistes vont dans la direction inverse. Si, comme on I’a vu, les
libéraux acceptent des arguments conséquentialistes lorsqu’ils considérent
(p2), ces arguments doivent-ils les conduire a réexaminer leur rejet de (p3)?

2 J. RawLs, Libéralisme politique, op. cit., p. 264. Je souligne.



242 OPHELIE DESMONS

3.2. Les raisons conséquentialistes d ouvrir le débat socio-politique
aux arguments religieux

Dans son dernier ouvrage intitulé La Raison et la Foi, Jean-Marc Ferry
propose une critique de la raison publique libérale®. Se référant explici-
tement a Rawls, Ferry définit la raison publique comme une «structure
sélective de recevabilité politique pour les énonciations prétendant & une force
normative»*® et estime qu’elle « fonctionne comme une censure.»?’ Certains
arguments, comme ceux qui prennent la forme d’un « Dieu dit que... », ne sont
par exemple plus recevables dans nos espaces civiques. Dés lors, explique
Ferry, bien qu’une société vraiment libérale admette I’expression publique des
convictions religieuses, elle procede a une «excommunication politique du
religieux. » ** Les arguments religieux y sont dénués de légitimité politique.

Tout en reconnaissant qu’une telle privatisation des convictions religieuses
¢était nécessaire dans les conditions historiques de la modernité, Ferry
estime qu’elle doit désormais étre dépassée. A cette «société séculiére,
qui fonctionne selon les modalités juridiques du libéralisme politique, Ferry
oppose une «société post-séculieére», qu’il appelle de ses veeux. Cette société
post-séculiere «engage un dépassement du caractere privé de la religion en
direction d’une société radicalement ouverte. »** Ferry plaide pour une «levée du
voile d’ignorance jeté sur les appartenances et les convictions»*° et réclame un
assouplissement de la raison publique?'. Au modele rawlsien du consensus par
recoupement, dans lequel les convictions profondes peuvent restées inexprimées,
il oppose un modele alternatif, celui du consensus par confrontation. La raison
publique devrait admettre ’entrée en lice de la diversité des conceptions du bien,
en s’ouvrant a des registres de discours expressifs et pré-argumentatifs.

Avec ce modéle alternatif, ¢’est une critique radicale des limites de la raison
publique libérale que Ferry formule, critique qui va dans le sens d’un rejet de
(p3). La question de savoir si, et a quel point, la position de Ferry demeure
libérale, mérite par conséquent d’€tre soulevée. Il est plausible que Ferry sorte,
dans une certaine mesure, du cadre libéral. Toute la question sera alors de
savoir s’1l a raison de le faire et si les libéraux devraient suivre ce mouvement.

Avant d’en venir a ce point, je souhaite m’attarder sur la stratégie argumen-
tative employée par Ferry. Celle-ci reléve, a mon avis, et au moins pour partie,

25 J.-M. FERRY, La Raison et la Foi, Paris, Pocket, 2016.
% Ibid., p. 51.

27 Ibid., p. 52.

8 Ibid., p. 106.

¥ Ibid., p. 49.

3 Ibid., p. 51.

5\ Ibid., p. 59.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 243

du conséquentialisme. Ferry souligne & de nombreuses reprises les effets
positifs historiques de ’excommunication politique du religieux. Dans le
contexte historique des guerres de religion, elle a prévenu la dislocation sociale
et permis 1’élaboration d’un espace civil pacifié*, Il insiste néanmoins sur les
conséquences négatives actuelles de cette excommunication : «aujourd’hui, nous
sommes conviés a nous pencher de fagon rétrospective sur les effets non voulus
ou non prévus d’une telle privatisation de la conviction. »** Cette description des
conséquences négatives de la censure opérée par la raison publique constitue la
base et le fondement de la position alternative formulée par Ferry.

Ferry considére en particulier que la privatisation des convictions a pour
conséquence pernicieuse que «1’Etat trouve son motif dans un vivre ensemble
gagé sur une ignorance mutuelle plutét que sur une reconnaissance réciproque
des convictions et des identités de ses ressortissants, ce qui est générateur de
méfiance. »** Selon Ferry, la stabilité a laquelle une société libérale parvient
demeure imparfaite. Dans un cadre libéral, il importe que les individus
adoptent les principes et les valeurs de la démocratie constitutionnelle. Mais
le modele du consensus par recoupement implique une ignorance de la fagon
dont les individus construisent cette adhésion. On suppose que chacun parvient a
ces principes a partir de sa propre doctrine compréhensives, en ’interprétant de
fagon a la rendre compatible avec ces principes. Mais, comme le souligne Ferry,
le chemin que les individus suivent pour parvenir a ce résultat peut rester caché.
Les motifs privés qu’ont les individus d’adhérer aux principes de la démocratie
constitutionnelle n’ont pas nécessairement a s’exprimer. Ces motifs leur appar-
tiennent. Seul compte finalement le fait qu’ils respectent ces principes.

Pour Ferry, la stabilité n’est dés lors qu’apparente et la société libérale
se construit sur un fond de méfiance mutuelle. I’ignorance des raisons pour
lesquelles tels ou tels individus, dont la doctrine compréhensive peut différer
de la nétre, adhérent aux principes fondamentaux de la démocratie, nous
rendra prompts a les soupgonner de ne pas y adhérer sincérement. Puisque,
par définition, nous ne voyons pas comment telles convictions religieuses sont
compatibles avec les principes démocratiques, puisque le processus d’inter-
prétation et de réinterprétation des doctrines compréhensive ne se donne pas
a voir, le soupgon d’incompatibilité peut demeurer persistant. C’est en parti-
culier le cas lorsqu’il est question de doctrines compréhensives minoritaires
qui, spontanément, nous paraissent en conflit avec les principes démocratiques.

Quel bilan les libéraux, qui, on 1’a vu, sont sensibles aux arguments
conséquentialistes, devraient-ils tirer de la proposition de Ferry ? Devraient-ils
accepter de réviser le rejet de (p3)?

32 Ce motif apparait & plusieurs reprises: ibid., p. 50, 98 et 105.

3 Ibid., p. 106 (je souligne).

3% Ibid., p. 58 (je souligne). Les autres conséquences négatives mises en avant
par Ferry mériteraient également attention. Je me limite, pour des raisons d’espaces, a
celle-ci.



244 OPHELIE DESMONS

3.3. Forces et faiblesses de ’argument conséquentialiste de J.-M. Ferry

L’argument de Ferry a le mérite de pointer I’un des problémes majeurs
de nos sociétés démocratiques pluralistes. La méfiance et la suspicion minent
en effet les rapports sociaux dans les sociétés libérales. Cette suspicion est
particuliérement forte vis-a-vis de ceux qui adhérent a une religion minoritaire.
Ainsi, une enquéte Ipsos de 2013 révele notamment que 80% des personnes
interrogées estiment que «la religion musulmane cherche & imposer son
mode de fonctionnement aux autres» et que 74% considerent que «la religion
musulmane n’est pas compatible avec les valeurs de la société francaise.»**
La soci€té francaise gagneraient indéniablement en stabilité si les citoyens
pouvaient approfondir leur compréhension mutuelle et, par exemple, concevoir
de quelle fagon la religion musulmane peut étre compatible avec le respect de
la liberté de conscience ou avec ’égalité homme — femme?. Si, comme le
soutient Ferry, les restrictions imposées par la raison publique alimentent cette
méfiance mutuelle, il y a la une bonne raison de réfléchir a une reconfiguration
des limites de cette raison publique.

Reste que cet argument pose un certain nombre de difficultés. En premier
lieu, la question de savoir dans quelle mesure les limites imposées par la
raison publique libérale sont un obstacle a 1’approfondissement de la confiance
mutuelle mériterait d’étre creusée plus avant. Un cadre libéral bien compris ne
ménage-t-il pas la possibilité d’espaces dans lesquels les convictions profondes
seraient non seulement visibilisées mais aussi publiquement discutées? Ces
espaces seront, certes, en premier lieu, les espaces de la société civile plutot
que les espaces publics politiques. Mais il reste des raisons de penser que,
méme a un niveau politique, les croyants qui vivent dans un cadre libéral sont
mécaniquement encouragés a publiciser la facon dont ils interprétent leurs
convictions. Pour faire entendre leurs revendications, ils sont en effet invités a
les formuler dans le langage de la raison publique. A condition qu’ils traduisent
leurs convictions dans ce langage acceptable par tous, rien ne s’oppose a la
publicisation de leurs convictions.

Enfin, la réflexion proposée par Ferry pose la question de savoir comment
les arguments déontologiques et les arguments conséquentialistes doivent
s’articuler. Il n’est pas certain que la mise en évidence de conséquences
pernicieuses constituent une objection suffisante, lorsque des raisons déonto-
logiques profondes lui font face. Si les limites imposées par la raison publique

3% Enquéte Ipsos pour Le Monde, la Fondation Jean Jaurés et le Cévipov, «France
2013 : les nouvelles fractures », janvier 2013.

% Pour un exemple d’un tel consensus par recoupement, J. RawLs, «L’idée de
raison publique reconsidérée», in: Paix et Démocratie, Paris, La Découverte, 20006,
p- 181, note 46.



FAUT-IL PRIVATISER LES CONVICTIONS RELIGIEUSES ? 245

ont effectivement des conséquences pernicieuses, et s’il est essentiel de ne pas
ignorer ces conséquences, les libéraux devront d’abord réfléchir aux différentes
fagons d’éviter ces conséquences, tout en demeurant dans le cadre de la raison
publique libérale, plutot que de porter atteinte a ce cadre qui s’impose pour des
raisons de légitimité démocratique.

4. Conclusions

Finalement, loin d’étre insensibles aux conséquences concretes des
politiques publiques, les libéraux intégrent certains arguments conséquen-
tialistes. Lorsque la question de 1’exclusion des signes religieux des espaces
publics est examinée, ils ont de solides raisons déontologiques de s’y opposer.
Les libéraux jugent traditionnellement cette exclusion illégitime, parce qu’elle
contredit I’affirmation libérale de la liberté de conscience et de 1’égalité de
traitement des individus. Comme le montre un examen attentif de 1’argu-
mentaire des libéraux contemporains, les libéraux s’opposent également &
I’exclusion des signes religieux des espaces publics pour des raisons consé-
quentialistes. Certains libéraux insistent sur les conséquences indésirables de
cette exclusion. Reste que la prise en compte des arguments conséquentia-
listes ne les conduit pas nécessairement a revoir certaines de leurs positions
fondamentales. Comme le montre Ferry, il y a des raisons conséquentialistes
de dépasser les limites de la raison publique et de réintégrer les arguments
religieux dans le débat politique. Mais, cette fois, arguments déontologiques et
arguments conséquentialistes meénent a des conclusions opposées. Plutot que
de contredire leurs raisons déontologiques, les libéraux devront vraisembla-
blement d’abord réfiéchir a la question de savoir si leur cadre peut éviter les
conséquences négatives mises en évidence.






	Faut-il privatiser les convictions religieuses? : une exploration des ressources du conséquentialisme

