
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Les raisons religieuses sous les raisons politiques

Autor: Schmitt, Yann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 213-225

LES RAISONS RELIGIEUSES
SOUS LES RAISONS POLITIQUES

Yann Schmitt

Résumé

On conçoit assez souvent l'espace public des discussions comme devant
être neutre et par conséquent sans mention des croyances religieuses comme
raisons justifiant une décision. La neutralité vise à garantir l'acceptabilité par
tous d'une décision pouvant être contraignante. On montrera que l'on peut
articuler raisons neutres et raisons religieuses à condition que les raisons
neutres restent les raisons ultimes. Cela implique que les raisons religieuses
correctement liées à des raisons neutres sont parfaitement légitimes pour
justifier une décision politique ou publique.

Parfois, la médiocrité et l'immoralité des débats français autour de la laïcité
donnent envie de ne surtout pas en parler. C'est un peu ce que je propose de

faire, de ne pas parler de laïcité tout en ne cessant au cours de cet article d'articuler

rationalité politique et religions et donc de parler de laïcité sans le dire.
Pour ne pas en rester à l'étude trop générale de leurs relations, l'objet de

mon propos sera la place des raisons neutres et des raisons religieuses dans

la justification publique, c'est-à-dire dans les débats et les prises de décision

politiques et plus généralement publiques au sens de ce qui importe à un
public1. Ainsi, j'espère éviter les oppositions comme celle entre différentes

interprétations de la laïcité, intransigeante ou ouverte2, et montrer comment
l'on peut considérer que les croyances et pratiques religieuses dans l'espace
public sont en quelque sorte de droit commun, sans statut exceptionnel positif,
la soi-disant nécessité de valeurs religieuses pour revivifier la vie politique3,

1 Cf. J. Dewey, Le public et ses problèmes, Pau, Farrago-Léo Scheer, 2003 ; et
E.Ferrarese, Ethique et politique de l'espace public. Habermas et la discussion, Paris,
Vrin, 2015.

2 C. Kintzler conteste la possibilité d'adjectiver la laïcité qui ne peut être qu'uni-
voque (Penser la laïcité, Paris, Minerve, 2013, ch. 4). De son côté, et de manière
sûrement plus précise et juste, J. Baubérot recense sept conceptions de la laïcité en
France ; cf. Les sept laïcités françaises: Le modèle français de laïcité n 'existe pas, Paris,
Maison des Sciences de l'Homme, 2015.

3 Jürgen Habermas a défendu ce point, tout comme Jean-Marc Ferry, et Pierre
Manent en serait la dernière version appliquée au cas français. Cf. J. Habermas, Entre



214 YANN SCHMITT

ni statut exceptionnel négatif : vous pouvez parler de tout dans le débat mais

pas de vos croyances qui devront rester privées. De nombreux libéraux ont
tendance à vouloir scinder raison publique nécessairement areligieuse et
discussions comportant des références religieuses, alors que je vais montrer
qu'il est parfois possible d'articuler raisons religieuses et raisons politiques
tout en conservant l'exigence de neutralité.

1. Pluralité des espaces des raisons

La pluralité des croyances et des pratiques morales, religieuses et politiques
est une évidence, mais des interprétations contraires donnent sens à ce fait. Aux
extrêmes, il y a les positions suivantes : d'une part, seule la force et la violence
physique ou symbolique peuvent construire un commun en réduisant la pluralité
par élimination des différences et des personnes différentes, élimination soit

par la discipline qui uniformise, soit par l'élimination physique pure et simple ;

d'autre part, il est possible de produire un accord substantiel entre tous les

êtres rationnels, à condition d'engager un travail de critique rationnelle des

positions initiales, des préjugés et des traditions particulières, et pour certains,
la procédure de discussion que l'on nomme «raison publique» suffit à justifier
l'accord, tandis que pour d'autres cette discussion mène à la reconnaissance
d'un bien commun objectif ou naturel qui précède l'enquête.

Le niveau de pluralité à prendre en compte importe. Rawls a bien montré

qu'il existait une pluralité de conceptions substantielles raisonnables du bien,
une pluralité des doctrines compréhensives4. Ce désaccord est raisonnable

car ce n'est pas qu'un fait lié à la diversité des intérêts particuliers ou aux
erreurs contingentes de raisonnement, mais ce désaccord est ancré dans des

difficultés de jugement qui sont la marque des limites du raisonnable. Pourtant,
Rawls considère que ce désaccord sur les doctrines compréhensives peut être

surmonté en explicitant une théorie de la justice qui serait commune, par
recoupement entre les doctrines compréhensibles raisonnables. Des auteurs

comme encore récemment Gaus proposent d'aller plus loin dans la prise en

compte de la pluralité puisqu'ils défendent la reconnaissance d'une pluralité
de conceptions de la justice et surtout les effets positifs d'une telle
reconnaissance et d'une telle défense des différentes conceptions de la justice en
conflit5. A l'arrière-plan de ces désaccords, il y a probablement ce que Berlin
décrit comme une pluralité non systématisable des valeurs, pluralité irréductible

puisque des dilemmes moraux apparaissent sans cesse et rendent peu
crédible le projet d'exposer une doctrine éthique systématique universellement

naturalisme et religion. Les défis de la démocratie, Paris, Gallimard, 2008 ; J.-M. Ferry,
La Raison et la foi, Paris, Pocket, 2016; P. Manent, Situation de la France, Paris,
Desclée de Brouwer, 2015.

4 J. Rawls, Libéralisme politique, Paris, P.U.F., 2012, p. 83-87.
5 G. Gaus, The Tyranny ofthe Ideal, Princeton, Princeton University Press, 2016.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 215

reconnue selon les normes d'une discussion publique6. La diversité des espaces
des raisons introduit une forme de perspectivisme irréductible dans le débat

public sur laquelle il faut insister pour comprendre la nécessaire articulation de

la neutralité et du religieux.
Si l'on refuse tout autoritarisme ou paternalisme, une telle pluralité ne peut

être régulée que par une discussion publique fondée sur le principe de réciprocité.
Tous les citoyens sont tenus pour libres, égaux et capables de formuler une

conception raisonnable du bien et du juste ou plutôt, car nul n'est tenu de produire
un système philosophique, de formuler des raisons pour justifier ses affirmations.
La réciprocité impose que si une raison ou un principe vaut pour moi, il doit aussi

valoir symétriquement pour autrui, sinon il n'est pas légitime dans le débat7. La

coopération ne se fonde pas ici sur l'altruisme, ni sur la recherche du bien du

plus grand nombre. Contrairement à l'utilitarisme qui additionne les individus

pour évaluer le choix des fins en fonction du plus grand nombre, le principe de

réciprocité impose que chacun puisse se reconnaître dans les justifications et les

décisions fondatrices afin d'assurer une authentique coopération8.
La raison publique au sens de l'échange public de raisons passe d'abord

par une compréhension de soi comme de l'autre à travers la formulation de

ses propres croyances ou valeurs ou projets. Mais cette compréhension, bien

que fondamentale pour espérer produire des liens sociaux au-delà des affinités

électives, n'est pas non plus une fin en soi, elle est un moyen pour produire une
décision selon des modalités variables : l'accord consensuel, le consensus par
recoupement sur les conclusions bien que les raisons d'affirmer les conclusions
soient variables, la décision à la majorité sur fond de désaccord irréductible.

Face à cet effort d'accord, la diversité religieuse entendue comme la

pluralité des croyances et des pratiques religieuses semble introduire dans

l'espace public des désaccords irréductibles entre les croyants et aussi les

non-croyants qui ne reconnaissent pas la force de la justification des convictions

défendues par d'autres. Apparemment le religieux est un cas typique de

raison qui ne pourra pas produire une décision justifiée acceptable par tous, car
le religieux est intrinsèquement pluriel voire clivant.

Reformulons ce point dans le vocabulaire des raisons9. Avoir une raison

s'explicite sous la forme d'un relation à quatre termes: R est une raison pour

6 I. Berlin, Éloge de la liberté, Paris, Calmann-Lévy, 1988.
7 Cf. T. Scanlon, What We Owe to Each Other, Cambridge, Belknap Press of

Harvard University Press, 1998.
8 J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 41-42 et p. 82. Il est à noter que Rawls

ne décrit que la raison publique qui n'importe pas dans tous les forums publics mais
seulement pour les discussions constitutionnelles ou de justice fondamentale et pour
tous les débats qui les impliquent. Ibid., p. 262-263. La question est justement de savoir
si le principe de réciprocité admet des limites ou s'il doit être étendu à tout débat public.

9 Cf. T. Scanlon, Being Realistic about Reasons, Oxford, Oxford University Press,

2014; D. Parfit, On What Matters, Oxford, Oxford University Press, 2012, Iepartie;
J. Skorupski, The Domain ofReasons, Oxford, Oxford University Press, 2010.



216 YANN SCHMITT

X de (p-er dans C. Ainsi, le fait que le pasteur demande un moment de recueillement

est une raison pour tel croyant de se recueillir lors d'un culte. Une raison
n'est pas saillante pour une personne sans certaines conditions. Il faut non
seulement que cette raison existe, mais surtout que la personne soit disposée à

la détecter ou à la saisir et qu'elle soit dans un contexte où la raison peut être

saisie par une personne disposée à la saisir. Une personne n'est pas disposée à

saisir pourquoi tel poème est une rupture dans telle tradition si elle ignore tout
des différents procédés poétiques et de cette tradition. Mais supposons que
la personne fasse sa thèse sur Maïakovski, cette disposition à comprendre la

poésie ne lui permet pourtant pas de définir correctement l'opposition d'Alvaro
De Campos et Ricardo Reis si elle ne réussit pas à trouver une bonne édition
des poèmes de Pessoa ; le contexte la contraint. Une raison est donc relative à

une personne et à un certain contexte et, comme on l'a dit, l'espace des raisons
varie pour différentes personnes10.

Cela permet de préciser ce qu'on l'entend par raison religieuse, notion qui
ne peut qu'être relativement floue puisque définir «religion» est notoirement
difficile et hors de tout consensus même minimal. Une raison religieuse est une
raison qui ne peut être assumée comme raison de croire ou de faire que par une

personne qui a des croyances religieuses rendant saillantes cette raison, disposant
à la reconnaissance de la force de cette raison. Notons que cela n'exclut pas la

possibilité de reformuler ce qu'est cette raison de telle sorte que les croyances
religieuses qui rendent saillantes la raison soient neutralisées11 ; néanmoins il est

probable que certaines raisons ne sont des raisons que pour qui a des croyances
religieuses et que ces raisons ne peuvent pas être des raisons pour qui n'a pas

ces croyances religieuses. D'où une pluralité irréductible des espaces de raisons.

2. Neutralité et religion

Comment espérer une prise de décision légitime fondée sur le principe de

réciprocité si l'on reconnaît une telle diversité irréductible des espaces des

10 Une sociologie de ces espaces des raisons peut en décrire les multiples formes.
La sociologie cognitive dans la lignée de Raymond Boudon s'attache à la fois à montrer
que les agents suivent des raisons, mais aussi que ces raisons sont subjectives et que
l'accès est biaisé ou limité (R. Boudon, Raisons, bonnes raisons, Paris, P.U.F., 2002). La
sociologie pragmatique de Boltanski et Thévenot nous décrit aussi des cités, des espaces
de justification divers et dans lesquels les agents puisent des ressources argumentatives
variées et inégalement accessibles (L. Boltanski et L. Thévenot, De la justification. Les
économies de la grandeur, Paris, Gallimard, 1991). La description de cette diversité
des espaces des raisons ne doit pas nous tromper. Elle n'est pas seulement de Tordre du
constat d'une contingence des opinions qui seraient les bornes de tout jugement, elle est
très probablement constitutive de notre situation épistémique et morale.

11 C'est toute la question de la traduction des contenus religieux; cf. J. Habermas,
Entre naturalisme et religion, op. cit., p. 188-195.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 217

raisons et en particulier si l'on tient compte des différences de croyances et de

pratiques qu'introduisent les religions?
Le principe de réciprocité est essentiel afin de permettre aux meilleures

raisons d'apparaître comme telles aux yeux de tous, ce qui est déjà idéaliser
les conditions du débat public. La neutralité des raisons justifiant la décision
finale est le prolongement du principe de réciprocité afin de garantir que toute

personne puisse, dans l'idéal, se reconnaître dans la décision et ne pas être

contrainte à agir d'une manière à laquelle elle ne peut pas consentir. Neutraliser
les différences irréductibles et par conséquent refuser toute raison irréductiblement

religieuse - et donc particulière puisqu'aucune religion n'est universelle

- dans le débat et la décision publique semblent initialement les solutions
afin de construire ou de trouver des raisons communes; mais je voudrais

montrer qu'il n'en est rien.
Neutraliser les raisons religieuses, au sens de les expulser hors du débat

public pour les privatiser, n'est sûrement pas possible à chaque fois. Sans

prendre position sur la nécessité des croyances religieuses pour enrichir les

débats démocratiques contemporains, on peut remarquer que des décisions

politiques et publiques ne peuvent avoir de sens que si l'on prend en compte
des demandes motivées et justifiées pour des raisons religieuses. Une
cantine scolaire, un cimetière, un comité d'éthique, etc., sont des domaines
où la décision publique reconnaît déjà de facto la légitimité des demandes

religieuses, sans pour autant y répondre toujours positivement, car une raison

religieuse - même si sa prise en compte est parfois nécessaire - ne suffit pas,
elle n'implique pas nécessairement par elle-même qu'il existe une raison

légitime de légiférer ou d'agir politiquement. Mais si la décision est conforme
à la demande religieuse, la raison religieuse n'est-elle pas au moins en partie la

justification de la décision?
Qu'une raison religieuse ne soit pas suffisante, mais qu'elle puisse être

une partie de la justification publique, prend sens si l'on examine ce qu'est la
neutralité. La neutralité peut s'entendre de deux manières, l'une impersonnelle,
et l'autre intersubjective: soit elle est le propre de raisons impersonnelles,
c'est-à-dire des raisons que tout être rationnel peut reconnaître et qui dépassent

toute particularité (il existe une bonne raison de penser que 2+2=4 ; cette raison

est tout simplement la preuve universellement acceptable que 2+2=4); soit
elle est le propre de raisons communes ou partagées par tous les participants
au débat ou impliqués dans la prise de décision. La neutralité impersonnelle

suppose une procédure rationnelle pour atteindre le point de vue de nulle part
qui permet de saisir ou d'être sensible à des raisons universelles12, tandis que la

neutralité intersubjective repose sur l'émergence et la construction de raisons

partagées à partir de raisons initialement subjectives ou particulières13.

12 T. Nagel, Égalité et partialité, Paris, P.U.F., 1994.
13 C. M. Korsgaard, «The Reasons We Can Share : An Attack on the Distinction

Between Agent-Relative and Agent-Neutral Values », Social Philosophy and Policy 10/1

(1993), p. 24-51.



218 YANN SCHMITT

La neutralité impersonnelle suppose une capacité à s'abstraire de toute
particularité, ce qui paraît difficile et inutile pour les questions politiques et sociales.

Elle dépend d'un sujet métaphysique abstrait, sans histoire, sans corps et sans

culture, fiction métaphysique dont on peut critiquer la possibilité. Mais même

comme fiction, il faut mesurer les effets pervers de la neutralité impersonnelle
sur des individus irréductiblement pris dans la particularité, ainsi que Sandel ou

Taylor l'ont reproché au libéralisme politique du premier Rawls. Dans Libéralisme

politique, ce dernier a reconnu qu'une culture historique commune était
nécessaire pour adhérer aux principes de justice, pourtant universalisables à

ses yeux. Cette culture naît à la suite des guerres européennes de religions et

est constituée par la reconnaissance du pluralisme, par la valorisation de la
tolérance et du principe de réciprocité, d'égalité dans la discussion et la délibération

collective. La neutralité serait donc plutôt intersubjective qu'impersonnelle.

Mais quand bien même on insisterait sur la culture politique permettant
l'émergence de raisons partagées et non sur un universel abstrait, le respect de

l'égale liberté de chacun et chacune paraît dépendre d'une culture séculière ou
laïque. En ce sens, la neutralité de la justification publique implique toujours le

recours à des raisons non religieuses, car les religions sont particulières.
La neutralité au sens de raisons partagées semble impliquer l'unanimité

(au moins idéale), puisque si l'on réussit à faire émerger une raison neutre par
rapport aux différences subjectives, alors tous les participants à la discussion

vont s'accorder sur les mêmes raisons de se décider ou ne vont pas exercer
le droit de veto associé à leur libre consentement. Supposons un groupe
homogène du point de vue religieux et respectueux de l'égalité, c'est-à-dire du

principe de réciprocité. Un tel groupe échappe au problème de la pluralité des

conceptions du bien et prendra des décisions sur la base de raisons neutres (au

sens de partagées), et pourtant ces raisons pourront parfois être religieuses. Les
différences subjectives de raisons que supposent les débats visant à produire
des décisions acceptables par tous sont à distinguer de l'accord sur les raisons

religieuses qui sont hors débat. Les raisons partagées seront donc construites
à partir des différences subjectives et dans le cadre de raisons plus générales
d'ordre religieux. Par exemple, la décision d'organiser la procédure pénale de

telle ou telle manière sera l'objet de débats entre personnes en désaccord sur
la procédure à suivre, mais ces personnes partagent toutes les mêmes raisons

religieuses de punir tel ou tel comportement interdit par leur tradition religieuse.
Des conséquences indésirables peuvent suivre d'une telle procédure sans

limite substantielle. Si une société homogène décide de condamner
l'homosexualité et si les homosexuels ont intégré leur statut de parias (il y a donc

unanimité), l'unanimité sur les raisons neutres partagées ne donne aucun moyen
de s'y opposer. Il faudrait des limites extérieures à la discussion comme des

droits absolus, mais qui peut les porter dans la discussion? Un agent extérieur

pourrait juger que cette unanimité est malsaine, mais justement, il est extérieur
et non pertinent.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 219

Cette expérience de pensée vise à montrer que la neutralité libérale n'est

pas nécessairement contraire au recours à des raisons religieuses pour justifier
une décision politique et publique. Il est possible qu'il ait existé des groupes
isolés de toute influence extérieure et avec une stabilité forte, sans forcément
être absolue, et où certaines décisions faisaient l'unanimité tout en étant

religieusement fondées. Cependant, un tel modèle ne décrit pas un idéal ou

une possibilité vivante pour nous14, comme dirait James. Il est peu souhaitable

pour nous puisqu'il ne s'agit surtout pas de montrer qu'une identité religieuse
forte et univoque serait préférable pour produire des décisions politiques et

publiques plus rationnelles, car dans des sociétés multiculturelles où le pluralisme

est reconnu, seules des discriminations et des purifications violentes

peuvent créer cette unanimité religieuse.
Ces précautions étant exposées, je ne suis pas sûr de trouver d'objections

à une telle pratique d'unanimité à la condition que le principe de réciprocité
soit respecté. Si certains membres du groupe avaient des raisons à faire valoir
contre le fait de punir le comportement en question, il faudrait, au nom du

principe de réciprocité, entamer une discussion de second niveau, non plus
sur la procédure pour punir tel comportement, mais sur le bien-fondé de la

punition d'un tel comportement. Si la tradition religieuse était réaffirmée sans

discussion et sans prise en compte des raisons invoquées, alors le principe de

réciprocité serait enfreint, un peu à la manière d'une exclusion des minorités
hors de l'identité collective, nationale et religieuse comme certains en rêvent.
Cette expérience de pensée permet d'entrevoir que même si des raisons

religieuses partagées produisent une décision légitime, cette décision suppose
une forme de neutralité au sens de raisons partagées qui rendent légitime le

recours aux raisons religieuses. Une raison religieuse ne suffit pas pour une
décision politique ou publique, mais elle peut être parfois déterminante si elle

est compatible avec le principe de réciprocité.

3. Le carré des raisons neutres et religieuses

Les raisons religieuses ne suffisent pas même si elles font l'unanimité
puisque le partage des raisons selon le principe de réciprocité constitue la

légitimité bien plus que la religiosité des raisons invoquées. Mais elles peuvent
être nécessaires au sens où exiger un silence sur les raisons religieuses est dans

certaines circonstances une exigence démesurée, discriminante et inutile.
Pour comprendre comment neutralité et raisons religieuses peuvent

cohabiter et constituer des raisons politiques ne mettant pas en danger le

pluralisme, voici le carré des raisons respectant la neutralité et rendant possible
le recours à des raisons religieuses dans le débat et la décision politiques et

publics.

14 Je ne m'aventurerai pas ici à définir ce «nous».



220 YANN SCHMITT

Raisons neutres Rl rl15 Raisons négatives générales R2

r2 r3

Raisons particulières R3 r4 Raisons négatives particulières R4

La question est la suivante : comment justifier que des raisons religieuses
puissent jouer le rôle des raisons particulières R3. La réponse tient dans

la relation r2 entre les raisons neutres et les raisons particulières. Mais

commençons par clarifier la présence de la colonne de droite et l'idée de raison

négative.
Les relations rl et r4 sont des relations de rebutting defeatersl6, au sens où

une raison neutre Rl seraprimafacie légitime si elle est partagée (au sens décrit
dans la section 2) mais elle perdra son statut de raison légitime si elle est en

contradiction avec une raison R2. Ainsi une personne peut justifier son propos

par la liberté d'expression selon une raison Rl, mais la liberté d'expression
n'est pas une raison légitime si elle entraîne par exemple une atteinte grave
au respect de la vie privée, ce qui constitue une raison négative R2 contre Rl.
Les raisons négatives ne sont pas seulement des principes comme le respect
de la vie privée, ils peuvent aussi être entièrement pragmatiques. Supposons
des parents qui réclament de la cantine scolaire un menu spécifique pour leur
enfant, pour des raisons médicales. Un service public se doit de prendre en

compte les problèmes médicaux des usagers Rl et donc le régime alimentaire

particulier de l'enfant constitue une raison R3 pertinente pour ce service

public. Supposons encore que le surcoût pour la production d'un tel menu soit

démesuré, par exemple cela double le prix de la cantine pour tous les autres

parents. S'il n'existe pas d'objection de principe à ce qu'un service public
prenne en compte le problème médical d'un usager, bien au contraire, des

raisons pragmatiques R3 comme ce surcoût peuvent amener à s'opposer à la

raison prima facie Rl et à refuser que la maladie de l'enfant soit une raison
suffisante pour imposer un surcoût à la collectivité. Ainsi, il sera demandé aux

parents de préparer eux-mêmes le repas. Évidemment, la réflexion serait différente

si le surcoût pour les autres parents était minime et si l'effort collectifbien

réparti était acceptable ou bien encore si par solidarité les ou certains parents
acceptaient de payer le surcoût pour cet enfant dont ils savent qu'il dépasse les

capacités financières des parents de l'enfant malade.

4. La double articulation possible des raisons neutres et religieuses

Pour comprendre la relation r2, c'est-à-dire comment une raison
particulière et surtout pour notre propos comment une raison religieuse peut être

15 N. B. : Les r. sont des noms de relation.
1

16 Sur la notion de defeater, cf. J. L. Pollock, Contemporary Theories ofKnowledge,
Towota (NJ), Rowman and Littlefield, 1986.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 221

liée à une raison neutre, nous avons vu un premier cas simple où la raison

religieuse est neutre car unanimement partagée (voir section 2) mais prenons
une autre situation plus conforme à notre contexte. Il est reconnu qu'une
demande morale de respect de l'intégrité est légitime, l'intégrité est une raison

neutre au sens où elle est partagée par ceux qui se reconnaissent dans la culture

politique libérale au sens de la valorisation de la liberté, de l'égalité morale,
de la tolérance. Supposons un sikh qui demande l'autorisation de porter un
poignard dans l'espace public, une école par exemple, au nom de l'intégrité17.
Il mobilise deux raisons complémentaires. D'une part, il fait référence à une

obligation religieuse qui est à ses yeux constitutive de sa personne et qu'il ne

veut pas enfreindre (c'est une raison de type R3) ; d'autre part, il fait référence
à la raison générale (RI) qui légitime une décision par le respect de l'intégrité.
Mais il se voit opposer une raison d'ordre public (R2), plus précisément le

danger d'une arme dans l'espace public ou scolaire (R4).
Supposons une autre personne qui désire faire enterrer un parent selon le

rite musulman, c'est-à-dire en contact avec la terre et qui se voit opposer une

raison-defeater selon laquelle la loi interdit une telle pratique pour des raisons

d'hygiène. La personne invoque deux raisons complémentaires: la liberté
de culte (RI) et l'obligation religieuse d'enterrer un mort en contact avec la

terre (R3) et se voit opposer un principe d'hygiène (R2) et donc une illégalité
d'enterrer un mort à même la terre (R4).

Dans les deux cas, on voit bien que les raisons neutre et religieuse ne sont

pas seulement en conjonction mais que la raison religieuse ne vaut comme
raison dans l'espace public que par son lien intrinsèque avec la raison neutre

qui est prioritaire. Néanmoins, la raison religieuse n'est pas neutre au sens

d'impersonnelle, pas plus qu'elle n'est neutre au sens de partagée.
La relation r2 entre RI et R3 serait à comprendre comme une relation

entre le général et le particulier. L'obligation de respecter un commandement

religieux auquel on tient parce qu'il constitue une part de son identité est un
cas particulier d'intégrité. Le respect d'une pratique d'enterrement est un cas

particulier de la liberté religieuse. Mais la relation r2 mérite d'être approfondie
et précisée selon deux modalités : de la raison neutre vers la raison religieuse et
de la raison religieuse vers la raison neutre.

La raison neutre est indéterminée dans les cas qui nous intéressent,
notamment parce qu'il faut penser la pluralité religieuse dans un cadre commun
où des raisons sont partagées. Si une demande peut être motivée par l'intégrité
ou la liberté religieuse, cette demande reste encore trop indéterminée pour
pouvoir produire une décision. La raison religieuse vient déterminer la raison
neutre en lui donnant un contenu plus précis et la raison neutre contraint le

contenu de la raison religieuse. La relation des deux raisons est donc celle d'un

17 C. Laborde utilise la notion d'intégrité pour montrer comment certaines demandes

religieuses doivent être reconnues dans l'espace public; cf. son article «Religion in the
Law. The Disaggregation Approach», Law and Philosophy 34 (2015), p. 581-600.



222 YANN SCHMITT

déterminable à un déterminéls. Être coloré est un déterminable, une propriété
déterminable, et être rouge est un déterminé, une propriété déterminée
déterminant la propriété déterminable d'être coloré. Le déterminable définit aussi
des critères pour les déterminés potentiels. Supposons un étudiant ou un
professeur qui s'indigne d'être obligé de venir en cours avant dix heures du

matin. L'intégrité ne peut être déterminée par un comportement comme dormir
jusqu'à dix heures du matin. Ressentir le besoin de dormir jusqu'à dix heures
du matin n'est pas une raison qui peut déterminer la raison déterminable qu'est
l'intégrité et donc ne peut être invoquée pour justifier une demande d'exemption
au nom du respect de son intégrité. De même, la liberté religieuse ne pourra
pas être déterminée par la demande de consommer de façon récréative une

drogue mais par la demande de consommer, par exemple, du peyotl dans un
cadre ritualisé et traditionnel. Avant même la confrontation avec des raisons-

rebutting-defeaters19, la raison neutre comme déterminable limite le champ des

raisons religieuses pouvant intervenir dans la décision politique et publique.
En ce sens, la raison neutre comme déterminable joue le rôle de defeater de la

raison religieuse, mais non pas au sens d'un rebutting defeater contredisant la
raison religieuse comme dans le cas de la relation rl, mais d'un undercutting
defeater ôtant tout poids à certaines raisons illégitimes ne pouvant être des

raisons pertinentes dans la discussion politique et publique. Dormir jusqu'à dix
heures n'est pas véritablement contraire à l'intégrité mais n'a aucun rapport
avec l'intégrité.

Une autre manière de comprendre la relation entre raison neutre et raison

religieuse, complémentaire de la relation déterminable/déterminé, est la relation
forme/matière. Cette dernière relation peut s'entendre de deux manières. En un
premier sens, la forme informe la matière et la précède. Le modèle aristotélicien

de l'artisan qui façonne le marbre à partir de sa représentation formelle
n'est cependant pas opératoire pour nous car l'on voit mal qui serait l'artisan
qui façonnerait les raisons religieuses sur la base de raisons neutres. En un
second sens, la forme peut être abstraite de la matière dans laquelle elle est

contenue. Le modèle est d'inspiration kantienne, c'est celui du test
d'universalisation qui permet de décider de la valeur morale d'une intention tout en

assurant l'autonomie du sujet. Avoir une raison religieuse n'est pas en soi, en
contexte pluraliste, une raison neutre au sens de partageable. Mais le croyant,
s'il veut pouvoir faire valoir que sa demande est justifiée, doit montrer que sa

raison religieuse (R3) a une forme qui s'exprime par une raison plus générale,

18 E. M. Funkhouser, «The Determinable-Determinate Relation», Noûs 40 (2006),
p. 548-569.

19 Une raison-rebutting-defeater est une raison qui s'oppose à une autre raison en
tant qu'objection qui annule la force et la pertinence de la raison initiale. Une raison-
undercutting-defeater est une raison qui s'oppose à une autre raison en lui ôtant tout
fondement. Tenir les religions pour des sources de violence serait une manière non pas de

s'opposer à une raison religieuse précise, mais de disqualifier toute forme de raison qui
serait intrinsèquement religieuse parce qu'elle est religieuse, quel que soit son contenu.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 223

neutre et partageable (RI). Vouloir porter le poignard traditionnel pour un sikh

dépend d'une obligation religieuse qui est une raison dont la forme est une
demande de respect de l'intégrité. Vouloir enterrer un parent mort selon le

rituel musulman dépend d'une obligation religieuse qui est une raison dont la

forme est l'exercice de la liberté religieuse. Il faut à ce stade rappeler que quand
bien même la raison religieuse serait bien articulée à la raison neutre, elle doit
encore passer l'épreuve des raisons-rebutting-defeaters.

Penser la raison religieuse comme ayant une forme exprimée par une raison

neutre permet aussi d'insister sur la dynamique d'examen et d'intégration au
débat public des croyants. Contrairement au test kantien d'universalisation,
l'effort pour penser la forme de la raison religieuse n'est pas la reconnaissance

autonome de l'universalité de la raison religieuse, ce qui serait transformer le

particulier en universel, ni même du caractère partageable idéalement de la

raison religieuse. La raison religieuse peut être reconnue comme particulière
puisqu'il y a une diversité de traditions religieuses et il est inutile de supposer
qu'une religion est universelle ou vraie. La réflexion sur la raison religieuse
consiste à reconnaître qu'elle a une forme neutre en tant qu'elle est la détermination

d'un déterminable et non en tant qu'elle est potentiellement universelle,
et ce déterminable ou cette forme n'est pas un universel accessible d'un point
de vue de nulle part mais une raison neutre au sens de partagée dans le cadre

du principe de réciprocité.
Le contractualisme de Scanlon offre un bon cadre théorique pour

comprendre ceci20. Scanlon défend l'idée qu'une action est bonne ou mauvaise

en fonction de sa justification possible, c'est-à-dire des raisons que l'on peut

partager avec des interlocuteurs à propos des principes qui autorisent l'action
ou l'interdisent, et mes interlocuteurs doivent comme moi viser des principes
partageables et non seulement leur propre intérêt. Pour qu'une raison religieuse
soit pertinente dans un débat public, il faut qu'elle soit justifiable pour les

autres, ce qui demande qu'elle soit conforme à un principe ou à une raison

plus générale qui soit acceptable par d'autres qui pourtant ne partagent pas la
raison religieuse. L'action sera autorisée non pas parce qu'il existe une raison

religieuse de la faire mais parce que la raison religieuse qui la justifie pour le

croyant est la détermination d'une raison neutre partagée et capable de résister
à des raisons-rebutting-defeaters. La raison neutre, tout comme le test des

raisons-defeaters, donnent des raisons de tenir la raison religieuse pour une
raison à prendre en compte publiquement sans mettre en cause ni l'expression
publique de croyances religieuses, ni le primat de la neutralité.

Ajoutons que 1'«emboîtement» des raisons permet aussi de comprendre
qu'une raison religieuse soit reconnue collectivement comme une raison

légitime sans pour autant demander à chacun d'assumer réellement la raison

religieuse. Si la raison religieuse est une détermination d'une raison partagée,
cela permet à chacun de reconnaître qu'il y a bien une raison légitime même si

20 T. Scanlon, What We Owe to Each Other, op. cit.



224 YANN SCHMITT

l'on ne voit pas comment on assumerait réellement pour soi une telle raison21.

Comprendre que le port du couteau traditionnel sikh est une forme d'intégrité

et que l'ordre public n'est pas nécessairement mis en cause permet de

comprendre l'importance d'accorder ce droit sans pour autant assumer
personnellement l'obligation traditionnelle sikh. La justification publique ne demande

pas que toute raison puisse être partagée pour être légitime, mais seulement que
toute raison soit ou partagée ou la détermination d'une raison partagée. D'où le
carré des raisons suivant :

Raisons neutres RI Relation de rebutting
defeater de RI par R2

Raisons négatives
générales R2

Relation de détermination
ou d'information de RI
par R3

Relation de détermination
ou d'information de R2

par R4

Raisons particulières R3 Relation de rebutting
defeater de R3 par R4

Raisons négatives
particulières R4

5. Conclusion

Une telle articulation de la neutralité et des raisons religieuses permet de

refuser tout autant la privatisation du religieux au nom de la neutralité politique
que l'exceptionnalisme religieux demandant des exemptions pour des raisons

religieuses et non partageables. Pourtant, une telle solution ne gomme pas les

tensions que le religieux fait naître dans l'espace public et dans le débat public.
Le carré des raisons repose sur une justification des raisons particulières

grâce à des raisons partagées, c'est-à-dire qui puissent être reconnues comme
telles par des interlocuteurs qui, sans partager les raisons particulières,
reconnaissent les principes qui justifient la légitimité des raisons particulières.
Il y a bien là une forme d'hétéronomie puisque la justification dépend du

jugement d'autrui et non d'un examen solitaire22. Cette hétéronomie évite le

piège de l'abstraction du sujet universel souvent invoqué pour donner sens
à la neutralité, par contre elle entre en tension avec l'hétéronomie religieuse
où les processus de justification diffèrent puisqu'ils ne visent pas à trouver
des raisons partageables avec tous. Si une personne vise à justifier la prise en

compte d'une raison religieuse en assumant la mise au jour d'une forme de

cette raison que serait une raison neutre partagée, elle relativise la force de la

raison religieuse qu'elle sait insuffisante pour d'autres. Telle est l'ambiguïté
irréductible de tout appel à la neutralité des raisons: cet effort d'abstraction.

21 La raison religieuse peut même paraître à certains idiote, absurde, archaïque, etc.,
mais son lien avec une raison neutre peut, malgré cela, être reconnue comme légitime
pour le débat public.

22 T. Scanlon, What We Owe to Each Other, op. cit., p. 6.



LES RAISONS RELIGIEUSES SOUS LES RAISONS POLITIQUES 225

qui ne sait pas s'il atteint l'universel mais engage un travail critique de généralisation

ou de dé-particularisation du point de vue, suppose une anthropologie
de l'individu libre capable de distance par rapport à sa tradition, ses valeurs et

ses croyances parce qu'il est confronté à la pluralité. Mais loin d'introduire une
métaphysique idéaliste de l'individu sans histoire ni culture, un tel programme
se justifie parce qu'il prend le pluralisme au sérieux. Le pluralisme n'est pas

qu'une pluralité de fait dont il faut par tous les moyens chercher à sortir. Le

pluralisme n'est pas le relativisme nihiliste qui est un laxisme moral et
intellectuel. Le pluralisme prend la pluralité au sérieux en acceptant que telle est

notre condition épistémique : il y a des raisons de croire que nous ne pouvons
pas tenir pour de bonnes raisons de croire alors même que nous savons que
d'autres personnes, que nous considérons comme des pairs de ce point de vue,
les tiennent pour de bonnes raisons de croire. La prise au sérieux de la pluralité
est aussi une acceptation de notre situation éthique où les désaccords sur les

valeurs et la conception du bien sont massifs et nous obligent à nous justifier
pour coopérer.

L'attitude religieuse se démarque souvent du pluralisme parce qu'une
autorité est reconnue et que cette autorité d'un maître, d'un témoignage, d'un
texte, d'une institution ou bien encore d'un peu tout cela n'est pas mise en

question, sauf dans des périodes de doute extrême, variables selon les personnes.
Une attitude de déférence à l'autorité se retrouve aussi chez des non-croyants.
Prendre au sérieux la pluralité consiste à introduire ses convictions et ses

raisons de croire dans un espace des raisons sans synthèse substantielle stable

et définitive où règne une autre hétéronomie que l'hétéronomie religieuse. Les

raisons religieuses sont en un sens à soumettre aux raisons partagées par-delà
les particularités des raisons religieuses, ce qui ne peut qu'entraîner une tension

pour le croyant, quand bien même il professerait une adhésion pleine et entière

aux raisons neutres mise en valeur dans sa société ou son État. Ceci n'est qu'un
cas particulier de la situation de celui qui propose une raison pour se justifier
alors qu'il sait qu'elle n'est pas partagée et qu'il doit montrer comment articuler
cette raison particulière à une raison neutre intersubjective.




	Les raisons religieuses sous les raisons politiques

