
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: L'évangile comme vérité publique (L. Newbigin) : une troisième voie au-
delà de l'alternative entre théologie rationaliste et religion privée?

Autor: Jaeger, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 181-200

L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE
(L. NEWBIGIN)

Une troisième voie au-delà de l'alternative
entre théologie rationaliste et religion privée ?1

Lydia Jaeger

Résumé

Lesslie Newbigin défend l'Evangile comme «vérité publique». L'article
précise la signification de cette affirmation et présente les bases épistémo-
logiques et théologiques sur lesquelles elle repose. D'après Newbigin, le

message chrétien porte sur desfaits et ne peut être relégué dans le domaine des

valeurs et des convictions privées. Tout argument enfaveur de lafoi chrétienne
doit s'articuler à l'intérieur de ce paradigme, plutôt que de se soumettre aux
critères de rationalité hérités des Lumières. A la place de la théologie naturelle
traditionnelle qui s'appuie sur une raison prétendûment neutre, il s'agit de

faire la démonstration de la fécondité du cadre fiduciaire chrétien pour la
connaissance et la vie humaines en partant de l'Évangile lui-même.

Lesslie Newbigin (1909-1998) est un penseur peu connu et rarement étudié

en francophonie aujourd'hui. Plusieurs de ses premiers ouvrages ont été traduits

en français2, mais aucun de ceux qui présentent sa pensée mûre concernant

1 Les citations des textes de Newbigin publiés en anglais ont été traduites par
Charles Vanseymortier ; Jacques Blocher a assuré une relecture stylistique de l'article.

2 Nous relevons notamment: Journées indiennes, trad. fr. P. Gander, Bâle, Mission
de Bâle, 1953 (éd. originale A South India Diary, 1951); L'Église : peuple des croyants,
corps du Christ, temple de l'Esprit, Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1958 (éd. originale
The Household ofGod: Lectures on the Nature ofthe Church, 1953) ; (avec B. Sundkler,
C. K. Jacob) Mission et Église à New Delhi, Paris, Société des Missions Evangéliques,
1963; La Mission mondiale de l'Église, Paris, Société des missions évangéliques de

Paris, 1959 (éd. originale One Body, One Gospel, One World. The Christian Mission
Today, 1958) ; L'universalisme de lafoi chrétienne, trad. fr. C. Bodmer-de Traz, Genève,
Labor et Fides, 1963 (éd. originale A Faith for This One World?, 1961); Une religion
pour un monde séculier, trad. fr. M. Tadié, Paris-Tournai, Casterman, 1967 (éd. originale
Honest Religion for Secular Man, 1966) ; En mission sur le chemin du Christ : perspectives

bibliques, trad. fr. A.-F. Gillièron, Aubonne, Éd. du Moulin, 1998 (éd. originale
Mission in Christs Way, Genève, Conseil œcuménique des Églises, 1987). Le demier
ouvrage contient des études bibliques présentées au synode de l'Église de l'Inde du



182 LYDIA JAEGER

l'Évangile comme vérité publique ne l'a été3. Pourtant, celui qui ne rechigne

pas à la lecture en anglais des ouvrages de sa dernière période de vie y découvre
des analyses qui restent éminemment perspicaces même vingt ans après sa mort.

La pensée de Newbigin n'est pas celle d'un théologien universitaire. Elle a

été forgée au fil de sa longue expérience missionnaire et porte les marques de

quelqu'un qui connaît la vie de l'Église et le dialogue interreligieux de l'intérieur,

tant sur le plan local que sur le plan mondial4. La majeure partie de sa vie
active a été consacrée à l'Inde (dès 1936 et jusqu'à sa retraite en 1974), d'abord
en tant que missionnaire de l'Église d'Écosse (presbytérienne), ensuite en tant
qu'évêque de la toute jeune Église de l'Inde du Sud, qui unit plusieurs Églises

protestantes de la région et que Newbigin avait aidé à former. De 1959 jusqu'en
1965, il fut au service du Conseil œcuménique des Églises.

Ses livres ne sont pas des ouvrages académiques (ils ne comportent presque
jamais de notes de bas de page). Pour beaucoup, ils ont été rédigés entre divers

engagements, parfois au cours de trajets, voire à l'aéroport5. Des lectures
abondantes et continues les nourrissent (au début de sa retraite, Newbigin
s'est accordé le plaisir de lire la Dogmatique de Karl Barth en entier6), mais ses

réflexions restent toujours solidement ancrées dans la pratique. On aurait donc

tort d'y chercher des analyses académiques exhaustives de tel ou tel aspect de

l'histoire des idées en Occident7. Il privilégie la vue d'ensemble, préfère dégager

Sud en 1986. Ajoutons la traduction en français de quelques articles plus récents: «La
Mission des années 80», Perspectives missionnaires 2 (1981), p. 7-14; «L'Occident
peut-il se convertir?», Perspectives missionnaires 29 (1995), p. 7-26 («Can the West
be Converted?», International Bulletin ofMissionary Research (janvier 1987), p. 2-7 ;

http://www.intemationalbulletin.org/issues/1987-01/1987-01-0Q2-newbigin.pdf. consulté
le 26 août 2016); «Confesser le Christ dans une société multireligieuse», Hokhma 85

(2000), p. 2-15.
3 Une religion pour un monde séculier, 1967 (cité ci-après Religion pour monde

séculier), anticipe quelques-uns des thèmes clés de la dernière phase de ses écrits.
L'épistémologie de Michael Polanyi, qui deviendra si prédominante dans ses derniers
écrits, y fait son apparition (p. 92, n. 1, il reconnaît sa «dette» envers le magnum opus
de ce dernier: Personal Knowledge: Towards a Post-Critical Philosophy, Chicago,
University of Chicago Press, 1958).

4 A Kanchipuram, Newbigin fut invité à co-diriger des rencontres hebdomadaires de

savants hindous au monastère de la Mission Ramakrishna. Au programme était la lecture du
Svetasvara Upanishad en sanskrit et de l'évangile de Jean en grec (L. Newbigin, Unfinished
Agenda: An UpdatedAutobiography, Edimbourg, Saint Andrew Press, 1993, p. 54).

5 Paul Weston, communication privée, le 20 juillet 2016 à Cambridge. Je remercie
Paul Weston pour des échanges stimulants, tant oraux qu'écrits. C'est certainement la
raison pour laquelle il arrive à Newbigin de se tromper dans l'attribution de telle ou telle
citation (pour un exemple, cf. note ci-dessous).

6 L. Newbigin, Unfinished Agenda, op. cit., p. 228 sq.
7 S. N. Williams, Revelation and Reconciliation: A Window on Modernity,

Cambridge, Cambridge University Press, 1995, passim, critique la reconstruction de
la trajectoire historique de la pensée moderne par Newbigin comme n'étant pas
suffisamment nuancée. Descartes ne représente qu'une façon d'être «moderne» (à côté
de Montaigne, par ex.; ibid., p. 18 sq.). De même, Williams considère que Newbigin



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 183

les grandes tendances et se concentre sur les réponses chrétiennes à y apporter.
Mais c'est justement la combinaison entre réflexion épistémologique et démarche

pastorale, entre analyse missiologique et implication dans l'évangélisation et
dans l'engagement social et politique, qui rend pertinent ses écrits pour celui qui
cherche à penser et à vivre la foi chrétienne dans l'Europe contemporaine.

1. L'Evangile comme vérité publique

Ayant vécu si longtemps dans une culture non-occidentale, Newbigin put
voir la civilisation européenne avec les yeux «d'un missionnaire étranger»8.
De même que les missiologues ont depuis longtemps essayé d'analyser et de

comprendre les cultures non-occidentales à la lumière de l'Évangile, Newbigin
devint convaincu de l'urgence de faire porter un tel regard sur la culture
occidentale.

Divers aspects de la réflexion missiologique de Newbigin mériteraient
d'être présentés. Cet article se concentre sur un leitmotiv de sa pensée dans sa

maturité: l'Évangile est une vérité publique. Que signifie cette affirmation?
Sur quelles bases épistémologiques et théologiques repose-t-elle Quelles sont
ses implications pour le témoignage chrétien et la vie en société?9

Beaucoup s'accordent, dans les débats sur la place légitime de la religion
dans une société moderne, pour juger que la religion relève de la sphère des

convictions privées qui ne doivent pas s'immiscer dans le débat public, régi par
les connaissances rationnelles. Newbigin considère, certes, que les religions
orientales peuvent se contenter de la sphère privée, dans la mesure où la réalité

qu'elles visent se situe au-delà du sensible10. Mais tel n'est pas le cas en ce qui
concerne la religion chrétienne. Le titre d'un de ses livres est programmatique
à cet égard: Truth to Tell: The Gospel as Public Truth. L'Évangile ne peut être

une «bonne nouvelle» sans être une «nouvelle vraie»11. La visée universelle de

la vérité implique que si «Jésus est Seigneur», «il est Seigneur non seulement

exagère l'importance des questions épistémologiques dans le défi que pose l'athéisme au
témoignage chrétien. L'étude de Williams apporte des précisions historiques précieuses.
A mon sens, elle n'invalide pas la pertinence globale des propos de Newbigin pour la
réflexion missiologique en contexte occidental.

8 L. Newbigin, Foolishness to the Greeks : The Gospel and Western Culture, Grand
Rapids, Eerdmans, 1986, p. 1 ; cf. p. 41. Cf. L. Newbigin, «The Cultural Captivity
of Western Christianity as a Challenge to a Missionary Church», in: L. Newbigin, A
Word in Season : Perspectives on Christian World Missions, Grand Rapids-Édimbourg,
Eerdmans-Saint Andrew Press, 1994, p. 67 (repris dans Newbigin: A Reader,
p. 207 sq.) ; et L. Newbigin, Proper Confidence : Faith, Doubt and Certainty in Christian
Discipleship, Londres, SPCK, 1995, p. 11, p. 93.

9 Je prolonge la réflexion sur les implications ecclésiales, sociales et politiques de
la pensée de Newbigin dans « Lesslie Newbigin : l'Évangile - une Bonne Nouvelle pour
l'Occident», Théologie Évangélique 16/2 (2017), à paraître.

10 Foolishness to the Greeks, op. cit., p. 40.
11 Truth to Tell, Grand Rapids, Eerdmans, 1991, p. 52.



184 LYDIA JAEGER

de l'Église mais aussi du monde, non seulement dans la vie religieuse mais
aussi dans toute la vie, non seulement de certains peuples, mais aussi de tous
les peuples»12. Du coup, les chrétiens ne peuvent se contenter de proclamer
l'Évangile dans la vie personnelle d'individus; ce message «doit être entendu
dans les conversations des économistes, des psychiatres, des éducateurs, des

scientifiques et des hommes politiques. Nous devons le proclamer non comme
un ensemble de valeurs honorables, mais comme la vérité concernant ce dont il
s'agit»13.

11 est certain que Newbigin adopte ici une certaine compréhension de la foi
chrétienne, qui n'est pas suivie par tous les théologiens. On peut la qualifier
d'historique, non seulement dans le sens qu'elle tient au caractère concret,
historique des événements clés de l'histoire du salut, mais encore qu'elle
correspond aux grandes traditions historiques du christianisme. Newbigin aime
citer Ac 26,2614 : «Ce n'est pas en cachette que tout cela s'est passé» (NBS). Ce

qui fonde la foi chrétienne - la vie, la mort et la résurrection de Jésus-Christ -
appartient à l'histoire publique : « C'est là un fait - et, qu'on se le dise, pas un fait
'religieux'. Dans le Time magazine, sa place n'est pas confinée dans cette étroite
colonne, entre le théâtre et le sport, où l'on range la religion. Il relève des affaires

mondiales, dont il doit ouvrir la section. Le règne des cieux s'est approché »15

2. Le refus de la théologie naturelle

L'approche de Newbigin est d'autant plus intéressante que - tout en

contestant fermement l'idée selon laquelle la foi chrétienne serait sans rapport
avec le monde des faits objectifs, simple expression d'une expérience religieuse
intérieure16 -, il résiste également à une théologie naturelle qui chercherait

12 Ibid., p. 34.
13 Ibid., p. M.
14 J. A. Kirk, «Newbigin at the Areopagus : Arguing for Truth in the Market Place»,

in: M. T. B. Laing. P. Weston (éds), Theology in Missionary Perspective: Lesslie
Newbigin's Legacy, Eugene, Pickwick, 2012, p. 173. Kirk offre cette définition du terme
«public» : est publique «toute affaire qui se produit sur la scène de la société humaine dans

son ensemble et qui n'est cachée à personne. En ce sens, l'Évangile est une bonne nouvelle
publique, puisqu'il est l'annonce d'actions faites ouvertement, sur la scène de l'histoire du
monde, et qui ont une visée universelle (1 Jn 2,2). Le message de Jésus-Christ est l'exact
contraire des doctrines ésotériques et des cultes à mystères quels qu'ils soient» (ibid.).

15 L. NEWBiGiN, « On Being the Church for the World » 1988), in : G. Ecclestone (éd.),
The Parish Church Explorations in the Relationship of the Church and the World,
Oxford, Mowbray, p. 25-42; repris in: L. Newbigin, Lesslie Newbigin, Missionary
Theologian: A Reader, Paul Weston (éd.), Londres, SPCK, 2006, p. 135 (cité dans
les notes ultérieures comme Newbigin: A Reader). Cf. L. Newbigin, En mission sur le
chemin du Christ, op. cit., p. 10 sq.

16 Par ex. Foolishness, p. 44 sq. ; L. Newbigin, Truth and Authority in Modernity,
Valley Forge, Trinity Press International, 1996, p. 57-59; et L. Newbigin, Proper
Confidence, p. 2.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 185

à fonder la foi ailleurs que dans la rencontre avec le divin. Il présente son

approche comme une «troisième possibilité» entre «une objectivité erronée et

une subjectivité erronée»17.

Le rejet de la théologie naturelle par Newbigin ne souffre aucune ambiguïté :

« Le 'dieu' dont la théologie naturelle entend avoir démontré l'existence n'est pas
le Dieu dont le portrait est fait au fil de la Bible. Ce n'est pas le Dieu et Père de

notre Seigneur Jésus-Christ. Ce n'est pas la sainte Trinité.» C'est une «idole».
«La connaissance de Dieu que fournit la 'théologie naturelle' est une connaissance

non seulement partielle, mais déformée et trompeuse»18. Il fait écho au

« non » emphatique que Karl Barth opposait à Emil Brunner dans leur fameuse

dispute dans les années 1930 sur la possibilité d'une connaissance naturelle de

Dieu, indépendamment de la révélation de Dieu en Christ19. Mais loin de signer
l'échec d'une théologie à prétention publique, ce «non» est étroitement lié au
caractère du Dieu qu'il s'agit de connaître - et de faire connaître - et à la façon
même selon laquelle Newbigin conçoit l'Évangile comme vérité publique20.

3. La réalité ultime comme personnelle

Le «non» à la spéculation métaphysique découle du caractère personnel
du Dieu que proclame la foi chrétienne. Car la façon de s'approcher de Dieu
doit tenir compte du caractère de Celui que l'on cherche à connaître. Newbigin
souligne la différence entre le fait de connaître des informations sur une personne
et celui de connaître la personne. On peut, certes, raisonner sur quelqu'un ou le

soumettre à des examens, adoptant une méthodologie distanciée, dépersonnalisée
(comme dans un laboratoire de médecine biologique ou lorsque Ton examine le

cerveau à l'aide de procédés neuroscientifiques), mais on ne pourra jamais ainsi le

connaître en tant que personne, découvrir la richesse de ses connaissances, de ses

émotions et de ses talents. Nous faisons l'expérience de cette différence radicale

«quand une personne dont nous discutions entre à Timproviste dans la pièce.
En effet, en l'absence de quelqu'un, nous pouvons exprimer nos avis sur cette

personne en restant maîtres de la tournure que prend la discussion. Mais qu'elle
entre dans la pièce, et il nous faut soit couper court, soit basculer vers un autre
mode de conversation»21. Quand nous étudions un objet inanimé, nous sommes
en contrôle de l'examen et décidons quelles questions poser, mais quand nous
voulons connaître une personne, nous devons accepter une relation réciproque,

17 Truth to Tell, p. 58 sq.
18 Truth and Authority, p. 18 sq.
19 Ibid., p. 14. Cf. K. Barth, Nein! Antwort an Emil Brunner, Munich, C. Kaiser,

1934.
20 Un lien analogue existe pour Barth: reconnaître le Christ comme «Tunique

Parole de Dieu» (première thèse de la Déclaration de Barmen, 1934) est décisif dans le
combat de l'Église confessante contre le nazisme.

21 Proper Confidence, p. 10 sq.



186 LYDIA JAEGER

écouter ce qu'elle a à nous dire et nous laisser interpeller par les questions qu'elle
nous pose22. Une personne n'est connue en profondeur que quand elle se révèle à

nous : «Nous ne pouvons connaître une personne que si elle se fait connaître»23.

C'est la raison pour laquelle le chrétien ne peut concevoir l'accès à la connaissance

de Dieu sur le mode des philosophes classiques : « Si l'Idée du Bien a, pour
ainsi dire, réellement fait son entrée dans la pièce et s'est mise à parler, nous
devons alors mettre fin à notre discussion précédente et écouter»24.

Qu'une personne ne soit connue véritablement que lorsqu'elle se révèle,

implique que nous ne pouvons pas élaborer et vérifier la connaissance que nous
avons d'elle en ayant recours à nos seules ressources. Ce qui est déjà vrai dans

les relations entre humains l'est encore davantage pour notre connaissance
de Dieu. C'est pourquoi la certitude que nous pouvons atteindre dans notre
connaissance de Dieu n'a pas son point d'appui en nous : «Dans ce domaine,
la certitude ne repose pas sur ma compétence personnelle d'agent connaissant,
mais sur la véracité de Celui que j'ai appris à connaître»25.

4. La vérité comme historique

Le christianisme est une religion profondément historique. Avant tout, la

Bible raconte une histoire. Elle ne s'ouvre pas sur une preuve métaphysique de

l'existence de Dieu, mais sur l'acte de création. Et elle s'achève sur la vision du
renouvellement de toute chose à la fin de l'histoire. Entre création et consommation,

elle parle des actes puissants de Dieu, d'abord dans l'histoire du peuple
d'Israël et suprêmement dans l'incarnation du Fils. Le noyau de son message
concerne des faits particuliers, qui se sont passés en des temps et des lieux
donnés. Comparée à la philosophie grecque, la foi chrétienne fait intervenir
«un nouveau point de départ»: «Dieu a agi et parlé par des événements qui
constituent la substance des Écritures»26. C'est un fait en accord avec l'éty-
mologie du mot en latin : «factum, 'quelque chose qui a été fait'»11, accompli.

C'est pour cette raison même que le chrétien ne peut pas entrer avec les

autres religions et conceptions du monde dans un dialogue «neutre» qui
mettrait entre parenthèses sa conviction que Dieu a parlé et agi dans l'histoire.
Car la vérité ultime ne se trouve pas dans des vérités éternelles, accessibles à

22 Michael Polanyi exprime la même idée dans sa hiérarchie de la connaissance
{cf. L. Jaeger, Croire et connaître: Einstein, Polanyi et les lois de la nature, Nogent-
sur-Marne/Cléon d'Andran, Editions de l'Institut Biblique/Excelsis, 20052, p. 66 sq.).

23 Religion pour monde séculier, p. 102 ; cf. ibid., p. 99, 107 ; Truth and Authority,
p. l;c/ 1 Co 2,11.

24 Proper Confidence, p. 11.
25 Truth and Authority, p. 78 sq. ; cf. ibid., p. 73, et Proper Confidence, p. 67.
26 Truth to Tell, p. 23.
27 Proper Confidence, p. 4.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 187

la spéculation rationnelle. Au contraire, ce que Dieu afait dans l'histoire n'est
accessible que par le témoignage de ceux qui l'ont entendu et vu:

Le concept de dialogue [...] s'enracine dans l'héritage grec de notre culture. Suivant
cette ligne, la vérité ultime est recherchée dans la sphère des Idées, la sphère des

vérités étemelles qui transcende les événements accidentels de l'histoire. Le
dialogue, ainsi compris, est la visée d'un accord final au sujet de ce qui doit être
vrai pour tous, quête qui se fait en sondant, en éprouvant, en élargissant et en
corrigeant les intuitions des participants dans une communication des sagesses. Si l'on
suit maintenant la dimension biblique de notre héritage culturel, la vérité ultime se

trouve, non du côté des Idées (Platon) ou des Formes (Aristote) transhistoriques,
mais dans des événements singuliers de l'histoire. Le dialogue, ainsi défini, ne peut
dévoiler ces événements. Il faut qu'ils soient rapportés. Il faut que quelqu'un qui
connaisse ces faits les relate à ceux qui n'ont pas cette connaissance. Il s'agit alors
du point de départ d'un dialogue, non de sa résultante.28

Il s'ensuit qu'il n'existe pas de principe commun supérieur qui pourrait
subsumer le message chrétien et la spéculation philosophique, que celle-ci
se situe dans la lignée de l'héritage grec ou des religions orientales (entre
lesquelles Newbigin perçoit une grande proximité29) :

Il y a une différence fondamentale entre (1) telle vision du monde qui considère la
réalité ultime comme étant, d'une certaine manière, personnelle, et qui, de ce fait, ne

peut être connue que de la manière par laquelle nous pouvons connaître quelqu'un,
et (2) telle autre vision du monde qui considère la réalité ultime comme impersonnelle

- comme le fait, par exemple, la tradition indienne. Et il n'y a pas de principe
qui serait plus fondamental que ces deux vues, et au moyen duquel, s'il existait, nous
pourrions arbitrer entre ces deux visions du monde.30

5. La foi précède la connaissance

Comme il n'y a pas de principe commun supérieur, il n'existe aucun point
de départ neutre. Il faut accepter que tout raisonnement est situé. «Il n'y a

aucun langage qui soit 'neutre', aucun langage qui n'émerge d'une certaine

28 L. Newbigin, The Gospel in Today's Global City, Selly Oak Occasional Papers
n°16, Birmingham, Selly Oak Colleges, 1997, p. 6, cité dans E. Jackson, «And the
Truth Shall Set You Free : Lesslie Newbigin's Understanding of "Truth" as Illustrated by
His Life and Work», in: Laing et Weston (éds), Theology in Missionary Perspective,
op. cit., p. 107.

29 «Ce fut ce récit [biblique] qui fit de l'Europe une entité culturelle distincte de

l'Asie, dont elle n'était alors et dont elle n'est qu'une simple péninsule.» Proper
Confidence, p. 53.

30 Proper Confidence, p. 13 sq. C'est pourquoi Newbigin considère que l'œcuménisme

interreligieux est «l'inverse» du rapprochement entre chrétiens, qui trouve son
centre en Christ. L'universalisme interreligieux «est une invitation à relativiser le nom
de Jésus en faveur de tel autre absolu. » L. Newbigin, «The Enduring Validity of Cross-
Cultural Mission», 1987, in : L. Newbigin, A Word in Season, p. 119.



188 LYDIA JAEGER

tradition de pensée»31. Newbigin aime citer le credo ut intelligam, «croire pour
comprendre»32, qui caractérise l'approche augustinienne de la connaissance:

aucune connaissance n'est possible sans un engagement de foi préalable.
Nous devons toujours partir de quelque chose d'accepté comme assuré (fut-ce
temporairement), pour progresser dans notre connaissance: «Si l'on doute

de tout, on n'apprend rien»33. Le doute radical, englobant, est impossible, ne
serait-ce que parce qu'il ne peut s'exprimer sans cadre linguistique hérité d'une
communauté donnée.

Newbigin se réfère ici au concept de «cadre fiduciaire» que Michael

Polanyi développe dans Personal Knowledge (1958). L'ouvrage de ce chimiste

et sociologue d'origine hongroise est régulièrement cité sous la plume de

Newbigin. Dès qu'il découvre le livre, il est impressionné au point de décider de

le relire tous les dix ans34. L'épistémologie polanyienne lui permet de formuler
de façon rigoureuse des intuitions personnalistes entretenues dès le début de

sa réflexion théologique35. Voici comment Polanyi définit un cadre fiduciaire:
«L'accord tacite et les passions intellectuelles, le partage d'une langue et d'un
héritage culturel, le fait d'appartenir à une communauté partageant les mêmes

goûts : voilà les élans qui façonnent notre vision de la nature des choses sans

laquelle nous ne maîtriserions pas les choses»36.

31 «Religious Pluralism: a Missiological Approach», Studia Missionalia 42 (1993),
p. 227-244, in : Newbigin : A Reader, p. 178.

32 Par ex. Truth andAuthority, p. 3 ; Proper Confidence, p. 9. En fait, la formule est
d'Anselme. Augustin cite plutôt la traduction de la Vulgate d'Es 7,9 : nisi credideritis,
non intelligetis - «si vous ne croyez pas d'abord, vous ne pourrez pas comprendre». On

ne comprend guère pourquoi Newbigin préfère la formule anselmienne quand il commente
l'approche d'Augustin, d'autant moins que Polanyi cite le nisi augustinien (M. Polanyi,
Personal Knowledge. Towards a Post-Critical Philosophy, New York, Harper, 1958,

p. 266).
33 Proper Confidence, p. 24.
34 Dans les années 1990, il affirme l'avoir lu plusieurs fois (P. Weston, «Michael

Polanyi and the Writings of Lesslie Newbigin», in: M. A. Rae (éd.), Critical
Conversations: Michael Polanyi and Christian Theology, Eugene, Pickwick, 2012, p. 157 sq.
E.Jackson, «And the Truth Shall Set You Free», art. cit., p. 109, considère que cet

ouvrage est «celui qui l'a le plus influencé».
35 Comme en témoigne son essai «Révélation», 1936, écrit en tant qu'étudiant en

théologie au Westminster College, Cambridge (des extraits sont inclus dans Newbigin:
A Reader, p. 18-21).

36 M. Polanyi, Personal Knowledge, op. cit., p. 266.1. Barns, « Re-imagining the

Gospel as Public Truth», in: Laing, Weston (éds), Theology in Missionary Perspective,
op. cit., p. 156 sq., définit un cadre fiduciaire comme «une manière collective, ressentie

comme évidente, d'être au monde. Il comprend des postulats au sujet de la nature de

la réalité, de la finalité de la vie humaine, de la configuration de la société, ainsi qu'un
certain sens éthique et esthétique et des valeurs associées. Nous ne plaçons pas nécessairement

notre foi - pour ainsi dire - dans le cadre fiduciaire de notre culture ; bien plutôt,
c'est une manière d'être dans le monde qui s'est, si je puis dire, sédimentée dans nos
activités quotidiennes et dans des normes régulant notre comportement social. »



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 189

La notion a connu une carrière prestigieuse sous la forme des paradigmes
kuhniens : les travaux historiques de Thomas Kuhn ont mis en lumière le rôle

indispensable d'un tel cadre dans toute entreprise de connaissance
communautaire, même dans les sciences les plus dures37. L'incommensurabilité entre
deux paradigmes implique que l'on ne peut pas passer de l'un à l'autre par
déduction logique ; il faut plutôt une « conversion » qui permet de voir le monde
d'une nouvelle façon38.

C'est pourquoi la plupart des efforts entrepris pour prouver «le caractère

raisonnable du christianisme» relèvent d'une stratégie erronée. Car ils opèrent
à partir de la présupposition inacceptable :

que l'Évangile pourrait être rendu acceptable en montrant qu'il ne contrevient pas
aux exigences de la raison, telles que nous les comprenons au sein des structures de

plausibilité contemporaines. [...] L'affirmation selon laquelle Celui grâce à qui, par
qui et pour qui toute créature ou élément créé existe doit être identifié à un homme
qui fut crucifié et qui ressuscita corporellement d'entre les morts ne peut assurément
s'accommoder d'aucune structure de plausibilité, sinon celle dont elle constitue la

pierre angulaire.39

6. L'intention universelle de la proclamation

Une fois reconnu le caractère situé de toute connaissance humaine, l'ombre
du relativisme se lève. Tout savoir s'inscrit dans un contexte culturel donné,

s'exprime dans un langage formé par l'histoire d'une communauté, s'appuie
sur des convictions tacites préalables. Est-ce à dire qu'il n'est qu'opinion
subjective? Comme chez Polanyi, la conviction que l'homme est en contact

avec une réalité extérieure sert à Newbigin de garantie contre le scepticisme
relativiste40. Il s'ensuit que chacun doit défendre sa perspective avec une
«intention universelle» {universal intent) : dans la mesure où il est convaincu
d'être en contact avec une réalité qui le dépasse, il ne peut offrir ses convictions

37 T. S. Kuhn reconnaît sa dette envers Polanyi dans: La structure des révolutions
scientifiques, trad. fr. par L. Meyer, Paris, Flammarion, 1983, p. 73, n. 1, p. 260 (éd.
originale 1962).

38 Newbigin invoque la notion kuhnienne de passage ou transition d'un paradigme à

un autre dans Foolishness, p. 52, 64, et Truth andAuthority, p. 53.
39 Proper Confidence, p. 93. Newbigin revient régulièrement à cette affirmation:

en ce qui concerne la résurrection du Christ : Religion dans monde séculier, p. 63 ;

Foolishness, p. 62 ; Truth to Tell, p. 11 ; par rapport à la révélation de Dieu en Jésus-
Christ: ibid., p. 37, et à la Trinité, ibid., p. 17. Il serait intéressant d'examiner l'épistémo-
logie réformée telle que poursuivie par Alvin Plantinga, et son projet de démonstration
du caractère raisonnable de la foi chrétienne, à la lumière de ce constat de Newbigin. Je

n'ai pas repéré de références à Plantinga sous la plume de Newbigin, mais il commente
N. Wolterstorff, Reason Within the Bounds of Religion, Grand Rapids, Eerdmans,
1976, in : Proper Confidence, p. 94.

40 Truth to Tell, p. 33 ; Proper Confidence, p. 74. Pour Polanyi, cf. L. Jaeger, Croire
et connaître, op. cit., p. 53-58.



190 LYDIA JAEGER

comme simple opinion privée. Comme l'écrivait Polanyi: «La prétention de

contact avec la réalité fait nécessairement loi pour moi-même et les autres avec
une intention universelle»41. Certes, le passage d'un cadre fiduciaire à un autre,
dans la pratique scientifique comme dans la conversion religieuse, est un choix
personnel qui peut se révéler mal fondé, cependant «il ne suppose pas seulement

une préférence personnelle, mais aussi un engagement à l'égard de la réalité»42.

La communauté scientifique illustre bien comment la dimension personnelle
de la connaissance n'empêche pas l'objectivité. Les scientifiques travaillent,
eux aussi, à l'intérieur de cadres fiduciaires révisables et peuvent arriver à

des conclusions contradictoires. Des facteurs personnels interviennent; la
connaissance scientifique est, comme toute connaissance humaine, située. En

particulier, le passage d'un paradigme à un autre n'est pas une simple affaire
de déduction logique, il implique un engagement personnel. Il n'est pourtant
pas un saut irrationnel dans le vide, des arguments sont échangés et débattus.

L'intention universelle des chercheurs se manifeste dans leur empressement à

publier leurs résultats. Chaque scientifique soumet les convictions auxquelles
il est parvenu au regard critique des collègues, car il s'agit de vérités publiques.
Elles peuvent se révéler erronées, mais elles ne peuvent pas se contenter du

statut de simple opinion privée :

Puisque l'on croit qu'il y a une réalité à connaître, on ne laisse pas les opinions
contraires coexister sans dialogue, ce qui attesterait du triomphe du pluralisme. Elles
sont sujettes à débat, à argumentation, à évaluation, à une investigation renouvelée,
jusqu'à ce que l'une des vues prévale sur les autres comme plus vraie, ou qu'une
nouvelle manière de voir les choses rende possible une réconciliation des deux vues
opposées.43

Comme le disait Polanyi: «Notre vision doit s'imposer ou mourir»44. La
mission mondiale est l'équivalent de la publication des résultats en science : par
elle nous soumettons l'Évangile au test de la rencontre de toutes les cultures, car
« s'il est vrai, il est vrai pour tous et ne doit être caché à personne». Les porteurs
de ce message sont des apprenants dans ce processus: «Nous ne pouvons pas
connaître ce que sa vérité [celle de l'Évangile] signifie tant que la Seigneurie
de Jésus n'a pas été manifestée dans la vie de tous les peuples et dans tous les

domaines de l'existence humaine»45.

41 «Knowing and Being», 1961, M. Polanyi, Knowing and Being, éd. M. Grene,
Londres, Routledge & Kegan Paul, 1969, p. 133. Sur la notion d'intention universelle que
Newbigin reprend à Polanyi: P. Weston, «Michael Polanyi and the Writings of Lesslie
Newbigin», in: M. Rae (éd.), Critical Conversations, op. cit., p. 173-175.

42 Mission and the Crisis of Western Culture, Edimbourg, Handsel Press, 1989, in:
Newbigin : A Reader, p. 206.

43 Truth to Tell, p. 58.
44 Personal Knowledge, op. cit., p. 150.
45 Truth to Tell, p. 34. Newbigin commente dans ce contexte la rencontre de Pierre

avec Corneille (Ac 10). En apportant l'Évangile à ce païen, Pierre apprend que l'Évangile
l'appelle à dépasser les barrières entre juifs et païens.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 191

7. Le post-fondationnalisme

Son refus de la théologie naturelle n'implique pas que Newbigin rejette la

possibilité - et la valeur - d'arguments déployés en faveur de la foi chrétienne.
Car Newbigin a élaboré sa réflexion missiologique sur arrière-plan de ses

échanges avec des adeptes d'autres visions du monde. Quand il était missionnaire

de district à Kanchipuram, ville sainte de l'hindouisme (de 1939 à 1946),
il fut invité à co-diriger des rencontres hebdomadaires de savants hindous

au monastère de la Mission Ramakrishna. Au programme était la lecture du

Svetasvara Upanishad en sanskrit et de l'évangile de Jean en grec46. Plus tard,
évêque à Madras (de 1965 à 1974), il cherchait à impliquer des représentants
des diverses communautés religieuses dans des programmes de lutte contre la

pauvreté. Quand Newbigin déclare la visée universelle de la foi chrétienne, ce

ne sont donc pas des propos d'un fondamentaliste qui parlerait de sa forteresse

isolée, mais de quelqu'un qui a l'habitude d'être en dialogue avec ceux qui
croient différemment de lui.

Les arguments que Newbigin déploie sont de trois grands types : le premier,
qui est de loin le plus important, est représenté par les considérations épisté-
mologiques (toujours en étroit dialogue avec Polanyi) qui montrent que le

non-chrétien est dans la même situation épistémique que le chrétien, en ce

qui concerne la dimension d'engagement personnel nécessaire pour atteindre

une quelconque connaissance. S'y ajoute ensuite le constat que seule la foi
chrétienne fournit un fondement suffisant à la connaissance. Enfin, le cadre

fiduciaire chrétien démontre sa plus grande fécondité face à des interrogations
philosophiques perpétuelles.

A celui qui reprocherait au chrétien de partir de sa foi en la révélation divine,
Newbigin répond: Tu autem - toi aussi tu raisonnes à partir d'un engagement
personnel, car la foi précède nécessairement toute connaissance. Newbigin
rejette résolument le fondationalisme (classique) qui prétend construire la
connaissance à partir d'une fondation infallible, indubitable ou encore intangible.

Une telle certitude n'est tout simplement pas disponible aux humains de

ce côté de 1 'eschaton41. De nouveau, c'est Polanyi qui fournit l'appui essentiel

46 L. Newbigin, Unfinished Agenda : An updated Autobiography, Édimbourg, Saint
Andrew Press, 1993, p. 54.

47 Truth and Authority, p. 54: «La certitude définitive appartient au jour du

jugement»; cf. Foolishness, p. 64; Proper Confidence, p. 94. L'affirmation selon
laquelle la certitude indubitable deviendra accessible aux humains au Demier Jour va
de pair avec la conviction que la capacité de doute est «dérivée et secondaire» par
rapport à la foi. Elle a son utilité heuristique, mais elle ne peut s'ériger en fonction
indépendante de la foi {Proper Confidence, p. 25). Sur ce point, Newbigin est plus
prudent que Polanyi qui veut, en s'inspirant de Paul Tillich, englober le doute dans la
foi {Personal Knowledge, p. 280, et p. 283, n. 1 ; M. Polanyi, «Faith and Reason», The



192 LYDIA JAEGER

à Newbigin pour prouver que nous ne pouvons pas accéder à une connaissance

indubitable, qui n'implique aucun engagement personnel. Ce n'est pas un

aspect spécifique de la foi religieuse ; la connaissance personnelle caractérise

toute entreprise de connaissance, y compris dans les sciences de la nature48.

Celui qui a intégré l'échec du fondationnalisme ne peut pas construire

l'opposition entre l'athéisme (ou l'agnosticisme) ambiant et le christianisme

comme une opposition entre raison et foi. Le chrétien n'est pas seul à construire

sa connaissance sur des convictions acceptées sans preuve évidentialiste : « Tout
relève d'un point de départ, de Varchè, des propositions que vous tenez pour
acquises comme fondement pour votre raisonnement. Il ne s'agit pas (comme
on l'avance souvent) d'une opposition entre raison et révélation. La question
c'est de déterminer les données sur lesquelles la raison doit travailler»49.

8. Le message biblique en tant que salut épistémique

Bien que toute pensée s'inscrive dans un cadre fiduciaire, tous les paradigmes
ne se valent pas. Newbigin considère que la véritable connaissance n'est
assurée qu'en partant de la foi dans le Dieu biblique : « Si Dieu est effectivement
l'auteur de tous les êtres, nous compris, alors toute prétention à la connaissance

partant d'un autre point ne peut qu'aboutir à la confusion»50. L'échec du projet
des Lumières, amenant de plus en plus de penseurs «post»-modernes à douter

que la vérité puisse être connue, en apporte la confirmation51.

La conviction selon laquelle seul le Dieu biblique permet de fonder la

connaissance humaine a été élaborée par Cornelius Van Til, qui l'a promue en
véritable argument apologétique, sous le nom d'argument transcendantal. Van

Til pose la question: «Quelles sont les conditions requises pour que l'homme
puisse connaître quoi que ce soit?», et s'efforce de démontrer que la connaissance

n'est possible que quand on présuppose Dieu. L'argument transcendantal

se présente sous une forme double : la face positive consiste à montrer que le

Dieu biblique rend possible la connaissance humaine, la face négative cherche
à réduire tous les autres systèmes de pensée à l'absurde, en montrant qu'ils ne

permettent pas de connaissance véritable, dès lors que l'on va au bout de la

logique de leur système. Sa stratégie présuppositionnaliste se protège du relati-

Journal ofReligion 41/4 (1961), p. 244). Pour le faillibilisme de Newbigin, cf. aussi Truth
to Tell, p. 35, 53 ; Proper Confidence, p. 14 ; Truth andAuthority, p. 20, 77 sq.

48 L. Newbigin présente un résumé de l'épistémologie polanyienne par ex. dans

Proper Confidence, p. 39-44. Le lecteur peut aussi se référer à L. Jaeger, Croire et
connaître, op. cit., p. 26-68.

49 Truth to Tell, p. 24.
50 Truth and Authority, p. 9.
51 Proper Confidence, p. 36, 45 sq.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 193

visme en conduisant la réduction à l'absurde sur la base même des présupposés
de l'adversaire52.

Newbigin déploie une stratégie transcendantale similaire53. Son analyse
cherche à inciter les chrétiens à manifester l'Évangile comme vérité publique
sur le plan de la théorie de la connaissance aussi. Car l'Évangile est aussi un

message de salut épistémique. Notre époque se trouve devant un défi similaire
à celui que les Pères de l'Église, et saint Augustin en particulier, ont relevé,

quand il leur fallut sauver la culture classique des attaques des «barbares»54.

A ceux qui craignent que la proclamation de l'Évangile en tant que vérité

publique mette en péril les acquis des Lumières, «nous pouvons dire avec
confiance que, bien au contraire, nous offrons l'unique fondement sur lequel
les vrais fruits des trois cents dernières années peuvent être mis à l'abri des

nouveaux barbares »5S.

Le fait que le seul espoir épistémique réside dans le Dieu biblique implique
que l'engagement du chrétien envers le Christ est non-négociable. Dans la

mesure où l'histoire de Dieu avec ce monde n'est pas encore à son terme,
il faut s'attendre à des surprises et être prêt à réviser ses convictions56. Le
chrétien sait qu'il est encore en chemin vers ce jour où il connaîtra comme
il a été connu (1 Co 13,12): «Ma compréhension de la vérité doit sans cesse

être sujette à révision et à correction, mais [...] uniquement et toujours dans

le cadre d'un engagement irrévocable à Jésus-Christ. Si cet engagement est

remis en question, je suis à nouveau un ignorant errant dans le noir, étourdi

par les produits de mon imagination»57. En commentaire d'une citation tirée
de YÉthique de Dietrich Bonhoeffer: «Jésus-Christ seul est la certitude de la

52 A Survey of Christian epistemology, Ripon (Californie), Den Dulk Christian
Foundation, 1969, p. 205 ; c/I L. Jaeger, « Dieu comme seule source de la connaissance -
l'apologétique de Cornelius Van Til», Théologie Evangélique 1 (2002), p. 38-40.

53 Newbigin connaissait-il Van Til Je n'ai pas trouvé de citations de Van Til chez
Newbigin. En revanche, il renvoie à d'autres penseurs néo-calvinistes : A. Kuyper et
H. Dooyeweerd (Foolishness, p. 131, 143). Il cite également l'ouvrage du dooyewerdien
R. A. Clouser, The Myth of Religious Neutrality. An Essay on the Hidden Role of
Religious Beliefin Theories, Notre Dame, University ofNotre Dame Press, 1991 (Truth
andAuthority, p. 10; Proper Confidence, p. 50, 96).

54 En appui de la conviction que nous nous trouvons à un moment « augustinien » de

l'histoire, Newbigin renvoie à deux auteurs : C. N. Cochrane, Christianity and Classical
Culture. A Study ofThought andAction from Augustus to Augustine, Oxford, Clarendon
Press, 1940; et M. Polanyi, Personal Knowledge, p. 266 {cf. P. Weston, «Michael
Polanyi and the Writings of Lesslie Newbigin», art. cit., p. 160 sq.). Cf. Truth to Tell,

p. 15, 20, et 28.
55 Truth to Tell, p. 39 -, cf. Foolishness, p. 94; cf. Truth To Tell, p. 64; Truth and

Authority, p. 54.
56 Religion pour monde séculier, p. 107, 111.
57 Proper Confidence, p. 70. Cf. L. Newbigin, «A Light to the Nations: Theology

in Politics», in: L. Newbigin, L. Sanneh, J. Taylor, Faith and Power. Christianity and
Islam in 'Secular' Britain, Londres, SPCK, 1998, p. 153.



194 LYDIA JAEGER

foi »5S, Newbigin constate : « Chercher de la certitude ailleurs, c'est marcher en
direction d'un désert»59.

9. Des cadres fiduciaires en compétition

Devant l'échec du fondationnalisme fort, Newbigin préconise le retour
au cadre fiduciaire trouvant son point de départ dans le récit biblique60. Mais
ne suffirait-il pas de devenir plus humble et de modifier le fondationnalisme
cartésien fort en fondationnalisme modeste, c'est-à-dire d'abandonner

l'exigence que la fondation soit infallible, indubitable ou intangible61 De

nombreux philosophes contemporains ont adopté un tel fondationnalisme
modeste, sans devenir théistes, ou plus précisément chrétiens, pour autant.

Surgit alors la question du choix entre différents systèmes de pensée dont

aucun ne peut réclamer pour lui la certitude d'un savoir indubitable. Comment
défendre la foi chrétienne dans un contexte où elle est une option parmi de

nombreuses autres

Le lecteur l'a compris: la voie à emprunter ne consiste certainement pas à

offrir le christianisme comme un produit sur le marché des visions du monde,
au libre choix du consommateur. Reconnaître que toute connaissance s'inscrit
dans un cadre fiduciaire ne justifie pas le relativisme pour lequel la vérité est

inconnaissable. Car tous les cadres fiduciaires ne se valent pas62. Nous l'avons
déjà vu par rapport à leur vertu épistémique: si le cadre fiduciaire chrétien

permet de fonder la connaissance (certes, aux prétentions plus modestes), ce

n'est pas le cas d'autres cadres. De plus, il incombe aux chrétiens de démontrer
la pertinence du paradigme chrétien, en rapport avec divers aspects de la pensée

et de la vie humaines. Ils doivent proclamer l'Évangile comme vérité publique,
avec intention universelle. Comme «il n'y a pas de point de vue neutre», ils ne

peuvent s'acquitter de la tâche en faisant appel à des évidences (rationnelles ou

58 D. Bonhoeffer, Éthique, éd. E. Bethge, trad. fr. L. Jeanneret, Genève, Labor et
Fides, 1965, p. 94 (éd. originale 1949).

59 Proper Confidence, p. 105.
60 Ce retour n'est pas un simple retour en arrière : la méthode critique des Lumières

nous a apporté de nouvelles connaissances (par ex. en science, médecine, mais aussi en

critique biblique) que nous ne pouvons et ne devons pas oublier : Foolishness, p. 43 ;

Proper Confidence, p. 63, 84, 85 sq. Newbigin dit même les Lumières ont «certainement
été la période la plus brillante de l'histoire humaine jusqu'ici» («L'Occident peut-il se

convertir?», art. cit. (cf. note 2 supra).
61 Jusques vers 1975, le seul fondationnalisme considéré était la version forte ; c'est

pourquoi cette version est aussi appelée «classique», ou désignée comme fondationnalisme

tout court. Pour les formes de fondationnalisme, cf. T. Poston, «Foundatio-
nalism», in: Internet Encyclopedia of Philosophy, http://www.iep.utm.edu/found-ep.
consulté le 1" août 2016).

62 Proper Confidence, p. 74.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 195

sensibles) ou d'autres croyances, supposées plus fiables que l'Évangile63. La

théologie naturelle, dans ce sens, est exclue.

Mais il existe une autre approche qui couvre le même domaine que la

théologie naturelle, sans faire abstraction de l'enracinement présuppositionnel
de la connaissance humaine. Comme pour tout point de départ d'un cadre

fiduciaire, l'Évangile ne peut pas être la conclusion d'un argument. Il s'agit
plutôt de faire la démonstration de la fécondité du paradigme au fondement

duquel il se trouve, en le comparant aux autres cadres fiduciaires, de démontrer

comment il éclaire le monde dans lequel nous vivons : « Le point de départ ne

peut être confirmé par aucun type de démonstration a priori. Il ne peut être

confirmé, le cas échéant, que par sa fécondité. » La maxime des sages bibliques :

«La crainte du Seigneur est le commencement de la sagesse» (Pr 1,7) demande

à être confirmée pour les divers aspects de l'existence humaine64. Par rapport
à l'apologétique classique, cette approche renverse l'ordre du raisonnement:
«Elle couvre le même spectre, mais commence par l'autre extrémité. Elle ne

part pas de tel ou tel point, extérieur à l'Évangile, en vue d'établir sa vérité,
mais de l'Évangile lui-même, cherchant à montrer comment ce point de départ
illumine toutes nos autres expériences»65.

Comme dans la pratique scientifique, la fécondité d'un cadre fiduciaire ne

peut pas être constatée à l'avance, au moment de son adoption. C'est seulement
dans la mesure où des personnes consacrent leur temps, leur énergie, voire leur

vie, à travailler à l'intérieur de ce cadre que sa fécondité devient visible66. C'est

pourquoi l'entreprise missionnaire mondiale est indispensable pour démontrer
la vérité de l'Évangile : «Christ, qui est bien plus que ce que qu'aucun d'entre

nous ne peut actuellement apercevoir ou formuler, [...] se voit de plus en plus,
au moyen de l'entreprise missionnaire de l'Église, tel qu'il est vraiment - même

si on ne le verra dans toute sa majesté que lorsque toute langue confessera qu'il
est Seigneur»67.

63 Truth andAuthority, p. 19.
64 Ibid., p. 10. Quand on explore les « implications [de la révélation en Jésus Christ]

dans le domaine de la philosophie, une deuxième tâche surgit, à côté de la démonstration
de la fécondité du paradigme chrétien: découvrir les présuppositions cachées d'une
vision du monde rivale et qui empêchent quelqu'un de se tourner vers Christ.» Ibid.,
p. 23.

65 Proper Confidence, p. 96. Cf. «Religious Pluralism», art. cit., in: Newbigin: A
Reader, p. 179 «Il y a effectivement un exercice de la raison pleinement légitime qui
consiste à montrer la cohérence trouvée à l'ensemble de l'expérience humaine quand
elle est illuminée par l'Évangile. Cela doit toutefois être distingué de la supposition
selon laquelle il y aurait quelque part des fondements à notre confiance absolue plus
solides que ceux trouvés dans la révélation que Dieu nous donne de lui en Jésus-Christ. »

66 Truth andAuthority, p. 53.
67 L. Newbigin, «The Cultural Captivity ofWestern Christianity as a Challenge to a

Missionary Church», in : L. Newbigin, A Word in Season, p. 67 (repris dans Newbigin :

A Reader, p. 215).



196 LYDIA JAEGER

10. La fécondité du paradigme chrétien

La défense argumentative de l'Évangile ne peut être isolée de la vie
chrétienne ; car la fécondité du cadre fiduciaire doit se manifester tant sur le

plan de la réflexion que du vécu: «Prévaudra la vision du monde que l'on
verra offrir - tant en théorie qu'en pratique - la plus ample rationalité, que l'on
verra avoir la plus grande capacité de donner du sens à l'intégralité de notre

expérience. C'est donc autant une question d'engagement fidèle et d'obéissance
même quand cela coûte que de clarté et de cohérence dans l'argumentation»68.

La préoccupation épistémologique du présent article ne nous permet pas
de déployer davantage la pensée que Newbigin a élaborée en lien avec son

expérience dans des contextes variés (Inde, politique internationale des Églises,

Grande-Bretagne). Indiquons plutôt brièvement quels arguments il met en

avant pour démontrer la fécondité du paradigme chrétien dans le domaine de la

réflexion philosophique.

10.1. L'univers stratifié comme pointant vers un projet global

Deux notions que Newbigin reprend à Polanyi suggèrent69 que le cadre

de pensée chrétien, qui tient la réalité ultime pour personnelle, conduit à une

compréhension plus juste et plus profonde de notre monde : l'univers stratifié et

la hiérarchie de la connaissance70. Commençons par la première.
L'univers stratifié est une conception anti-réductionniste de la réalité qui

s'appuie sur l'observation selon laquelle le fonctionnement d'une machine

est, certes, restreint, mais pas complètement déterminé, par les lois
physicochimiques. Pour expliquer son fonctionnement, il faut faire intervenir le

but pour lequel elle a été construite. Polanyi voit une structuration similaire
à l'œuvre dans la transition qui mène de la matière non animée à la matière

animée, des êtres vivants inférieurs aux animaux supérieurs, et de ces derniers

68 Foolishness, p. 64. Cf. Truth to Tell, p. 48.
69 Newbigin préfère parler de « suggestion » plutôt que de « preuve » ; Proper

Confidence, p. 58.
70 Nous laissons de côté une troisième inspiration polanyienne dans laquelle

Newbigin voit un indice du caractère personnel de la réalité ultime: «Polanyi décrit les

scientifiques engagés dans la recherche comme allant continuellement de l'avant mus

par des indices de cohérence et de beauté intellectuelle, jusqu'ici jamais explicitement
formulés. En ce sens, les scientifiques doivent être vus comme des personnes attirées

par une réalité qui les dépasse. N'est-il pas raisonnable alors de penser cette réalité
comme quelque chose de plus grand qu'un je-ne-sais-quoi impersonnel et sans vie?»
Ibid., p. 63.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 197

à l'homme: à chaque fois, le niveau supérieur ne se laisse pas décrire de façon
exhaustive par le niveau inférieur71.

Étant donnée l'ubiquité du phénomène, Newbigin est porté à l'extrapoler
vers «un niveau d'explication supérieure, c'est-à-dire le niveau théologique» qui
supplée le but de l'ensemble, sans lequel le monde et la vie humaine ne peuvent
être connus pour ce qu'ils sont72. Chaque domaine garde son autonomie relative :

«Même une bonne théologie ne peut pas remplacer une bonne science

économique» ou une bonne médecine. Il n'empêche que sans le niveau d'explication
ultime, certains dysfonctionnements à des niveaux inférieurs restent mystérieux,
car ils proviennent de ce que le but pour lequel le monde et l'homme existent

n'est plus respecté73.

Reconnaître le caractère personnel de la réalité ultime permet de remédier à

un paradoxe de la vision occidentale héritée des Lumières : la science moderne

a largement éliminé les notions de but, de dessein, de projet, au profit d'une
réduction aux seules relations causales. Mais il est impossible pour l'homme de

vivre sans poser la question du but de son existence et sans opérer de jugements
moraux. Même au-delà du monde humain, la notion de dessein est difficile,
voire impossible, à éliminer de la description des autres êtres vivants, et en

particulier des animaux supérieurs. Admettre que la réalité ultime puisse être

personnelle pennet de dépasser le réductionnisme scientiste et de comprendre
le caractère indispensable des considérations axiologiques74.

10.2. La hiérarchie de la connaissance

trouvant son achèvement dans la Trinité

Tournons-nous maintenant vers la deuxième notion: Polanyi décèle une
hiérarchie dans la relation épistémologique qui unit le sujet connaissant à l'objet
de sa connaissance: plus on avance vers des objets à caractère personnel, plus
la dimension personnelle dans la connaissance gagne en importance75. Partant
d'une relation de domination dans l'exploration d'objets physiques, la relation

épistémique devient de plus en plus réciproque, approchant de plus en plus une

71 M. Polanyi, «Faith and Reason», art. cit., p. 246; Personal Knowledge, op. cit.,
p. 330, 382. Cf. L. Jaeger, Croire et connaître, op. cit., p. 58-61.

72 Foolishness, p. 81 ; Proper Confidence, p. 59.
73 Proper Confidence, p. 61.
74 Foolishness, p. 35 sq. T. Nagel, Mind and Cosmos. Why the Materialist

Neo-Darwinian Conception of Nature is Almost Certainly False, New York, Oxford
University Press, 2012, passim, considère également que les vérités téléologiques ne

peuvent pas être éliminées ou réduites à ce qui se laisse expliquer dans le cadre d'une
science naturaliste. 11 refuse pourtant d'adopter l'explication personnaliste du théisme et
préfère des notions téléologiques premières, inexpliquées.

75 M. Polanyi, Personal Knowledge, op. cit., p. 347, et «Knowing and Being», art.
cit., p. 136. Cf. L. Jaeger, Croire et connaître, op. cit., p. 66 sq.



198 LYDIA JAEGER

«réciprocité plénière»76. Pourtant, même la meilleure relation entre humains

(en amitié ou en amour heureux) n'est pas immunisée contre le danger de

voir se réintroduire ne serait-ce qu'un relent de domination et d'exploitation.
L'aspiration à une compréhension mutuelle complète n'est jamais pleinement
satisfaite. D'après le témoignage chrétien, cette aspiration trouve son
accomplissement dans le Dieu trinitaire, car en Dieu Père, Fils et Esprit existent
dans un amour et une inhabitation mutuels absolus. Loin d'être une simple
spéculation métaphysique, la foi dans la Trinité s'enracine dans ce que nous

savons de la vie de Jésus, de sa «relation d'amour et d'obéissance

ininterrompus envers celui qu'il appelait Père, un amour et une obéissance soutenus

par l'amour et la fidélité sans faille de ce même Père». Les chrétiens «ont
été rendus capables par l'Esprit de participer réellement à cette vie partagée
d'amour mutuel», ce qui les appelle aussi à une qualité nouvelle dans leurs

relations avec les autres humains77.

10.3. Le dépassement des dualismes de la pensée classique

La foi chrétienne tient ensemble ce que la pensée classique a tendance à

séparer78. La philosophie grecque était marquée par le dualisme entre l'intelligible

et le sensible, que ce soit dans le réalisme platonicien qui distingue le

monde des idées du monde visible et matériel, ou dans l'antithèse aristotélicienne

entre forme et matière. Dans la philosophie moderne, le dualisme le

plus net se trouve chez Descartes dans sa séparation entre res cogitans et res
extensa. Mais les schémas réductionnistes aussi, qu'ils soient matérialistes ou
idéalistes, en restent tributaires, quand ils cherchent à éliminer l'un des deux

pôles au profit de l'autre.
La pensée informée de la révélation biblique ne peut guère s'accommoder

d'un tel dualisme. La doctrine de la création affirme que Dieu a créé le monde

visible et invisible. De même, la doctrine de l'incarnation montre que l'esprit
(la pensée, la forme) n'est pas un pôle opposé de la réalité matérielle ; car c'est
le Logos divin qui prend la nature humaine79: «Le Verbe s'est fait chair»
(Jn 1,14).

De même, l'opposition grecque entre «être» et «devenir» ne peut pas
survivre à l'annonce de l'incarnation: c'est bien le Dieu éternel, «'l'Être en

76 Foolishness, p. 89.
77 Ibid, p. 89 sq.
78 Que le paradigme chrétien évite les antinomies de la pensée autonome qui veut se

passer du Dieu biblique, est aussi un argument phare de l'apologétique présupposition-
naliste néo-calviniste : H. Dooyeweerd, « La base religieuse de la philosophie grecque »,
Revue Réformée 10/3 (1959), p. 21. C. Van Til, A Christian Theory of Knowledge,
op. cit., p. 17.

79 Proper Confidence, p. 6.



L'ÉVANGILE COMME VÉRITÉ PUBLIQUE 199

lui-même'»80, pour utiliser «l'expression de Tillich» qui est entré «dans l'histoire

terrestre - 'crucifié sous Ponce Pilate'», comme l'affirme le symbole dit
des apôtres81.

Reconnaître le caractère personnel de la réalité dernière permet de

surmonter une autre antithèse qui a si profondément influencé la pensée
moderne: l'antithèse entre ce qui est objectif et ce qui est subjectif, entre les

«faits» et les «valeurs», entre ce qui est connu avec certitude dans les sciences

et les opinions privées qui prévalent en art, en morale et en religion82. Cette
dichotomie de «deux cultures» se retrouve sur chaque campus universitaire,
avec la séparation entre faculté des sciences et faculté des lettres83. Mais si
le monde est l'œuvre d'un Dieu personnel, on doit s'attendre à ce qu'il porte
la marque de son Créateur. En particulier, on comprend que la dimension

personnelle est présente dans toute entreprise cognitive, y compris en sciences

«dures», comme le fait ressortir l'épistémologie polanyienne84.

10.4. La fondation de la science sans scientisme

Comme autre preuve de la fécondité de la vision biblique, Newbigin souligne
son apport dans la naissance de la science moderne. Le fait de comprendre
le monde comme créé a amené les penseurs chrétiens à comprendre qu'il est

ouvert à l'exploration rationnelle - car créé par le Logos -, en même temps
qu'il est contingent - car issu de l'acte libre de la création -, de sorte qu'il
faut l'explorer à l'aide d'expérimentations. De plus, l'antithèse aristotélicienne
entre le monde supralunaire et le monde sublunaire était en tension avec la

conviction chrétienne que Dieu avait tout créé. En analogie avec l'œuvre de

80 «Being in Itself». Charles Vanseymortier a attiré mon attention sur le fait que
l'expression précise de Tillich est plutôt «Being Itself» : «l'Être-même».

81 Ibid., p. 6, 36s.
82 L. Newbigin, «L'Occident peut-il se convertir?», art. cit., p. 15-18 \ Foolishness,

p. 19, 34 ; Proper Confidence, p. 22 ; L. Newbigin, «The Cultural Captivity», art. cit., in :

L. Newbigin, A Word in Season, op. cit., p. 69 sq.
83 Truth to Tell, p. 42 ; Proper Confidence, p. 18, 22. Newbigin reprend l'expression

au titre du livre de C. P. Snow, The Two Cultures (L. Newbigin, «Learning to Live in
the Spirit in Our European Home», 1992, in: L. Newbigin, A Word in Season, op. cit.,
p. 201). Naviguant entre les deux univers, je ne peux que confirmer l'observation de

Newbigin. P. Harrison, The Territories of Science and Religion, Chicago, University
of Chicago Press, 2015, présente une étude historique détaillée de la façon dont «le
domaine des faits matériels fut séparé du domaine des valeurs morales et religieuses»
dans l'émergence relativement récente des concepts de «science» et de «religion», tels

que nous les utilisons aujourd'hui (ibid., p. ix).
84 Proper Confidence, p. 37 sq., 39 sq. (cf. L. Jaeger, «Cosmic Order and Divine

Word», Churchman 118 (2004), p. 47-51 ; publié également dans Spiritual Information :
100 Perspectives, C. L. Harper Jr. (éd.), Philadelphie, Templeton Foundation Press, 2005,

p. 151-154). Newbigin ajoute, comme autre exemple d'antithèse surmontée, l'intégration
entre théorie et pratique dans la pensée biblique : Proper Confidence, p. 38 sq.



200 LYDIA JAEGER

salut accomplie par le Fils incarné, on peut employer des remèdes matériels

(comme la médecine grecque) pour accomplir le projet restaurateur de Dieu85.

10.5. L'unicité du Dieu biblique

Concluons sur un indice de la fécondité du paradigme chrétien qui
revient au cœur du message biblique : le caractère unique du Dieu biblique.
Évidemment, dans un sens banal, la divinité de n'importe quelle religion (et
même la fondation de tout système de pensée) est unique, car elle possède
des traits qui lui sont propres et qui la distinguent d'autres divinités. Pour

que le caractère unique du Dieu biblique soit un argument en faveur de la foi
chrétienne, il faut considérer que ses traits distinctifs le font reconnaître comme
le vrai Dieu qui mérite notre adoration. Newbigin réussit-il à le montrer? Ici
peut-être plus que nulle part ailleurs, il n'est pas possible de démêler évaluation

objective et engagement subjectif. Que le lecteur juge donc pour lui-même et se

situe par rapport à la description que livre Newbigin :

Il n'est personne qui, ayant été plongé en profondeur dans le récit biblique, puisse
à tout jamais échapper complètement à la présence de cet Unique - Dieu, si tendre
et pourtant si terrible, si passionné dans son amour courroucé et sa colère aimante,
renouvelant sans cesse son appel à ceux qui lui tournent le dos, s'abaissant pour
toujours dans un mouvement plein de tendresse, proposant sans cesse à ses enfants
le défi d'atteindre les sommets d'une pureté complète, pour enfin accepter la mort
humiliante d'un pécheur condamné, pour nous offrir les portes de la gloire.86

85 Foolishness, p. 70 sq. ; Proper Confidence, p. 7-8 et 11. La thèse de l'apport
chrétien à la naissance de la science moderne est courante et a souvent fait débat. Je

considère qu'elle est solide, bien que tout dossier historique soit complexe. Le lecteur
qui veut approfondir le débat trouvera des références dans L. Jaeger, Ce que les deux
racontent: la science à la lumière de la création, Nogent-sur-Marne/Charols, Editions
de l'Institut Biblique/Excelsis, 2008, p. 20, n. 3.

86 Proper Confidence, p. 54. Cornelius Van Til propose un argument parallèle du
caractère du Dieu biblique à la vérité de la Bible: «La Bible doit être vraie parce qu'elle
seule parle d'un Dieu absolu.» A Survey of Christian epistemology, op. cit., p. 12; cf.
Foolishness, p. 5. L'accent porte ici davantage sur l'argumentation philosophique que
sur le concret des actes historiques révélant le caractère de Dieu. La différence fait
ressortir une «ambiance» générale plus large, quand on lit Van Til à côté de Newbigin.


	L'évangile comme vérité publique (L. Newbigin) : une troisième voie au-delà de l'alternative entre théologie rationaliste et religion privée?

