Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Religion et rationalité chez Schleiermacher
Autor: Berner, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 153-168

RELIGION ET RATIONALITE
CHEZ SCHLEIERMACHER

CHRISTIAN BERNER

Résume

Schleiermacher a toujours cherché a concilier religion et rationalité en
étant a la fois théologien et philosophe, sans pour autant sacrifier la spéci-
ficité ni de l'un, ni de I'autre. Cette contribution montre comment le jeune
Schleiermacher des Discours sur la religion cherche a distinguer religion,
philosophie et morale, tout en procédant de maniére entierement rationnelle,
s ‘adressant en effet aux hommes d’entendement. Dans un deuxiéme temps, elle
établit comment le Schleiermacher de la maturité permet la rencontre de la
Dialectique et de la Doctrine de la foi, toutes deux parvenant par des voies
différentes a poser la nécessité d’un fondement transcendant, sous la forme
d’une hypothese rationnelle d’un coté, sous celle d une existence donnée dans
le sentiment de dépendance absolue de I'autre. Religion et rationalité restent
de ce fait compatibles.

Schleiermacher était a la fois théologien et philosophe, et I’un ne le cédait
point a I’autre !. Méme si I’histoire a retenu d’abord le théologien, il tient une
place de premier rang tant parmi les jeunes romantiques que dans le cadre de
I’idéalisme allemand. Par ailleurs, et c’est ce qui le rattache au romantisme, sa
conception de la religion semble 1’écarter de la rationalité classique, dans la
mesure ou elle puise son fondement dans le sentiment, qui semble s’opposer
a la simple raison. Schleiermacher ne s’est cependant jamais reconnu dans
les sarcasmes hégéliens qui lui reprochaient, dans le prolongement de Jacobi,
de réduire la religion au sentiment animal, et n’a pas méme pris le soin de
répondre?. Ce qui est accessible au sentiment religieux ne doit pas &tre entie-
rement étranger au savoir philosophique, sans pour autant qu’a I'inverse la

' Le sujet a été souvent traité ; ’étude la plus compléte du point de vue théologique
reste sans doute celle de H.-J. BIRKNER, Theologie und Philosophie, 1974 (cf. 1a biblio-
graphie a la fin de ’article pour les références completes).

2 C’est dans la « Préface a la Philosophie de la religion de Hinrich » que Hegel écrit
que si le sentiment de dépendance était la racine de la religion, alors «le chien serait le
meilleur chrétien», lui qui vit entiérement dans la dépendance de son maitre (G. W. I
HEGEL, Werke in zwanzig Bdnden, t. 11, p. 58).



154 CHRISTIAN BERNER

religion trouve son salut dans le concept. Dans sa lettre a Jacobi de mars 1818,
Schleiermacher décrit sa pensée comme une oscillation, comme une ellipse
dont les deux foyers, la philosophie et la religion, ne s’excluent pas mais consti-
tuent ses deux centres compatibles. Jacobi s’était en effet plaint a Reinhold
de ne pouvoir concilier son sentiment chrétien et son entendement paien, leur
relation relevant du salto mortale, et avait fait parvenir a Schleiermacher une
copie de cette lettre. Dans sa réponse a cette missive de Jacobi, Schleiermacher
congoit la piété chrétienne et I’entendement philosophique comme les deux
pdles du champ électrique d’une colonne galvanique: tout en étant séparés,
c’est ’oscillation entre les deux qui fait la vie de I’esprit. D’une contradiction,
on passe donc a une tension féconde. Schleiermacher écrit :

[Plaien et chrétien sont opposés comme tels au sein du méme domaine, & savoir
celui de la religion; est-ce que relativement a ce domaine I’entendement et le
sentiment ont des prétentions a ce point similaires qu’ils puissent se diviser en ces
formes opposées ? La religiosité est affaire de sentiment; ce qu’a la différence nous
appelons religion, mais qui est toujours plus ou moins de la dogmatique, n’est que
la traduction du sentiment par ’entendement au moyen de la réflexion. Si votre
sentiment est chrétien, votre entendement peut-il traduire de fagon paienne? Je ne
saurais m’y retrouver. Ma proposition est donc la suivante: par mon entendement
je suis un philosophe, car telle est I’activité indépendante et originaire de ’enten-
dement, et par le sentiment je suis un étre pieux et a ce titre un chrétien.?

C’est pourquoi Schleiermacher a toujours refusé qu’on lui «prenne le philo-
sopher» ; religion et philosophie doivent pouvoir coexister sans se contredire :
«ce ne sont 1a que les foyers de ma propre ellipse qui produisent cette oscil-
lation ou je trouve toute la plénitude de ma vie terrestre» . Aussi Schleier-
macher ne tranche-t-il pas le nceud gordien de I’histoire, pour éviter d’avoir,
d’un c6té, «le christianisme avec la barbarie », et, de 1’autre, «la science avec
’agnosticisme» : «un vrai philosophe peut et doit demeurer un vrai croyant,
tout comme on peut étre pieux du fond du cceur et cependant avoir et conserver
le courage de se plonger dans les ultimes profondeurs de la spéculation»®.
S’agissant de deux perspectives de la pensée, elles doivent se rencontrer tant
dans des disciplines que dans des probléemes communs, et c’est ainsi qu’une
théorie de Dieu trouve sa place légitime dans la partie fondamentale de sa
philosophie, qu’il appelle «dialectique», et qui cherche a établir les fonde-
ments du savoir. Dieu y occupe le lieu de I’unité enticrement déterminée. Cette
unité étant 1’objet tant de 1’élan philosophique que de la religiosité, ils doivent
essentiellement étre compatibles, sans pour autant pouvoir étre assimilés. En
cela, la position de Schleiermacher se distingue par exemple de celle d’un
Hegel, qui peut intégrer philosophie et religion dans un seul et méme processus

3 «Lettre a Jacobi» in: W. JAESCHKE (éd.), Religionsphilosophie und spekulative
Theologie, p. 395.

* Ibid., p. 396.

5 Ibid.



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 155

menant au savoir absolu®. Nous montrerons ici que la démarche philosophique
et le sentiment religieux ont le méme objet chez Schleiermacher, mais qu’ils
le saisissent différemment: comme présence subjective dans un cas, comme
terme inaccessible d’une visée objective dans l’autre. Pour ce faire, nous
restituerons deux moments de la pensée de Schleiermacher: dans un premier
temps celui des Discours sur la religion (1799), ou il démarque la religion
de la philosophie, et dans un deuxiéme temps celui de la place de la religion
dans I’exposé de sa philosophie systématique, la Dialectique dont la version de
1822 est contemporaine de son écrit théologique majeur, la Doctrine de la foi
chrétienne présentée de maniére systématique suivant les principes de I’Eglise
protestante, parue en 1821.

1. Les Discours sur la religion

L’une des finalités des Discours sur la religion est de dégager I’essence
de la religion authentique. Cette essence est établie de fagon différentielle,
par opposition a la métaphysique, la morale et 1’art, I’intuition religieuse étant
distincte tant de la pensée que de I’agir. Elle ne se trouvera pas dans la religion,
mais dans la conscience religieuse dont les religions positives ne sont que des
traductions. C’est en concentrant la conscience religieuse dans la «province »
du cceur que Schleiermacher distingue la religion des autres activités de la
conscience. La religion, écrit-il, «ne cherche pas, comme le fait la métaphy-
sique, a expliquer I’Univers et a déterminer sa nature; elle ne cherche pas,
comme la morale, a le perfectionner et a le parachever en misant sur la liberté
humaine et sur un libre-arbitre d’origine divine» (R 27/50)7. La «philosophie
transcendantale », dont Fichte est le représentant exemplaire, crée le monde au
lieu de se laisser affecter par lui, rendant impossible tout sentiment pur et toute
religion authentique: «depuis que vous vous €tes fabriqué un Univers a votre
mesure, vous n’avez plus a penser a celui qui vous a créés®» (R 1/2).

En distinguant religion et morale, Schleiermacher se dresse également
contre les Lumiéres en général et Kant en particulier, qui définissait la religion
comme la «connaissance de tous les devoirs comme des commandements
divins»’. La volonté de s’écarter de la religion du Dieu de la métaphysique et

¢ Cf. A. ARNDT, Friedrich Schleiermacher als Philosoph, p. 240-259.

7 SCHLEIERMACHER, Uber die Religion (nous suivons la traduction de De la Religion.
Discours aux personnes cultivées d’entre ses mépriseurs par B. Reymond, Paris, Van
Dieren, 2004, en indiquant sa pagination et celle de ’édition originale, parue en 1799
chez J. F. Unger a Berlin; cette derniére figure dans la plupart des éditions et traductions
ultérieures, dans le corps du texte de la traduction de B. Reymond). Nous abrégeons
par: R.

8 La traduction a été 1égérement modifiée.

* E. Kant, Critique de la raison pratigue (AK 'V, 129) [conformément a I'usage,
nous citons Kant suivant I’édition de 1’académie, sauf pour la Critique de la raison pure,
ou la pagination renvoie aux éditions originales].



156 CHRISTIAN BERNER

de la morale (R 23/42-43) détourne d’entrée de jeu Schleiermacher des grilles
classiques de la lecture de la philosophie de la religion en vue de sauvegarder
la spécificité de la religion et de la soustraire a ses critiques. On connait la
conclusion positive de Schleiermacher: « En son essence, elle [la religion]
n’est ni pensée ni action, mais intuition et sentiment» (R 27/50). Antérieure
a la division en raison théorique et raison pratique, la religiosité sera « Sens et
goiit de I’infini» (R 29/53).

En se référant au sentiment qui ne débouche ni sur la connaissance ni sur
Paction, Schleiermacher semble rapprocher la religion de I’art. Si en effet
le sentiment esthétique est le modéle de I’analyse du sentiment religieux ',
ce dernier se distingue toutefois par sa radicalité: il n’est pas un sentiment
parmi d’autres, il est le sentiment qui permet de définir notre nature essentielle,
dans notre rapport a I’Univers, a I’infini ou a I’absolu. C’est ce sentiment qui
sera la conscience immédiate de soi dans la Foi chrétienne. La démarche de
Schleiermacher cherche donc a garantir I’autonomie de I’expérience religieuse
en revenant a ce qu’elle a de plus propre, a savoir qu’elle est intuition, contem-
plation intuitive de 'univers, sentiment de ’infini dans le fini. Kant avait
montré dans la Critique de la raison pure qu’il n’y a pas a proprement parler de
concept de Dieu et qu’il ne faut pas confondre I’idée de Dieu et son existence,
puisque I’idée de sa donation implique une limitation . Schleiermacher dit lui
aussi qu’il n’y a pas de concept de Dieu, parce qu’il n’y a pas d’expérience
de Dieu, mais uniquement de la divinité (Gottheit). C’est pourquoi «1’idée de
Dieu n’occupe pas dans la religion une place aussi €levée que vous le pensez»
(R 72/130): «Dieu n’est pas tout dans la religion» (R 73/132), la «divinité»
désignant plutdt «une forme particuliere d’intuition religieuse» (R 69/124)
produite par I’«imagination» (R 71/129).

L’«idée» de «divinité» se comprend a partir de I’élan religieux de la
raison dont Schleiermacher ne se contente pas d’envisager les conséquences,
mais dont il veut saisir I’«origine». La question est alors de savoir quel type
d’unité synthétique est a I’ceuvre dans la religion, avant la conscience théorique
ou pratique. Ce n’est donc pas Dieu mais I’élan vers Dieu qui est thématisé
par Schleiermacher'?. Pour parvenir a cette synthése premicre qui oriente
’intuition religieuse de 1’Univers, Schleiermacher préconise une approche
transcendantale dans la mesure ou la réflexion sur ’expérience remonte a ce
qui la rend possible, c’est-a-dire a ce qui précede I’expérience. L’origine de
I’expérience est inscrite dans la prédisposition ou 1’aptitude pour la religion
(R 80/144) d’ou sourd I’énergie qui met en forme le sujet dans 1I’'Univers. Cette

12 Cf. M. SimoN, « Sentiment religieux », p. 69-90.

" Cf. les conséquences qu’en tire F. SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube (cité
dorénavant: CG). Ici § 4,4.

12 Cet élan est relevé par Kant dans la section consacrée au «but final de la dialec-
tique naturelle de la raison humaine» dans I’Appendice a la «dialectique transcen-
dantale » (cf. Critique de la raison pure [A 679/ B 707]).



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 157

expérience vécue (R 31-32/58) releéve de ’immeédiateté et doit étre recherchée
dans une saisie absolue donnée dans une émotion ou I’on est «touché par
I’Univers» (R 16/30). Le religieux se manifeste ainsi dans une réceptivité
premiére, indissociable de l’orientation du cceur vers l’éternel (R 17/31).
L’analyse de Schleiermacher conduit en dega de la dualité de la réceptivité
et de la spontanéité, de la sensibilité et de I’entendement, ce qui permettrait
méme de voir dans I’¢élan religieux cette «racine commune, mais inconnue de
nous» des différentes activités de la conscience '*. Du coup, I’activité semble
exclue d’une telle synthése. Mais Schleiermacher connait la lecon kantienne :
il n’y a pas d’expérience purement passive, la sensibilité seule est aveugle. Les
allusions a la Critique de la raison pure sont trop nombreuses dans le second
Discours pour penser une pure passivité de I’expérience : action et réaction sont
simultanées (R 3/5-6) et ne sont séparées que pour les besoins de I’analyse:

Toute intuition procéde de I’influence que I’objet intuitionné exerce sur celui qui
intuitionne, ce dernier reprenant a son compte et récapitulant sous forme de
concept, selon les exigences de sa nature, I’action originelle et autonome de I’objet
en question. Si les émanations de la lumiére n’atteignaient pas votre organe, d’ail-
leurs sans aucune intervention de votre part, si les plus petites particules matérielles
n’affectaient pas mécaniquement ou chimiquement les extrémités de vos doigts, si
la pesanteur de ce qui est lourd ne résistait pas a votre force et ne la limitait pas,
vous ne pourriez rien intuitionner ni percevoir. Votre intuition et votre perception
ne portent donc pas sur la nature des choses, mais sur I’action qu’elles exercent sur
vous. (R 30/55-56)

La réceptivité premiére n’exclut pas, mais au contraire présuppose que
celui qui intuitionne récapitule «sous forme de concept», c’est-a-dire que
sensibilité, entendement et raison se complétent. Il y a bien une succession
chronologique : toute notre religion commence par les sens, mais se cristallise
dans la conscience conformément a notre nature, qui préexiste a 1’affection.
Ainsi se réécrivent les premicres lignes de 1’introduction a la Critique de la
raison pure: que toute notre religion commence avec I’expérience, il n’y a la
aucun doute... Mais elle ne résulte pas pour autant toute de 1’expérience.

Pour saisir cette expérience, Schleiermacher analyse ’instant, le Augen-
blick, qui échappe au temps, ou se donne, simultanément avec 1’éternité,
I’origine de la conscience. Cette atemporalité affective et originaire n’est pas
une réalité psychologique, mais une condition de possibilité¢ logique de la
structure de la conscience. On y saisit ce que la Dialectique résume en une
formule: «avant toute formation des concepts, le premier point fixe dans la
conscience est la présence de la raison comme élan et la saturation des sens
comme effet» '“. On comprend alors le passage célébre:

[L’]Univers est sans cesse en activité et se révele a nous a chaque instant. Toute

forme que prend I’Univers, tout étre auquel il confére une existence distincte par

13 E. Kanrt, Critique de la raison pure, A 15/ B 29.
14 F. SCHLEIERMACHER, Dialectique, p. 231.



158 CHRISTIAN BERNER

sa surabondance de vie, toute occasion qu’il suscite en la tirant de son sein toujours
riche et fécond — tout cela est une action qu’il exerce sur nous. Prendre par consé-
quent ce qui est particulier pour une partie du Tout et ce qui est limité pour une
représentation de I’infini, ¢’est de la religion [...]. (R 30-31/56)

Parce qu’elle est représentation de 1’infini, la religion se distingue de la
mythologie: la religion va plus loin que la pensée mythique en pénétrant la
nature et la substance du tout sans se le figurer comme une existence parti-
culiere. Contre le désir d’immanence, la conscience religieuse expérimente
le mouvement de la transcendance. Elle s’oppose ainsi également a 1’élan
métaphysique, qui passe de I’idée de Dieu & son concept, ce qui n’est que
retour du mythe, objectivation abusive: «se creuser I’esprit sur I’étre de ce
dieu avant que le monde existat ou indépendamment de lui, c’est peut-étre
bon et nécessaire pour la métaphysique; pour la religion, cela [...] n’est que
vaine mythologie» (R 31/57-58). Car se creuser ’esprit, ratiociner [griibeln],
c’est ne pas sentir et donc s’interdire d’éprouver la simple présence de I’esprit
au réel. C’est que le fini est la représentation de I’infini, son image: pouvoir
prendre chaque chose finie pour une «représentation [Darstellung] de 1’ Infini»
(R 31/56), voila I’essence de I’expérience religicuse.

L’univers est en revanche I’élément non-objectivable de la religion: il n’est
pas présentable, il n’est pas le monde, il n’est pas quelque chose, mais I’horizon
de I'unité absolue. C’est a ce titre que I’infini est présent dans ’individu et
que la religion est une forme de la représentation symbolique du sens par des
images. Le propre du religieux réside donc dans un processus d’individuation
ou I’on trouve un équilibre difficile entre 1’individuel et la totalité: prendre
conscience de I’infini par et dans le fini, telle est ’essence de I’expérience vécue
religieuse (R 40-41/74). On comprend du coup en quel sens le monde est, pour
la conscience religieuse, une ceuvre de Dieu, une ceuvre d’art, et il n’y a donc
rien d’étonnant a ce que Schleiermacher souligne I’importance de I’imagination:

Vous ne prendrez pas pour un blasphéme, je I’espere, I’affirmation selon laquelle
la foi en Dieu dépend de I’orientation de I’imagination; vous devez savoir que
I’imagination est ce qu’il y a de plus élevé et de plus originel en I’homme, et qu’a
part elle, tout n’est que réflexion sur son compte ; vous devez savoir que c’est votre
imagination qui crée pour vous le monde et que vous ne pouvez avoir de Dieu sans
un monde. (R 71/129)

Que fait ’imagination? Elle se comprend chez Schleiermacher, en écho
a Kant, a partir d’un schématisme sans concept, puisqu’on ne sait pas ce
qu’est la totalité (R 71/128). Le processus de mise en forme, c’est-a-dire cette
activité synthétique, est divinité: «pour moi, la Divinité ne peut rien étre
d’autre qu’une forme particuliere d’intuition religieuse» (R 69/124). C’est en
cela que la religion authentique est « Sens pour I’Univers», alors que le dieu
est le résultat d’une imagination réifiante qui personnifie I’esprit de 1’univers
(R71/129). Car la divinité est bien transcendance réelle qui ne saurait s’en tenir
a ’objectivation. On comprend, partant de cette orientation de 1’imagination



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 159

créatrice, que Schleiermacher thématise ce qu’il appelle un «schématisme»
de la religion (R 85/153) qui donne naissance aux religions positives, qui sont
autant de solutions particulieres de la construction de I’univers. C’est ainsi que
Schleiermacher parle des «points de passage vers I’Infini» (R 85/153), c’est-a-
dire des divers processus de schématisation.

Schleiermacher veut donc saisir le moment originaire, dans 1’éveil de
I’esprit, ou s’équilibrent passivité et activité. C’est la qu’intuition et sentiment
sont complémentaires, Schleiermacher paraphrasant le texte kantien sur les
rapports entre I’intuition et le concept'. Mais Schleiermacher remplace le
concept par le sentiment (R 40/73). Acte primordial de I’esprit, c’est dans la
liaison du sentiment et de 1’intuition que se situe 1’origine de la conscience
religicuse, c’est entre les deux que, comme équilibre entre la passivité
et 'activité, prend place le schématisme religieux. Dans la connaissance
théorique, I’intuition est saisie par le concept. Pour I’expérience religieuse, la
modification de la conscience interne ne débouche pas sur une connaissance,
mais sur quelque chose qui précéde la connaissance a partir de la sensation:

Je sais a quel point est indescriptible et avec quelle rapidité passe le premier instant
mystérieux qui, dans toute perception sensible, précéde la dissociation de I’intuition
et du sentiment — cet instant ol le Sens et son objet se confondent et forment en
quelque sorte une unité avant de reprendre chacun sa place initiale ; mais je voudrais
que vous puissiez le retenir et méme le reconnaitre quand il se produit dans I’activité
religieuse, supérieure et divine, du Cceur. [...] Je repose sur le sein du monde infini:
dans cet instant, je suis son dme, car je ressens comme miennes toutes ses forces et
sa vie infinie comme mienne. Dans cet instant, il est mon corps [...]. (R 40-41/73-74)

Dans la perception irréfléchie qui est expérience d’unité, 1’expérience
religieuse prend conscience de 1’énergie formatrice dans le monde. Schleier-
macher trouve 1a la force originaire qui permet de structurer un monde avant
méme que, comme chez les idéalistes, la conscience ne pose ce monde comme
monde.

Mais il faut noter que celui qui contemple intuitivement I’univers ne lui est
pas extérieur comme un simple spectateur: il est intérieur a 1’unité du fini et de
I’infini. La vie infinie n’est pas simplement « comme mienne », «elle est mon
corps». C’est la que la passivité trouve D’articulation avec ’activité et que le
sujet participe a la formation de I’univers. En cela, la religion est chez Schleier-
macher un «¢lément général de la vie» (CG § 33, 174). Et ’expérience est
vécue, puisque liée a 1’étre-corps. Cette expérience existentielle est thématisée
avec précision dans la Foi chrétienne qui analyse la structure générale de toute
conscience de soi subjective dans le monde, la structure méme de la conscience
de soi remplagant toutes les preuves de 1’existence de Dieu. Cette structure est
un acte de synthese qui, dans le cadre d’une démarche transcendantale, remonte
aux présupposés: «Mais ce qui est présupposé a I’intérieur est uniquement ce
qui est absolument commun a tous, 1’intelligence dans sa fonction subjective,

5 E. Kant, Critique de la raison pure, A 51/ B 75.



160 CHRISTIAN BERNER

a laquelle est jointe I’orientation vers la conscience de Dieu» (CG § 33, 175).
Dans la conscience intime, premiére et subjective, est donc tracée I’ouverture
sur le transcendant, ouverture qui est passivité premicre, synthése regue et
constitutive: «celui qui n’a pas la moindre conscience [...] de ses sentiments
comme étant les effets d’une influence immédiate de 1’Univers, et qui ne
reconnait pas en eux quelque chose de spécifique et d’inimitable, mais assure
que son intériorité est leur véritable source — celui-1a n’a pas de religion» (R
66-67/120). Schleiermacher compare ce moment originel au

premier parfum qu’exhale la rosée lorsque les fleurs se réveillent; il est pudique et
délicat comme un baiser virginal, saint et fécond comme une étreinte nuptiale ; non,
il n’est pas semblable a cela, il est lui-méme tout cela. Avec une prodigieuse rapidité,
un phénomene, un incident se déploie jusqu’a devenir image de I'Univers. Mon dme
vole au-devant de cette figure aimée et toujours recherchée, quelle que soit la forme
sous laquelle elle se présente; je ne I’étreins pas comme une ombre, mais comme
I’Etre saint lui-méme. (R 40/74)

Ce passage explique qu’on prend conscience de I’infini dans le fini, que
I’univers se saisit dans 1’individuel. 11 montre que le lieu de cette présence de
'univers est I’'image qui devient présence du sens. Car I’image n’est pas, il faut
le souligner, une «ombre », mais 1"« Etre saint lui-méme». Et Schleiermacher de
souligner la fragilité de cette expérience qui nous met ainsi en présence d’une
image-sens: «A la moindre secousse, cette sainte étreinte se relache; c’est alors
seulement que 1’objet se présente a moi sous la forme d’une figure séparée; je le
mesure et il se reflete dans 1’ame disponible comme 1’image de I’aimée se refléte
dans I’ceil entrouvert du jeune homme quand elle s’arrache a lui [...]» (R 41/74).

Maintenant seulement 1’objet et 1’esprit, celui qui contemple intuitivement
et I’objet contemplé se distinguent. Dans la séparation, il y a transformation en
image d’image. Ce qui est toujours €carté, c’est I’approche d’une quelconque
objectivité. On n’a affaire qu’a une image, a la forme qui n’est que «reflet».
Mais un tel reflet n’est pas une simple image du monde, parce que 1’Univers
n’est pas le monde. Elle est vraiment transcendance. C’est en présence de cette
image que «le sentiment échappe a I’intériorité, [et que] le rougeoiement de la
pudeur et du plaisir se répand sur sa joue. Ce moment est celui ou culmine la
floraison de la religion» (R 41/74-75). On le voit, il n’y a plus ici de fusion,
mais déja une conscience émergente: dans la séparation, celui qui contemple
a le sentiment, au sens physique. L’expérience religieuse est une expérience
du corps: on subit la rougeur qui monte. Une telle expérience est a la limite de
I’expérience possible, puisqu’elle n’est pas encore articulée dans le langage et
qu’elle ne sait donc pas ce dont elle est expérience. La conscience religieuse
est 12 une conscience qui n’est pas encore un savoir, mais déja une certaine
conscience de soi immédiate et une tendance vers la communication : la rougeur
est bien une expression immédiate du sentiment '®. C’est 1a, nous dit Schleier-
macher, que nait «tout ce qu’il y a de vivant dans la religion» (R 41/75).

16 Cf. CG § 6,2, p. 42 et aussi, surtout, § 15,1, p. 105.



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 161

On comprend donc pourquoi Schleiermacher disait que «1’homme nait
avec la prédisposition religieuse » (R 80/144): le sens de I’expérience religieuse
montre qu’il y a, «implanté en chaque homme, un instinct d’interrompre toute
autre activité et de maintenir simplement tous ses organes en éveil pour se
laisser pénétrer par toutes les impressions possibles» (R 82/147). Mais cette
ouverture est aussi activité, elle est «s’ouvrir», ce qui n’est pas simplement
«étre ouvert». L'intellectualisme, le rationalisme, «la rage de comprendre »
(R 80/144) ne se donnent pas les moyens de saisir la spécificité de 1’expé-
rience religieuse, qui est une fagon de se vivre, de se rapporter a soi comme
sortant de soi: dans cette expérience I’homme a la fois est du monde et pas
du monde, puisqu’il est amené a sortir de soi sans pouvoir revenir, dans une
paisible adéquation a soi, a I’accord total avec soi-méme. Cette contemplation
intuitive de I’'univers marque 1’existence en entier, mais ne rend pas possible la
totalisation exigée par I’unité de la conscience. Elle est tout a la fois expérience
de 'unité, de la cohésion de la vie, et de sa radicale discontinuité, puisqu’elle
ne peut étre ramenée a I’identité, renvoyant au cceur de la conscience de soi a
un autre que soi qui n’est pas un objet.

2. La Dialectique et 1a Doctrine de la foi"

I1 est désormais nécessaire, pour mettre en lumiere la question des rapports
entre religion et rationalité, de s’attacher plus précisément a la philosophie de
Schleiermacher dont la Dialectique est la « Doctrine de la science» ou «philo-
sophie élémentaire», qui s’attache aux conditions de possibilité. Schleier-
macher affirme que la Dialectique reconduit la logique et la métaphysique dans
leur unité originelle qui s’était perdue apres Platon. La lettre & Jacobi citée plus
haut faisait déja appel a la dialectique de Platon:

Toute philosophie authentique consiste & reconnaitre cette vérité ineffable de I’étre
supréme comme étant au fondement de tout notre penser et de tout notre sentir; je
suis convaincu que c’est au développement de cette idée que Platon pensait dans la
dialectique. Et je ne crois pas que nous puissions aller plus loin. '8

Chez Schleiermacher, la dialectique platonicienne est 1a «pour disposer au
christianisme » ', Une note relative a la dialectique affirme, I’année de la lettre a
Jacobi: «Ce que Platon dit de I’agathon en République V1, 508, cela s’applique
a I’absolu. La science et la vérité ne sont pas 1’absolu, mais elles trouvent en
lui leur source»?’. Autrement dit, [’absolu, 1’idée platonicienne de Bien, est
«ce qui communique la vérité aux objets connaissables et a 1’esprit la faculté

'7 Cette seconde partie de notre contribution reprend des éléments plus longuement
développés dans notre article « Dieu et ’aperception transcendantale. »

18 «Lettre & Jacobiw, op. cit., p. 397.

9 B. PAscAL, Pensées, éd. Lafuma, n° 612, p. 586.

2 In: F. SCHLEIERMACHER, Dialektik (1811), p. 66. Cité dorénavant: Dial 1811.



162 CHRISTIAN BERNER

de connaitre» (508 e)?'; il est a la fois «la cause de la science et de la vérité,
en tant qu’elles sont connues», et la «source de I’étre» (508 e, 509 a). Bref,
Schleiermacher pourrait s’exclamer avec Glaucon: « quelle merveilleuse trans-
cendance ! » (509 c). L’absolu, ou Dieu, qu’il faut donc penser sur le modele
platonicien, est I’unité fondamentale et fondatrice de 1’étre et du connaitre, du
réel et de 1’1déal, de I’empirique et du spéculatif, unité sans laquelle on ne peut
méme pas imaginer un savoir, puisque c’est elle qui garantit le parallélisme
entre la pensée et I’étre, qui seul donne un sens a la science. Aussi la visée
de la dialectique est-elle d’élaborer la possibilité du savoir en dégageant ses
principes.

On peut alors retracer la démarche transcendantale de la philosophie comme
remontée régressive vers les premiers principes. C’est ainsi que nous serons
rationnellement conduits a I’idée de Dieu. Le savoir est, nous dit Schleier-
macher pour commencer, a la fois la pensée identique en tous et la pensée qui se
conforme a I’étre pensé. Ce sont donc ces critéres qui doivent étre fondés. Pour
ce faire, il faut analyser la pensée, qui met en ceuvre deux fonctions, la fonction
intellectuelle et la fonction organique. La fonction organique correspond a la
réceptivité de la sensibilité, a I’étre-affecté par le monde extérieur qui engendre
des représentations; la fonction intellectuelle correspond a la spontanéité de
I’entendement qui imprime le sceau de 1’activité de la raison a ce qui est ainsi
recu. Ces deux fonctions sont complémentaires, puisque penser est penser ce
qui est. En ce sens, jamais ’'une ne s’efface entiérement et il n’est toujours
question que de dominance et de retrait. Selon la prédominance de la fonction
organique ou de la fonction intellectuelle, le savoir sera dit «réel» ou «idéal ».
Ces deux formes du savoir distinguées par Schleiermacher constituent
I’« opposition supréme», dont il faut montrer qu’elle peut étre supprimée en
remontant a une unité absolue ou la pensée épouserait le réel ou, pour reprendre
des expressions plus familiéres, ou le rationnel serait effectif.

Ce rappel initial de la théorie de la connaissance de Schleiermacher
témoigne de I’influence kantienne, puisqu’elle souligne fortement la collabo-
ration de I’entendement et de la sensibilité. A ces deux modes de connaissance,
I’idéal pour la raison et le réel pour I’organique, correspondent deux «modes de
I’étre », eux aussi appelés I’«idéal » et le «réel». Il convient alors de rechercher
les fondements de ces modes, tant pour la pensée que pour I’étre et la volonté,
ou la pensée veut agir sur I’étre. C’est dans le cours de cette recherche que
Schleiermacher est confronté au probleme de Dieu.

La distinction entre la raison, principe d’unité, et I’organisation, qui fournit
la variété du sensible, est au fondement de la distinction des formes logiques
dans lesquelles la pensée se manifeste a nous comme savoir: le concept et le
jugement. Le jugement, qui relie sujet et prédicat, établit une liaison entre des
concepts qu’il présuppose ; le concept, qui renferme les caractéristiques d’une
chose, présuppose inversement le jugement qui garantit son remplissement,

21 PratON, La République, p. 231.



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 163

c’est-a-dire sa détermination. Concept et jugement renvoyant réciproquement
I’un a I’autre, on a affaire a un cercle dans lequel celui qui veut comprendre et
savoir est toujours déja impliqué. Le concept, produit de la raison, fixe une unité
permanente en €tablissant la connexion entre des caractéristiques ou prédicats ;
le jugement, qui est une connexion entre concepts, s’appuie davantage sur
la sensibilité et détermine le concept en révélant sa variété, c’est-a-dire sa
structure, ses relations. Ce n’est qu’au moyen des jugements que [’on retrouve
I’inscription d’un concept donné dans le systeme des concepts, systéme intem-
porel qui, dans 1’absolu, correspond a ce qui est. Par mouvement d’inclusion,
on peut alors établir une hiérarchie des concepts qui sont soit subordonnés,
soit coordonnés: le concept supérieur contient les concepts inférieurs et les
deux sont reliés entre eux par des jugements. L’€tre sera donc saisi suivant un
vaste systeme de concepts et de jugements qui se développe pour nous histori-
quement en constituant I’histoire de la raison.

Or I’étude méme de ces formes de la pensée conduit au fondement trans-
cendantal du savoir. L’analyse du savoir sous la forme du concept conduit a
deux concepts limites, limites extérieures a la pensée puisque n’étant plus a
proprement parler des concepts: «Dieu et le chaos»; «dans le premier toute
activité organique est niée, dans le second toute activité intellectuelle. Saisis de
cette maniere, ils ne sont pas véritable pensée» (D § 114, 94). Dieu se rencontre
ainsi comme unité absolue de 1’étre, le chaos étant a 1’inverse I’infinie diversité
du perceptible. Dieu congu de la sorte n’est plus un concept, mais une «idée»,
car «1’idée de I’unité absolue de I’étre, dans la mesure ou I’opposition entre
pensée et objet y est supprimée, n’est plus un concept» (D § 149, 116). Elle
est un «concept inauthentique» (D, ad § 149, 117). C’est dire qu’elle n’est
pas vraiment saisissable, car on ne pourrait rien en énoncer, rien lui rattacher
puisqu’en tant qu’unité absolue de 1’étre rien n’est extérieur a elle. Le jugement,
la seconde forme de la pensée, n’est d’ailleurs pas davantage capable de saisir
Dieu ou le fondement absolu. Pour le jugement, Dieu serait le sujet absolu; or
on ne peut rien prédiquer relativement au sujet absolu, pour la simple raison
qu’un jugement distingue sujet et prédicat et ruine de ce fait I’unité affirmée
de ce sujet absolu. On ne peut donc pas penser un concept supérieur de 1’étre,
«1’étre en soix, 1’ «étre absolu» (D § 148, 116) ou la «totalité de 1’étre », qui
serait a la fois I’«unité absolue de I’étre » et le «sujet absolu». La conséquence
rationnelle est alors que ’«idée de I’étre absolu comme identité du concept et
de I’objet n’est [...] pas un savoir» (D § 153, 118), puisqu’elle n’est ni concept
ni jugement et que nous ne disposons que de ces deux formes de savoir. En
méme temps cependant, puisque cet « &tre absolu» est supposé étre a 1’origine
de I’opposition entre la pensée et 1’étre, entre le concept et le jugement, il s’agit
du «présupposé transcendant» ou du «fondement transcendantal» (D § 154,
118) de tout savoir effectif. Cette connaissance positive, sur laquelle repose le
sens de la science, est toutefois aporétique, puisque qu’elle est docte ignorance.
C’est pourquoi Schleiermacher doit préciser deux idées transcendantales
constitutives de tout savoir: le monde et Dieu.



164 CHRISTIAN BERNER

L’idée du monde, dit Schleiermacher, est une «pensée problématique»
dans laquelle nous nous représentons «la totalit¢ de 1’étre posée comme
multiplicité» (D § 218, 192), a savoir ce qui est visé par le processus de
connaissance; 1’idée de la divinité est celle d’une unité sans multiplicité (D §
219, 194). Elle est transcendantale en ce qu’elle est pensée par Schleiermacher
comme unité antérieure a tout savoir, présente en nous comme « impulsion que
nous nous représentons pour ainsi dire avant la pensée organique» (D § 220,
194), mais qui échappe a toute connaissance possible puisque nous ne pouvons
en avoir aucune intuition (Dial 1811, 25). Ce que Schleiermacher résume de
la maniére suivante: « De méme que 1’idée de la divinité est le terminus a quo
transcendantal et le principe de la possibilité du savoir en soi, de méme I’idée
du monde est le terminus ad quem transcendantal et le principe de I’effectivité
du savoir dans son devenir» (D § 222, 198). Sans étre donc identiques, les
deux idées sont des «corrélats» (D § 219, 194). Dieu sans le monde est une
«chimere vide» (D § 219, 194), «mythique» (Dial 1811, 25); le monde sans
Dieu serait sans unité. Les deux, dit Schleiermacher, ne peuvent pas étre posés
I’un sans I’autre, bien que cette unité ne puisse pas étre exprimée. La conscience
réfléchie, c’est-a-dire rationnelle, ne peut donc pas accéder au fondement trans-
cendant et la dialectique, se mouvant toute entiere entre ces poles, n’est pas en
mesure de transformer la philosophie, la recherche du savoir, en savoir. Mais
elle est néanmoins conduite, par ’analyse des conditions de possibilité de la
pensée, a poser Dieu comme hypothése nécessaire, sans pouvoir juger de son
existence. C’est 1a que religion et rationalité s’averent compatibles.

La correspondance explicite entre les formes logiques et la constitution
ontologique permet d’établir les structures ou le probleme de I’hypothese de
Dieu devra se retrouver dans 1’étre méme. Au concept, une unité « flottante »
d’universel et de particulier, correspond dans 1’étre 1’opposition entre la
manifestation et la force, toute manifestation étant celle d’une force qui lui est
supérieure, qui fait que tel homme singulier par exemple n’est qu’une manifes-
tation de la force qu’est I’humanité, toute force étant a son tour la manifestation
d’une autre force encore supérieure. Seul Dieu ne peut plus étre inscrit dans
ce systéme, parce qu’il n’est la manifestation d’aucune force et il ne se trouve
donc pas dans la méme série (D § 184, 148). Au jugement, qui est toujours
connexion, correspond dans I’étre le systéme d’action réciproque des choses,
la structure générale de la cause et de I’effet. Schleiermacher s’appuie ici sur
la structure de la proposition ot la complémentarité du concept et du jugement
est le miroir de la constitution générale de 1’étre; les forces étant dévelop-
pement libre et la causalité dépendance réciproque, « dans le domaine de I’étre,
tout est également libre et nécessaire» (D § 198, 168). Or cette relation entre
liberté et nécessité joue un role capital dans la détermination du sentiment de
la dépendance absolue, sentiment qui qualifie I’existence méme de I’homme.
En ce point, nous sommes conduits a 1’analyse de la Foi chrétienne, ou ce
sentiment, acquis dans la Dialectique par la voie rationnelle, est précisément
le sentiment religieux. Le § 4.1 de la Foi chrétienne affirme en effet que dans



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 165

toute conscience effective nous ne sommes pas conscients de la seule perma-
nence, mais aussi du changement: «Le Moi peut étre représenté en lui-méme
sous forme d’objet; mais chaque conscience de soi est aussi celle d’un étre-
ainsi [Sosein] changeant» (CG 24). Il y a donc dans toute conscience de soi
deux éléments qui correspondent a la liberté et a la nécessité que la dialectique
reconnait en tout étre réel: «un se-poser-soi-méme [Sichselbstsetzen)] et un
ne-s’étre-pas-soi-méme-posé-ainsi  [Sichselbstnichtsogesetzthaben], ou un
étre et un étre-devenu-d’une-certaine-maniére [lrgendwiegewordensein]». Le
second élément indique que, pour la conscience de soi, il y a autre chose, en
dehors d’elle, qui contribue a sa détermination. On notera qu’il s’agit 1a d’une
transposition dans le sujet des deux podles de toute activité de connaissance
que sont la réceptivité de la sensibilité («étre avec un autre» signifie «étre
affecté») et la spontanéité de I’entendement. Dans toute conscience de soi,
en vertu de son étre avec autre chose, I’activité se rapporte a une réceptivité
premiére. C’est que I’affection de la réceptivité engendre notre sentiment de
dépendance, dépendance toute relative puisqu’elle se rapporte précisément a
des objets situés hors de nous. La spontanéité en revanche nous donne notre
sentiment de liberté. La nécessité tient au fait que nous n’avons pas pu devenir
ce que nous sommes sans I’intermédiaire d’un autre ; le sentiment de liberté, a
I’inverse, procéde de ce que nous participons a la détermination d’autre chose,
que nous agissons. Les deux sont simultanés, et il y a action réciproque entre
le sujet et I’autre qui est posé avec lui. Si par ailleurs tout ce qui est hors de
nous est posé comme unité et comme « monde », alors «notre conscience de soi
comme conscience de notre étre dans le monde ou de notre coexistence avec
le monde est une série de sentiments partagés de liberté et de dépendance»
(CG § 4.2, 26). Ces sentiments de dépendance ou de liberté dans la nature
ne sont pas absolus, mais relatifs a cette méme nature et a notre action sur
elle. D’ailleurs, le sentiment de liberté absolue est logiquement impossible; il
viendrait en effet d’une action sur un autre, or cet objet autre doit nous avoir
été donné dans notre réceptivité et de ce simple fait, dans sa seule donation,
un sentiment de dépendance est posé avec chaque sentiment de liberté. A
I’inverse, le sentiment de la dépendance absolue ne se fonde pas non plus sur
la seule activité d’un objet sur nous, car toute action appelle une réaction et
s’accompagne en ce sens d’un sentiment de liberté. Le sentiment de la dépen-
dance absolue tient au fait que chaque activité de notre moi est accompagnée
par la négation de la liberté absolue établie ci-dessus, et par conséquent la
«conscience de soi est déja en et pour elle-méme une conscience de la dépen-
dance absolue» (CG § 4.3, 28). Et c’est 1a ce qui définit le sentiment religieux.

Mais ce n’est pas de cette fagon que nous accédons a une connaissance de
Dieu en philosophie, car Dieu et le monde sont deux limites impensables : Dieu
comme force [Kraff] absolue, qui n’est plus manifestation car il n’y a aucune
force au-dessus de lui, et la mati¢re absolue dans laquelle il n’y a aucune
unité. En bonne conséquence, la volonté, par laquelle la pensée doit pouvoir
s’inscrire dans le monde, dans 1’étre, ne permet pas davantage d’accéder au



166 CHRISTIAN BERNER

fondement, a I’identité de la pensée et de 1’objet dans une unité transcendante.
L’idée de divinité, qui est cette unité, devra donc toujours étre présupposée
comme identité de la pensée et de 1’étre, et un Dieu législateur de la volonté
ne sera pas plus pensable qu’un Dieu créateur ou une force absolue. Dieu ou le
fondement transcendantal du savoir ne saurait donc étre adéquatement saisi ni
par la pensée, ni par la volonté. Or il est remarquable que Schleiermacher ne
voie pas 1a une difficulté insurmontable pour la philosophie: si le fondement
est indémontrable, il ne laisse pas pour autant d’étre. La rationalité restera
tributaire d’un moment irrationnel (croyance au fondement transcendant),
mais ’impuissance de la raison ne conduit pas au scepticisme. Comment alors
’unité transcendantale nous est-elle donnée ?

Schleiermacher opére en ce point un tournant anthropologique en présentant
I’homme comme lieu de I’unité du savoir et du vouloir, ou s’articulent I’éthique
(action de la conscience sur la nature) et la physique (action de la nature sur la
conscience). L’homme comme tournant devient le lieu de la présence du savoir,
de la conscience du fondement transcendant du savoir et de son unité avec
I’étre. Ce fondement est, dit-il, donné dans «1’identité relative de la pensée et
du vouloir», éprouvée dans le sentiment:

On pourrait affirmer que ’accord de la pensée et de 1’étre est une pensée vide en
raison de la différence et de I’'incommensurabilité absolue des deux. Mais il nous est
donné dans la conscience de soi d’étre les deux: penser et chose pensée, et d’avoir
notre vie dans I’accord des deux. (D § 101, 88)

L’épreuve de la transcendance est ainsi inscrite au coeur méme de 1’expé-
rience du sujet: « On pourrait affirmer que poser un &tre en dehors du savoir
est une pétition de principe; seulement, dans la conscience de soi, le savoir
lui-méme ne nous est donné que dans I’étre, mais distinct de lui [...].»
(D § 102, 88).

C’est 1a que la philosophie, par sa propre voie, laisse ouverte la possibilité
du sentiment religieux comme conscience en soi d’un fondement transcendant
de 'unité du réel et de I’idéal. Certes, la philosophie qui ne bascule pas en
religion ne saurait passer de ce sentiment en nous, sentiment donné a notre
conscience, a I’affirmation de I’existence effective de ce fondement ; elle reste
consciente de ses limites. Mais cela n’implique pas, suivant Schleiermacher,
la supériorité de la religion sur la philosophie: «si le sentiment de Dieu est le
[sentiment] religieux, alors la religion semble se tenir au-dessus de la philo-
sophie, ce que beaucoup prétendent effectivement. Mais il n’en va pas ainsi.
Nous sommes parvenus a ce point sans étre partis du sentiment, par une voie
purement philosophique» (D § 215, 184-186). Dieu n’est en effet donné qu’en
nous, et nous n’avons aucun savoir concernant son existence hors de nous;
I’étre de Dieu nous est donné dans notre conscience du monde qui est en méme
temps conscience immédiate de nous-mémes. Pour Schleiermacher, cette
conscience immédiate de soi est «1’analogon du fondement transcendant»
comme identité de la pensée et de la volonté, puisqu’en elle sont arrimés pensée



RELIGION ET RATIONALITE CHEZ SCHLEIERMACHER 167

et étre. Si penser est poser 1’étre des choses en nous et vouloir poser notre étre
dans les choses suivant la maniére qui nous est propre, il ne reste a concevoir
notre étre que comme « ce qui pose» : « notre étre est donc, comme posant, dans
I’indifférence des deux formes». Et c’est dans cette permanence de notre €tre
«posant» que s’ancre, comme ’affirmait la Foi chrétienne, la présence de la
conscience immédiate de soi comme sentiment de ’unité qui est donc, a titre de
sentiment du fondement transcendant, de ce qui dépasse notre étre et en quoi il
se fonde, le sentiment religieux.

Le fondement ultime du savoir visé par [’approche philosophique est
donc le lieu méme ou se rencontre le sentiment religieux de la dépendance
pure et simple. En méme temps cette connexion permet de révéler leurs
profondes différences, de 1a I’attachement constant de Schleiermacher a ne
pas confondre philosophie et théologie, sans pour autant qu’elles s’excluent.
Dans le sentiment religieux, le sujet se saisit comme n’étant pas le maitre de
sa fondation. La finitude du sujet, qui engendre ce sentiment de dépendance,
est donc constitutive de la certitude du fondement transcendant dés que la
conscience s’objective pour viser le savoir. Dans la perspective religieuse,
I’homme reste dans le monde et ce sentiment de la dépendance absolue va
’accompagnant. Il en va autrement en philosophie ou en dialectique, ou ce
n’est pas le sentiment qui garantit le savoir. La démarche de la pensée pure
vise a isoler le fondement transcendant de tout savoir. C’est pourquoi, a la
différence de la démarche religieuse, elle n’est pas accompagnée du sentiment
de I’existence de ce fondement transcendant, mais doit se contenter de le
supposer a titre de condition de possibilité enticrement inscrite non pas dans
une perspective existentielle, mais logico-rationnelle:

L’intuition de Dieu n’est jamais accomplie véritablement, au contraire, elle ne
reste toujours que schématisme indirect. En revanche, sous cette forme, elle est
absolument pure de tout ce qui [lui] est étranger. Certes, le sentiment religieux est
[un sentiment] véritablement accompli, mais jamais il n’est pur, car la conscience de
Dieu y est toujours conscience en un autre. (D § 215, 186)

Ce dont la philosophie, dans son exigence rationnelle, ne saurait se
contenter.

Bibliographie

ARNDT, Andreas, Friedrich Schleiermacher als Philosoph, Berlin-Boston, de
Gruyter, 2013.

BErRNER, Christian, «Dieu et 1’aperception transcendantale. Aspects du
probléeme de Dieu chez Schleiermacher», Archives de Philosophie
63 (2000), p. 63-78.

BirkNER, Hans-Joachim, Theologie und Philosophie. Einfiihrung in Probleme
der Schleiermacher-Interpretation, Munich, Chr. Kaiser, 1974.



168 CHRISTIAN BERNER

HeceL, G.W.E., Werke in zwanzig Bdnden, E. Moldenhauer, K. M. Michel
(éds), Francfort, Suhrkamp, 1971.

JagscHkE, Walter (éd.), Religionsphilosophie und spekulative Theologie. Der
Streit um die Gottlichen Dinge (17991812). Quellenband, Hambourg,
Meiner, 1994,

Kant, Emmanuel, Werke, Akademie Ausgabe suivant le Bonner Kant-Korpus :
http://www.ikp.unibonn.de/Kant/main.html

SCHLEIERMACHER, Friedrich Daniel Ernst, Uber die Religion. Reden an die
Gebildeten unter ihren Verdchtern, Berlin, J. F. Unger, 1799.

—, Der Christliche Glaube nach den Grundsditzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, Berlin, de Gruyter, 1960"

—, Dialektik (1811), Hambourg, Meiner, 1986.

—, Dialectique, trad. C. Berner et D. Thouard, Paris/Genéve/Laval, Cerf-Labor
et Fides-Presses de I’Université Laval, 1997.

—, De la Religion. Discours aux personnes cultivées d’entre ses mépriseurs,
trad. B. Reymond, Paris, Van Dieren, 2004.

SiMoN, Marianna, « Sentiment religieux et sentiment esthétique dans la philo-
sophie religieuse de Schleiermacher», Archives de philosophie 32/1 (1969),
p. 69-90.

PascaL, Blaise, Pensées, Lafuma (éd.), Paris, Seuil, 1963.

PLaTON, La République, trad. E. Chambry, Paris, Gallimard, 1992.




	Religion et rationalité chez Schleiermacher

