
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Religion et rationalité chez Schleiermacher

Autor: Berner, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 153-168

RELIGION ET RATIONALITÉ
CHEZ SCHLEIERMACHER

Christian Berner

Résumé

Schleiermacher a toujours cherché à concilier religion et rationalité en
étant à la fois théologien et philosophe, sans pour autant sacrifier la spécificité

ni de l'un, ni de l'autre. Cette contribution montre comment le jeune
Schleiermacher des Discours sur la religion cherche à distinguer religion,
philosophie et morale, tout en procédant de manière entièrement rationnelle,
s'adressant en effet aux hommes d'entendement. Dans un deuxième temps, elle
établit comment le Schleiermacher de la maturité permet la rencontre de la
Dialectique et de la Doctrine de la foi, toutes deux parvenant par des voies

différentes à poser la nécessité d'un fondement transcendant, sous la forme
d'une hypothèse rationnelle d'un côté, sous celle d'une existence donnée dans
le sentiment de dépendance absolue de l'autre. Religion et rationalité restent
de cefait compatibles.

Schleiermacher était à la fois théologien et philosophe, et l'un ne le cédait

point à l'autre1. Même si l'histoire a retenu d'abord le théologien, il tient une
place de premier rang tant parmi les jeunes romantiques que dans le cadre de

l'idéalisme allemand. Par ailleurs, et c'est ce qui le rattache au romantisme, sa

conception de la religion semble l'écarter de la rationalité classique, dans la

mesure où elle puise son fondement dans le sentiment, qui semble s'opposer
à la simple raison. Schleiermacher ne s'est cependant jamais reconnu dans

les sarcasmes hégéliens qui lui reprochaient, dans le prolongement de Jacobi,
de réduire la religion au sentiment animal, et n'a pas même pris le soin de

répondre2. Ce qui est accessible au sentiment religieux ne doit pas être
entièrement étranger au savoir philosophique, sans pour autant qu'à l'inverse la

1 Le sujet a été souvent traité; l'étude la plus complète du point de vue théologique
reste sans doute celle de H.-J. Birkner, Theologie und Philosophie, 1974 (cf. la
bibliographie à la fin de l'article pour les références complètes).

2 C'est dans la « Préface à la Philosophie de la religion de Hinrich » que Hegel écrit

que si le sentiment de dépendance était la racine de la religion, alors « le chien serait le

meilleur chrétien», lui qui vit entièrement dans la dépendance de son maître (G. W. F.

Hegel, Werke in zwanzig Bänden, t. 11, p. 58).



154 CHRISTIAN BERNER

religion trouve son salut dans le concept. Dans sa lettre à Jacobi de mars 1818,
Schleiermacher décrit sa pensée comme une oscillation, comme une ellipse
dont les deux foyers, la philosophie et la religion, ne s'excluent pas mais constituent

ses deux centres compatibles. Jacobi s'était en effet plaint à Reinhold
de ne pouvoir concilier son sentiment chrétien et son entendement païen, leur
relation relevant du salto mortale, et avait fait parvenir à Schleiermacher une
copie de cette lettre. Dans sa réponse à cette missive de Jacobi, Schleiermacher

conçoit la piété chrétienne et l'entendement philosophique comme les deux

pôles du champ électrique d'une colonne galvanique: tout en étant séparés,
c'est l'oscillation entre les deux qui fait la vie de l'esprit. D'une contradiction,
on passe donc à une tension féconde. Schleiermacher écrit :

[P]aïen et chrétien sont opposés comme tels au sein du même domaine, à savoir
celui de la religion; est-ce que relativement à ce domaine l'entendement et le
sentiment ont des prétentions à ce point similaires qu'ils puissent se diviser en ces
formes opposées? La religiosité est affaire de sentiment; ce qu'à la différence nous
appelons religion, mais qui est toujours plus ou moins de la dogmatique, n'est que
la traduction du sentiment par l'entendement au moyen de la réflexion. Si votre
sentiment est chrétien, votre entendement peut-il traduire de façon païenne? Je ne
saurais m'y retrouver. Ma proposition est donc la suivante: par mon entendement
je suis un philosophe, car telle est l'activité indépendante et originaire de
l'entendement, et par le sentiment je suis un être pieux et à ce titre un chrétien.3

C'est pourquoi Schleiermacher a toujours refusé qu'on lui «prenne le

philosopher» ; religion et philosophie doivent pouvoir coexister sans se contredire :

« ce ne sont là que les foyers de ma propre ellipse qui produisent cette
oscillation où je trouve toute la plénitude de ma vie terrestre»4. Aussi Schleiermacher

ne tranche-t-il pas le nœud gordien de l'histoire, pour éviter d'avoir,
d'un côté, «le christianisme avec la barbarie», et, de l'autre, «la science avec

l'agnosticisme»; «un vrai philosophe peut et doit demeurer un vrai croyant,
tout comme on peut être pieux du fond du cœur et cependant avoir et conserver
le courage de se plonger dans les ultimes profondeurs de la spéculation»5.

S'agissant de deux perspectives de la pensée, elles doivent se rencontrer tant
dans des disciplines que dans des problèmes communs, et c'est ainsi qu'une
théorie de Dieu trouve sa place légitime dans la partie fondamentale de sa

philosophie, qu'il appelle «dialectique», et qui cherche à établir les fondements

du savoir. Dieu y occupe le lieu de l'unité entièrement déterminée. Cette

unité étant l'objet tant de l'élan philosophique que de la religiosité, ils doivent
essentiellement être compatibles, sans pour autant pouvoir être assimilés. En

cela, la position de Schleiermacher se distingue par exemple de celle d'un
Hegel, qui peut intégrer philosophie et religion dans un seul et même processus

3 «Lettre à Jacobi» in: W. Jaeschke (éd.), Religionsphilosophie und spekulative
Theologie, p. 395.

4 Ibid., p. 396.
5 Ibid.



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 155

menant au savoir absolu6. Nous montrerons ici que la démarche philosophique
et le sentiment religieux ont le même objet chez Schleiermacher, mais qu'ils
le saisissent différemment: comme présence subjective dans un cas, comme
terme inaccessible d'une visée objective dans l'autre. Pour ce faire, nous
restituerons deux moments de la pensée de Schleiermacher : dans un premier
temps celui des Discours sur la religion (1799), où il démarque la religion
de la philosophie, et dans un deuxième temps celui de la place de la religion
dans l'exposé de sa philosophie systématique, la Dialectique dont la version de

1822 est contemporaine de son écrit théologique majeur, la Doctrine de la foi
chrétienne présentée de manière systématique suivant les principes de l'Eglise
protestante, parue en 1821.

1. Les Discours sur la religion

L'une des finalités des Discours sur la religion est de dégager l'essence
de la religion authentique. Cette essence est établie de façon différentielle,
par opposition à la métaphysique, la morale et l'art, l'intuition religieuse étant

distincte tant de la pensée que de l'agir. Elle ne se trouvera pas dans la religion,
mais dans la conscience religieuse dont les religions positives ne sont que des

traductions. C'est en concentrant la conscience religieuse dans la «province»
du cœur que Schleiermacher distingue la religion des autres activités de la
conscience. La religion, écrit-il, «ne cherche pas, comme le fait la métaphysique,

à expliquer l'Univers et à déterminer sa nature; elle ne cherche pas,
comme la morale, à le perfectionner et à le parachever en misant sur la liberté
humaine et sur un libre-arbitre d'origine divine» (R 27/50)7. La «philosophie
transcendantale», dont Fichte est le représentant exemplaire, crée le monde au
lieu de se laisser affecter par lui, rendant impossible tout sentiment pur et toute

religion authentique : « depuis que vous vous êtes fabriqué un Univers à votre
mesure, vous n'avez plus à penser à celui qui vous a créés8» (R 1/2).

En distinguant religion et morale, Schleiermacher se dresse également
contre les Lumières en général et Kant en particulier, qui définissait la religion
comme la «connaissance de tous les devoirs comme des commandements
divins»9. La volonté de s'écarter de la religion du Dieu de la métaphysique et

6 Cf. A. Arndt, Friedrich Schleiermacher als Philosoph, p. 240-259.
7 Schleiermacher, Uber die Religion (nous suivons la traduction de De la Religion.

Discours aux personnes cultivées d'entre ses mépriseurs par B. Reymond, Paris, Van
Dieren, 2004, en indiquant sa pagination et celle de l'édition originale, parue en 1799
chez J. F. Unger à Berlin ; cette dernière figure dans la plupart des éditions et traductions
ultérieures, dans le corps du texte de la traduction de B. Reymond). Nous abrégeons

par: R.
8 La traduction a été légèrement modifiée.
9 E. Kant, Critique de la raison pratique (AK V, 129) [conformément à l'usage,

nous citons Kant suivant l'édition de l'académie, saufpour la Critique de la raison pure,
où la pagination renvoie aux éditions originales].



156 CHRISTIAN BERNER

de la morale (R 23/42-43) détourne d'entrée de jeu Schleiermacher des grilles
classiques de la lecture de la philosophie de la religion en vue de sauvegarder
la spécificité de la religion et de la soustraire à ses critiques. On connaît la

conclusion positive de Schleiermacher: «En son essence, elle [la religion]
n'est ni pensée ni action, mais intuition et sentiment» (R 27/50). Antérieure
à la division en raison théorique et raison pratique, la religiosité sera « Sens et

goût de l'infini» (R 29/53).
En se référant au sentiment qui ne débouche ni sur la connaissance ni sur

l'action, Schleiermacher semble rapprocher la religion de l'art. Si en effet
le sentiment esthétique est le modèle de l'analyse du sentiment religieux10,
ce dernier se distingue toutefois par sa radicalité: il n'est pas un sentiment

parmi d'autres, il est le sentiment qui permet de définir notre nature essentielle,
dans notre rapport à l'Univers, à l'infini ou à l'absolu. C'est ce sentiment qui
sera la conscience immédiate de soi dans la Foi chrétienne. La démarche de

Schleiermacher cherche donc à garantir l'autonomie de l'expérience religieuse
en revenant à ce qu'elle a de plus propre, à savoir qu'elle est intuition, contemplation

intuitive de l'univers, sentiment de l'infini dans le fini. Kant avait
montré dans la Critique de la raison pure qu'il n'y a pas à proprement parler de

concept de Dieu et qu'il ne faut pas confondre l'idée de Dieu et son existence,
puisque l'idée de sa donation implique une limitation". Schleiermacher dit lui
aussi qu'il n'y a pas de concept de Dieu, parce qu'il n'y a pas d'expérience
de Dieu, mais uniquement de la divinité (Gottheit). C'est pourquoi «l'idée de

Dieu n'occupe pas dans la religion une place aussi élevée que vous le pensez»
(R 72/130): «Dieu n'est pas tout dans la religion» (R 73/132), la «divinité»
désignant plutôt «une forme particulière d'intuition religieuse» (R 69/124)
produite par 1'«imagination» (R 71/129).

L'«idée» de «divinité» se comprend à partir de l'élan religieux de la

raison dont Schleiermacher ne se contente pas d'envisager les conséquences,
mais dont il veut saisir 1'« origine ». La question est alors de savoir quel type
d'unité synthétique est à l'œuvre dans la religion, avant la conscience théorique
ou pratique. Ce n'est donc pas Dieu mais l'élan vers Dieu qui est thématisé

par Schleiermacher12. Pour parvenir à cette synthèse première qui oriente

l'intuition religieuse de l'Univers, Schleiermacher préconise une approche
transcendantale dans la mesure où la réflexion sur l'expérience remonte à ce

qui la rend possible, c'est-à-dire à ce qui précède l'expérience. L'origine de

l'expérience est inscrite dans la prédisposition ou l'aptitude pour la religion
(R 80/144) d'où sourd l'énergie qui met en forme le sujet dans l'Univers. Cette

10 Cf. M. Simon, « Sentiment religieux», p. 69-90.
11 Cf. les conséquences qu'en tire F. Schleiermacher, Der christliche Glaube (cité

dorénavant: CG). Ici § 4,4.
12 Cet élan est relevé par Kant dans la section consacrée au «but final de la dialectique

naturelle de la raison humaine» dans VAppendice à la «dialectique transcendantale»

(cf. Critique de la raison pure [A 679/ B 707]).



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 157

expérience vécue (R 31-32/58) relève de l'immédiateté et doit être recherchée

dans une saisie absolue donnée dans une émotion où l'on est «touché par
l'Univers» (R 16/30). Le religieux se manifeste ainsi dans une réceptivité
première, indissociable de l'orientation du cœur vers l'éternel (R 17/31).

L'analyse de Schleiermacher conduit en deçà de la dualité de la réceptivité
et de la spontanéité, de la sensibilité et de l'entendement, ce qui permettrait
même de voir dans l'élan religieux cette «racine commune, mais inconnue de

nous» des différentes activités de la conscience13. Du coup, l'activité semble

exclue d'une telle synthèse. Mais Schleiermacher connaît la leçon kantienne:
il n'y a pas d'expérience purement passive, la sensibilité seule est aveugle. Les
allusions à la Critique de la raison pure sont trop nombreuses dans le second

Discours pour penser une pure passivité de l'expérience : action et réaction sont
simultanées (R 3/5-6) et ne sont séparées que pour les besoins de l'analyse :

Toute intuition procède de l'influence que l'objet intuitionné exerce sur celui qui
l'intuitionne, ce demier reprenant à son compte et récapitulant sous forme de

concept, selon les exigences de sa nature, l'action originelle et autonome de l'objet
en question. Si les émanations de la lumière n'atteignaient pas votre organe, d'ailleurs

sans aucune intervention de votre part, si les plus petites particules matérielles
n'affectaient pas mécaniquement ou chimiquement les extrémités de vos doigts, si
la pesanteur de ce qui est lourd ne résistait pas à votre force et ne la limitait pas,
vous ne pourriez rien intuitionner ni percevoir. Votre intuition et votre perception
ne portent donc pas sur la nature des choses, mais sur l'action qu'elles exercent sur
vous. (R 30/55-56)

La réceptivité première n'exclut pas, mais au contraire présuppose que
celui qui intuitionné récapitule «sous forme de concept», c'est-à-dire que
sensibilité, entendement et raison se complètent. Il y a bien une succession

chronologique : toute notre religion commence par les sens, mais se cristallise
dans la conscience conformément à notre nature, qui préexiste à l'affection.
Ainsi se réécrivent les premières lignes de l'introduction à la Critique de la
raison pure : que toute notre religion commence avec l'expérience, il n'y a là

aucun doute... Mais elle ne résulte pas pour autant toute de l'expérience.
Pour saisir cette expérience, Schleiermacher analyse l'instant, le Augenblick,

qui échappe au temps, où se donne, simultanément avec l'éternité,
l'origine de la conscience. Cette atemporalité affective et originaire n'est pas
une réalité psychologique, mais une condition de possibilité logique de la

structure de la conscience. On y saisit ce que la Dialectique résume en une
formule : « avant toute formation des concepts, le premier point fixe dans la

conscience est la présence de la raison comme élan et la saturation des sens

comme effet»14. On comprend alors le passage célèbre :

[L'JUnivers est sans cesse en activité et se révèle à nous à chaque instant. Toute
forme que prend l'Univers, tout être auquel il confère une existence distincte par

13 E. Kant, Critique de la raison pure, A 15/ B 29.
14 F. Schleiermacher, Dialectique, p. 231.



158 CHRISTIAN BERNER

sa surabondance de vie, toute occasion qu'il suscite en la tirant de son sein toujours
riche et fécond - tout cela est une action qu'il exerce sur nous. Prendre par conséquent

ce qui est particulier pour une partie du Tout et ce qui est limité pour une
représentation de l'infini, c'est de la religion [...]. (R 30-31/56)

Parce qu'elle est représentation de l'infini, la religion se distingue de la

mythologie : la religion va plus loin que la pensée mythique en pénétrant la

nature et la substance du tout sans se le figurer comme une existence
particulière. Contre le désir d'immanence, la conscience religieuse expérimente
le mouvement de la transcendance. Elle s'oppose ainsi également à l'élan
métaphysique, qui passe de l'idée de Dieu à son concept, ce qui n'est que
retour du mythe, objectivation abusive: «se creuser l'esprit sur l'être de ce

dieu avant que le monde existât ou indépendamment de lui, c'est peut-être
bon et nécessaire pour la métaphysique; pour la religion, cela [...] n'est que
vaine mythologie» (R 31/57-58). Car se creuser l'esprit, ratiociner [grübeln],
c'est ne pas sentir et donc s'interdire d'éprouver la simple présence de l'esprit
au réel. C'est que le fini est la représentation de l'infini, son image: pouvoir
prendre chaque chose finie pour une «représentation [Darstellung] de l'Infini»
(R 31/56), voilà l'essence de l'expérience religieuse.

L'univers est en revanche l'élément non-objectivable de la religion : il n'est

pas présentable, il n'est pas le monde, il n'est pas quelque chose, mais l'horizon
de l'unité absolue. C'est à ce titre que l'infini est présent dans l'individu et

que la religion est une forme de la représentation symbolique du sens par des

images. Le propre du religieux réside donc dans un processus d'individuation
où l'on trouve un équilibre difficile entre l'individuel et la totalité: prendre
conscience de l'infini par et dans le fini, telle est l'essence de l'expérience vécue

religieuse (R 40-41/74). On comprend du coup en quel sens le monde est, pour
la conscience religieuse, une œuvre de Dieu, une œuvre d'art, et il n'y a donc

rien d'étonnant à ce que Schleiermacher souligne l'importance de l'imagination:

Vous ne prendrez pas pour un blasphème, je l'espère, l'affirmation selon laquelle
la foi en Dieu dépend de l'orientation de l'imagination; vous devez savoir que
l'imagination est ce qu'il y a de plus élevé et de plus originel en l'homme, et qu'à
part elle, tout n'est que réflexion sur son compte ; vous devez savoir que c'est votre
imagination qui crée pour vous le monde et que vous ne pouvez avoir de Dieu sans

un monde. (R 71/129)

Que fait l'imagination? Elle se comprend chez Schleiermacher, en écho
à Kant, à partir d'un schématisme sans concept, puisqu'on ne sait pas ce

qu'est la totalité (R 71/128). Le processus de mise en forme, c'est-à-dire cette
activité synthétique, est divinité: «pour moi, la Divinité ne peut rien être

d'autre qu'une forme particulière d'intuition religieuse» (R 69/124). C'est en

cela que la religion authentique est «Sens pour l'Univers», alors que le dieu

est le résultat d'une imagination réifiante qui personnifie l'esprit de l'univers
(R 71/129). Car la divinité est bien transcendance réelle qui ne saurait s'en tenir
à l'objectivation. On comprend, partant de cette orientation de l'imagination



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 159

créatrice, que Schleiermacher thématise ce qu'il appelle un «schématisme»
de la religion (R 85/153) qui donne naissance aux religions positives, qui sont

autant de solutions particulières de la construction de l'univers. C'est ainsi que
Schleiermacher parle des «points de passage vers l'Infini» (R 85/153), c'est-à-
dire des divers processus de schématisation.

Schleiermacher veut donc saisir le moment originaire, dans l'éveil de

l'esprit, où s'équilibrent passivité et activité. C'est là qu'intuition et sentiment
sont complémentaires, Schleiermacher paraphrasant le texte kantien sur les

rapports entre l'intuition et le concept15. Mais Schleiermacher remplace le

concept par le sentiment (R 40/73). Acte primordial de l'esprit, c'est dans la

liaison du sentiment et de l'intuition que se situe l'origine de la conscience

religieuse, c'est entre les deux que, comme équilibre entre la passivité
et l'activité, prend place le schématisme religieux. Dans la connaissance

théorique, l'intuition est saisie par le concept. Pour l'expérience religieuse, la

modification de la conscience interne ne débouche pas sur une connaissance,
mais sur quelque chose qui précède la connaissance à partir de la sensation :

Je sais à quel point est indescriptible et avec quelle rapidité passe le premier instant
mystérieux qui, dans toute perception sensible, précède la dissociation de l'intuition
et du sentiment - cet instant où le Sens et son objet se confondent et forment en

quelque sorte une unité avant de reprendre chacun sa place initiale ; mais je voudrais

que vous puissiez le retenir et même le reconnaître quand il se produit dans l'activité
religieuse, supérieure et divine, du Cœur. [...] Je repose sur le sein du monde infini :

dans cet instant, je suis son âme, car je ressens comme miennes toutes ses forces et
sa vie infinie comme mienne. Dans cet instant, il est mon corps [...]. (R 40-41/73-74)

Dans la perception irréfléchie qui est expérience d'unité, l'expérience
religieuse prend conscience de l'énergie formatrice dans le monde. Schleiermacher

trouve là la force originaire qui permet de structurer un monde avant
même que, comme chez les idéalistes, la conscience ne pose ce monde comme
monde.

Mais il faut noter que celui qui contemple intuitivement l'univers ne lui est

pas extérieur comme un simple spectateur : il est intérieur à l'unité du fini et de

l'infini. La vie infinie n'est pas simplement «comme mienne», «elle est mon

corps». C'est là que la passivité trouve l'articulation avec l'activité et que le

sujet participe à la formation de l'univers. En cela, la religion est chez Schleiermacher

un «élément général de la vie» (CG § 33, 174). Et l'expérience est

vécue, puisque liée à l'être-corps. Cette expérience existentielle est thématisée

avec précision dans la Foi chrétienne qui analyse la structure générale de toute
conscience de soi subjective dans le monde, la structure même de la conscience
de soi remplaçant toutes les preuves de l'existence de Dieu. Cette structure est

un acte de synthèse qui, dans le cadre d'une démarche transcendantale, remonte
aux présupposés : «Mais ce qui est présupposé à l'intérieur est uniquement ce

qui est absolument commun à tous, l'intelligence dans sa fonction subjective,

15 E. Kant, Critique de la raison pure, A 51/ B 75.



160 CHRISTIAN BERNER

à laquelle est jointe l'orientation vers la conscience de Dieu» (CG § 33, 175).
Dans la conscience intime, première et subjective, est donc tracée l'ouverture
sur le transcendant, ouverture qui est passivité première, synthèse reçue et

constitutive: «celui qui n'a pas la moindre conscience [...] de ses sentiments

comme étant les effets d'une influence immédiate de l'Univers, et qui ne
reconnaît pas en eux quelque chose de spécifique et d'inimitable, mais assure

que son intériorité est leur véritable source - celui-là n'a pas de religion» (R

66-67/120). Schleiermacher compare ce moment originel au

premier parfum qu'exhale la rosée lorsque les fleurs se réveillent; il est pudique et
délicat comme un baiser virginal, saint et fécond comme une étreinte nuptiale ; non,
il n'est pas semblable à cela, il est lui-même tout cela. Avec une prodigieuse rapidité,
un phénomène, un incident se déploie jusqu'à devenir image de l'Univers. Mon âme
vole au-devant de cette figure aimée et toujours recherchée, quelle que soit la forme
sous laquelle elle se présente; je ne l'étreins pas comme une ombre, mais comme
l'Être saint lui-même. (R 40/74)

Ce passage explique qu'on prend conscience de l'infini dans le fini, que
l'univers se saisit dans l'individuel. Il montre que le lieu de cette présence de

l'univers est l'image qui devient présence du sens. Car l'image n'est pas, il faut
le souligner, une «ombre», mais l'«Être saint lui-même». Et Schleiermacher de

souligner la fragilité de cette expérience qui nous met ainsi en présence d'une
image-sens: «A la moindre secousse, cette sainte étreinte se relâche; c'est alors
seulement que l'objet se présente à moi sous la forme d'une figure séparée ; je le

mesure et il se reflète dans l'âme disponible comme l'image de l'aimée se reflète
dans l'œil entrouvert du jeune homme quand elle s'arrache à lui [...]» (R 41/74).

Maintenant seulement l'objet et l'esprit, celui qui contemple intuitivement
et l'objet contemplé se distinguent. Dans la séparation, il y a transformation en

image d'image. Ce qui est toujours écarté, c'est l'approche d'une quelconque
objectivité. On n'a affaire qu'à une image, à la forme qui n'est que «reflet».
Mais un tel reflet n'est pas une simple image du monde, parce que l'Univers
n'est pas le monde. Elle est vraiment transcendance. C'est en présence de cette

image que «le sentiment échappe à l'intériorité, [et que] le rougeoiement de la

pudeur et du plaisir se répand sur sa joue. Ce moment est celui où culmine la
floraison de la religion» (R 41/74-75). On le voit, il n'y a plus ici de fusion,
mais déjà une conscience émergente : dans la séparation, celui qui contemple
a le sentiment, au sens physique. L'expérience religieuse est une expérience
du corps : on subit la rougeur qui monte. Une telle expérience est à la limite de

l'expérience possible, puisqu'elle n'est pas encore articulée dans le langage et

qu'elle ne sait donc pas ce dont elle est expérience. La conscience religieuse
est là une conscience qui n'est pas encore un savoir, mais déjà une certaine
conscience de soi immédiate et une tendance vers la communication : la rougeur
est bien une expression immédiate du sentiment16. C'est là, nous dit Schleiermacher,

que naît «tout ce qu'il y a de vivant dans la religion» (R 41/75).

16 Cf. CG § 6,2, p. 42 et aussi, surtout, § 15,1, p. 105.



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 161

On comprend donc pourquoi Schleiermacher disait que «l'homme naît

avec la prédisposition religieuse» (R 80/144): le sens de l'expérience religieuse
montre qu'il y a, «implanté en chaque homme, un instinct d'interrompre toute
autre activité et de maintenir simplement tous ses organes en éveil pour se

laisser pénétrer par toutes les impressions possibles» (R 82/147). Mais cette

ouverture est aussi activité, elle est «s'ouvrir», ce qui n'est pas simplement
«être ouvert». L'intellectualisme, le rationalisme, «la rage de comprendre»
(R 80/144) ne se donnent pas les moyens de saisir la spécificité de l'expérience

religieuse, qui est une façon de se vivre, de se rapporter à soi comme
sortant de soi : dans cette expérience l'homme à la fois est du monde et pas
du monde, puisqu'il est amené à sortir de soi sans pouvoir revenir, dans une

paisible adéquation à soi, à l'accord total avec soi-même. Cette contemplation
intuitive de l'univers marque l'existence en entier, mais ne rend pas possible la

totalisation exigée par l'unité de la conscience. Elle est tout à la fois expérience
de l'unité, de la cohésion de la vie, et de sa radicale discontinuité, puisqu'elle
ne peut être ramenée à l'identité, renvoyant au cœur de la conscience de soi à

un autre que soi qui n'est pas un objet.

2. La Dialectique et la Doctrine de la foi''1

Il est désormais nécessaire, pour mettre en lumière la question des rapports
entre religion et rationalité, de s'attacher plus précisément à la philosophie de

Schleiermacher dont la Dialectique est la «Doctrine de la science» ou «philosophie

élémentaire», qui s'attache aux conditions de possibilité. Schleiermacher

affirme que la Dialectique reconduit la logique et la métaphysique dans

leur unité originelle qui s'était perdue après Platon. La lettre à Jacobi citée plus
haut faisait déjà appel à la dialectique de Platon :

Toute philosophie authentique consiste à reconnaître cette vérité ineffable de l'être
suprême comme étant au fondement de tout notre penser et de tout notre sentir; je
suis convaincu que c'est au développement de cette idée que Platon pensait dans la

dialectique. Et je ne crois pas que nous puissions aller plus loin.18

Chez Schleiermacher, la dialectique platonicienne est là «pour disposer au
christianisme » ". Une note relative à la dialectique affirme, l'année de la lettre à

Jacobi : « Ce que Platon dit de l'agathon en République VI, 508, cela s'applique
à l'absolu. La science et la vérité ne sont pas l'absolu, mais elles trouvent en
lui leur source»20. Autrement dit, l'absolu, l'idée platonicienne de Bien, est

«ce qui communique la vérité aux objets connaissables et à l'esprit la faculté

17 Cette seconde partie de notre contribution reprend des éléments plus longuement
développés dans notre article «Dieu et l'aperception transcendantale. »

18 «Lettre à Jacobi», op. cit., p. 397.
19 B. Pascal, Pensées, éd. Lafuma, n° 612, p. 586.
20 In : F. Schleiermacher, Dialektik (1811), p. 66. Cité dorénavant : Dial 1811.



162 CHRISTIAN BERNER

de connaître» (508 e)21 ; il est à la fois «la cause de la science et de la vérité,
en tant qu'elles sont connues», et la «source de l'être» (508 e, 509 a). Bref,
Schleiermacher pourrait s'exclamer avec Glaucon : « quelle merveilleuse
transcendance » (509 c). L'absolu, ou Dieu, qu'il faut donc penser sur le modèle

platonicien, est l'unité fondamentale et fondatrice de l'être et du connaître, du
réel et de l'idéal, de l'empirique et du spéculatif, unité sans laquelle on ne peut
même pas imaginer un savoir, puisque c'est elle qui garantit le parallélisme
entre la pensée et l'être, qui seul donne un sens à la science. Aussi la visée
de la dialectique est-elle d'élaborer la possibilité du savoir en dégageant ses

principes.
On peut alors retracer la démarche transcendantale de la philosophie comme

remontée régressive vers les premiers principes. C'est ainsi que nous serons
rationnellement conduits à l'idée de Dieu. Le savoir est, nous dit Schleiermacher

pour commencer, à la fois la pensée identique en tous et la pensée qui se

conforme à l'être pensé. Ce sont donc ces critères qui doivent être fondés. Pour

ce faire, il faut analyser la pensée, qui met en œuvre deux fonctions, la fonction
intellectuelle et la fonction organique. La fonction organique correspond à la

réceptivité de la sensibilité, à l'être-affecté par le monde extérieur qui engendre
des représentations; la fonction intellectuelle correspond à la spontanéité de

l'entendement qui imprime le sceau de l'activité de la raison à ce qui est ainsi

reçu. Ces deux fonctions sont complémentaires, puisque penser est penser ce

qui est. En ce sens, jamais l'une ne s'efface entièrement et il n'est toujours
question que de dominance et de retrait. Selon la prédominance de la fonction
organique ou de la fonction intellectuelle, le savoir sera dit «réel» ou «idéal».
Ces deux formes du savoir distinguées par Schleiermacher constituent

1'«opposition suprême», dont il faut montrer qu'elle peut être supprimée en

remontant à une unité absolue où la pensée épouserait le réel ou, pour reprendre
des expressions plus familières, où le rationnel serait effectif.

Ce rappel initial de la théorie de la connaissance de Schleiermacher

témoigne de l'influence kantienne, puisqu'elle souligne fortement la collaboration

de l'entendement et de la sensibilité. A ces deux modes de connaissance,
l'idéal pour la raison et le réel pour l'organique, correspondent deux «modes de

l'être», eux aussi appelés 1'« idéal » et le «réel». Il convient alors de rechercher
les fondements de ces modes, tant pour la pensée que pour l'être et la volonté,
où la pensée veut agir sur l'être. C'est dans le cours de cette recherche que
Schleiermacher est confronté au problème de Dieu.

La distinction entre la raison, principe d'unité, et l'organisation, qui fournit
la variété du sensible, est au fondement de la distinction des formes logiques
dans lesquelles la pensée se manifeste à nous comme savoir : le concept et le

jugement. Le jugement, qui relie sujet et prédicat, établit une liaison entre des

concepts qu'il présuppose; le concept, qui renferme les caractéristiques d'une
chose, présuppose inversement le jugement qui garantit son remplissement,

21 Platon, La République, p. 231.



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 163

c'est-à-dire sa détermination. Concept et jugement renvoyant réciproquement
l'un à l'autre, on a affaire à un cercle dans lequel celui qui veut comprendre et

savoir est toujours déjà impliqué. Le concept, produit de la raison, fixe une unité

permanente en établissant la connexion entre des caractéristiques ou prédicats ;

le jugement, qui est une connexion entre concepts, s'appuie davantage sur
la sensibilité et détermine le concept en révélant sa variété, c'est-à-dire sa

structure, ses relations. Ce n'est qu'au moyen des jugements que l'on retrouve

l'inscription d'un concept donné dans le système des concepts, système intemporel

qui, dans l'absolu, correspond à ce qui est. Par mouvement d'inclusion,
on peut alors établir une hiérarchie des concepts qui sont soit subordonnés,
soit coordonnés : le concept supérieur contient les concepts inférieurs et les

deux sont reliés entre eux par des jugements. L'être sera donc saisi suivant un
vaste système de concepts et de jugements qui se développe pour nous
historiquement en constituant l'histoire de la raison.

Or l'étude même de ces formes de la pensée conduit au fondement trans-
cendantal du savoir. L'analyse du savoir sous la forme du concept conduit à

deux concepts limites, limites extérieures à la pensée puisque n'étant plus à

proprement parler des concepts: «Dieu et le chaos»; «dans le premier toute
activité organique est niée, dans le second toute activité intellectuelle. Saisis de

cette manière, ils ne sont pas véritable pensée» (D § 114, 94). Dieu se rencontre
ainsi comme unité absolue de l'être, le chaos étant à l'inverse l'infinie diversité
du perceptible. Dieu conçu de la sorte n'est plus un concept, mais une «idée»,
car «Vidée de l'unité absolue de l'être, dans la mesure où l'opposition entre

pensée et objet y est supprimée, n'est plus un concept» (D § 149, 116). Elle
est un «concept inauthentique» (D, ad § 149, 117). C'est dire qu'elle n'est

pas vraiment saisissable, car on ne pourrait rien en énoncer, rien lui rattacher

puisqu'en tant qu'unité absolue de l'être rien n'est extérieur à elle. Le jugement,
la seconde forme de la pensée, n'est d'ailleurs pas davantage capable de saisir
Dieu ou le fondement absolu. Pour le jugement, Dieu serait le sujet absolu; or
on ne peut rien prédiquer relativement au sujet absolu, pour la simple raison

qu'un jugement distingue sujet et prédicat et ruine de ce fait l'unité affirmée
de ce sujet absolu. On ne peut donc pas penser un concept supérieur de l'être,
«l'être en soi», 1' «être absolu» (D § 148, 116) ou la «totalité de l'être», qui
serait à la fois l'«unité absolue de l'être» et le « sujet absolu». La conséquence
rationnelle est alors que T«idée de l'être absolu comme identité du concept et
de l'objet n'est [...] pas un savoir» (D § 153, 118), puisqu'elle n'est ni concept
ni jugement et que nous ne disposons que de ces deux formes de savoir. En

même temps cependant, puisque cet «être absolu» est supposé être à l'origine
de l'opposition entre la pensée et l'être, entre le concept et le jugement, il s'agit
du « présupposé transcendant » ou du « fondement transcendantal » (D § 154,

118) de tout savoir effectif. Cette connaissance positive, sur laquelle repose le

sens de la science, est toutefois aporétique, puisque qu'elle est docte ignorance.
C'est pourquoi Schleiermacher doit préciser deux idées transcendantales

constitutives de tout savoir : le monde et Dieu.



164 CHRISTIAN BERNER

L'idée du monde, dit Schleiermacher, est une «pensée problématique»
dans laquelle nous nous représentons «la totalité de l'être posée comme
multiplicité» (D § 218, 192), à savoir ce qui est visé par le processus de

connaissance; l'idée de la divinité est celle d'une unité sans multiplicité (D §

219, 194). Elle est transcendantale en ce qu'elle est pensée par Schleiermacher

comme unité antérieure à tout savoir, présente en nous comme « impulsion que
nous nous représentons pour ainsi dire avant la pensée organique » (D § 220,
194), mais qui échappe à toute connaissance possible puisque nous ne pouvons
en avoir aucune intuition (Dial 1811, 25). Ce que Schleiermacher résume de

la manière suivante: «De même que l'idée de la divinité est le terminus a quo
transcendantal et le principe de la possibilité du savoir en soi, de même l'idée
du monde est le terminus ad quem transcendantal et le principe de l'effectivité
du savoir dans son devenir» (D § 222, 198). Sans être donc identiques, les

deux idées sont des «corrélats» (D § 219, 194). Dieu sans le monde est une
«chimère vide» (D § 219, 194), «mythique» (Dial 1811, 25); le monde sans

Dieu serait sans unité. Les deux, dit Schleiermacher, ne peuvent pas être posés
l'un sans l'autre, bien que cette unité ne puisse pas être exprimée. La conscience

réfléchie, c'est-à-dire rationnelle, ne peut donc pas accéder au fondement
transcendant et la dialectique, se mouvant toute entière entre ces pôles, n'est pas en

mesure de transformer la philosophie, la recherche du savoir, en savoir. Mais
elle est néanmoins conduite, par l'analyse des conditions de possibilité de la

pensée, à poser Dieu comme hypothèse nécessaire, sans pouvoir juger de son
existence. C'est là que religion et rationalité s'avèrent compatibles.

La correspondance explicite entre les formes logiques et la constitution
ontologique permet d'établir les structures où le problème de l'hypothèse de

Dieu devra se retrouver dans l'être même. Au concept, une unité «flottante»
d'universel et de particulier, correspond dans l'être l'opposition entre la

manifestation et la force, toute manifestation étant celle d'une force qui lui est

supérieure, qui fait que tel homme singulier par exemple n'est qu'une manifestation

de la force qu'est l'humanité, toute force étant à son tour la manifestation
d'une autre force encore supérieure. Seul Dieu ne peut plus être inscrit dans

ce système, parce qu'il n'est la manifestation d'aucune force et il ne se trouve
donc pas dans la même série (D § 184, 148). Au jugement, qui est toujours
connexion, correspond dans l'être le système d'action réciproque des choses,
la structure générale de la cause et de l'effet. Schleiermacher s'appuie ici sur
la structure de la proposition où la complémentarité du concept et du jugement
est le miroir de la constitution générale de l'être; les forces étant développement

libre et la causalité dépendance réciproque, «dans le domaine de l'être,
tout est également libre et nécessaire» (D § 198, 168). Or cette relation entre
liberté et nécessité joue un rôle capital dans la détermination du sentiment de

la dépendance absolue, sentiment qui qualifie l'existence même de l'homme.
En ce point, nous sommes conduits à l'analyse de la Foi chrétienne, où ce

sentiment, acquis dans la Dialectique par la voie rationnelle, est précisément
le sentiment religieux. Le § 4.1 de la Foi chrétienne affirme en effet que dans



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 165

toute conscience effective nous ne sommes pas conscients de la seule permanence,

mais aussi du changement: «Le Moi peut être représenté en lui-même

sous forme d'objet; mais chaque conscience de soi est aussi celle d'un être-
ainsi [Sosein] changeant» (CG 24). Il y a donc dans toute conscience de soi
deux éléments qui correspondent à la liberté et à la nécessité que la dialectique
reconnaît en tout être réel: «un se-poser-soi-même [Sichselbstsetzen)] et un
ne-s'être-pas-soi-même-posé-ainsi [Sichselbstnichtsogesetzthaben], ou un
être et un être-devenu-d'une-certaine-manière [Irgendwiegewordensein] ». Le
second élément indique que, pour la conscience de soi, il y a autre chose, en
dehors d'elle, qui contribue à sa détermination. On notera qu'il s'agit là d'une

transposition dans le sujet des deux pôles de toute activité de connaissance

que sont la réceptivité de la sensibilité («être avec un autre» signifie «être
affecté») et la spontanéité de l'entendement. Dans toute conscience de soi,

en vertu de son être avec autre chose, l'activité se rapporte à une réceptivité
première. C'est que l'affection de la réceptivité engendre notre sentiment de

dépendance, dépendance toute relative puisqu'elle se rapporte précisément à

des objets situés hors de nous. La spontanéité en revanche nous donne notre
sentiment de liberté. La nécessité tient au fait que nous n'avons pas pu devenir
ce que nous sommes sans l'intermédiaire d'un autre; le sentiment de liberté, à

l'inverse, procède de ce que nous participons à la détermination d'autre chose,

que nous agissons. Les deux sont simultanés, et il y a action réciproque entre
le sujet et l'autre qui est posé avec lui. Si par ailleurs tout ce qui est hors de

nous est posé comme unité et comme « monde », alors « notre conscience de soi

comme conscience de notre être dans le monde ou de notre coexistence avec
le monde est une série de sentiments partagés de liberté et de dépendance»
(CG § 4.2, 26). Ces sentiments de dépendance ou de liberté dans la nature

ne sont pas absolus, mais relatifs à cette même nature et à notre action sur
elle. D'ailleurs, le sentiment de liberté absolue est logiquement impossible; il
viendrait en effet d'une action sur un autre, or cet objet autre doit nous avoir
été donné dans notre réceptivité et de ce simple fait, dans sa seule donation,
un sentiment de dépendance est posé avec chaque sentiment de liberté. A
l'inverse, le sentiment de la dépendance absolue ne se fonde pas non plus sur
la seule activité d'un objet sur nous, car toute action appelle une réaction et

s'accompagne en ce sens d'un sentiment de liberté. Le sentiment de la dépendance

absolue tient au fait que chaque activité de notre moi est accompagnée

par la négation de la liberté absolue établie ci-dessus, et par conséquent la
«conscience de soi est déjà en et pour elle-même une conscience de la dépendance

absolue» (CG § 4.3, 28). Et c'est là ce qui définit le sentiment religieux.
Mais ce n'est pas de cette façon que nous accédons à une connaissance de

Dieu en philosophie, car Dieu et le monde sont deux limites impensables : Dieu
comme force [Kraft] absolue, qui n'est plus manifestation car il n'y a aucune
force au-dessus de lui, et la matière absolue dans laquelle il n'y a aucune
unité. En bonne conséquence, la volonté, par laquelle la pensée doit pouvoir
s'inscrire dans le monde, dans l'être, ne permet pas davantage d'accéder au



166 CHRISTIAN BERNER

fondement, à l'identité de la pensée et de l'objet dans une unité transcendante.

L'idée de divinité, qui est cette unité, devra donc toujours être présupposée
comme identité de la pensée et de l'être, et un Dieu législateur de la volonté
ne sera pas plus pensable qu'un Dieu créateur ou une force absolue. Dieu ou le

fondement transcendantal du savoir ne saurait donc être adéquatement saisi ni

par la pensée, ni par la volonté. Or il est remarquable que Schleiermacher ne
voie pas là une difficulté insurmontable pour la philosophie : si le fondement
est indémontrable, il ne laisse pas pour autant d'être. La rationalité restera
tributaire d'un moment irrationnel (croyance au fondement transcendant),
mais l'impuissance de la raison ne conduit pas au scepticisme. Comment alors

l'unité transcendantale nous est-elle donnée

Schleiermacher opère en ce point un tournant anthropologique en présentant
l'homme comme lieu de l'unité du savoir et du vouloir, où s'articulent l'éthique
(action de la conscience sur la nature) et la physique (action de la nature sur la

conscience). L'homme comme tournant devient le lieu de la présence du savoir,
de la conscience du fondement transcendant du savoir et de son unité avec
l'être. Ce fondement est, dit-il, donné dans «l'identité relative de la pensée et
du vouloir», éprouvée dans le sentiment:

On pourrait affirmer que l'accord de la pensée et de l'être est une pensée vide en
raison de la différence et de l'incommensurabilité absolue des deux. Mais il nous est
donné dans la conscience de soi d'être les deux: penser et chose pensée, et d'avoir
notre vie dans l'accord des deux. (D § 101, 88)

L'épreuve de la transcendance est ainsi inscrite au cœur même de l'expérience

du sujet : « On pourrait affirmer que poser un être en dehors du savoir
est une pétition de principe ; seulement, dans la conscience de soi, le savoir
lui-même ne nous est donné que dans l'être, mais distinct de lui [...].»
(D § 102, 88).

C'est là que la philosophie, par sa propre voie, laisse ouverte la possibilité
du sentiment religieux comme conscience en soi d'un fondement transcendant
de l'unité du réel et de l'idéal. Certes, la philosophie qui ne bascule pas en

religion ne saurait passer de ce sentiment en nous, sentiment donné à notre
conscience, à l'affirmation de l'existence effective de ce fondement; elle reste
consciente de ses limites. Mais cela n'implique pas, suivant Schleiermacher,
la supériorité de la religion sur la philosophie : « si le sentiment de Dieu est le

[sentiment] religieux, alors la religion semble se tenir au-dessus de la
philosophie, ce que beaucoup prétendent effectivement. Mais il n'en va pas ainsi.
Nous sommes parvenus à ce point sans être partis du sentiment, par une voie

purement philosophique» (D § 215, 184-186). Dieu n'est en effet donné qu'en
nous, et nous n'avons aucun savoir concernant son existence hors de nous;
l'être de Dieu nous est donné dans notre conscience du monde qui est en même

temps conscience immédiate de nous-mêmes. Pour Schleiermacher, cette
conscience immédiate de soi est «Yanalogon du fondement transcendant»

comme identité de la pensée et de la volonté, puisqu'en elle sont arrimés pensée



RELIGION ET RATIONALITÉ CHEZ SCHLEIERMACHER 167

et être. Si penser est poser l'être des choses en nous et vouloir poser notre être

dans les choses suivant la manière qui nous est propre, il ne reste à concevoir
notre être que comme «ce qui pose» : «notre être est donc, comme posant, dans

l'indifférence des deux formes». Et c'est dans cette permanence de notre être

«posant» que s'ancre, comme l'affirmait la Foi chrétienne, la présence de la
conscience immédiate de soi comme sentiment de l'unité qui est donc, à titre de

sentiment du fondement transcendant, de ce qui dépasse notre être et en quoi il
se fonde, le sentiment religieux.

Le fondement ultime du savoir visé par l'approche philosophique est

donc le lieu même où se rencontre le sentiment religieux de la dépendance

pure et simple. En même temps cette connexion permet de révéler leurs

profondes différences, de là l'attachement constant de Schleiermacher à ne

pas confondre philosophie et théologie, sans pour autant qu'elles s'excluent.
Dans le sentiment religieux, le sujet se saisit comme n'étant pas le maître de

sa fondation. La finitude du sujet, qui engendre ce sentiment de dépendance,
est donc constitutive de la certitude du fondement transcendant dès que la

conscience s'objective pour viser le savoir. Dans la perspective religieuse,
l'homme reste dans le monde et ce sentiment de la dépendance absolue va

l'accompagnant. Il en va autrement en philosophie ou en dialectique, où ce

n'est pas le sentiment qui garantit le savoir. La démarche de la pensée pure
vise à isoler le fondement transcendant de tout savoir. C'est pourquoi, à la

différence de la démarche religieuse, elle n'est pas accompagnée du sentiment
de l'existence de ce fondement transcendant, mais doit se contenter de le

supposer à titre de condition de possibilité entièrement inscrite non pas dans

une perspective existentielle, mais logico-rationnelle :

L'intuition de Dieu n'est jamais accomplie véritablement, au contraire, elle ne
reste toujours que schématisme indirect. En revanche, sous cette forme, elle est
absolument pure de tout ce qui [lui] est étranger. Certes, le sentiment religieux est
[un sentiment] véritablement accompli, mais jamais il n'est pur, car la conscience de

Dieu y est toujours conscience en un autre. (D § 215, 186)

Ce dont la philosophie, dans son exigence rationnelle, ne saurait se

contenter.

Bibliographie

Arndt, Andreas, Friedrich Schleiermacher als Philosoph, Berlin-Boston, de

Gruyter, 2013.

Berner, Christian, «Dieu et l'aperception transcendantale. Aspects du

problème de Dieu chez Schleiermacher», Archives de Philosophie
63 (2000), p. 63-78.

Birkner, Hans-Joachim, Theologie und Philosophie. Einführung in Probleme
der Schleiermacher-Interpretation, Munich, Chr. Kaiser, 1974.



168 CHRISTIAN BERNER

Hegel, G.W.F., Werke in zwanzig Bänden, E. Moldenhauer, K. M. Michel
(éds), Francfort, Suhrkamp, 1971.

Jaeschke, Walter (éd.), Religionsphilosophie und spekulative Theologie. Der
Streit um die Göttlichen Dinge (17991812). Quellenband, Hambourg,
Meiner, 1994.

Kant, Emmanuel, Werke, Akademie Ausgabe suivant le Bonner Kant-Korpus :

http://www.ikp.unibonn.de/Kant/main.html
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst, Über die Religion. Reden an die

Gebildeten unter ihren Verächtern, Berlin, J. F. Unger, 1799.

-, Der Christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche
im Zusammenhange dargestellt, Berlin, de Gruyter, I9607-

-, Dialektik (1811), Hambourg, Meiner, 1986.

-, Dialectique, trad. C. Berner et D. Thouard, Paris/Genève/Laval, Cerf-Labor
et Fides-Presses de l'Université Laval, 1997.

-, De la Religion. Discours aux personnes cultivées d'entre ses mépriseurs,
trad. B. Reymond, Paris, Van Dieren, 2004.

Simon, Marianna, « Sentiment religieux et sentiment esthétique dans la philo¬
sophie religieuse de Schleiermacher», Archives dephilosophie 32/1 (1969),
p. 69-90.

Pascal, Biaise, Pensées, Lafuma (éd.), Paris, Seuil, 1963.

Platon, La République, trad. E. Chambry, Paris, Gallimard, 1992.


	Religion et rationalité chez Schleiermacher

