
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Kant : la religion dans le champ de la raison

Autor: Theis, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 141-152

KANT:
LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON

Robert Theis

Résumé

En partant de l'affirmation kantienne d'après laquelle la religion contient
la réponse à la question «que m'est-il permis d'espérer?», on se propose
d'aborder le concept de religion chez Kant en deux temps: d'abord dans le

contexte de la philosophie pratique, notamment dans la Critique de la raison

pratique, où il est dit que la morale conduit — voire conduit infailliblement — à

la religion. On s'interrogera à ce propos sur la teneur sémantique du concept
de religion («la religion de la raison»). Dans un second temps, on abordera
le traitement de la religion sous l'angle de la relation plurielle entre raison et

religion révélée telle qu'elle se présente dans l'écrit de 1793 sur La religion
dans les limites de la simple raison.

Dans l'introduction à son cours de Logique, Kant résume l'intérêt de la

raison humaine ou le champ de la philosophie au sens cosmopolitique dans

quatre questions: «que puis-je savoir?», «que dois-je faire?», «que m'est-il
permis d'espérer?», enfin, comme pour en montrer l'unité, dans la question
«qu'est-ce que l'homme?». Il assigne à chacune de ces questions un domaine
où elle trouve sa réponse spécifique: pour la première, c'est la métaphysique;

pour la seconde, la morale ; c'est la religion qui contient la réponse à la troisième

question, la quatrième relevant de l'anthropologie '.

Cette précision nous amène à un premier niveau d'approche systématique
du problème de la religion : quel est le concept de religion introduit sur la base

de la réponse à la question concernant l'espoir? La question nous renvoie à une

configuration inscrite au cœur même de la philosophie pratique de Kant. De
la religion déduite dans ce contexte, il est dit que la morale y conduit infailli-

1 Logique, Ak. IX 25; OP III 1297. Nous citerons les œuvres de Kant d'après
l'édition de la Preußische Akademie der Wissenschaften et succ., Kant's gesammelte
Schriften, Berlin, de Gruyter, 1902 sq. (Ak.), le volume en chiffres romains, la page en
chiffres arabes. Les traductions françaises sont tirées de l'édition en trois volumes des

Œuvres philosophiques de Kant, parues sous la direction de Ferdinand Alquié dans la
Bibliothèque de la Pléiade (OP). La Critique de la raison pure sera citée uniquement
d'après la seconde édition (B).



142 ROBERT THEIS

blement2. Il s'agit d'interroger cette affirmation et d'en dégager respectivement
la et les significations possibles. Ce sera là l'objet de la première partie de la

présente contribution.
En 1793, Kant publie un ouvrage intitulé La religion dans les limites de la

simple raison. Il en envoie un exemplaire à Cari Friedrich Stäudlin, professeur
de théologie à l'Université de Göttingen, en y adjoignant une lettre dans

laquelle il note que c'est dans cet écrit qu'il a essayé d'accomplir (vollführen) la

troisième partie de son plan, à savoir, comme il l'écrit explicitement, résoudre

la troisième question: «que m'est-il permis d'espérer?»3.
Cette remarque au sujet du lien entre espoir et religion est inscrite dans un

autre contexte que dans le cas précédent. En effet, ce lien, s'il n'est pas absent

dans cet écrit, demeure ténu, en tout cas, secondaire. L'essentiel de l'écrit est

ailleurs et concerne l'articulation, l'un sur l'autre, de deux discours, ancrés

dans des sources d'origine différente - la raison et la révélation. Ce sera sur les

tenants et les aboutissants épistémologiques de cette configuration que portera
la seconde partie de la présente étude.

1. La religion de la raison ou la morale conduit à la religion

On sait que l'affirmation centrale de l'éthique kantienne est celle de l'autonomie

de la raison pratique et par là également l'affirmation d'une législation
inconditionnelle qui s'y enracine et qui trouve sa formulation dans l'impératif
catégorique. Celui-ci est à la fois principe de dijudication et principe d'exécution

de la volonté.
Si la loi morale constitue ainsi le premier inconditionné pour la volonté, elle

n'épuise pas la totalité de cette faculté. En effet, la volonté doit être lue, d'une

part certes, en direction de son principe d'exécution, mais elle doit être lue

d'autre part, et tout aussi fondamentalement, en direction de ce qui en constitue

sa nature profonde, à savoir d'être une faculté des fins4. Or, dès l'introduction
à la Critique de la raison pratique, Kant annonce la couleur: l'objet donné

a priori à une volonté moralement déterminée, c'est le souverain Bien - le

« summum bonum »5.

Cette notion - souvent considérée dans les études critiques comme un
appendice non indispensable de l'éthique kantienne6 - est, dans le traitement

1 Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 6 ; OP III 18.
3 Lettre à Cari Friedrich Stäudlin du 4 mai 1793, Ak. XI429.
4 Cf. Sur le lieu commun: il se peut que ce soit juste en théorie mais, en pratique,

cela ne vaut rien, Ak. VIII 279 note ; OP III 257 note.
5 Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 4 ; OP II 610 sq.
6 Cf. toutefois J. R. Silber, «The Metaphysical Importance of the Highest Good

in the Canon of Pure Reason in Kant's Philosophy», Texas Studies in Literature and
Language 1 (1959/1960), p. 233-243 ; Id., «Kant's Conception of the Highest Good as



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 143

qu'en fait Kant, hautement complexe. Commençons par en donner une
définition :

Le souverain Bien est la réunion du plus haut bonheur et du degré le plus
élevé de l'aptitude à en être digne7. Le bonheur (Glückseligkeit) consiste dans

«l'état dans le monde d'un être raisonnable, pour qui, dans toute son existence,
tout va selon son désir et sa volonté, et il repose par conséquent sur l'accord de la

nature avec le but tout entier poursuivi par cet être, de même qu'avec le principe
déterminant essentiel de sa volonté»8; l'aptitude à être digne du bonheur, à son

tour, consiste dans la vie vertueuse, une vie menée dans le respect de la loi.
Or, ces deux constituants du souverain Bien, le bonheur et l'aptitude à

en être digne, sont, de l'avis de Kant, foncièrement hétérogènes. En d'autres

termes, leur cohabitation, leur réunion, ne saurait être d'ordre analytique -
l'homme vertueux n'est pas déjà par là-même heureux ; l'homme qui recherche
le bonheur n'est pas par là-même déjà vertueux. Que la vertu ne puisse produire
le bonheur, cela n'est pas absolument impossible, mais ce sera alors de façon
accidentelle. En revanche, l'inverse est, aux yeux de Kant, carrément impossible,

dans la mesure où des maximes qui placent le principe déterminant de la
volonté dans le désir de bonheur personnel ne sont pas du tout morales et ne

peuvent pas fonder de vertu9.

D'où la question lancinante: comment le souverain Bien, ordonné par la
loi morale, est-il pratiquement possible? Mais que signifie dans ce cadre le
verbe «ordonner»? Les formulations de Kant à ce propos ne sont pas sans

équivoque. Dans la Critique de la raisonpratique, nous lisons que la loi morale
doit seule être considérée comme le principe qui détermine la volonté à faire
du souverain Bien son objet et à s'en proposer la réalisation (Bewirkung) ou
promotion (Beförderung)10.

Comment lire cette thèse, comment comprendre le «ou» dans l'expression
réalisation ou promotion? La Bewirkung renvoie à une lecture forte, à savoir
la production du souverain Bien par la volonté. Mais l'homme vertueux vit
dans le monde physique où serait à réaliser ce bonheur, cela sur la base de son
être physique, de ses penchants, de la causalité qui règne dans le monde des

Immanent and Transcendent», Philosophical Review 68 (1959), p. 469-492 ; K. Dûsing,
«Das Problem des höchsten Gutes in Kants praktischer Philosophie», Kant-Studien
52 (1971), p. 5-42; I. Heidemann, «Das Ideal des höchsten Guts» in\ Beiträge zur
Kritik der reinen Vernunft 1781*1981, éd. par I. Heidemann et W. Ritzel, Berlin-New
York, de Gruyter, 1981, p. 233-305. R. Wimmer, Kants kritische Religionsphilosophie,
Berlin-New York, De Gruyter, 1990, p. 27; L. Gallois, Le souverain Bien chez Kant,
Paris, Vrin, 2008; D. Keller, Der Begriffdes höchsten Guts bei Immanuel Kant. Theologische

Deutungen, Paderborn, Mentis, 2008.
7 Métaphysique. LI (dite: Pölitz), Ak. 28.1. 337.
8 Critique de la raison pratique Ak. V 124 ; OP II 760. La Critique de la raison pure

(.B 834) est moins nuancée et s'en tient aux seules inclinations de l'être raisonnable : le
bonheur est « la satisfaction de toutes nos inclinations (tant extensive quant à leur variété,
qu'intensive quant au degré, et aussiprotensive quant à la durée)».

9 Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 113 ; OP II 746.
10 Cf. ibid., Ak. V 109 ; OP II 741 (Beförderung est traduit ici par «poursuite»).



144 ROBERT THEIS

phénomènes. Or, même en suivant rigoureusement les lois morales, on ne peut
pas s'attendre que s'ensuive avec nécessité le bonheur dans ce monde, donc

qu'il soit bewirkt, réalisé au sens d'une causation.
Reste alors à voir s'il n'y a pas un autre chemin à explorer où ce qui est

demandé à l'homme «ne serait que» la condition de la réalisation, d'une
réalisation qui elle, serait à entendre au sens de l'objet d'un espoir raisonnable.

C'est à ce point que s'inscrit la doctrine des postulats ou présuppositions
nécessaires de la raison pratique. En effet, si c'est à l'homme existant dans

le monde spatio-temporel de promouvoir le souverain Bien et cela sur la base

de sa puissance à être vertueux - Kant va jusqu'à dire que la vie vertueuse est

le bien suprême (oberstes Gut)" -, l'accomplissement, ou comme note Kant
«was aus diesem unserm Rechthandeln herauskomme» («ce qui résulte de ce

bien-agir qui est nôtre»)12, donc la synthèse entre vertu et bonheur, n'est pas
ou n'est plus dans notre pouvoir et requiert l'existence de Dieu, dont le concept
demeure toutefois singulièrement sous-déterminé dans la Critique de la raison
pratique. Il y est dit que ce doit être un Être doué d'intelligence et de volonté.

Mais accomplissement où et quand? Il faut convenir que les textes kantiens
à ce propos sont tout sauf clairs et sans ambiguïtés. D'une part évidemment, et
c'est la leçon de la Critique de la raison pratique, accomplissement dans une
vie future, d'où le postulat de l'immortalité de l'âme, et, d'ailleurs accomplissement

conçu en termes individuels : le bonheur est accordé par le scrutateur
des cœurs proportionnellement à la moralité de l'individu. Mais comment
comprendre ceci si d'autre part le bonheur est à entendre au sens d'une
allgemeine Glückseligkeit, donc en un sens universel? Le scrutateur des cœurs a

toujours en vue le bonheur universel.
Par ailleurs, nous lisons - d'ailleurs bien plus fréquemment - que

l'accomplissement, donc le souverain Bien (dérivé) a lieu dans le monde (in der Welt),
mais alors on se heurte à d'autres difficultés, notamment à la nécessité de

postuler une immortalité individuelle qui ne se laisse guère penser en termes
d'immanence au monde.

Peu importe, que l'on accepte l'une ou l'autre des versions possibles, la
réflexion sur le souverain Bien compris comme l'objet complet de la raison

pratique débouche sur les postulats de l'existence de Dieu et de l'immortalité
de l'âme comme des conditions, non de la loi morale, mais, comme le note
Kant dès la Préface de la Critique de la raison pratique, de l'application
(Anwendung) d'une volonté moralement déterminée à son objet qui lui est
donné apriori13. Il est par ailleurs remarquable que le postulat de l'immortalité
sera, chemin faisant, dans les développements de Kant, moins présent.

Qu'est-ce qui s'ensuit de cette reconstruction succincte pour la question de

départ, à savoir la déduction de la religion dans le cadre de la morale

11 Cf. ibid., Ak. V 110 ; OP II 742.
12 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 5 ; OP III 17.
13 Critique de la raison pratique, Ak. V 4 ; OP II 610.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 145

Il nous semble intéressant de considérer à ce point précis la démarche

développée par Kant dans son Cours sur la théoriephilosophique de la religion,
professé en 1783. On constatera en effet qu'il y enracine ce qu'il appelle la
«théologie morale» dans la configuration précédemment exposée. Nous

y rencontrons des développements détaillés sur les principales perfections
morales de Dieu requises dans le contexte de la question du bonheur octroyé
proportionnellement à la moralité du sujet, à savoir la sainteté, la bonté et la
justice. Ce sont ces propriétés qui constituent ce que Kant appelle le « concept
moral entier de Dieu »14.

La loi morale conduit ainsi, sur le vu de ces textes, par le concept du
souverain Bien, comme objet et but final de la raison pratique, à la théologie
moralels. Cette conclusion se voit confirmée jusque dans les remarques tardives
de l'Opuspostumum16.

Or, dans la Critique de la raison pratique, nous lisons que « la loi morale
conduit, par le concept du souverain Bien, comme objet et but final de la raison
pratique, à la religion »17.

A strictement parler, c'est la leçon du Cours de religion philosophique
qui est cohérente avec les prémisses de l'argumentation kantienne. D'où la
question, est-ce que la religion dont parle la Critique de la raison pratique est

identique à la théologie morale dont parle le cours de religion philosophique?
A cela, il faut répondre: non, même si elle n'en est pas déconnectée dans

la mesure où elle présuppose (implicitement) ce concept moral de Dieu. En
effet, à la suite de la citation précédente où Kant parle de la morale qui conduit
à la religionl8, nous lisons ce qu'il entend par religion, à savoir qu'elle est la
connaissance de tous nos devoirs en tant que commandements divins. Nous
devons considérer les lois de notre volonté comme des commandements de
l'Être suprême,

parce que nous ne pouvons espérer obtenir que d'une volonté moralement parfaite
(sainte et bonne), et en même temps toute-puissante, le souverain Bien que la loi
morale nous fait un devoir de nous proposer comme objet de nos efforts, et qu'en
conséquence nous ne pouvons espérer y parvenir que par l'accord avec cette volonté.19

La définition de la religion comme « la connaissance de nos devoirs en tant

que commandements divins » est difficile à interpréter. En effet, les devoirs et

leur accomplissement, issus sur la base de la seule volonté autonome, reçoivent
par là un nouvel éclairage.

14 Philosophische Religionslehre nach Pölitz, Ak. 28.2.2. 1073; trad. Leçons sur
la théorie philosophique de la religion, tr. W. Fink, Paris, Librairie générale française,
1993, p. 148 ; cf. Métaphysique Ll, Ak. 28.1. 336 sq.

15 Cf. ibid.,\0\2\ trad. p. 74.
16 Cf. Opus postumum, Ak. XXII 112.
17 Critique de la raison pratique, Ak. V 129 ; OP II 765.
18 La religion dans les limites de la simple raison dit même «infailliblement», Ak.

VI 6; OR III 18.
19 Critique de la raison pratique, Ak. V 129 ; OP II 765 sq.



146 ROBERT THEIS

D'après la Critique de la raisonpratique, ce dernier ne vient toutefois pas se

surajouter aux devoirs, mais est déjà inclus dans l'idée même de la loi morale,
si on la considère dupoint de vue de l'objet complet de la raison pratique, donc

non seulement du point de vue de son principe d'exécution, mais encore de sa

finalité. On pourrait dire ainsi que dans l'idée de la loi morale il y a comme
un excès de signification qui ne se dégage discursivement que dans la mise
à jour progressive, dans le geste herméneutique qu'est l'écriture même de la

Critique, de l'ensemble de la structure de la raison pratique20. Dans ce sens, on
découvrira que la religion morale est, comme le note Kant dans l'écrit sur la

Religion, «cachée dans la raison humaine»21.

Jusque dans les esquisses de VOpus postumum, on retrouve des formulations

qui radicalisent cette perspective, notamment quand nous y lisons : « Il y
a un Dieu. - Car il y a un impératif catégorique»22.

Toutefois la formule «en tant que» dans la définition de la religion semble

se laisser lire encore d'une autre manière. Dans Le conflit des facultés (1798),
Kant écrit que la religion peut être considérée du point de vue de la matière
et du point de vue de la forme - une distinction introduite d'abord dans la

Métaphysique des mœurs23. Du point de vue de la matière, cela signifie que,
quant à son objet, elle ne se distingue pas de la morale, car «elle concerne les

devoirs en général»24. La différence entre la morale et la religion est purement
formelle, c'est-à-dire qu'elle concerne précisément la lecture des devoirs en

tant que commandements divins25. Tout ceci se situe sur la ligne des développements

précédents.
Mais il y a dans Le conflit des facultés - comme d'ailleurs aussi déjà dans

la Métaphysique des mœurs - une précision intéressante, laquelle ne concorde

pas avec un des axiomes de l'éthique kantienne, à savoir celle concernant la

fonction exécutive de la loi morale. C'est la loi morale seule qui est la
Triebfeder, le mobile de la volonté, ceci sous la forme du respect26.

Or, explicitant le point de vue de la différence formelle entre la religion
et la morale, Kant écrit que la religion est une « législation de la raison pour
donner à la morale, grâce à l'idée de Dieu produite à partir de celle-ci même,

une influence sur la volonté humaine afin qu 'elle remplisse tous ses devoirs »27.

20 La religion dans les limites de la simple raison va au-delà de la leçon de la

Critique de la raison pratique : «L'accord avec la simple Idée d'un Législateur moral de

tous les hommes est [...] identique avec le concept moral du devoir en général » (Ak. VI
6 note; OP III 19 note).

21 La Religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 111 ; OP III 135.
22 Opus post., Ak. XXI 64 ; cf. aussi Ak. XXII 104 sq. ; 106 sq.
23 Cf. Le conflit des facultés, Ak. VII 36 ; OP III 837 sq. ; Métaphysique des mœurs.

Doctrine de la vertu, Ak. VI 487 ; OP III 786.
24 Le conflit des facultés, Ak. VII 36 ; OP III 837 sq.
25 Cf. Métaphysique des mœurs, Ak. VI487 ; OP III 786.
26 Cf. Critique de la raison pratique, Ak.V 71 sq. ; OP II 695 sq.
27 Le conflit des facultés, Ak. VII 36 (nous soulignons) ; OP III 838.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 147

Dans la Métaphysique des mœurs, il est dit que la religion ainsi considérée

«renforce le mobile moral dans notre propre raison législatrice»28. La religion
est ici dotée d'une fonction qui rompt en quelque sorte l'architecture même
de la raison pratique. Formulation d'ailleurs récurrente chez Kant, dès ses

premiers cours d'éthique et que l'on retrouve jusque dans les cours tardifs.
Serait-ce à dire qu'il y a trop peu de force pour l'être fini qu'est l'homme dans

le principe moral quant au passage à l'acte, quant à la réalisation (Ausübung) de

la loi morale29? Est-ce l'homme courbe, Yhomo incurvatus dont parle Luther,
qui se tient, malgré toute la dignité de la personnalité morale, à l'arrière-plan?

Reste à dire un mot sur le lien entre religion et espoir (la religion comme
réponse à la question de ce qu'il est permis d'espérer). La loi morale, on l'aura
compris, ne promet pas le bonheur, mais, comme l'a montré la reconstruction
précédente, elle en justifie l'espoir. Un espoir correspondant aux exigences
mêmes de la raison, mais un espoir dompté, bridé, pour l'être fini que nous
sommes. En cela, la philosophie reste nécessairement en deçà de la religion
révélée qui, elle, promet le souverain Bien sous la forme ou la figure de

l'annonce du règne de Dieu. Quant à une telle promesse, le philosophe doit
mettre la main sur la bouche.

2. La relation plurielle entre raison et religion

Tournons-nous maintenant vers un second discours sur la religion dans

l'œuvre de Kant. Celui-ci n'est évidemment pas déconnecté par rapport à ce qui
vient d'être présenté dans la première partie, à savoir la thèse d'après laquelle
la religion dont parle la philosophie est une religion morale, une religion des

devoirs.
Ce qui est appelé « second discours sur la religion » concerne plus

particulièrement la (ou les) problématique(s) liée(s) à la lecture philosophique
que Kant entreprend à propos d'un discours religieux bien précis, à savoir
le christianisme, dans La religion dans les limites de la simple raison. Une

première question à clarifier à ce sujet est la suivante: pourquoi cet intérêt

pour la religion chrétienne? Kant ne s'en explique pas dans le texte de 1793.

Certes - en quelque sorte ex post - nous lirons que la religion chrétienne est

la religion naturelle30, mais ceci n'explique pas tout. Dans la lettre déjà citée
à Stäudlin, Kant précise simplement que dans les développements de cet écrit,
il s'est laissé guider avec une conscience scrupuleuse (Gewissenhaftigkeit) et

un véritable respect pour la religion chrétienne^. S'il est vrai que YAchtung,
le respect, est une notion sémantiquement chargée chez Kant, la remarque

28 Métaphysique des mœurs. Doctrine de la vertu, Ak. VI 487 ; OP III 786.
29 Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 137 ; OP II 775.
30 Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI, 157 sq; OP III 187 sq.
31 Cf. Lettre à Cari Friedrich Stäudlin du 4 mai 1793, Ak. XI 429.



148 ROBERT THEIS

demeure quand même vague. Pourquoi se tourner en tant que philosophe
vers une religion positive? C'est dans les travaux préparatoires à la préface
de la première édition de l'écrit de 1793 que l'on trouve quelques indications
méthodiquement plus pertinentes à ce sujet.

Si la philosophie (pratique), dans sa partie pure, conduit inévitablement
aux idées d'une religion en général (Religion überhaupt), elle a toujours aussi

et nécessairement un pied dans la réalité concrète dans la mesure où la vie
concrète est le terrain de l'application des idées pures pratiques. Si donc le

philosophe se tourne à ce propos vers une religion positive en laquelle il pense
pouvoir montrer le mieux les conditions de réalisation des idées pratiques pour
l'examiner et l'évaluer, il ne dépasse aucunement les limites de sa discipline32,
et cela dans la mesure où il traite de cette religion dans les limites de la simple
raison, c'est-à-dire sous l'angle de la simple raison et de ce qui est accessible

dans cette religion moyennant la simple raison (pratique).
Dans Le conflit des facultés (1798), nous lisons dans une note de bas de

page une précision sur la signification à entendre dans l'intitulé de l'ouvrage:
cet intitulé a été formulé à dessein afin qu'on n'interprétât pas le traité comme
s'il présentait «la religion en la tirant de la simple raison (Religion aus bloßer
Vernunft) (sans révélation). Ceci aurait été le signe de trop de suffisance. Ce

qu'il se proposait de présenter, c'était ce qui «dans le texte de la religion tenue

pour révélée, la Bible, peut être connu aussi par simple raison»33.

Tout ceci est bien illustré dans l'introduction à la seconde édition de la

Religion, parue en 1794, où Kant recourt, pour préciser le principe sous-jacent
à sa lecture, à la fameuse image de deux cercles concentriques :

[Pjuisque la révélation peut bien, à tout le moins, comprendre en soi une pure
religion de la raison, mais qu'en revanche cette dernière ne peut contenir l'histoire
liée à la révélation, je pourrais concevoir l'une comme une sphère plus large de la

foi, renfermant l'autre en soi comme plus étroite, (donc non comme des cercles
extérieurs l'un à l'autre, mais concentriques) et ce serait dans cette dernière que le

philosophe, en tant que pur théoricien (s'appuyant seulement sur de purs principes
a priori), et devant par conséquent faire abstraction de toute expérience, aurait à se

tenir.34

Restons d'abord sur la trajectoire de cette deuxième préface du traité sur la

Religion. Dans les travaux préparatoires à cette préface, Kant précise qu'il n'est

pas question d'enquêter sur la source dans la raison d'une religion positive,
mais tout au plus de tirer d'une telle religion, par voie analytique (nach analy-

32 Cf. Vorredeentwürfe zur Religionsphilosophie, Ak. XX 440.
33 Le conflit des facultés, Ak. VII 6 note ; OP III 806.
34 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 12 ; OP III 25. Le conflit

des facultés distinguera à ce sujet dans la Bible elle-même deux éléments d'espèces
différentes, l'un contenant le canon, la pure foi religieuse, fondée sur la simple raison,
l'autre Vorganon, la foi de l'Église, laquelle requiert une révélation. Cf. ibid. Ak. VII
37 ; OP III 838.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 149

tischer Methode), ce que la simple raison peut connaître à partir d'elle-même35.
Dans la préface retenue pour la publication, le ton est plus prudent ; l'approche
est différente. Kant écrit maintenant qu'il fait abstraction de la pure religion
de la raison (laquelle a une forme systématique) et qu'il entend «anhalten»,
tenir contre - comme on tient un vêtement contre soi devant la glace36 - la

révélation historique de manière simplement fragmentaire les concepts moraux
afin d'examiner si ce système historique ne reconduit pas au système de la

religion de la raison37.

L'idée est claire. Ce qui relève de cette dernière, donc d'une religion dans

les limites de la simple raison, contient tout ce qui constitue, comme le disent les

travaux préparatoires, « die eigentliche Religion »3S. Ce que la religion positive
contient en plus - sur ce point les travaux préparatoires sont plus explicites que
ne l'est la préface publiée -, c'est la dimension représentationnelle, en d'autres
termes ce qui permet d'exposer, de rendre visible la religion morale dans la

réalité, disons empirique39.
C'est à partir de là que l'idée des cercles concentriques reçoit un nouvel

éclairage : le cercle large porte non seulement sur ce qui échappe à la raison du

fait de sa contingence historique, culturelle etc., mais concerne la ou les façons
dont la religion de la simple raison peut être rendue intuitivement évidente parmi
les hommes. La Métaphysique des mœurs dira que la religion positive permet
de rendre sensible l'obligation40. Dans ce sens, elle serait à envisager comme
l'auxiliaire en quelque sorte phénoménal de la religion purement nouménale.

Mais Kant va même jusqu'à envisager la possibilité d'une coïncidence

0ineinander fallen) des deux cercles41. Entendons toutefois correctement ce

propos. La Préface publiée précise que « celui qui (sous la direction des concepts
moraux) suit l'une ne saurait manquer de suivre l'autre et de s'accorder avec
elle»42. Il faut toutefois se demander ce que devient, dans ce montage «compa-
tibiliste», l'incontournable système historique de la religion révélée. C'est là
évidemment le point crucial, et Kant se voit bien acculé à en neutraliser toute

pertinence: «Ce que dit l'histoire [...] importe peu», lisons-nous43. Certains
récits ont une fonction pédagogique ou de subsidiarité44 à l'intention de gens
ignorants et encore sourds à la religion de la raison.

Parlant, dans la quatrième partie de l'écrit, de la fondation de la véritable
Église par le Christ, Kant dira que les dispositions statutaires que celui-ci a

35 Cf. Ak. XXIII94.
36 La Pléiade traduit par «considérer».
37 Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 12; OP III 25 sq.
38 Cf.Ak XXIII 95.
39 Ibid.
40 Métaphysique des mœurs. Doctrine de la vertu, Ak. VI 487 ; OP III 786.
41 Ak. XXIII 95.
42 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 13 ; OP III 26.
43 Ibid., Ak. VI 159; OP III 190.
44 Ak. XXIII 91.



150 ROBERT THEIS

introduites ne sont que des moyens pour établir cette Église et n'ont aucune
valeur contraignante d'un point de vue moral45. Concernant le service de Dieu,
il remarquera que les observances ou formalités servent de «schèmes» et

soutiennent l'attention de l'homme au vrai culte de Dieu46.

Pour résumer, on constate dans cette Préface une insistance bien nette sur
la priorité normative de la religion de la raison par rapport à la religion révélée

qu'est le christianisme, qui est une religion complète dans l'exacte mesure où il
renferme en lui ce noyau qu'est le cercle de la religion purement morale.

Si nous nous tournons maintenant vers la Préface de la première édition de

l'écrit de 1793, nous découvrons des réflexions au sujet de la rencontre entre la

philosophie et la religion révélée qui s'inscrivent dans un autre débat.

Dans cette Préface, après avoir rappelé les résultats de la Critique de la

raison pratique concernant d'une part l'autonomie complète de la morale par
rapport à la religion, d'autre part le lien entre morale et religion et le rappel
de la thèse d'après laquelle la première conduit infailliblement à la seconde,

Kant s'interroge sur la relation entre ce qu'il appelle la théologie biblique et

la théologie philosophique, ce dernier terme étant à entendre au sens d'une

philosophische Religionslehre au sein de l'université (donc non pas au sens

d'une théologie rationnelle comme partie de la métaphysique). Au sein de

l'université, c'est-à-dire en tant que science, la théologie biblique relève de la
faculté de théologie, la théologie philosophique en revanche de la faculté de

philosophie.
Concernant cette dernière, il est affirmé qu'elle ne saurait être soumise à

aucune censure, « aussi loin que s ' étend sa science » 47. Si, en revanche, il y avait

transgression de la philosophie dans le domaine de la théologie, c'est-à-dire si

la philosophie introduisait (hineintragen) des thèses dans la théologie biblique,
alors il appartiendrait à la censure de la faculté de théologie d'intervenir, et cela

sur la base de critères exclusivement scientifiques (et non institutionnels). Voilà

pour le principe de la démarcation méthodologique.
Ce n'est pas tant cette division du travail ou, si l'on veut, cette façon de

résoudre le conflit des facultés, qui nous intéressera ici, mais plutôt la manière

dont Kant envisage, dans cette Préface, ce qu'il appelle un «commerce libre
et ouvert»48 de la philosophie avec la théologie biblique. Que faut-il entendre

par là
Parlons d'abord du commerce «libre» Il y a à ce propos plusieurs aspects

à prendre en considération :

La théologie philosophique est en droit, en tant que discipline relevant de

la seule liberté de penser, de recourir, pour appuyer et expliquer ses propos, à

45 Cf.Ak. XXIII 91.
46 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 193; OP III 232.
47 Ibid.,Ak. VI 9; OPIII22.
48 Ibid.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 151

l'histoire, aux langues, à tous les livres y inclus la Bible, sans avoir l'intention
de modifier par là le discours pastoral des pasteurs. Dans les travaux préparatoires,

Kant légitime cet usage en argumentant qu'il appartient à la philosophie
de s'étendre à tout49, et cela au nom de la seule autonomie de la raison.

De cette liberté de principe inhérente à la philosophie, il faut distinguer - et

ici nous en arrivons au point sensible - ce que Kant appelle Y emprunt. Notre
auteur envisage en effet que la philosophie emprunte (entlehnen) quelque
chose - avouons que la formulation est vague - à la théologie biblique «pour
en user selon son dessein »50. Ce faisant, il est tout à fait possible que le contenu
ainsi emprunté soit interprété, à l'intérieur de la démarche philosophique, en

un sens non-conforme aux doctrines enseignées dans la faculté de théologie.
Concrètement: la philosophie reconduit, dans ce montage, la religion à

la morale. C'est ce que fait Kant dans la Religion et cela est, épistémologi-
quement parlant, légitime, même si les théologiens de l'époque lui ont reproché
ce qu'ils ont appelé l'accommodation. Comme je l'ai déjà indiqué, le désordre

épistémique - Kant parle de Y Unfug - surgit là où la philosophie introduit
(hineintragen) dans la théologie biblique des contenus conformes à la raison

mais, sémantiquement, non nécessairement en accord avec le discours de la

théologie qui se prévaut de la révélation ou des confessions de l'Église.
11 y a à propos de ce dernier point à préciser la question principielle de la

présence de la raison au sein du discours de la théologie biblique. Le théologien
en tant qu'homme de science (disons : en tant que membre de la faculté de

théologie) ne peut pas se priver de raison, ne serait-ce que parce qu'il doit
rendre raison des contenus doctrinaux de sa foi (lafides quae). Or, ce travail de

la pensée n'est pas simplement de l'ordre de la cohérence formelle ou logique.
C'est bel et bien en un sens «substantiel» qu'il doit faire appel à la raison
et donc à des contenus sémantiques issus de la philosophie, même s'ils sont

réaménagés. Ceci semble aller de soi et toute la tradition de la théologie est

là pour le confirmer. Quand Kant prévient qu'on pourrait facilement prévoir
de quel côté il y aurait perte au cas où une religion déclarerait la guerre à

la raison51, il a en vue ici certaines tendances au sein du protestantisme de

l'époque, notamment celles issues du piétisme qui se réclament de visions
intérieures, de sentiments etc.

Parlons maintenant du commerce «ouvert» dans la relation de la
philosophie avec la théologie biblique. Celui-ci porte sur les enjeux de YEntlehnung

pour la philosophie elle-même. Ces emprunts - et c'est là la signification forte
de l'expression - portent sur des contenus que la raison ne génère pas a priori
de son propre fond. Emprunts fragmentaires sans doute, mais emprunts qui
suggèrent précisément que la théologie biblique véhicule, et à travers les récits

contingents, à son tour, un surplus sémantique qui est une valeur ajoutéepour le

49 Ak. XXIII431.
50 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 9; OP III 23.
51 Cf. ibid., Ak. VI 10 ; OP III 23.



152 ROBERT THEIS

discours philosophique. Eu égard aux exposés dans la Religion dans les limites
de la simple raison, nous pensons ici plus particulièrement à deux thématiques,
celle du mal radical dans la nature humaine dont parle la première partie de

l'écrit, celle de l'archétype de toute moralité, à savoir le Maître de l'Évangile
dont il est question dans la seconde partie, à quoi on pourrait ajouter l'interprétation

donnée de l'Église comme communauté éthique dans la troisième partie
de l'écrit.

De tout cela résulte que la théorie philosophique de la religion est en

premier lieu une philosophie de la religion. Si c'est vers la religion chrétienne

(biblique) que Kant se tourne, c'est qu'il estime que cette religion « complète »,
du point de vue de ses principes et du point de vue de ses manifestations
phénoménales 52, se rapproche le plus de la religion telle qu'elle se laisse déduire de la

raison - d'où le traitement de la religion chrétienne dans les limites de la simple
raison, un discours qui peut se lire comme une reconduction de la religion à

la morale; l'image des cercles concentriques est parlante à ce propos, point
sublime par ailleurs dans la mesure où c'est dans la vie vertueuse que consiste

l'ultime destination de l'homme.
Mais dans ce discours se cache encore en quelque sorte - et c'est en cela que

me semble résider un intérêt encore à explorer - une autre assertion : à savoir

que le discours même de la philosophie pratique et son architecture contiennent
de l'impensé que la religion (biblique) permet de dé-couvrir, dans et à travers
les moyens langagiers et conceptuels (histoires, représentations symboliques)
qui lui sont propres, et qu'elle donne, non comme une énigme, mais comme
tâche à penser à la raison.

Concluons avec une belle citation de Kant tirée de la Critique de la faculté
de juger, où nous lisons à propos du christianisme que

cette merveilleuse religion, dans la suprême simplicité de son exposé, a enrichi la

philosophie avec des concepts de la moralité plus déterminés et plus purs que ceux
que celle-ci avait pu fournir jusque-là ; et ces concepts, puisqu'ils sont là maintenant,
sont librement approuvés par la raison et admis comme des concepts qu'elle aurait

pu et dû trouver et introduire d'elle-même.53

52 Cf. Le conflit des facultés, Ak. VII 44 ; OP III 848.
53 Critique de lafaculté de juger, Ak. V 470 sq. note, OP III 1282 note.


	Kant : la religion dans le champ de la raison

