Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Kant : la religion dans le champ de la raison
Autor: Theis, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 141-152

KANT:
LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON

ROBERT THEIS

Résume

En partant de ['affirmation kantienne d’apreés laquelle la religion contient
la réponse a la question « que m’est-il permis d’espérer? », on se propose
d’aborder le concept de religion chez Kant en deux temps: d’abord dans le
contexte de la philosophie pratique, notamment dans la Critique de la raison
pratique, ou il est dit que la morale conduit — voire conduit infailliblement — a
la religion. On s’interrogera a ce propos sur la teneur semantique du concept
de religion (« la religion de la raison »). Dans un second temps, on abordera
le traitement de la religion sous I’angle de la relation plurielle entre raison et
religion révélée telle qu’elle se présente dans ['écrit de 1793 sur La religion
dans les limites de la simple raison.

Dans I'introduction a son cours de Logique, Kant résume ’intérét de la
raison humaine ou le champ de la philosophie au sens cosmopolitique dans
quatre questions: «que puis-je savoir ?», «que dois-je faire ?», «que m’est-il
permis d’espérer?», enfin, comme pour en montrer ’unité, dans la question
«qu’est-ce que I’homme ?». I1 assigne a chacune de ces questions un domaine
ou elle trouve sa réponse spécifique: pour la premiére, c’est la métaphysique;
pour la seconde, la morale ; c’est la religion qui contient la réponse a la troisieme
question, la quatriéme relevant de 1’anthropologie .

Cette précision nous amene a un premier niveau d’approche systématique
du probléme de la religion : quel est le concept de religion introduit sur la base
de la réponse a la question concernant 1’espoir ? La question nous renvoie a une
configuration inscrite au coeur méme de la philosophie pratique de Kant. De
la religion déduite dans ce contexte, il est dit que la morale y conduit infailli-

' Logique, Ak. 1X 25; OP 1II 1297. Nous citerons les ceuvres de Kant d’aprés
I’édition de la PreuBische Akademie der Wissenschaften et succ., Kant’s gesammelte
Schriften, Berlin, de Gruyter, 1902 sq. (4k.), le volume en chiffres romains, la page en
chiffres arabes. Les traductions francaises sont tirées de 1’édition en trois volumes des
(Euvres philosophiques de Kant, parues sous la direction de Ferdinand Alquié dans la
Bibliotheque de la Pléiade (OP). La Critique de la raison pure sera citée uniquement
d’aprés la seconde édition (B).



142 ROBERT THEIS

blement?. 11 s’agit d’interroger cette affirmation et d’en dégager respectivement
la et les significations possibles. Ce sera la I’objet de la premiére partie de la
présente contribution.

En 1793, Kant publie un ouvrage intitulé La religion dans les limites de la
simple raison. 11 en envoie un exemplaire a Carl Friedrich Stdudlin, professeur
de théologie a 1’Université de Gottingen, en y adjoignant une lettre dans
laquelle il note que c’est dans cet écrit qu’il a essayé d’accomplir (vollfiihren) la
troisieme partie de son plan, a savoir, comme il I’écrit explicitement, résoudre
la troisieme question: « que m’est-il permis d’espérer? »>.

Cette remarque au sujet du lien entre espoir et religion est inscrite dans un
autre contexte que dans le cas précédent. En effet, ce lien, s’il n’est pas absent
dans cet écrit, demeure ténu, en tout cas, secondaire. L’essentiel de ’écrit est
ailleurs et concerne I’articulation, I’'un sur ’autre, de deux discours, ancrés
dans des sources d’origine différente — la raison et la révélation. Ce sera sur les
tenants et les aboutissants épistémologiques de cette configuration que portera
la seconde partie de la présente étude.

1. La religion de la raison ou la morale conduit a la religion

On sait que 1’affirmation centrale de 1’éthique kantienne est celle de 1’auto-
nomie de la raison pratique et par 1a également 1’affirmation d’une législation
inconditionnelle qui s’y enracine et qui trouve sa formulation dans I’impératif
catégorique. Celui-ci est a la fois principe de dijudication et principe d’exé-
cution de la volonté.

Si la loi morale constitue ainsi le premier inconditionné pour la volonté, elle
n’épuise pas la totalité de cette faculté. En effet, la volonté doit étre lue, d’une
part certes, en direction de son principe d’exécution, mais elle doit étre lue
d’autre part, et tout aussi fondamentalement, en direction de ce qui en constitue
sa nature profonde, a savoir d’étre une faculté des fins*. Or, des I’introduction
a la Critique de la raison pratique, Kant annonce la couleur: I’objet donné
a priori a une volonté moralement déterminée, c’est le souverain Bien — le
«summum bonum »°.

Cette notion — souvent considérée dans les études critiques comme un
appendice non indispensable de 1’éthique kantienne® — est, dans le traitement

¥ Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V1 6; OP 111 18.

3 Lettre a Carl Friedrich Stidudlin du 4 mai 1793, 4k. XTI 429.

4 Cf. Sur le lieu commun: il se peut que ce soit juste en théorie mais, en pratique,
cela ne vaut rien, Ak. VIII 279 note ; OP 111 257 note.

S Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 4; OP 11 610 sgq.

8 Cf. toutefois J. R. SiLBER, « The Metaphysical Importance of the Highest Good
in the Canon of Pure Reason in Kant’s Philosophy», Texas Studies in Literature and
Language 1 (1959/1960), p. 233-243 ; In., «Kant’s Conception of the Highest Good as



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 143

qu’en fait Kant, hautement complexe. Commencgons par en donner une
définition:

Le souverain Bien est la réunion du plus haut bonheur et du degré le plus
¢élevé de I’aptitude a en étre digne’. Le bonheur (Gliickseligkeif) consiste dans
«I’état dans le monde d’un étre raisonnable, pour qui, dans toute son existence,
tout va selon son désir et sa volonté, et il repose par conséquent sur I’accord de la
nature avec le but tout entier poursuivi par cet étre, de méme qu’avec le principe
déterminant essentiel de sa volonté»?®; I’aptitude a étre digne du bonheur, a son
tour, consiste dans la vie vertueuse, une vie menée dans le respect de la loi.

Or, ces deux constituants du souverain Bien, le bonheur et ’aptitude a
en étre digne, sont, de 1’avis de Kant, foncierement hétérogenes. En d’autres
termes, leur cohabitation, leur réunion, ne saurait étre d’ordre analytique —
I’homme vertueux n’est pas déja par la-méme heureux ; I’homme qui recherche
le bonheur n’est pas par la-méme déja vertueux. Que la vertu ne puisse produire
le bonheur, cela n’est pas absolument impossible, mais ce sera alors de fagon
accidentelle. En revanche, ’inverse est, aux yeux de Kant, carrément impos-
sible, dans la mesure ou des maximes qui placent le principe déterminant de la
volonté dans le désir de bonheur personnel ne sont pas du tout morales et ne
peuvent pas fonder de vertu®.

D’ou la question lancinante: comment le souverain Bien, ordonné par la
loi morale, est-il pratiquement possible? Mais que signifie dans ce cadre le
verbe «ordonner»? Les formulations de Kant a ce propos ne sont pas sans
équivoque. Dans la Critique de la raison pratique, nous lisons que la loi morale
doit seule étre considérée comme le principe qui détermine la volonté a faire
du souverain Bien son objet et a s’en proposer la réalisation (Bewirkung) ou
promotion (Befdrderung)'°.

Comment lire cette thése, comment comprendre le « ou» dans 1’expression
réalisation ou promotion? La Bewirkung renvoie a une lecture forte, a savoir
la production du souverain Bien par la volonté. Mais [’homme vertueux vit
dans le monde physique ou serait a réaliser ce bonheur, cela sur la base de son
étre physique, de ses penchants, de la causalité qui régne dans le monde des

Immanent and Transcendent», Philosophical Review 68 (1959), p. 469-492 ; K. DUSING,
«Das Problem des hdchsten Gutes in Kants praktischer Philosophie», Kant-Studien
52 (1971), p. 5-42; 1. HEEMANN, «Das Ideal des héchsten Guts» in: Beitrige zur
Kritik der reinen Vernunft 1781*1981, éd. par 1. Heidemann et W. Ritzel, Berlin-New
York, de Gruyter, 1981, p. 233-305. R. WimMER, Kants kritische Religionsphilosophie,
Berlin-New York, De Gruyter, 1990, p. 27; L. GaLLols, Le souverain Bien chez Kant,
Paris, Vrin, 2008; D. KELLER, Der Begriff des hdchsten Guts bei Immanuel Kant. Theolo-
gische Deutungen, Paderborn, Mentis, 2008.

T Meétaphysique. L1 (dite: Politz), Ak. 28.1. 337.

8 Critique de la raison pratique Ak. V 124 ; OP 11 760. La Critique de la raison pure
(B 834) est moins nuancée et s’en tient aux seules inclinations de 1’étre raisonnable: le
bonheur est «la satisfaction de toutes nos inclinations (tant extensive quant a leur variété,
qu’intensive quant au degré, et aussi profensive quant a la durée) ».

? Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 113 ; OP 11 746.

10 Cf. ibid., Ak. V 109 ; OP 11 741 (Beforderung est traduit ici par « poursuite »).



144 ROBERT THEIS

phénomeénes. Or, méme en suivant rigoureusement les lois morales, on ne peut
pas s’attendre que s’ensuive avec nécessité le bonheur dans ce monde, donc
qu’il soit bewirkt, réalisé au sens d’une causation.

Reste alors a voir s’il n’y a pas un autre chemin a explorer ol ce qui est
demandé a ’homme «ne serait que» la condition de la réalisation, d’une réali-
sation qui elle, serait & entendre au sens de 1’objet d’un espoir raisonnable.

C’est a ce point que s’inscrit la doctrine des postulats ou présuppositions
nécessaires de la raison pratique. En effet, si c’est a ’homme existant dans
le monde spatio-temporel de promouvoir le souverain Bien et cela sur la base
de sa puissance a étre vertueux — Kant va jusqu’a dire que la vie vertueuse est
le bien supréme (oberstes Gut)!' —, 1’accomplissement, ou comme note Kant
«was aus diesem unserm Rechthandeln herauskomme» («ce qui résulte de ce
bien-agir qui est notre») 2, donc la synthése entre vertu et bonheur, n’est pas
ou n’est plus dans notre pouvoir et requiert I’existence de Dieu, dont le concept
demeure toutefois singuliérement sous-déterminé dans la Critique de la raison
pratique. 11 y est dit que ce doit étre un Etre doué d’intelligence et de volonté.

Mais accomplissement ou et quand ? Il faut convenir que les textes kantiens
a ce propos sont tout sauf clairs et sans ambiguités. D une part évidemment, et
c’est la lecon de la Critique de la raison pratique, accomplissement dans une
vie future, d’ou le postulat de I’immortalité de 1’ame, et, d’ailleurs accomplis-
sement congu en termes individuels: le bonheur est accordé par le scrutateur
des cceurs proportionnellement a la moralité de 'individu. Mais comment
comprendre ceci si d’autre part le bonheur est & entendre au sens d’une allge-
meine Gliickseligkeit, donc en un sens universel? Le scrutateur des cceurs a
toujours en vue le bonheur universel.

Par ailleurs, nous lisons — d’ailleurs bien plus fréquemment — que [’accom-
plissement, donc le souverain Bien (dérivé) a lieu dans le monde (in der Welt),
mais alors on se heurte a d’autres difficultés, notamment a la nécessité de
postuler une immortalité individuelle qui ne se laisse guére penser en termes
d’immanence au monde.

Peu importe, que I’on accepte 1’'une ou 1’autre des versions possibles, la
réflexion sur le souverain Bien compris comme ’objet complet de la raison
pratique débouche sur les postulats de I’existence de Dieu et de I’immortalité
de ’dme comme des conditions, non de la loi morale, mais, comme le note
Kant des la Préface de la Critique de la raison pratique, de 1’application
(Anwendung) d’une volonté moralement déterminée & son objet qui lui est
donné a priori *. 1l est par ailleurs remarquable que le postulat de I’immortalité
sera, chemin faisant, dans les développements de Kant, moins présent.

Qu’est-ce qui s’ensuit de cette reconstruction succincte pour la question de
départ, & savoir la déduction de la religion dans le cadre de la morale ?

W Cf. ibid., Ak. V 110; OP 11 742.
12 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V1 5; OP 1I1 17.
3 Critique de la raison pratique, Ak. V 4; OP 11 610.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 145

Il nous semble intéressant de considérer a ce point précis la démarche
développée par Kant dans son Cours sur la théorie philosophique de la religion,
professé en 1783. On constatera en effet qu’il y enracine ce qu’il appelle la
«théologie morale» dans la configuration précédemment exposée. Nous
y rencontrons des développements détaillés sur les principales perfections
morales de Dieu requises dans le contexte de la question du bonheur octroyé
proportionnellement a la moralité du sujet, a savoir la sainteté, la bonté et la
Jjustice. Ce sont ces propriétés qui constituent ce que Kant appelle le « concept
moral entier de Dieux» .

La loi morale conduit ainsi, sur le vu de ces textes, par le concept du
souverain Bien, comme objet et but final de la raison pratique, a la théologie
morale . Cette conclusion se voit confirmée jusque dans les remarques tardives
de I’Opus postumum 'S,

Or, dans la Critique de la raison pratique, nous lisons que «la loi morale
conduit, par le concept du souverain Bien, comme objet et but final de la raison
pratique, a la religion» "’

A strictement parler, c’est la lecon du Cours de religion philosophique
qui est cohérente avec les prémisses de I’argumentation kantienne. D’ou la
question, est-ce que la religion dont parle la Critique de la raison pratique est
identique a la théologie morale dont parle le cours de religion philosophique ?

A cela, il faut répondre: non, méme si elle n’en est pas déconnectée dans
la mesure ou elle présuppose (implicitement) ce concept moral de Dieu. En
effet, a la suite de la citation précédente ou Kant parle de la morale qui conduit
a la religion '®, nous lisons ce qu’il entend par religion, a savoir qu’elle est la
connaissance de tous nos devoirs en tant que commandements divins. Nous
devons considérer les lois de notre volonté comme des commandements de
I’Etre supréme,

parce que nous ne pouvons espérer obtenir que d’une volonté moralement parfaite
(sainte et bonne), et en méme temps toute-puissante, le souverain Bien que la loi
morale nous fait un devoir de nous proposer comme objet de nos efforts, et qu’en
conséquence nous ne pouvons espérer y parvenir que par ’accord avec cette volonté. !’

La définition de la religion comme «la connaissance de nos devoirs en tant
que commandements divins» est difficile a interpréter. En effet, les devoirs et
leur accomplissement, issus sur la base de la seule volonté autonome, regoivent
par la un nouvel éclairage.

4" Philosophische Religionslehre nach Pélitz, Ak. 28.2.2. 1073 ; trad. Lecons sur
la théorie philosophique de la religion, tr. W. Fink, Paris, Librairie générale frangaise,
1993, p. 148; cf. Métaphysique L1, Ak.28.1. 336 sq.

5 Cf. ibid.,1012; trad. p. 74.

' Cf. Opus postumum, Ak. XXII 112.

7 Critique de la raison pratique, Ak. V 129 ; OP 11 765.

'8 La religion dans les limites de la simple raison dit méme «infailliblement», Ak.
VI6; OPIII 18.

19 Critique de la raison pratique, Ak. V 129 ; OP 11 765 sq.



146 ROBERT THEIS

D’apres la Critique de la raison pratique, ce dernier ne vient toutefois pas se

surajouter aux devoirs, mais est déja inclus dans 1’idée méme de la loi morale,
si on la considere du point de vue de [’objet complet de la raison pratique, donc
non seulement du point de vue de son principe d’exécution, mais encore de sa
finalité. On pourrait dire ainsi que dans I’idée de la loi morale il y a comme
un exces de signification qui ne se dégage discursivement que dans la mise
a jour progressive, dans le geste herméneutique qu’est 1’écriture méme de la
Critique, de I’ensemble de la structure de la raison pratique *. Dans ce sens, on
découvrira que la religion morale est, comme le note Kant dans 1’écrit sur la
Religion, « cachée dans la raison humaine» 2!,

Jusque dans les esquisses de 1’Opus postumum, on retrouve des formula-
tions qui radicalisent cette perspective, notamment quand nous y lisons: «Il y
a un Dieu. — Car il y a un impératif catégorique » .

Toutefois la formule «en tant que» dans la définition de la religion semble
se laisser lire encore d’une autre maniére. Dans Le conflit des facultés (1798),
Kant écrit que la religion peut étre considérée du point de vue de la matiere
et du point de vue de la forme — une distinction introduite d’abord dans la
Meétaphysique des meeurs®. Du point de vue de la matiére, cela signifie que,
quant a son objet, elle ne se distingue pas de la morale, car «elle concerne les
devoirs en général » >, La différence entre la morale et la religion est purement
formelle, c’est-a-dire qu’elle concerne précisément la lecture des devoirs en
tant que commandements divins®. Tout ceci se situe sur la ligne des dévelop-
pements précédents.

Mais il y a dans Le conflit des facultés — comme d’ailleurs aussi déja dans
la Métaphysique des meeurs — une précision intéressante, laquelle ne concorde
pas avec un des axiomes de 1’éthique kantienne, a savoir celle concernant la
fonction exécutive de la loi morale. C’est la loi morale seule qui est la Trieb-

feder, e mobile de la volonté, ceci sous la forme du respect .

Or, explicitant le point de vue de la différence formelle entre la religion
et la morale, Kant écrit que la religion est une «législation de la raison pour
donner a la morale, grace a I’idée de Dieu produite a partir de celle-ci méme,
une influence sur la volonté humaine afin qu elle remplisse tous ses devoirs»*'.

2 La religion dans les limites de la simple raison va au-dela de la lecon de la
Critique de la raison pratique : « L’accord avec la simple Idée d’un Législateur moral de
tous les hommes est [...] identique avec le concept moral du devoir en général» (4k. VI
6 note ; OP III 19 note).

U La Religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 111; OP III 135.

22 Opus post., Ak. XX1 64 ; cf. aussi Ak. XXII 104 sq. ; 106 sq.

B Cf. Le conflit des facultés, Ak. VI1 36 ; OP 111 837 sq. ; Métaphysique des meeurs.
Doctrine de la vertu, Ak. V1487 ; OP 111 786.

2 Le conflit des facultés, Ak. V11 36 ; OP 111 837 sq.

2 Cf. Métaphysique des meeurs, Ak. V1487 ; OP 111 786.

% Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 71 sq.; OP 11 695 sq.

T Le conflit des facultés, Ak. V11 36 (nous soulignons); OP 111 838.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 147

Dans la Métaphysique des maeurs, il est dit que la religion ainsi considérée
«renforce le mobile moral dans notre propre raison législatrice » **. La religion
est ici dotée d’une fonction qui rompt en quelque sorte 1’architecture méme
de la raison pratique. Formulation d’ailleurs récurrente chez Kant, des ses
premiers cours d’éthique et que ’on retrouve jusque dans les cours tardifs.
Serait-ce a dire qu’il y a trop peu de force pour I’étre fini qu’est I’homme dans
le principe moral quant au passage a I’acte, quant a la réalisation (Ausiitbung) de
la loi morale®? Est-ce I’homme courbe, 1’homo incurvatus dont parle Luther,
qui se tient, malgré toute la dignité de la personnalité morale, a I’arriére-plan ?

Reste a dire un mot sur le lien entre religion et espoir (la religion comme
réponse a la question de ce qu’il est permis d’espérer). La loi morale, on 1’aura
compris, ne promet pas le bonheur, mais, comme 1’a montré la reconstruction
précédente, elle en justifie I’espoir. Un espoir correspondant aux exigences
mémes de la raison, mais un espoir dompté, bridé, pour I’étre fini que nous
sommes. En cela, la philosophie reste nécessairement en dega de la religion
révélée qui, elle, promet le souverain Bien sous la forme ou la figure de
I’annonce du régne de Dieu. Quant a une telle promesse, le philosophe doit
mettre la main sur la bouche.

2. La relation plurielle entre raison et religion

Tournons-nous maintenant vers un second discours sur la religion dans
I’ceuvre de Kant. Celui-ci n’est évidemment pas déconnecté par rapport a ce qui
vient d’étre présenté dans la premiere partie, a savoir la these d’apres laquelle
la religion dont parle la philosophie est une religion morale, une religion des
devoirs.

Ce qui est appelé «second discours sur la religion» concerne plus parti-
culierement la (ou les) problématique(s) lide(s) a la lecture philosophique
que Kant entreprend a propos d’un discours religieux bien précis, a savoir
le christianisme, dans La religion dans les limites de la simple raison. Une
premiere question a clarifier a ce sujet est la suivante: pourquoi cet intérét
pour la religion chrétienne ? Kant ne s’en explique pas dans le texte de 1793.
Certes — en quelque sorte ex post — nous lirons que la religion chrétienne est
la religion naturelle®®, mais ceci n’explique pas tout. Dans la lettre déja citée
a Stdudlin, Kant précise simplement que dans les développements de cet écrit,
il s’est laissé guider avec une conscience scrupuleuse (Gewissenhaftigkeit) et
un véritable respect pour la religion chrétienne®'. S’il est vrai que ’Achtung,
le respect, est une notion sémantiquement chargée chez Kant, la remarque

=)
=3

Metaphysique des meeurs. Doctrine de la vertu, Ak. V1487 ; OP 111 786.

¥ Cf. Critique de la raison pratique, Ak. V 137; OP 11 775.

Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V1, 157 sq; OP 111 187 sq.
CJf. Lettre a Carl Friedrich Stiudlin du 4 mai 1793, Ak. XI 429.

W
L —



148 ROBERT THEIS

demeure quand méme vague. Pourquoi se tourner en tant que philosophe
vers une religion positive? C’est dans les travaux préparatoires a la préface
de la premiére édition de I’écrit de 1793 que 1’on trouve quelques indications
méthodiquement plus pertinentes & ce sujet.

Si la philosophie (pratique), dans sa partie pure, conduit inévitablement
aux idées d’une religion en général (Religion tiberhaupt), elle a toujours aussi
et nécessairement un pied dans la réalité concréte dans la mesure ou la vie
concrete est le terrain de I’application des idées pures pratiques. Si donc le
philosophe se tourne a ce propos vers une religion positive en laquelle il pense
pouvoir montrer le mieux les conditions de réalisation des idées pratiques pour
I’examiner et I’évaluer, il ne dépasse aucunement les limites de sa discipline*?,
et cela dans la mesure ou il traite de cette religion dans les limites de la simple
raison, ¢’est-a-dire sous I’angle de la simple raison et de ce qui est accessible
dans cette religion moyennant la simple raison (pratique).

Dans Le conflit des facultés (1798), nous lisons dans une note de bas de
page une précision sur la signification a entendre dans I’intitulé de 1’ouvrage :
cet intitulé a été formulé a dessein afin qu’on n’interprétat pas le traité comme
s’il présentait «la religion en la tirant de la simple raison (Religion aus blofer
Vernunft) (sans révélation). Ceci aurait été le signe de trop de suffisance. Ce
qu’il se proposait de présenter, c’était ce qui «dans le texte de la religion tenue
pour révélée, la Bible, peut étre connu aussi par simple raison» 3.

Tout ceci est bien illustré dans I'introduction a la seconde édition de la
Religion, parue en 1794, ou Kant recourt, pour préciser le principe sous-jacent
a sa lecture, a la fameuse image de deux cercles concentriques:

[Pluisque la révélation peut bien, a tout le moins, comprendre en soi une pure
religion de la raison, mais qu’en revanche cette derniére ne peut contenir I’histoire
lide a la révélation, je pourrais concevoir I’'une comme une sphere plus /arge de la
foi, renfermant ’autre en soi comme plus étroite, (donc non comme des cercles
extérieurs ’un a I’autre, mais concentriques) et ce serait dans cette derniére que le
philosophe, en tant que pur théoricien (s’appuyant seulement sur de purs principes
a priori), et devant par conséquent faire abstraction de toute expérience, aurait a se
tenir,

Restons d’abord sur la trajectoire de cette deuxieme préface du traité sur la
Religion. Dans les travaux préparatoires a cette préface, Kant précise qu’il n’est
pas question d’enquéter sur la source dans la raison d’une religion positive,
mais tout au plus de tirer d’une telle religion, par voie analytique (nach analy-

32 Cf. Vorredeentwiirfe zur Religionsphilosophie, Ak. XX 440.

3 Le conflit des facultés, Ak. V11 6 note ; OP III 806.

3* La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V1 12; OP 111 25. Le conflit
des facultés distinguera a ce sujet dans la Bible elle-méme deux éléments d’espéces
différentes, I’un contenant le canon, la pure foi religieuse, fondée sur la simple raison,
I’autre ’organon, la foi de I’Eglise, laquelle requiert une révélation. Cf. ibid. Ak. VII

37; OP 111 838.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 149

tischer Methode), ce que la simple raison peut connaitre a partir d’elle-méme*.
Dans la préface retenue pour la publication, le ton est plus prudent; I’approche
est différente. Kant écrit maintenant qu’il fait abstraction de la pure religion
de la raison (laquelle a une forme systématique) et qu’il entend «anhalten»,
tenir contre — comme on tient un vétement contre soi devant la glace* — la
révélation historique de maniére simplement fragmentaire les concepts moraux
afin d’examiner si ce systéme historique ne reconduit pas au systéme de la
religion de la raison?’.

L’idée est claire. Ce qui reléve de cette derniere, donc d’une religion dans
les limites de la simple raison, contient tout ce qui constitue, comme le disent les
travaux préparatoires, « die eigentliche Religion»**. Ce que la religion positive
contient en plus — sur ce point les travaux préparatoires sont plus explicites que
ne I’est la préface publiée —, ¢’est la dimension représentationnelle, en d’autres
termes ce qui permet d’exposer, de rendre visible la religion morale dans la
réalité, disons empirique*.

C’est a partir de la que 1’idée des cercles concentriques regoit un nouvel
éclairage : le cercle large porte non seulement sur ce qui échappe a la raison du
fait de sa contingence historique, culturelle etc., mais concerne la ou les fagons
dont la religion de la simple raison peut étre rendue intuitivement évidente parmi
les hommes. La Métaphysique des meeurs dira que la religion positive permet
de rendre sensible 1’obligation®. Dans ce sens, elle serait a envisager comme
I’auxiliaire en quelque sorte phénoménal de la religion purement nouménale.

Mais Kant va méme jusqu’a envisager la possibilité d’une coincidence
(ineinander fallen) des deux cercles*. Entendons toutefois correctement ce
propos. La Préface publiée précise que « celui qui (sous la direction des concepts
moraux) suit I’une ne saurait manquer de suivre 1’autre et de s’accorder avec
elle »*2, Il faut toutefois se demander ce que devient, dans ce montage « compa-
tibiliste », I’incontournable systeme historique de la religion révélée. C’est 1a
évidemment le point crucial, et Kant se voit bien acculé a en neutraliser toute
pertinence: «Ce que dit I’histoire [...] importe peu», lisons-nous*. Certains
récits ont une fonction pédagogique ou de subsidiarité * a I’intention de gens
ignorants et encore sourds a la religion de la raison.

Parlant, dans la quatrieme partie de 1’écrit, de la fondation de la véritable
Eglise par le Christ, Kant dira que les dispositions statutaires que celui-ci a

3 Cf. Ak. XXII1 94.

La Pléiade traduit par « considérer».

3 Cf. La religion dans les limites de la simple raison, Ak. VI 12; OP 111 25 sq.
% Cf. Ak XXIII 95.

3% Jbid.

40 Métaphysique des meeurs. Doctrine de la vertu, Ak. V1487 ; OP 111 786.

4 Ak, XXIII 95.

42 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V113 ; OP 1II 26.

B Jbid., Ak. VI 159; OP TI1 190.

¥ Ak, XXIIT 91.



150 ROBERT THEIS

introduites ne sont que des moyens pour établir cette Eglise et n’ont aucune
valeur contraignante d’un point de vue moral *. Concernant le service de Dieu,
il remarquera que les observances ou formalités servent de «schémes» et
soutiennent 1’attention de I’homme au vrai culte de Dieu*.

Pour résumer, on constate dans cette Préface une insistance bien nette sur
la priorité normative de la religion de la raison par rapport a la religion révélée
qu’est le christianisme, qui est une religion compléte dans I’exacte mesure ou il
renferme en lui ce noyau qu’est le cercle de la religion purement morale.

Sinous nous tournons maintenant vers la Préface de la premiere édition de
I’écrit de 1793, nous découvrons des réflexions au sujet de la rencontre entre la
philosophie et la religion révélée qui s’inscrivent dans un autre débat.

Dans cette Préface, apres avoir rappelé les résultats de la Critique de la
raison pratique concernant d’une part I’autonomie compléte de la morale par
rapport 4 la religion, d’autre part le lien entre morale et religion et le rappel
de la these d’apres laquelle la premiére conduit infailliblement & la seconde,
Kant s’interroge sur la relation entre ce qu’il appelle la théologie biblique et
la théologie philosophique, ce dernier terme étant a entendre au sens d’une
philosophische Religionslehre au sein de 'université (donc non pas au sens
d’une théologie rationnelle comme partie de la métaphysique). Au sein de
I’'université, c’est-a-dire en tant que science, la théologie biblique reléve de la
faculté de théologie, la théologie philosophique en revanche de la faculté de
philosophie.

Concernant cette derniére, il est affirmé qu’elle ne saurait étre soumise a
aucune censure, « aussi loin que s’¢tend sa science» . Si, en revanche, il y avait
transgression de la philosophie dans le domaine de la théologie, c’est-a-dire si
la philosophie introduisait (kineintragen) des théses dans la théologie biblique,
alors il appartiendrait a la censure de la faculté de théologie d’intervenir, et cela
sur la base de critéres exclusivement scientifiques (et non institutionnels). Voila
pour le principe de la démarcation méthodologique.

Ce n’est pas tant cette division du travail ou, si I’on veut, cette fagon de
résoudre le conflit des facultés, qui nous intéressera ici, mais plutot la manicre
dont Kant envisage, dans cette Préface, ce qu’il appelle un « commerce libre
et ouvert»*® de la philosophie avec la théologie biblique. Que faut-il entendre
parla?

Parlons d’abord du commerce «libre» Il y a a ce propos plusieurs aspects
a prendre en considération :

La théologie philosophique est en droit, en tant que discipline relevant de
la seule liberté de penser, de recourir, pour appuyer et expliquer ses propos, a

B Cf Ak. XXTI1 91.

¥ La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V1 193; OP III 232.
4 Ibid., Ak. V19; OP 111 22.

8 Ibid.



KANT : LA RELIGION DANS LE CHAMP DE LA RAISON 151

I’histoire, aux langues, a tous les livres y inclus la Bible, sans avoir I’intention
de modifier par la le discours pastoral des pasteurs. Dans les travaux prépara-
toires, Kant 1égitime cet usage en argumentant qu’il appartient a la philosophie
de s’étendre a tout*’, et cela au nom de la seule autonomie de la raison.

De cette liberté de principe inhérente a la philosophie, il faut distinguer — et
ici nous en arrivons au point sensible — ce que Kant appelle 1’emprunt. Notre
auteur envisage en effet que la philosophie emprunte (entlehnen) quelque
chose — avouons que la formulation est vague — a la théologie biblique « pour
en user selon son dessein» *°. Ce faisant, il est tout & fait possible que le contenu
ainsi emprunté soit interprété, a I’intérieur de la démarche philosophique, en
un sens non-conforme aux doctrines enseignées dans la faculté de théologie.
Concretement: la philosophie reconduit, dans ce montage, la religion a
la morale. C’est ce que fait Kant dans la Religion et cela est, épistémologi-
quement parlant, légitime, méme si les théologiens de I’époque lui ont reproché
ce qu’ils ont appelé ’accommodation. Comme je ’ai déja indiqué, le désordre
épistémique — Kant parle de I’Unfug — surgit 1a ou la philosophie introduit
(hineintragen) dans la théologie biblique des contenus conformes a la raison
mais, sémantiquement, non nécessairement en accord avec le discours de la
théologie qui se prévaut de la révélation ou des confessions de I’Eglise.

Il y a a propos de ce dernier point a préciser la question principielle de la
présence de la raison au sein du discours de la théologie biblique. Le théologien
en tant qu’homme de science (disons: en tant que membre de la faculté de
théologie) ne peut pas se priver de raison, ne serait-ce que parce qu’il doit
rendre raison des contenus doctrinaux de sa foi (la fides quae). Or, ce travail de
la pensée n’est pas simplement de 1’ordre de la cohérence formelle ou logique.
C’est bel et bien en un sens «substantiel » qu’il doit faire appel a la raison
et donc & des contenus sémantiques issus de la philosophie, méme s’ils sont
réaménagés. Ceci semble aller de soi et toute la tradition de la théologie est
1a pour le confirmer. Quand Kant prévient qu’on pourrait facilement prévoir
de quel c6té il y aurait perte au cas ou une religion déclarerait la guerre a
la raison®', il a en vue ici certaines tendances au sein du protestantisme de
I’époque, notamment celles issues du piétisme qui se réclament de visions
intérieures, de sentiments etc.

Parlons maintenant du commerce «ouvert» dans la relation de la philo-
sophie avec la théologie biblique. Celui-ci porte sur les enjeux de I’ Entlehnung
pour la philosophie elle-méme. Ces emprunts — et ¢’est la la signification forte
de I’expression — portent sur des contenus que la raison ne génere pas a priori
de son propre fond. Emprunts fragmentaires sans doute, mais emprunts qui
suggerent précisément que la théologie biblique véhicule, et a travers les récits
contingents, a son tour, un surplus sémantique qui est une valeur ajoutée pour le

¥ Ak, XXIIT431.
0 La religion dans les limites de la simple raison, Ak. V19; OP 111 23.
SUCf. ibid., Ak. VI 10; OP 111 23.



152 ROBERT THEIS

discours philosophique. Eu égard aux exposés dans la Religion dans les limites
de la simple raison, nous pensons ici plus particuliérement a deux thématiques,
celle du mal radical dans la nature humaine dont parle la premicre partie de
Iécrit, celle de I’archétype de toute moralité, a savoir le Maitre de I’Evangile
dont il est question dans la seconde partie, a quoi on pourrait ajouter 1’interpré-
tation donnée de I’Eglise comme communauté éthique dans la troisiéme partie
de I’écrit.

De tout cela résulte que la théorie philosophique de la religion est en
premier lieu une philosophie de la religion. Si c’est vers la religion chrétienne
(biblique) que Kant se tourne, c’est qu’il estime que cette religion « complete »,
du point de vue de ses principes et du point de vue de ses manifestations phéno-
ménales 2, se rapproche le plus de la religion telle qu’elle se laisse déduire de la
raison —d’ou le traitement de la religion chrétienne dans les limites de 1a simple
raison, un discours qui peut se lire comme une reconduction de la religion a
la morale; I’image des cercles concentriques est parlante a ce propos, point
sublime par ailleurs dans la mesure ou c’est dans la vie vertueuse que consiste
’ultime destination de I’homme.

Mais dans ce discours se cache encore en quelque sorte —et c’est en cela que
me semble résider un intérét encore a explorer — une autre assertion: a savoir
que le discours méme de la philosophie pratique et son architecture contiennent
de I’'impensé que la religion (biblique) permet de dé-couvrir, dans et a travers
les moyens langagiers et conceptuels (histoires, représentations symboliques)
qui lui sont propres, et qu’elle donne, non comme une €nigme, mais comme
tache a penser a la raison.

Concluons avec une belle citation de Kant tirée de la Critique de la faculté
de juger, ou nous lisons a propos du christianisme que

cette merveilleuse religion, dans la supréme simplicité de son exposé, a enrichi la
philosophie avec des concepts de la moralité plus déterminés et plus purs que ceux
que celle-ci avait pu fournir jusque-1a; et ces concepts, puisqu’ils sont 12 maintenant,
sont /ibrement approuvés par la raison et admis comme des concepts qu’elle aurait
pu et dii trouver et introduire d’elle-méme. **

52 Cf. Le conflit des facultés, Ak. VII 44 ; OP 111 848.
3 Critique de la faculté de juger, Ak. V 470 sq. note, OP 111 1282 note.



	Kant : la religion dans le champ de la raison

