
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: La doctrine des noms divins chez Ibn 'Arab : un problème théologique
et philosophique

Autor: Ayada, Souâd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 125-139

LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABl

Un problème théologique et philosophique

Souâd Ayada

Résumé

Les noms divins forment la pièce maîtresse de l'herméneutique de la
révélation que construit Ibn 'Arabï. Partant de la tension qu 'ils cristallisent,
dans le Coran, entre deux présentations de Dieu - un Dieu transcendant qui
pourtant se rend accessible dans ses noms - dépassant les élaborations des

théologiens, Ibn 'Arabïpropose une solution fondée sur l'idée de théophanie.
Les noms divins constituent la substance de l'essence divine en tant qu'elle se

manifeste à elle-même. Ils se donnent selon une double perspective : d'un côté
ils s'absorbent dans l'essence divine, de l'autre ils possèdent une signification
et sont doués d'effectivité. Opérateurs de l'autorévélation de Dieu, les noms
divins sont les fondements des existants et les causes des phénomènes. Ils
portent l'exigence de rationalité au cœur du discours de la religion.

Ibn 'Arab! est l'une des plus éminentes figures du soufisme, la mystique
de l'islam'. C'est aussi l'un des plus grands penseurs de l'islam qui prend en

charge toutes les dimensions de ce qu'il convient d'appeler religion, y compris
le vaste domaine de la religiosité musulmane. Dans la conception «totale»
de la religion qu'il propose et qui excède nos partages conventionnels de la

théologie, de la philosophie et de la mystique, la doctrine des noms divins

occupe une place centrale. Telle qu'elle figure dans son œuvre majeure, la plus
systématique et philosophique - Le livre des chatons des sagesses2 - mais
aussi dans un traité de moindre envergure - Le livre du dévoilement de la

signification du secret des plus beaux noms de Dieu3 - la question des noms divins
soumet le discours de la religion à l'exigence d'intelligibilité. Elle configure

1 Ibn 'Arabï est né à Murcie en 1165 de l'ère courante et mort à Damas en 1240.
Pour de plus amples données biographiques, cf. C. Addas, Ibn 'Arabï ou La Quête du

Soufre rouge, Paris, Gallimard, 1989.
2 Fusüs al-hikam Ii shaykh al-akbar Muhl al-Dïn Ibn 'Arabï, [édition] Abu al-'alâ

'Afîfî, Le Caire, 1365 h./1946.
3 Kitäb kashfal-ma'nä 'an sirr asmä'Allah al-husnâ. Pour une traduction française

du texte, voir Ibn 'Arabï, Le Secret des noms de Dieu, P. Beneito éd., Paris, Albouraq,
2010.



126 SOUÂD AYADA

un certain concept de la rationalité, entendue comme hiérarchisation de l'être
et herméneutique du réel, qui permet de saisir la révélation dans son contenu
intégral et métaphysique.

1. L'origine coranique de la question

Ibn 'Arab! n'invente pas l'expression «noms divins», il la trouve dans le
Coran. Le shar', le contenu de la révélation, évoque les «plus beaux noms» de

Dieu, noms que Dieu se donne à Lui-même et que le fidèle peut invoquer pour
s'adresser à Lui. L'expression al-asmä'al-husnä apparaît, en effet, quatre fois
dans le Coran, pour établir deux idées majeures : Dieu possède les noms les

plus beaux, lesquels lui appartiennent en propre et sont à Lui. Qui invoque Dieu

par ses plus beaux noms sera parmi les élus et recevra la récompense suprême.
L'invocation des noms divins4, associée au chapelet, figure au nombre des

pratiques cultuelles de l'islam. Le dhikr, le travail de remémoration des noms
divins, est au centre de la pratique du soufi.

Une de ces quatre occurrences mérite un rapide examen : « Il est Dieu Le
Créateur ; celui qui donne un commencement à toute chose ; celui qui façonne.
Les Noms les plus beaux lui appartiennent. Ce qui est dans les cieux et sur la

terre célèbre ses louanges. Il est le Tout-Puissant, le Sage.»5 Le verset ne se

contente pas d'énoncer quelques-uns de ces noms (le Créateur, le Novateur,
le Formateur, le Tout-Puissant, le Sage), il indique ce qu'ils sont, à savoir des

appellatifs de Dieu qui désignent tout à la fois ses qualités essentielles ainsi que
les vertus qu'il prodigue.

Les appellatifs ne sont pas, dans le Coran, l'unique façon de désigner les

qualités et les vertus de Dieu. De nombreux versets réfèrent les noms à des

verbes, c'est-à-dire à des actions. Les noms divins recoupent ainsi une réalité
très vaste, celle que déterminent l'essence de Dieu et les actes de Dieu. On

peut même considérer tous les termes coraniques signifiants rapportés à Dieu
comme l'origine de noms de Dieu. Ceux-ci désignent la totalité des connaissances

sur Dieu fournies par la révélation et forment un domaine qui s'étend à

l'ensemble du langage coranique en tant qu'il énonce quelque chose sur Dieu,
sur sa nature, sur ses perfections, sur ses actions. Les descriptions anthropo-
morphiques du Coran qui présentent Dieu comme celui qui a des mains, des

yeux, un visage figurent dans ce domaine, ainsi que les versets qui concernent
le trône de Dieu et où sont évoqués les « états » de Dieu.

Une telle extension du domaine des noms divins ne peut manquer de

susciter un double embarras. D'une part, rien dans le Coran ne permet d'établir

4 Diverses listes sont compilées dès le IIe siècle de l'Hégire, parfois rapportées à

des traditions prophétiques. La liste des 99 noms finira par prévaloir en islam sunnite.
Cf. D. Gimaret, Les Noms divins en islam. Exégèse lexicographique et théologique,
Paris, Cerf, 1988.

5 Coran 59, 24. Cf. Le Coran, traduction par D. Masson, Paris, Gallimard, 1967.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABÏ 127

une hiérarchie entre ces multiples informations sur Dieu. D'autre part, la

révélation fait se côtoyer des désignations et des descriptions de Dieu
incompatibles les unes avec les autres, voire contradictoires. D'un côté, elle soutient

que Dieu est al-ghayb, l'Invisible retranché dans sa transcendance absolue, de

l'autre elle multiplie les attributions qui dévoilent de toutes parts les secrets de

l'Inconnaissable, jusqu'au point de conférer à Dieu des traits humains. Dans le

Coran, Dieu se «révèle comme le tout autre, mais en même temps il se révèle,

[...] il emploie pour parler de lui-même un vocabulaire qui est celui des choses

et des hommes»6.
Le verset précédemment cité juxtapose la mention des noms divins avec

l'affirmation de la transcendance de Dieu. Il dit tout à la fois que Dieu est

innommable et qu'il est nommable par ses plus beaux noms. Ce type de

formulation se retrouve en d'autres passages du Coran, par exemple dans

le verset: «Rien n'est à semblable à lui Il est celui qui entend et qui voit
parfaitement !»7 Ce verset soulève une difficulté majeure: comment rendre

compatible deux affirmations fondatrices et apparemment concurrentes, d'un
côté celle qui soutient un Dieu inaccessible, de l'autre celle qui, s'adossant

au contenu de la révélation, nous instruit de ce qu'est et de ce que fait Dieu

en un langage qui semble le mesurer et le comparer aux réalités visibles Il
suggère une certaine tension entre l'attestation de la transcendance de Dieu et

le contenu du langage révélé. Cette tension sera l'enjeu primordial des élabo-
rations théoriques qui verront le jour en islam. La question des noms divins
formera, en effet, le «problème axial»8 auquel s'attaqueront les grandes écoles

de Kalâm, la théologie rationnelle de l'islam. Elle sera le problème axial de

la pensée islamique tout court, en ses développements théologiques, philosophiques

et mystiques. C'est que les solutions qu'elle suscite décident du sens

qu'il convient de donner à la révélation.

2. Les élaborations du Kalâm

2.1. La solution mu'tazilite

L'école mu'tazilite, fondée en Irak au VIIIe siècle, est la première école de

Kalâm9. Ses principaux représentants fixent le cadre dans lequel s'élabore une

6 M. Allard, Le problème des attributs divins dans la doctrine d'al-As 'arï et de ses

premiers grands disciples, Beyrouth, Éditions de l'Imprimerie catholique, 1965, p. 15.
7 Coran 42, 11, traduction par D. Masson.
8 Nous reprenons à notre compte l'expression de M. Allard, dans l'ouvrage

précédemment cité.
9 Le Kalâm ne correspond pas exactement à ce qui s'est appelé théologie dans la

culture chrétienne. Cf. L. Gardet, «'ilm al-kalâm», Encyclopédie de l'islam, nouvelle
édition, Leiden, Brill, 1990, t. 3, p. 1170-1179.



128 SOUÂD AYADA

doctrine théologique des noms divins. La première pièce de cette doctrine est

l'introduction de la notion de sifa, que l'on traduit communément par attribut.
Le mot sifa n'appartient pas au vocabulaire coranique, il apparaît dans la
grammaire arabe pour désigner le participe actif ou passif, l'adjectif qualificatif

ou le prédicat. Les théologiens mu'tazilites vont transmuer les expressions
coraniques qui réfèrent à des noms de Dieu en sïfât : les noms divins sont des

attributs de Dieu.
Parce qu'ils se veulent les gardiens de l'unicité divine et de la pureté de

l'attestation de l'unicité de Dieu, le tawhïd10, les théologiens mu'tazilites
considèrent avec réticence et suspicion tous les discours qui ont Dieu pour
objet. Toute qualification de Dieu compromet à leurs yeux son secret et porte
atteinte à sa transcendance. Le discours sur Dieu est condamné à une
alternative indépassable: soit s'en tenir à l'énoncé «Dieu est» et ne rien dire de

Dieu, soit dire ce que Dieu n'est pas pour l'excepter absolument des autres
réalités. L'attestation authentique du tawhïd exige, selon les mu'tazilites, la

pratique de l'abstraction purificatrice, de ce qu'ils nomment le tanzïh. Cet
exercice intellectif conduit, d'une part, à considérer comme créé tout ce qui
n'est pas l'essence inscrutable de Dieu. Telle est la parole divine quand elle

prend la forme d'un Coran révélé. Il conduit à une conséquence, d'autre part,
qui est de refuser aux attributs divins toute consistance ontologique, Dieu étant
absolument un.

Pour les théologiens mu'tazilites, la question des noms divins est avant tout
un problème de langage qui exige la connaissance des règles de constitution
et d'utilisation de la langue arabe. Elle est d'abord l'affaire des spécialistes
de la langue, c'est-à-dire des grammairiens. Ceux-ci divisent la morphologie
de la langue arabe en trois chapitres : le chapitre du nom (ism), celui du verbe

typifiant l'action (fi 7), et celui de la particule de liaison (harj). Si ce dernier

chapitre regroupe les vocables qui n'ont de signification que par liaison avec
d'autres termes, tel n'est pas le cas des deux premiers qui rassemblent tous les

vocables signifiants. Les attributs divins relèvent de ces deux chapitres et se

distribuent en deux catégories, les attributs de nomination (ism), autrement dit
ceux de l'essence de Dieu, les attributs d'opération (fi 7), autrement dit ceux qui
énoncent l'action de Dieu. Ce sont des mots qu'il s'agit d'utiliser en respectant
les règles de la langue et en se conformant aux règles de l'inférence. L'«idéal
linguistique»11 qui anime la doctrine mu'tazilite des noms divins interroge
l'attribution comme telle. Le sens d'un attribut est-il conforme à la signification

qu'il vise L'attribut respecte-t-il les règles de la logique, au premier
chef la règle de non-contradiction

Les théologiens mu'tazilites, comme les grammairiens de la langue arabe,
ne distinguent pas les notions de sifa (attribut) et de wasf (description), toutes

10 Al-tawhïd, littéralement le fait de conférer l'unité, est le terme par lequel on
désigne généralement l'affirmation islamique de l'identité de Dieu et de l'Un.

11 M. Allard, Le problème des attributs divins, p. 132.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABÎ 129

deux dérivées du même verbe, wasafa, qui signifie décrire. Alors même qu'ils
établissent un écart infranchissable entre Dieu, le nommé, et ses noms, ils
considèrent les noms comme de simples attributs, autrement dit des mots grâce
auxquels nous qualifions et décrivons une réalité, fut-elle inaccessible. Les

noms ou attributs divins sont des inventions du langage créé. Tout langage,
fût-il celui de la révélation, est un produit de notre intelligence. Les noms
de Dieu que le Coran énonce doivent être référés à des opérations de l'esprit
humain. Ce sont des attributs, des qualifications qui n'ont pas d'existence en
Dieu et n'existent que pour et par nous.

2.2. La solution ash 'arite

Formé au Kalâm dans l'élément du mu'tazilisme, Al-Ash'arï lui assénera

une critique si radicale qu'elle donnera naissance à une nouvelle école, à la fois
plus consensuelle et plus pérenne12. L'ash'arisme, moins épris d'abstractions
et de méthodes reçues des philosophes grecs que soucieux d'éclairer le riche
contenu d'une foi vivante, procédera de ce qui lui semble être la limite foncière
du mu'tazilisme : « souligner trop fortement la transcendance divine » constitue
un danger pour l'islam. En effet, défendre les représentations d'un Dieu abstrait

qui n'aurait en toute rigueur aucun attribut et dont les noms ne seraient que les

expressions du langage humain, c'est dépouiller le Réel divin de toute réalité,
soutenir une posture inconciliable avec les données de la foi et faire le lit de

l'agnosticisme. Faut-il pour autant épouser les vues de ceux qui adoptent une
lecture littérale des versets décrivant Dieu sous des traits sensibles et humains,
et qui ainsi ruinent le principe de dissemblance absolue de Dieu qui gouverne le
monothéisme islamique Il s'agit, pour Al-Ash'arT, d'ouvrir une voie nouvelle
du Kalâm qui, en défendant l'existence d'une certaine analogie entre Dieu et
le monde, surmonte le double péril de l'agnosticisme (ta'tïl) et de l'associa-
tionnisme {tashbih)13 et permette ainsi de congédier les voies périlleuses que
représentent l'abstraction et l'anthropomorphisme.

Pour examiner le problème des attributs divins, Al-Ash'arT propose de

renverser la méthode des mu'tazilites en se donnant un autre point de départ:
non plus s'appuyer sur les difficultés grammaticales de l'attribution, mais
s'adosser à la révélation en son contenu littéral. Une telle démarche relève d'un
certain réalisme philosophique. La révélation est un réel et tout ce qu'elle révèle

possède un statut ontologique. Il en est ainsi pour les noms et les attributs divins
auxquels il faut reconnaître une consistance objective, irréductible à un fait
de langage. Celui-ci, d'ailleurs, manifesté en de multiples langues humaines,

12 Al-Ash'arï (874-936). Cf. D. Gimaret, La doctrine d'al-Ash'arï, Paris, Cerf,
1990.

13 Le ta 'fil est l'opération qui consiste à dépouiller Dieu de ses attributs, le tashbïh,
l'opération inverse, c'est concevoir Dieu par ressemblance, en le comparant à la créature
humaine et en le dotant de ses attributs.



130 SOUÂD AYADA

procède d'une instruction divine. La parole divine, plus que tout autre langage,
trouve son origine en Dieu. C'est un attribut éternel qui conserve son éternité
même quand elle prend la forme d'une écriture révélée. L'asha'risme congédie
la thèse mu'tazilite du Coran créé.

Bien que d'origine divine, le langage humain se distingue du langage de

la révélation. Les hommes font en effet l'expérience, quand ils parlent, d'une
distance indépassable entre les mots et les choses qui est la caractéristique
essentielle du langage humain. Le langage de la révélation, tel qu'il se déploie
dans le Coran, ignore une telle distance. Le nom y est la réalité même qu'il
désigne ; la parole y opère non comme un mode d'énonciation mais comme un
mode d'existence. Le langage divin ne désigne pas la réalité, il adhère à ce qu'il
nomme et dit ce qui est tel qu'il est. Cette adhérence qui nous met en présence
de la réalité même vaut a fortiori pour les noms et attributs de Dieu que le

Coran révèle. Ceux-ci ne relèvent pas d'un langage figuré mais composent des

entités réelles et éternelles qui correspondent à des réalités objectives et qui
doivent être prises en un sens propre.

C'est dans cette perspective qu'Al-Ash'ari envisage tous les noms que
Dieu se donne dans le Coran et les distribue en trois groupes : d'abord celui

que forment les noms directement liés à l'existence de Dieu (par exemple
«l'existant», «l'éternel»), ensuite celui que composent les noms indiquant
une action de Dieu («le bienfaisant» ou «le juste»), enfin le groupe des noms
qui renvoient à une qualité éternelle de Dieu («le savant», «le puissant», par
exemple). Ces trois sortes de noms correspondent à trois classes d'attributs : les

attributs de l'essence, les attributs de l'action et les attributs éternels conjoints
à l'essence sans se confondre avec elle.

Cette dernière classe d'attributs, qui ne sont ni identiques à l'essence
divine ni autres qu'elle, permet à Al-Ash'ari d'assigner à la grande majorité
des noms divins la place qui leur revient et d'approcher leur statut ontologique.
La vie, la science, la puissance sont en Dieu et expriment en un certain sens son

essence. Pourtant, bien qu'étant des attributs éternels et essentiels de Dieu, ils

ne sont pas des attributs de l'essence de Dieu. Al-Ash'ari leur octroie un mode

d'existence effectif mais contradictoire qui renvoie à la double exigence qui
anime sa théologie : tenir ensemble la réalité de l'essence divine et la réalité
des attributs qui ne sont «ni Dieu ni autres que Dieu»14. Cette exigence le

conduira à soulever des questions cruciales: Comment comprendre que des

attributs puissent être à la fois distincts de l'essence et intimement rattachés à

l'essence au point de s'identifier, d'une certaine manière, à elle Des attributs

multiples inhérents à l'essence ne risquent-ils pas de détruire son unité Faute,

sans doute, de solides armes philosophiques, Al-Ash'ari ne traitera pas ces

questions. Du moins aura-t-il eu le mérite de les ébaucher dans l'élément d'une
contradiction qu'il énonce, tout en la posant comme indépassable.

14 La 'aynu-hu wa-lä ghayru-hu.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABÎ 131

3. Le perspectivisme théologique et philosophique d'Ibn 'Arabï

Ibn 'Arab! s'inscrit dans l'horizon de l'ash'arisme, plus précisément dans

l'horizon des questions que l'asha'risme lègue à la pensée islamique. Mais
en faisant des noms divins la pierre angulaire de l'édifice métaphysique qu'il
construit, il subvertit le cadre posé par les théologiens ainsi que les spéculations
qu'ils ont élaborées. S'il est l'héritier d'une question classique du Kalâm, il
la formule dans des termes différents et la problématise à nouveaux frais. Le
traitement des noms divins qu'il propose sert la constitution d'une théologie
philosophique où il s'agit d'établir le lien qui attache l'être de Dieu à l'être
des choses et de penser l'unité de l'être, c'est-à-dire la constitution transcen-
dantale du réel. Les noms divins ne participent pas pour lui à l'élaboration
d'une théologie dont le but serait d'asseoir les vérités de la foi; ils servent

une ontologie entièrement fondée sur l'intuition de la théophanie15. Une
telle perspective modifie considérablement leur statut et leur signification.
En mettant l'accent sur leur pouvoir épiphanique et sur leur fonction dans

le processus d'automanifestation de Dieu, Ibn 'Arab! dévoile l'opérativité et

l'effectivité des noms divins.
Dans le débat sur l'origine des noms - les tenons-nous de Dieu ou procèdent-

ils de notre intelligence - Ibn 'Arabï adopte une position ash'arite. Les noms
divins, irréductibles à des dénominations humaines, sont pour lui institués par
Dieu et transmis aux hommes par instruction divine. Dans le Coran, «Dieu se

nomme et se qualifie»16. Les noms sont, en effet, des «qualificatifs (wusûf)

qu'il se donne à Lui-même»17, des énoncés par lesquels II «s'est décrit»18 et

qu'il a transmis dans sa révélation. Celle-ci fait connaître les noms que Dieu
s'est lui-même donnés.

Ibn 'Arab! ne s'embarrasse pas des scrupules grammaticaux des premiers
théologiens et utilise indifféremment les mots ism, sifa, wasf En confondant
les notions de nomination, d'attribution et de désignation, il indique son

objectif: déterminer la consistance ontologique des noms divins. Ceux-ci, tels

que les rapporte la révélation, renvoient à des qualités inhérentes au Réel divin.
Pour Ibn 'Arabï, Dieu est «un être unique doué de relations, d'attributs et de

qualités»19, qui «possède de multiples attributs et divers aspects»20. Les noms

qu'il se donne, parce qu'ils sont corrélés à ces qualités ou aspects, manifestent
le pouvoir des attributs divins.

15 Le mot «théophanie» en français est l'exact équivalent de l'expression arabe

«al-tajallîal-ilâhï» qui signifie, littéralement, l'apparition de Dieu.
16 Ibn 'ArabI, Fusüs al-hikam, p. 199.
17 Ibid., p. 54.
18 Ibid., p. 54.
19 Ibid., p. 189.
20 Ibid., p. 109.



132 SOUÂD AYADA

En soutenant que les noms sont des attributs que possède l'Être divin, Ibn
'Arab! s'affronte à la même difficulté rencontrée en son temps par Al-Ash'arï :

l'existence d'attributs multiples et divers ne risque-t-elle pas d'introduire
la multiplicité au sein de l'essence de Dieu et de compromettre son unité
Comment rendre compatibles deux assertions apparemment inconciliables, que
l'essence divine est une, simple et insondable en sa dimension cachée d'une part,

que les noms divins expriment l'essence de Dieu et ne s'en distinguent en aucune
manière d'autre part Alors qu'Al-Ash'arï s'enlise dans les antinomies et échoue
à surmonter les apories, Ibn 'Arab! construit une solution philosophique qui tout
à la fois sauve le tawhïd et affirme la présence essentielle des attributs.

Le principe de cette solution est le dédoublement de l'essence divine,
son autodétermination. Dieu est bien cette unité qui ne supporte aucune
dualité (al-ahadiyya), ce Mystère absolu (ghayb al-mutlaq) qu'il faut poser
au-delà de toute réalité, cet être dont la nature intime reste irrémédiablement
cachée. Comme essence simple et inconditionnée, absolument une (al-dhât
al-ahadiyya), Dieu s'apparente à un 'adam mutlaq, un néant absolu dont nous
ne pouvons rien intelliger et qui ne s'envisage qu'en mode de pure négation.
Mais pour se révéler, Dieu doit se déterminer, se manifester à lui-même comme
le Dieu qu'il est, se diviser dans une opération interne qui n'introduit pourtant
aucune duplicité. Cette manifestation de soi à soi permet le déploiement des

possibilités contenues à l'intérieur de l'essence divine et jusque-là ignorées,
du fait de l'indivision primitive. Elle signe l'avènement de l'essence divine
une al- 'ayn al-wâhida, la transmutation interne à'al-ahadiyya qui devient
al-wâhidiyya. Al-wâhidiyya définit la divinité comme Principe de toute
multiplicité et constitue le premier degré de la théophanie. Al-wâhidiyya correspond
à l'autodétermination de Dieu comme unité plurale ou unité du multiple.

Les noms divins interviennent à ce niveau du processus théophanique. Pour
Ibn 'Arabî, ils constituent la substance à'al-wâhidiyya, c'est-à-dire de l'essence
divine en tant qu'elle se connaît et se manifeste à elle-même. Ils forment une
hadra, un plan d'existence qui est présence pleine et entière de l'essence de

Dieu. Ce sont des haqâ 'iq, des réalités qui tout à la fois concentrent et déploient
al-Haqq, le Réel divin. Ils composent tout aussi bien une martaba, un degré
dans l'effusion qui rayonne jusqu'aux confins de la matière, une étape dans la

théophanie permanente, dans l'advenue des multiples lieux d'apparition qui
composent l'ordre créaturel. Quel que soit le mode d'énonciation qu'il sollicite,
il s'agit pour Ibn 'Arab! d'établir une même idée : les multiples attributs que la
révélation nous fait connaître sont l'essence divine manifestée à elle-même. Ils
constituent ces réalités dans lesquelles et par lesquelles Dieu se révèle, dans un
réceptacle qui est sa propre essence déployée. La divinité se rend connaissable,
à elle-même et aux êtres capables de recevoir sa révélation, dans ses noms. Elle
«se différencie par les noms»21, affirme Ibn 'Arabï, et trouve en eux un miroir
où sa nature intime se réfléchit.

21 Ibid., p. 73.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABÏ 133

Le schème spéculaire crée une situation qui surmonte les difficultés dans

lesquelles se sont enfermés les tenants du Kalâm. L'affirmation qu'existent des

attributs divins ne nous fait en aucune manière sortir de l'essence divine dont
l'unité absolue est préservée. Al-wähidiyya (l'Un-tout) soutient l'existence du

tawhïd (l'unicité divine) et des sifat al-Haqq (les attributs de Dieu). Ibn 'Arab!
en éclaire la nature par de nombreuses métaphores, notamment celle de l'organisme

qui, certes, possède de multiples organes mais n'en demeure pas moins
unifié dans son être. Le vivant qu'est l'homme est un dans son être et multiple
par ses membres. Il en est de même pour Dieu: «Dieu est un dans son être et

multiple par ses noms»22.

A la question de savoir si le nom est identique au nommé, Ibn 'Arabî
répond que le nom et le nommé sont identiques en un certain sens et différents
en un autre sens. Un tel propos s'apparente, à première vue, à une réponse
dialectique et semble reconduire la position ash'arite sur les attributs divins
éternels. Pour Ibn 'Arab! aussi, les attributs de Dieu ne sont ni Lui ni autres que
Lui, si bien qu'il est impossible «tout autant de les nier que de les identifier à

son essence23». La situation est telle qu'on ne peut ni se satisfaire de l'identité
simple des attributs et de l'essence ni poser leur différence. Le principe de

Pautorévélation de Dieu permet de penser le nom comme une forme de la
révélation de Soi que le Réel divin fait émaner en Soi. Ce faisant, il introduit un
perspectivisme qui surmonte les difficultés.

Le problème des noms divins se ramène, pour Ibn 'ArabT, à une question
de perspective. «Du point de vue du nommé, c'est-à-dire de l'essence (dhât)
divine», le «nom est identique à Celui qu'il nomme»24. Cela signifie que les

«noms divins sont ce qu'ils désignent»25, qu'ils «ne sont pas différents de

la réalité qu'ils qualifient et qui est Dieu»26. Ils ne font qu'un avec Dieu et
s'absorbent dans son essence. Du point de vue du nom, en revanche, abstraction
faite du nommé, l'attribut s'impose comme une réalité douée d'une consistance

propre. Le nom peut prétendre à un mode d'existence particulier qui le

distingue du Réel qu'il nomme. Si on envisage le nom «du point de vue de sa

signification (ma'nà) propre», il est «autre que Lui»27 et désigne un «pouvoir
d'attribution distinct dont il faut aussi tenir compte»28.

Chaque nom divin possède une double structure. A l'instar du signe

linguistique, il s'agit d'une réalité une mais à deux faces. D'un côté, tous les

noms servent à désigner l'être unique qu'ils nomment. De l'autre, chaque nom
possède une réalité distincte et une signification particulière. Cette double
structure s'éclaire, là encore, par le modèle spéculaire qui instruit l'ensemble

22 Ibid., p. 169.
23 Ibid., p. 179.
24 Ibid., p. 79.
25 Ibid., p. 119.
26 Ibid., p. 154.
27 Ibid., p. 79.
28 Ibid., p. 180.



134 SOUÂD AYADA

de la pensée d'Ibn ' ArabT. C'est qu'il convient de considérer les noms tantôt du

point de vue de l'être qui se réfléchit dans le miroir, tantôt du point de vue de

l'image de cet être qui apparaît dans le miroir. Les deux plans qu'instituent les

noms sont celui de Y être qui se révèle et celui de ce qui se révèle.

Du point de vue de l'être qui se révèle, de l'essence divine qui se réfléchit
en son miroir que forment ses noms, les noms divins n'ont pas de réalité propre.
Leur être est celui d'un reflet inconsistant et insaisissable. Ce ne sont certes pas
des ma 'dumât, des néants d'être caractérisés par un état de pure privation. Mais
ce ne sont pas pour autant des mawjüdät, des existants pouvant prétendre à

une consistance par soi. Leur statut est celui de l'image dans le miroir, ni une
existence fermement établie dans l'être ni un simple néant d'être. Dans cette

perspective, les noms divins n'ont d'être que par et dans l'essence divine. Ils
n'accèdent à l'existence (wujûd) que par et dans l'essence divine (bi l-dhât
wa fi l-dhât). Ibn 'Arab! adopte ici une position aristotélicienne : les attributs
n'existent que par la substance dont ils sont les attributs.

Du point de vue de ce qui se révèle, du miroir qui réfléchit, les noms divins
possèdent une existence propre, tels qu'ils sont en eux-mêmes. Ce sont des

existants ('mawjüdät), des réalités qui possèdent une étantité, une signification,
et surtout une activité (fi'liyya), c'est-à-dire un pouvoir d'agir et de déterminer
des relations (idâfit). De ce point de vue, les noms sont des supports et des

rapports doués d'effectivité. Ils se distinguent les uns des autres et ne sont plus
confondus dans l'unité de l'essence divine.

4. L'opérativité des noms divins

Mettre ainsi en évidence l'opérativité des noms divins constitue

une nouveauté dans l'ordre du discours théologique. Les théologiens
(mutakallimûn) tributaires d'une conception de Dieu qui ignore la dialectique
de l'Un ou n'en assume pas toutes les conséquences, ne pouvaient envisager
de statut ontologique positif pour les noms divins. Ibn 'ArabT, conjuguant les

enseignements philosophiques du plotinisme avec l'intuition de la théophanie,
investit les attributs divins d'un pouvoir à la fois théurgique et cosmogonique.
Si les noms révélés ont une signification (ma'nä), s'ils constituent des entités

ayant un contenu de réalité, c'est parce qu'ils ont une effectivité qui procède
de leur relation au monde. Considérés en eux-mêmes, c'est-à-dire selon leur
consistance propre, les noms divins sont, écrit Ibn 'ArabT, des noms du monde

(asmä'al-'âlam).
L'activité des noms s'éclaire elle aussi à l'aune du modèle spéculaire

rapporté au principe de la théophanie permanente ou de l'autoréflexion
divine continue. Les noms nomment Dieu et lui offrent ainsi un réceptacle
qui est tout à la fois, pour Lui, un soi et un autre que soi. Ils aspirent à leur
tour à être nommés, à trouver des réceptacles en lesquels ils se réfléchissent.
La théophanie, Al-tajallï al-ilâhï, littéralement l'acte divin de se montrer en



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABÎ 135

pleine lumière, est la cause efficiente et finale de l'effectivité des noms. Ces

derniers sont, en effet, les formes de manifestation de l'essence divine. Ils sont
animés du même désir qui habitait, en creux, la divinité retranchée dans son
occultation29. Ils veulent se retrouver dans des lieux d'apparition, c'est-à-dire
investir leur activité dans des êtres concrets.

Les noms forment la matière subtile du «soupir du Compatissant» (nafas
al-rahmœi). Ils sont tout à la fois ce qui cause le soupir de compatissance et ce

qui s'exhale dans ce soupir. Ibn 'Arab! explique ainsi la dimension opérative
des noms: dans le soupir du Compatissant, «Dieu a délivré les noms divins
de l'oppression, les soulageant pour ainsi dire de la contraction provoquée

par leur état de non manifestation; [...] c'est de ce côté-là que s'affirme la

première action du soupir divin. Par la suite, le commandement divin n'a cessé

de descendre graduellement, et de soulager des restrictions, jusqu'au degré
ultime de la manifestation»30.

Sur la question des noms divins, la théologie d'Ibn 'Arab! se distingue des

théologies scolaires, en soutenant que la révélation est une opération divine
accomplie par les noms, et non la simple transmission des noms divins pour
qu'ils soient connus et loués. Les noms divins ne sont pas seulement ce que
révèle la révélation, ce sont les agents de la révélation, sa matière même qui

passe de l'état d'occultation à l'état de manifestation.
Ibn ' Arabï reprend les distinctions traditionnelles du Kalâm ash'arite. Ainsi

conçoit-il la Présence divine comme une mais comprenant des « stations » :

l'essence, les attributs, les actes forment les trois stations embrassant
l'ensemble de ce qui est. Cependant, il se distingue des théologiens par la
relation dynamique et dialectique que l'idée de théophanie lui permet d'établir
entre ces trois modes du Réel divin. Les attributs ou noms sont les médiateurs
d'une opération sans laquelle le Dieu révélé ne pourrait se révéler. Ils sont les

maillons nécessaires de la transmutation de l'essence divine en acte divin. C'est
dans cette perspective qu'ils constituent la première manifestation de l'essence.

L'effectivité des noms procède de la miséricorde divine. Elle résulte de la

«miséricorde faite par pure grâce aux noms divins et aux relations
seigneuriales»31. La rahma — qui désigne pour Ibn 'Arab! l'acte créateur et le don de

l'être, bien plus que la miséricorde - satisfait le désir de dévoilement des noms
en leur offrant des mazâhir, des lieux d'apparition. C'est elle qui permet aux
noms d'actualiser leurs possibilités, grâce au lien qui les attache aux formes qui
les manifestent. Les noms divins désignent donc l'essence divine en termes de

relation. Ce sont des réalités de relation (haqâ 'iq al-nisab) selon Ibn 'ArabT. Le

29 Voir le hadïth qudsi (propos attribué à Dieu) souvent sollicité et commenté par
Ibn 'ArabT: «J'étais un trésor caché et j'ai aimé à être connu. Alors j'ai créé les créatures
afin d'être connu par elles».

30 Ibn 'ArabT, Fusüs al-hikam, p. 115.
31 Ibid., p. 153. Par «relation seigneuriale», il faut entendre la relation qui lie le nom

à sa forme de manifestation.



136 SOUÂD AYADA

«plan» des noms divins forme un barzakh, un isthme entre Dieu et le monde.

Il est l'intermédiaire entre l'Incréé et le créé, ce degré médian et médiateur
constitué de la somme des relations par lesquelles l'Un se manifeste au monde.
Toutes les fois qu'un nom est mentionné dans le Coran, une relation peut être

envisagée avec les créatures. En effet, « aucun des noms dont II se nomme ne

nous parvient sans que nous ne trouvions sa signification et son esprit présents
dans le monde»32.

Tous les existants procèdent du pouvoir poïétique des noms divins. La
«formation du monde nécessite les réalités contenues dans les noms divins»33.
Dans cet être déterminé que l'on appelle le monde, les noms manifestent leurs
effets. La forme du monde (sûrat al- 'älam) est l'épiphanie des noms et des

attributs de Dieu. Plus précisément, le pouvoir des attributs est exprimé par les

noms et manifesté par les formes des êtres créés. Les noms articulent ainsi l'un
au multiple, selon un schème qui fait l'économie d'une dialectique abstraite.
Leur double structure permet de préserver l'unité absolue de Dieu et de susciter
la multiplicité des êtres créés. Elle rend compatible l'existence de l'essence

une et insondable avec l'existence de miroirs multiples et visibles. Pour Ibn
'Arabï, «il n'est rien dans l'être qui ne soit désigné par l'unité, et il n'est rien
dans l'imagination (khayâl) qui ne soit désigné par la multiplicité. Celui qui
envisage la multiplicité demeure avec le monde, avec les noms divins et avec
les noms du monde; celui qui envisage l'unité demeure avec Dieu sous le

rapport de son essence indépendante des mondes. [...] De même que les noms
La désignent, de même ils désignent d'autres nommés, ce qui accomplit leur

pouvoir dans le monde»34.

La relation qui attache le nom à sa forme de manifestation est de nature
causale. Ibn 'Arab! sollicite souvent le vocabulaire de la causalité. Le monde,
écrit-il, «dépend incontestablement des causes secondes, d'une manière qui
tient à son être même, sa cause suprême étant la causalité divine. Mais la seule

causalité qui appartienne à Dieu et dont dépende le monde est celle des noms
divins »35. Pourtant, la relation de causalité n'épuise pas la texture singulière d'un
lien qui relève tout aussi bien du besoin mutuel et de l'interdépendance. Il faut,
à ce titre, relever les choix lexicologiques les plus remarquables quand il s'agit
de nommer le lien qui s'établit entre les noms divins et les formes du monde. Ibn
'Arabï convoque le mot athar, qui signifie vestige, trace ou marque. Il sollicite
le mot hukm, qui désigne un gouvernement, un commandement fondé sur une
autorité, sur un pouvoir que justifie l'ordre divin et qui le justifie.

Ces deux termes expriment adéquatement la spécificité de la relation

épiphanique. Si les noms sont les «gardiens du Temple»36, les truchements

32 Ibid., p. 199.
33 Ibid., p. 200.
34 Ibid., p. 104.
35 Ibid., p. 105.
36 Ibid., p. 64.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARABl 137

nécessaires à l'effusion du Réel divin, ils ont à leur tour besoin de l'assistance
d'êtres qui seront leurs gardiens et leurs truchements. Ces fidèles serviteurs sont
les «gardiens du monde», les réceptacles protecteurs dans lesquels la forme de

l'essence divine s'épiphanise. Les noms divins établissent ainsi des «relations
seigneuriales» avec les êtres qui procèdent d'eux et qui les manifestent. Le

gouvernement (hukm) qu'exerce le nom divin sur la forme qu'il investit est de

même tonalité que le commandement que le seigneur exerce sur son vassal. Il
s'agit là de l'exercice d'une autorité qui ne se conçoit ni dans les termes de la

froide domination ni dans ceux de la soumission aveugle, mais qui se transmue
en un lien personnel attachant un être qui concède l'existence à un être indigent
qui la reçoit et la glorifie.

Chaque nom divin forme un couple avec l'être concret qui le manifeste
et lui assure une réalité. Par couple, Ibn 'ArabI désigne une unité duelle, une
réalité différenciée dont les deux pôles sont inconcevables l'un sans l'autre.
Henry Corbin l'énonce très clairement: «La totalité d'un nom divin, c'est ce

nom comme seigneur avec le vassal ou serviteur de ce nom [...] »37. La relation
qui unit le seigneur au vassal compose un existant unique mais à deux faces,
à la manière dont l'être qui se réfléchit dans le miroir est identique au reflet

que réfléchit le miroir. Elle institue un lien nécessaire, tel ce lien qui attache

l'être mis en lumière avec l'ombre qui l'accompagne. De même que le nom est

l'ombre de l'essence divine, de même le « serviteur d'un Nom divin est l'ombre
de ce Nom [,..]»38. L'univers, entendu comme la somme des serviteurs, est le

réceptacle totalisant tous les noms divins. C'est une totalité ouverte et infinie
qui est tout à la fois l'ombre et la forme de Dieu.

Pour caractériser cette unité duelle, Ibn 'Arab! sollicite enfin le vocabulaire
de l'activité et de la passivité. Tout nom divin, saisi en sa totalité, présente
une part active et une part passive. D'un côté, le nom exprime un attribut de

Dieu, qu'il particularise et individualise dans la forme concrète qu'il investit.
De ce point de vue, il est actif et déploie son effectivité qui s'entend comme
puissance de détermination et de concrétion. D'un autre côté, il est déterminé

par la forme qui le manifeste et subit ses conditions. Sous cet angle, il estpassif
et dépendant du réceptacle qui l'actualise.

L'activité des noms ne saurait se concevoir sans la passivité nécessaire

qui les affecte. Cela signifie que nous ne pouvons accéder à un nom, en sa

consistance propre, que par et dans la forme qui le manifeste. Un nom divin
ne peut être connu que dans la forme concrète qui en est la théophanie. Si

l'être divin n'est connaissable que par ses noms et attributs, ceux-ci, à leur tour,
ne sont accessibles que dans les êtres qui sont leurs formes de manifestation.
Certes, Dieu en soi transcende toute forme, mais considéré dans ses noms, il
est par définition inséparable des formes qui concentrent son apparition. Dieu

37 H. Corbfn, L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabî, Paris,
Flammarion, 1958, p. 102.

38 Ibid., p. 149.



138 SOUÂD AYADA

se montre toujours en une forme singulière. Il n'apparaît que revêtu de l'un
ou de plusieurs de ses noms, c'est-à-dire dans ses serviteurs qui portent ses

noms. Dieu se manifeste seulement comme seigneur pour celui qui le reconnaît

comme son seigneur.
Une telle perspective conduit à mettre singulièrement l'accent sur les lieux

de manifestation des noms divins. C'est le réceptacle qui confère une réalité au

nom ; c'est à lui qu'il revient de déterminer, selon ses capacités propres, le nom

qu'il manifeste et polarise. Ibn 'Arab! exprime de différentes manières ce qu'il
faut bien concevoir comme une «activité» de la forme de manifestation. Les
êtres concrets possèdent des virtualités établies de toute éternité en l'essence

divine. Ils accueillent donc les noms divins en fonction de leur nature et de leur

capacité. Dans les existants, les noms trouvent des réceptacles plus ou moins

ténébreux, plus ou moins aptes à recevoir une multitude de noms. L'effectivité
des noms est proportionnelle aux conditions offertes par les formes de manifestation

disposées à la recevoir. Dans le rapport de suzeraineté, le seigneur dépend
du vassal qui détient le secret de sa suzeraineté.

Dieu se manifeste à chacun selon la nature et la tournure de son être. Il se

manifeste à chaque existant particulier dans la forme que configure son âme,

en fonction du désir foncier qui l'anime. Dans les dernières lignes du verbe de

Moïse39, Ibn 'Arabï propose une interprétation de l'épisode du buisson ardent

qui tranche radicalement avec les lectures communes. Là où la plupart des

commentateurs considèrent cet épisode comme l'une des preuves scripturaires
les plus puissantes de la transcendance absolue et insondable de la divinité,
Ibn 'Arabï l'envisage à l'aune de l'intuition de la théophanie. Pour lui, le

feu n'est pas ce qui ruine définitivement le désir de voir Dieu. Il s'agit plutôt
d'une théophanie qui a lieu dans la «forme du feu»40. Le feu est une forme
de manifestation, une figure visible qui permet à Moïse de percevoir Dieu tel

que son énergie spirituelle le conçoit, tel que son imagination prophétique
le configure. Le buisson ardent est la forme particulière que revêt Dieu pour
apparaître au prophète. Dieu se manifesta à Moïse «dans ce qui était l'objet de

sa quête»41. Il lui est apparu dans l'élément de son désir.

Le désir que nous avons de voir Dieu en une forme qui le manifeste n'est

pas le fait de notre liberté. Il trouve sa source en Dieu, objet et sujet de notre
désir. Il procède des traces, des signes ou marques inscrits en nos âmes par les

noms divins. Notre aptitude à la théophanie doit se comprendre à partir des

vestiges laissés en nous par l'action des noms divins. Elle dépend de ce que les

noms font de nous, du sceau que leur présence est parvenue à établir en notre
être. Nous désirons voir Dieu selon le désir qu'il a de se voir en nous. Les noms
ne sont rien d'autre que les empreintes fugaces et évanescentes de ce désir.

39 II s'agit de l'un des chapitres les plus importants des Fusûs al-hikam.
40 Ibn 'Arabï, Fusûs al-hikam, p. 213.
41 Ibid.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN 'ARAB! 139

Ibn 'Arab! construit une doctrine des noms divins qui, en définitive, n'a
plus rien à voir avec les solutions du Kalam. Subvertissant les thèmes et la
méthode qui ont caractérisé l'approche théologique, il soutient que les formes
de l'automanifestation de Dieu sont infinies et que les noms divins sont aussi

en nombre infini. De quelque côté qu'on envisage la théophanie - de celui des

êtres qui reçoivent le rayonnement divin ou de celui de l'essence divine qui se

manifeste - nous sommes dans l'élément de l'infini. Ibn 'Arabï rejette-t-il pour
autant l'autorité du hadlth qui fixe la liste des quatre-vingt dix-neuf noms de

Dieu L'infinité ne contredit nullement la possibilité de privilégier un nombre
déterminé de noms et d'établir une hiérarchie, les noms se distribuant selon
des degrés et des rangs. On peut, en effet, ramener la totalité infinie des noms
à un nombre limité de noms élémentaires. Ces noms, qui peuvent bien être

au nombre de quatre-vingt-dix-neuf, sont les «fondements des noms» (usül
al-asmä) - Ibn 'Arab! les appelle aussi les «mères des noms»42. De ces noms
élémentaires dérive un nombre infini de noms divins qu'on désigne comme
les « dérives des noms » (furu ' al-asmä '). Le gouvernement divin est ici conçu
selon un modèle théophanique qui se déploie en des plans hiérarchisés d'apparition:

le plan hiérarchisé des noms divins, le plan hiérarchisé des essences

éternelles, le plan hiérarchisé des êtres sensibles qui est une image et une
manifestation ordonnées de l'ordre des noms43.

Opérateurs de l'autorévélation de Dieu, les noms divins procèdent de la

démiurgie divine qui, en les dotant de pouvoirs gouvernementaux, les
transforme en causes d'effets démiurgiques. Bien qu'ils trouvent leur origine dans

la révélation, les noms divins portent l'exigence de rationalité au cœur du

discours de la religion. En les concevant comme les fondements des existants et
les causes réelles des phénomènes, Ibn 'Arab! en fait la pièce maîtresse d'une
théorie de la causalité où les effets sont enveloppés dans leurs causes, sont leurs

traces et leurs vestiges. Le principe de causalité prend ici une forme singulière,
de toutes parts prémoderne, celle d'un principe herméneutique de lecture du

texte révélé et de dévoilement de son sens caché, celle d'un principe de
déchiffrement d'un réel crypté. Dans cet horizon de pensée, nul ne s'étonnera du peu
d'intérêt porté à la cause efficiente et de la valorisation de la cause formelle,

pourvu que celle-ci soit soumise à la cause finale, elle-même déterminée par
les lois de l'effusion et du maintien de toute chose en Dieu. Orchestrant ce

principe de causalité, les noms divins rendent le monde rationnel. Mieux dit,
la rationalité des choses réside dans l'herméneutique des vestiges et des traces

qu'y laissent les noms divins.

42 Ibid., p. 152.
43 Nous reprenons l'expression et les analyses de C. Jambet dans son ouvrage Le

Gouvernement divin. Islam et conception politique du monde, Paris, CNRS Editions,
2016.




	La doctrine des noms divins chez Ibn 'Arabī : un problème théologique et philosophique

