Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: La doctrine des noms divins chez Ibn 'Arab : un probléme théologique
et philosophique

Autor: Ayada, Souad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 125-139

LADOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI

Un probléme théologique et philosophique

SoUuAD AYADA

Reésumeé

Les noms divins forment la piéce maitresse de ['herméneutique de la
révélation que construit Ibn ‘Arabi. Partant de la tension qu’ils cristallisent,
dans le Coran, entre deux présentations de Dieu — un Dieu transcendant qui
pourtant se rend accessible dans ses noms — dépassant les élaborations des
théologiens, Ibn ‘Arabi propose une solution fondeée sur 1’idée de théophanie.
Les noms divins constituent la substance de [’essence divine en tant qu’elle se
manifeste a elle-méme. Ils se donnent selon une double perspective : d’un coté
ils s ‘absorbent dans [’essence divine, de ['autre ils possédent une signification
et sont doués d’effectivité. Opérateurs de |’autorévélation de Dieu, les noms
divins sont les fondements des existants et les causes des phénomeénes. Ils
portent [’exigence de rationalité au cceeur du discours de la religion.

Ibn ‘Arabi est 1’une des plus éminentes figures du soufisme, la mystique
de I’islam . C’est aussi I’un des plus grands penseurs de 1’islam qui prend en
charge toutes les dimensions de ce qu’il convient d’appeler religion, y compris
le vaste domaine de la religiosité musulmane. Dans la conception «totale»
de la religion qu’il propose et qui excéde nos partages conventionnels de la
théologie, de la philosophie et de la mystique, la doctrine des noms divins
occupe une place centrale. Telle qu’elle figure dans son ceuvre majeure, la plus
systématique et philosophique — Le livre des chatons des sagesses® — mais
aussi dans un traité de moindre envergure — Le livre du dévoilement de la signi-
fication du secret des plus beaux noms de Dieu® — la question des noms divins
soumet le discours de la religion a I’exigence d’intelligibilité. Elle configure

! Tbn ‘Arabi est né & Murcie en 1165 de I’ére courante et mort & Damas en 1240.
Pour de plus amples données biographiques, cf. C. ApDAS, Ibn ‘Arabi ou La Quéte du
Soufre rouge, Paris, Gallimard, 1989.

2 Fusus al-hikam [i shaykh al-akbar Muht al-Din Ibn ‘Arabi, [édition] Abu al-’ala
‘Afifi, Le Caire, 1365 h./1946.

3 Kitab kashf al-ma‘na ‘an sirr asma’ Allah al-husna. Pour une traduction francaise
du texte, voir IBN ‘ARraBi, Le Secret des noms de Dieu, P. Beneito éd., Paris, Albourag,
2010.



126 SOUAD AYADA

un certain concept de la rationalité, entendue comme hiérarchisation de 1’étre
et herméneutique du réel, qui permet de saisir la révélation dans son contenu
intégral et métaphysique.

1. L’origine coranique de la question

Ibn ‘Arab1 n’invente pas I’expression «noms divins», il la trouve dans le
Coran. Le shar’, le contenu de la révélation, évoque les « plus beaux noms» de
Dieu, noms que Dieu se donne a Lui-méme et que le fidéle peut invoquer pour
s’adresser a Lui. L’expression al-asma’ al-husna apparait, en effet, quatre fois
dans le Coran, pour établir deux idées majeures: Dieu posséde les noms les
plus beaux, lesquels lui appartiennent en propre et sont a Lui. Qui invoque Dieu
par ses plus beaux noms sera parmi les €lus et recevra la récompense supréme.
L’invocation des noms divins*, associée au chapelet, figure au nombre des
pratiques cultuelles de I’islam. Le dhikr, le travail de remémoration des noms
divins, est au centre de la pratique du soufi.

Une de ces quatre occurrences meérite un rapide examen: « Il est Dieu ! Le
Créateur ; celui qui donne un commencement a toute chose; celui qui fagonne.
Les Noms les plus beaux lui appartiennent. Ce qui est dans les cieux et sur la
terre célebre ses louanges. Il est le Tout-Puissant, le Sage.»*® Le verset ne se
contente pas d’énoncer quelques-uns de ces noms (le Créateur, le Novateur,
le Formateur, le Tout-Puissant, le Sage), il indique ce qu’ils sont, & savoir des
appellatifs de Dieu qui désignent tout a la fois ses qualités essentielles ainsi que
les vertus qu’il prodigue.

Les appellatifs ne sont pas, dans le Coran, ['unique facon de désigner les
qualités et les vertus de Dieu. De nombreux versets réferent les noms a des
verbes, c’est-a-dire a des actions. Les noms divins recoupent ainsi une réalité
trés vaste, celle que déterminent I’essence de Dieu et les actes de Dieu. On
peut méme considérer tous les termes coraniques signifiants rapportés a Dieu
comme 1’origine de noms de Dieu. Ceux-ci désignent la totalité des connais-
sances sur Dieu fournies par la révélation et forment un domaine qui s’étend a
I’ensemble du langage coranique en tant qu’il énonce quelque chose sur Dieu,
sur sa nature, sur ses perfections, sur ses actions. Les descriptions anthropo-
morphiques du Coran qui présentent Dieu comme celui qui a des mains, des
yeux, un visage figurent dans ce domaine, ainsi que les versets qui concernent
le trone de Dieu et ot sont évoqués les «états» de Dieu.

Une telle extension du domaine des noms divins ne peut manquer de
susciter un double embarras. D’une part, rien dans le Coran ne permet d’établir

* Diverses listes sont compilées dés le II° siécle de ’Hégire, parfois rapportées a
des traditions prophétiques. La liste des 99 noms finira par prévaloir en islam sunnite.
Cf. D. GIMARET, Les Noms divins en islam. Exégese lexicographique et théologique,
Paris, Cerf, 1988.

> Coran 59, 24. Cf. Le Coran, traduction par D. Masson, Paris, Gallimard, 1967.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 127

une hiérarchie entre ces multiples informations sur Dieu. D’autre part, la
révélation fait se cotoyer des désignations et des descriptions de Dieu incom-
patibles les unes avec les autres, voire contradictoires. D un coté, elle soutient
que Dieu est al-ghayb, ’Invisible retranché dans sa transcendance absolue, de
I’autre elle multiplie les attributions qui dévoilent de toutes parts les secrets de
I’Inconnaissable, jusqu’au point de conférer a Dieu des traits humains. Dans le
Coran, Dieu se «révele comme le tout autre, mais en méme temps il se révele,
[...] il emploie pour parler de lui-mé&me un vocabulaire qui est celui des choses
et des hommes »°.

Le verset précédemment cité juxtapose la mention des noms divins avec
I’affirmation de la transcendance de Dieu. Il dit tout a la fois que Dieu est
innommable et qu’il est nommable par ses plus beaux noms. Ce type de
formulation se retrouve en d’autres passages du Coran, par exemple dans
le verset: «Rien n’est a semblable a lui ! Il est celui qui entend et qui voit
parfaitement !»’ Ce verset souléve une difficult¢ majeure: comment rendre
compatible deux affirmations fondatrices et apparemment concurrentes, d’un
coté celle qui soutient un Dieu inaccessible, de ’autre celle qui, s’adossant
au contenu de la révélation, nous instruit de ce qu’est et de ce que fait Dieu
en un langage qui semble le mesurer et le comparer aux réalités visibles ? Il
suggere une certaine tension entre ’attestation de la transcendance de Dieu et
le contenu du langage révélé. Cette tension sera I’enjeu primordial des élabo-
rations théoriques qui verront le jour en islam. La question des noms divins
formera, en effet, le « probleme axial » ® auquel s’attaqueront les grandes écoles
de Kalam, la théologie rationnelle de 1’islam. Elle sera le probleme axial de
la pensée islamique tout court, en ses développements théologiques, philoso-
phiques et mystiques. C’est que les solutions qu’elle suscite décident du sens
qu’il convient de donner a la révélation.

2. Les élaborations du Kalam
2.1. La solution mu‘tazilite

L’école mu‘tazilite, fondée en Irak au VIII¢siécle, est la premiere école de
Kalam®. Ses principaux représentants fixent le cadre dans lequel s’élabore une

8 M. ALLARD, Le probleme des attributs divins dans la doctrine d’al-AS ‘ari et de ses
premiers grands disciples, Beyrouth, Editions de I'Imprimerie catholique, 1965, p. 15.

7 Coran 42, 11, traduction par D. Masson.

¥ Nous reprenons a notre compte ’expression de M. Allard, dans 1’ouvrage précé-
demment cité.

® Le Kalam ne correspond pas exactement a ce qui s’est appelé théologie dans la
culture chrétienne. Cf. L. GARDET, « ilm al-kalam», Encyclopédie de [’islam, nouvelle
édition, Leiden, Brill, 1990, t. 3, p. 1170-1179.



128 SOUAD AYADA

doctrine théologique des noms divins. La premiére piece de cette doctrine est
I’introduction de la notion de sifa, que I’on traduit communément par attribut.
Le mot sifa n’appartient pas au vocabulaire coranique, il apparait dans la
grammaire arabe pour désigner le participe actif ou passif, 1’adjectif qualifi-
catif ou le prédicat. Les théologiens mu‘tazilites vont transmuer les expressions
coraniques qui réferent a des noms de Dieu en sifat: les noms divins sont des
attributs de Dieu.

Parce qu’ils se veulent les gardiens de ’unicité divine et de la pureté de
’attestation de I'unicité de Dieu, le tawhid', les théologiens mu‘tazilites
considerent avec réticence et suspicion tous les discours qui ont Dieu pour
objet. Toute qualification de Dieu compromet a leurs yeux son secret et porte
atteinte a sa transcendance. Le discours sur Dieu est condamné a une alter-
native indépassable: soit s’en tenir a I’énoncé «Dieu est» et ne rien dire de
Dieu, soit dire ce que Dieu n’est pas pour I’excepter absolument des autres
réalités. L’attestation authentique du tawhid exige, selon les mu‘tazilites, la
pratique de I’abstraction purificatrice, de ce qu’ils nomment le tanzih. Cet
exercice intellectif conduit, d’une part, a considérer comme créé tout ce qui
n’est pas I’essence inscrutable de Dieu. Telle est la parole divine quand elle
prend la forme d’un Coran révélé. Il conduit a une conséquence, d’autre part,
qui est de refuser aux attributs divins toute consistance ontologique, Dieu étant
absolument un.

Pour les théologiens mu‘tazilites, la question des noms divins est avant tout
un probléme de langage qui exige la connaissance des régles de constitution
et d’utilisation de la langue arabe. Elle est d’abord [’affaire des spécialistes
de la langue, c’est-a-dire des grammairiens. Ceux-ci divisent la morphologie
de la langue arabe en trois chapitres: le chapitre du nom (ism), celui du verbe
typifiant 1’action (fi‘7), et celui de la particule de liaison (harf). Si ce dernier
chapitre regroupe les vocables qui n’ont de signification que par liaison avec
d’autres termes, tel n’est pas le cas des deux premiers qui rassemblent tous les
vocables signifiants. Les attributs divins relévent de ces deux chapitres et se
distribuent en deux catégories, les attributs de nomination (ism), autrement dit
ceux de I’essence de Dieu, les attributs d’opération (fi /), autrement dit ceux qui
énoncent I’action de Dieu. Ce sont des mots qu’il s’agit d’utiliser en respectant
les régles de la langue et en se conformant aux régles de 1’inférence. L’«idéal
linguistique» ' qui anime la doctrine mu‘tazilite des noms divins interroge
’attribution comme telle. Le sens d’un attribut est-il conforme a la signifi-
cation qu’il vise ? L attribut respecte-t-il les régles de la logique, au premier
chef la régle de non-contradiction ?

Les théologiens mu‘tazilites, comme les grammairiens de la langue arabe,
ne distinguent pas les notions de sifa (attribut) et de wasf (description), toutes

10 Al-tawhid, littéralement le fait de conférer I’unité, est le terme par lequel on
désigne généralement 1’affirmation islamique de I’identité de Dieu et de I’Un.
M. ALLARD, Le probléeme des attributs divins, p. 132.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 129

deux dérivées du méme verbe, wasafa, qui signifie décrire. Alors méme qu’ils
établissent un écart infranchissable entre Dieu, le nommé, et ses noms, ils
consideérent les noms comme de simples attributs, autrement dit des mots grace
auxquels nous qualifions et décrivons une réalité, fit-elle inaccessible. Les
noms ou attributs divins sont des inventions du langage créé. Tout langage,
fiit-il celui de la révélation, est un produit de notre intelligence. Les noms
de Dieu que le Coran énonce doivent étre référés a des opérations de 1’esprit
humain. Ce sont des attributs, des qualifications qui n’ont pas d’existence en
Dieu et n’existent que pour et par nous.

2.2. La solution ash ‘arite

Formé au Kalam dans 1I’élément du mu‘tazilisme, Al-Ash‘arT lui assénera
une critique si radicale qu’elle donnera naissance a une nouvelle école, a la fois
plus consensuelle et plus pérenne 2. L’ash‘arisme, moins épris d’abstractions
et de méthodes recues des philosophes grecs que soucieux d’éclairer le riche
contenu d’une foi vivante, procédera de ce qui lui semble étre la limite foncicre
du mu‘tazilisme: «souligner trop fortement la transcendance divine » constitue
un danger pour I’islam. En effet, défendre les représentations d’un Dieu abstrait
qui n’aurait en toute rigueur aucun attribut et dont les noms ne seraient que les
expressions du langage humain, c¢’est dépouiller le Réel divin de toute réalité,
soutenir une posture inconciliable avec les données de la foi et faire le lit de
’agnosticisme. Faut-il pour autant épouser les vues de ceux qui adoptent une
lecture littérale des versets décrivant Dieu sous des traits sensibles et humains,
et qui ainsi ruinent le principe de dissemblance absolue de Dieu qui gouverne le
monothéisme islamique ? Il s’agit, pour Al-Ash‘ari, d’ouvrir une voie nouvelle
du Kalam qui, en défendant I’existence d’une certaine analogie entre Dieu et
le monde, surmonte le double péril de [’agnosticisme (za 71/) et de 1’associa-
tionnisme (fashbih) ' et permette ainsi de congédier les voies périlleuses que
représentent 1’abstraction et 1’anthropomorphisme.

Pour examiner le probleme des attributs divins, Al-Ash‘ar propose de
renverser la méthode des mu‘tazilites en se donnant un autre point de départ:
non plus s’appuyer sur les difficultés grammaticales de [’attribution, mais
s’adosser a la révélation en son contenu littéral. Une telle démarche releve d’un
certain réalisme philosophique. La révélation est un réel et tout ce qu’elle révele
possede un statut ontologique. Il en est ainsi pour les noms et les attributs divins
auxquels il faut reconnaitre une consistance objective, irréductible a un fait
de langage. Celui-ci, d’ailleurs, manifesté en de multiples langues humaines,

12 Al-Ash‘ari (874-936). Cf. D. GIMARET, La doctrine d’al-Ash‘ari, Paris, Cerf,
1990.

3 Le fa'til est ’opération qui consiste a dépouiller Dieu de ses attributs, le tashbih,
|’opération inverse, c’est concevoir Dieu par ressemblance, en le comparant a la créature
humaine et en le dotant de ses attributs.



130 SOUAD AYADA

procede d’une instruction divine. La parole divine, plus que tout autre langage,
trouve son origine en Dieu. C’est un attribut éternel qui conserve son éternité
méme quand elle prend la forme d’une écriture révélée. L’asha‘risme congédie
la these mu‘tazilite du Coran créé.

Bien que d’origine divine, le langage humain se distingue du langage de
la révélation. Les hommes font en effet ’expérience, quand ils parlent, d’une
distance indépassable entre les mots et les choses qui est la caractéristique
essentielle du langage humain. Le langage de la révélation, tel qu’il se déploie
dans le Coran, ignore une telle distance. Le nom y est la réalit¢ méme qu’il
désigne; la parole y opére non comme un mode d’énonciation mais comme un
mode d’existence. Le langage divin ne désigne pas la réalité, il adhére a ce qu’il
nomme et dit ce qui est tel qu’il est. Cette adhérence qui nous met en présence
de la réalit¢ méme vaut a fortiori pour les noms et attributs de Dieu que le
Coran révele. Ceux-ci ne relevent pas d’un langage figuré mais composent des
entités réelles et éternelles qui correspondent a des réalités objectives et qui
doivent €tre prises en un sens propre.

C’est dans cette perspective qu’Al-Ash‘arT envisage tous les noms que
Dieu se donne dans le Coran et les distribue en trois groupes: d’abord celui
que forment les noms directement liés a 1’existence de Dieu (par exemple
«D’existant», «I’éternel »), ensuite celul que composent les noms indiquant
une action de Dieu («le bienfaisant» ou «le juste»), enfin le groupe des noms
qui renvoient a une qualité éternelle de Dieu («le savant», «le puissant», par
exemple). Ces trois sortes de noms correspondent a trois classes d’attributs: les
attributs de 1’essence, les attributs de 1’action et les attributs éternels conjoints
a ’essence sans se confondre avec elle.

Cette derniére classe d’attributs, qui ne sont ni identiques a l’essence
divine ni autres qu’elle, permet a Al-Ash‘arT d’assigner a la grande majorité
des noms divins la place qui leur revient et d’approcher leur statut ontologique.
La vie, la science, la puissance sont en Dieu et expriment en un certain sens son
essence. Pourtant, bien qu’étant des attributs éternels et essentiels de Dieu, ils
ne sont pas des attributs de 1’essence de Dieu. Al-Ash‘arT leur octroie un mode
d’existence effectif mais contradictoire qui renvoie a la double exigence qui
anime sa théologie: tenir ensemble la réalité de I’essence divine et la réalité
des attributs qui ne sont «ni Dieu ni autres que Dieu»'*. Cette exigence le
conduira a soulever des questions cruciales: Comment comprendre que des
attributs puissent étre a la fois distincts de 1’essence et intimement rattachés a
’essence au point de s’identifier, d’une certaine maniere, a elle ? Des attributs
multiples inhérents & 1’essence ne risquent-ils pas de détruire son unité ? Faute,
sans doute, de solides armes philosophiques, Al-Ash‘arT ne traitera pas ces
questions. Du moins aura-t-il eu le mérite de les ébaucher dans 1’élément d’une
contradiction qu’il énonce, tout en la posant comme indépassable.

4 La ‘aynu-hu wa-la ghayru-hu.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 131

3. Le perspectivisme théologique et philosophique d’Ibn ‘Arabt

Ibn ‘Arabi s’inscrit dans 1’horizon de 1’ash‘arisme, plus précisément dans
I’horizon des questions que 1’asha‘risme légue a la pensée islamique. Mais
en faisant des noms divins la pierre angulaire de 1’édifice métaphysique qu’il
construit, il subvertit le cadre posé par les théologiens ainsi que les spéculations
qu’ils ont élaborées. S’il est I’héritier d’une question classique du Kalam, il
la formule dans des termes différents et la problématise a nouveaux frais. Le
traitement des noms divins qu’il propose sert la constitution d’une théologie
philosophique ou il s’agit d’établir le lien qui attache I’étre de Dieu a 1’étre
des choses et de penser ’unité de 1’étre, c’est-a-dire la constitution transcen-
dantale du réel. Les noms divins ne participent pas pour lui a 1’élaboration
d’une théologie dont le but serait d’asseoir les vérités de la foi; ils servent
une ontologie entiérement fondée sur I’intuition de la théophanie'>. Une
telle perspective modifie considérablement leur statut et leur signification.
En mettant ’accent sur leur pouvoir épiphanique et sur leur fonction dans
le processus d’automanifestation de Dieu, Ibn ‘Arabi dévoile I’opérativité et
I’effectivité des noms divins.

Dans le débat sur I’origine des noms — les tenons-nous de Dieu ou procedent-
ils de notre intelligence ? — Ibn ‘Arab1 adopte une position ash‘arite. Les noms
divins, irréductibles & des dénominations humaines, sont pour lui institués par
Dieu et transmis aux hommes par instruction divine. Dans le Coran, «Dieu se
nomme et se qualifie» '®. Les noms sont, en effet, des «qualificatifs (wusiiy)
qu’ll se donne a Lui-méme» "7, des énoncés par lesquels Il «s’est décrit» '® et
qu’il a transmis dans sa révélation. Celle-ci fait connaitre les noms que Dieu
s’est lui-méme donnés.

Ibn ‘Arabl ne s’embarrasse pas des scrupules grammaticaux des premiers
théologiens et utilise indifféremment les mots ism, sifa, wasf. En confondant
les notions de nomination, d’attribution et de désignation, il indique son
objectif: déterminer la consistance ontologique des noms divins. Ceux-ci, tels
que les rapporte la révélation, renvoient a des qualités inhérentes au Réel divin.
Pour Ibn ‘Arabi, Dieu est «un étre unique doué de relations, d’attributs et de
qualités » ', qui « possede de multiples attributs et divers aspects»?°. Les noms
qu’ll se donne, parce qu’ils sont corrélés a ces qualités ou aspects, manifestent
le pouvoir des attributs divins.

5 Le mot «théophanie» en frangais est I’exact équivalent de I’expression arabe
«al-tajalli al-ilaht» qui signifie, littéralement, I’apparition de Dieu.

16 TBN “ARABI, Fusiis al-hikam, p. 199.

17 Ibid., p. 54.

18 Ibid., p. 54.

19 Ibid., p. 189.

2 Ibid., p. 109.



132 SOUAD AYADA

En soutenant que les noms sont des attributs que posséde 1’Etre divin, Ibn
‘Arabi s’affronte a la méme difficulté rencontrée en son temps par Al-Ash‘ari:
I’existence d’attributs multiples et divers ne risque-t-elle pas d’introduire
la multiplicité au sein de ’essence de Dieu et de compromettre son unité ?
Comment rendre compatibles deux assertions apparemment inconciliables, que
’essence divine est une, simple et insondable en sa dimension cachée d’une part,
que les noms divins expriment [’essence de Dieu et ne s’en distinguent en aucune
maniere d’autre part ? Alors qu’Al-Ash‘arT s’enlise dans les antinomies et échoue
a surmonter les apories, Ibn ‘ArabT construit une solution philosophique qui tout
a la fois sauve le tawhid et affirme la présence essentielle des attributs.

Le principe de cette solution est le dédoublement de 1’essence divine,
son autodétermination. Dieu est bien cette unité qui ne supporte aucune
dualité (al-ahadiyya), ce Mystere absolu (ghayb al-mutlagq) qu’il faut poser
au-dela de toute réalité, cet étre dont la nature intime reste irrémédiablement
cachée. Comme essence simple et inconditionnée, absolument une (al-dhat
al-ahadiyya), Dieu s’apparente a un ‘adam mutlag, un néant absolu dont nous
ne pouvons rien intelliger et qui ne s’envisage qu’en mode de pure négation.
Mais pour se révéler, Dieu doit se déterminer, se manifester a lui-méme comme
le Dieu qu’il est, se diviser dans une opération interne qui n’introduit pourtant
aucune duplicité. Cette manifestation de soi a soi permet le déploiement des
possibilités contenues a I’intérieur de 1’essence divine et jusque-la ignorées,
du fait de I’indivision primitive. Elle signe I’avenement de ’essence divine
une al-‘ayn al-wahida, la transmutation interne d’al-ahadiyya qui devient
al-wahidiyya. Al-wahidiyya définit la divinité comme Principe de toute multi-
plicité et constitue le premier degré de la théophanie. Al-wahidiyya correspond
a I’autodétermination de Dieu comme unité plurale ou unité du multiple.

Les noms divins interviennent a ce niveau du processus théophanique. Pour
Ibn ‘Arabi, ils constituent la substance d’al-wahidiyya, c’est-a-dire de I’essence
divine en tant qu’elle se connait et se manifeste a elle-méme. Ils forment une
hadra, un plan d’existence qui est présence pleine et entiere de 1’essence de
Dieu. Ce sont des haga ig, des réalités qui tout a la fois concentrent et déploient
al-Hagqq, le Réel divin. Ils composent tout aussi bien une martaba, un degré
dans ’effusion qui rayonne jusqu’aux confins de la matiére, une étape dans la
théophanie permanente, dans 1’advenue des multiples lieux d’apparition qui
composent I’ordre créaturel. Quel que soit le mode d’énonciation qu’il sollicite,
il s’agit pour Ibn ‘Arab1 d’établir une méme idée : les multiples attributs que la
révélation nous fait connaitre sont I’essence divine manifestée a elle-méme. Ils
constituent ces réalités dans lesquelles et par lesquelles Dieu se révele, dans un
réceptacle qui est sa propre essence déployée. La divinité se rend connaissable,
a elle-méme et aux étres capables de recevoir sa révélation, dans ses noms. Elle
«se différencie par les noms» 2!, affirme Ibn ‘Arabi, et trouve en eux un miroir
ou sa nature intime se réfléchit.

2 Jbid., p. 73.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 133

Le schéme spéculaire crée une situation qui surmonte les difficultés dans
lesquelles se sont enfermés les tenants du Kalam. L’affirmation qu’existent des
attributs divins ne nous fait en aucune maniere sortir de 1’essence divine dont
I’unité absolue est préservée. Al-wahidiyya (1I’Un-tout) soutient I’existence du
tawhid (I’unicité divine) et des sifat al-Haqq (les attributs de Dieu). [bn ‘Arabi
en éclaire la nature par de nombreuses métaphores, notamment celle de 1’orga-
nisme qui, certes, posséde de multiples organes mais n’en demeure pas moins
unifié¢ dans son étre. Le vivant qu’est I’homme est un dans son étre et multiple
par ses membres. Il en est de méme pour Dieu: «Dieu est un dans son étre et
multiple par ses noms» .

A la question de savoir si le nom est identique au nommé, Ibn ‘Arabi
répond que le nom et le nommé sont identiques en un certain sens et différents
en un autre sens. Un tel propos s’apparente, a premicre vue, a une réponse
dialectique et semble reconduire la position ash‘arite sur les attributs divins
éternels. Pour Ibn ‘Arabi aussi, les attributs de Dieu ne sont ni Lui ni autres que
Lui, si bien qu’il est impossible «tout autant de les nier que de les identifier a
son essence > ». La situation est telle qu’on ne peut ni se satisfaire de 1’identité
simple des attributs et de I’essence ni poser leur différence. Le principe de
I’autorévélation de Dieu permet de penser le nom comme une forme de la
révélation de Soi que le Réel divin fait émaner en Soi. Ce faisant, il introduit un
perspectivisme qui surmonte les difficultés.

Le probleme des noms divins se ramene, pour Ibn ‘Arabi, a une question
de perspective. « Du point de vue du nommé, c’est-a-dire de 1’essence (dhat)
divine», le «nom est identique a Celui qu’il nomme»**. Cela signifie que les
«noms divins sont ce qu’ils désignent»?, qu’ils «ne sont pas différents de
la réalité qu’ils qualifient et qui est Dieu»?. Ils ne font qu’un avec Dieu et
s’absorbent dans son essence. Du point de vue du nom, en revanche, abstraction
faite du nommé, D’attribut s’impose comme une réalité¢ douée d’une consis-
tance propre. Le nom peut prétendre a un mode d’existence particulier qui le
distingue du Réel qu’il nomme. Si on envisage le nom «du point de vue de sa
signification (ma ‘na) propre», il est «autre que Lui» ' et désigne un « pouvoir
d’attribution distinct dont il faut aussi tenir compte » %,

Chaque nom divin posséde une double structure. A I'instar du signe
linguistique, il s’agit d’une realité une mais a deux faces. D’un c6té, tous les
noms servent a désigner 1’étre unique qu’ils nomment. De 1’autre, chaque nom
possede une réalité distincte et une signification particuliere. Cette double
structure s’éclaire, 1a encore, par le modele spéculaire qui instruit I’ensemble

2 Ibid., p. 169.
3 bid., p. 179.
* Ibid., p. 9.
> bid., p. 119.
% Ibid., p. 154.
7 Ibid., p. 79.
3 Ibid., p. 180.



134 SOUAD AYADA

de la pensée d’Ibn ‘Arabi. C’est qu’il convient de considérer les noms tantot du
point de vue de I’étre qui se réfléchit dans le miroir, tantét du point de vue de
I’image de cet étre qui apparait dans le miroir. Les deux plans qu’instituent les
noms sont celui de I’étre qui se révele et celui de ce qui se révele.

Du point de vue de I’étre qui se révéle, de I’essence divine qui se réfléchit
en son miroir que forment ses noms, les noms divins n’ont pas de réalité propre.
Leur étre est celui d’un reflet inconsistant et insaisissable. Ce ne sont certes pas
des ma ‘dumat, des néants d’étre caractérisés par un état de pure privation. Mais
ce ne sont pas pour autant des mawyjiidat, des existants pouvant prétendre a
une consistance par soi. Leur statut est celui de I’'image dans le miroir, ni une
existence fermement établie dans 1’étre ni un simple néant d’étre. Dans cette
perspective, les noms divins n’ont d’étre que par et dans I’essence divine. Ils
n’accedent a I’existence (wujid) que par et dans 1’essence divine (bi I-dhat
wa fi I-dhat). Ibn ‘Arabi adopte ici une position aristotélicienne : les attributs
n’existent que par la substance dont ils sont les attributs.

Du point de vue de ce qui se révele, du miroir qui réfléchit, les noms divins
possedent une existence propre, tels qu’ils sont en eux-mémes. Ce sont des
existants (mawjiidat), des réalités qui possedent une étantité, une signification,
et surtout une activité (fi Tiyya), c’est-a-dire un pouvoir d’agir et de déterminer
des relations (idafat). De ce point de vue, les noms sont des supports et des
rapports doués d’effectivité. Ils se distinguent les uns des autres et ne sont plus
confondus dans 'unité de I’essence divine.

4. L’opérativité des noms divins

Mettre ainsi en évidence ['opérativité des noms divins constitue
une nouveauté dans l'ordre du discours théologique. Les théologiens
(mutakallimiin) tributaires d’une conception de Dieu qui ignore la dialectique
de I’Un ou n’en assume pas toutes les conséquences, ne pouvaient envisager
de statut ontologique positif pour les noms divins. Ibn ‘Arabi, conjuguant les
enseignements philosophiques du plotinisme avec I’intuition de la théophanie,
investit les attributs divins d’un pouvoir a la fois théurgique et cosmogonique.
Si les noms révélés ont une signification (ma ‘na), s’ils constituent des entités
ayant un contenu de réalité, c’est parce qu’ils ont une effectivité qui procede
de leur relation au monde. Considérés en eux-mémes, ¢’est-a-dire selon leur
consistance propre, les noms divins sont, écrit Ibn ‘Arabi, des noms du monde
(asma’ al-‘alam).

L’activité des noms s’éclaire elle aussi a Iaune du modéle spéculaire
rapporté au principe de la théophanie permanente ou de [’autoréflexion
divine continue. Les noms nomment Dieu et lui offrent ainsi un réceptacle
qui est tout a la fois, pour Lui, un soi et un autre que soi. Ils aspirent a leur
tour a étre nommés, a trouver des réceptacles en lesquels ils se réfléchissent.
La théophanie, Al-tajalli al-ilahi, littéralement ’acte divin de se montrer en



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 135

pleine lumiére, est la cause efficiente et finale de I’effectivité des noms. Ces
derniers sont, en effet, les formes de manifestation de 1’essence divine. Ils sont
animés du méme désir qui habitait, en creux, la divinité retranchée dans son
occultation®. Ils veulent se retrouver dans des lieux d’apparition, c¢’est-a-dire
investir leur activité dans des étres concrets.

Les noms forment la matiere subtile du «soupir du Compatissant» (nafas
al-rahman). 1ls sont tout a la fois ce qui cause le soupir de compatissance et ce
qui s’exhale dans ce soupir. Ibn ‘Arabt explique ainsi la dimension opérative
des noms: dans le soupir du Compatissant, «Dieu a délivré les noms divins
de 1’oppression, les soulageant pour ainsi dire de la contraction provoquée
par leur état de non manifestation; [...] c’est de ce coté-1a que s’affirme la
premiere action du soupir divin. Par la suite, le commandement divin n’a cessé
de descendre graduellement, et de soulager des restrictions, jusqu’au degré
ultime de la manifestation» *°.

Sur la question des noms divins, la théologie d’Ibn ‘Arabi se distingue des
théologies scolaires, en soutenant que la révélation est une opération divine
accomplie par les noms, et non la simple transmission des noms divins pour
qu’ils soient connus et loués. Les noms divins ne sont pas seulement ce que
révele la révélation, ce sont les agents de la révélation, sa matiére méme qui
passe de I’état d’occultation a I’état de manifestation.

Ibn ‘Arabi reprend les distinctions traditionnelles du Kalam ash‘arite. Ainsi
congoit-il la Présence divine comme une mais comprenant des «stations»:
I’essence, les attributs, les actes forment les trois stations embrassant
I’ensemble de ce qui est. Cependant, il se distingue des théologiens par la
relation dynamique et dialectique que I’idée de théophanie lui permet d’établir
entre ces trois modes du Réel divin. Les attributs ou noms sont les médiateurs
d’une opération sans laquelle le Dieu révélé ne pourrait se révéler. Ils sont les
maillons nécessaires de la transmutation de I’essence divine en acte divin. C’est
dans cette perspective qu’ils constituent la premiere manifestation de 1’essence.

L’effectivité des noms procede de la miséricorde divine. Elle résulte de la
«miséricorde faite par pure grace aux noms divins et aux relations seigneu-
riales»3'. La rahma — qui désigne pour Ibn ‘Arabi [’acte créateur et le don de
I’étre, bien plus que la miséricorde — satisfait le désir de dévoilement des noms
en leur offrant des mazahir, des lieux d’apparition. C’est elle qui permet aux
noms d’actualiser leurs possibilités, grace au lien qui les attache aux formes qui
les manifestent. Les noms divins désignent donc I’essence divine en termes de
relation. Ce sont des réalités de relation (haqda’ig al-nisab) selon Ibn ‘Arabi. Le

® Voir le hadith qudsi (propos attribué a Dieu) souvent sollicité et commenté par
Ibn ‘Arabi: «J’étais un trésor caché et j’ai aimé a étre connu. Alors j’ai créé les créatures
afin d’étre connu par elles».

30 IBN ‘ARABI, Fusiis al-hikam, p. 115.

31 Ibid., p. 153. Par «relation seigneuriale », il faut entendre la relation qui lie le nom
a sa forme de manifestation.



136 SOUAD AYADA

«plan» des noms divins forme un barzakh, un isthme entre Dieu et le monde.
Il est I’intermédiaire entre I’Incréé et le créé, ce degré médian et médiateur
constitué de la somme des relations par lesquelles 1’'Un se manifeste au monde.
Toutes les fois qu’un nom est mentionné dans le Coran, une relation peut étre
envisagée avec les créatures. En effet, «aucun des noms dont Il se nomme ne
nous parvient sans que nous ne trouvions sa signification et son esprit présents
dans le monde » *2.

Tous les existants procédent du pouvoir poiétique des noms divins. La
« formation du monde nécessite les réalités contenues dans les noms divins » *,
Dans cet étre déterminé que 1’on appelle le monde, les noms manifestent leurs
effets. La forme du monde (séirat al-‘alam) est 1’épiphanie des noms et des
attributs de Dieu. Plus précisément, le pouvoir des attributs est exprimé par les
noms et manifesté par les formes des étres créés. Les noms articulent ainsi 1’un
au multiple, selon un schéme qui fait I’économie d’une dialectique abstraite.
Leur double structure permet de préserver I’unité absolue de Dieu et de susciter
la multiplicité des étres créés. Elle rend compatible 1’existence de 1’essence
une et insondable avec I’existence de miroirs multiples et visibles. Pour Ibn
‘Arabi, «il n’est rien dans I’étre qui ne soit désigné par I’unité, et il n’est rien
dans I’imagination (kkayal) qui ne soit désigné par la multiplicité. Celui qui
envisage la multiplicité demeure avec le monde, avec les noms divins et avec
les noms du monde; celui qui envisage 'unité demeure avec Dieu sous le
rapport de son essence indépendante des mondes. [...] De méme que les noms
La désignent, de méme ils désignent d’autres nommés, ce qui accomplit leur
pouvoir dans le monde » **.

La relation qui attache le nom a sa forme de manifestation est de nature
causale. Ibn ‘Arabi sollicite souvent le vocabulaire de la causalité. Le monde,
écrit-il, «dépend incontestablement des causes secondes, d’une maniére qui
tient a son étre méme, sa cause supréme étant la causalité divine. Mais la seule
causalité qui appartienne a Dieu et dont dépende le monde est celle des noms
divins »**. Pourtant, la relation de causalité n’épuise pas la texture singuliére d’un
lien qui reléve tout aussi bien du besoin mutuel et de I’interdépendance. 11 faut,
a ce titre, relever les choix lexicologiques les plus remarquables quand il s’agit
de nommer le lien qui s’établit entre les noms divins et les formes du monde. Ibn
‘Arabi convoque le mot athar, qui signifie vestige, trace ou marque. Il sollicite
le mot Aukm, qui désigne un gouvernement, un commandement fondé sur une
autorité, sur un pouvoir que justifie I’ordre divin et qui le justifie.

Ces deux termes expriment adéquatement la spécificit¢ de la relation
épiphanique. Si les noms sont les «gardiens du Temple»*®, les truchements

2 Ibid., p. 199.
3 Ibid., p. 200.
4 Ibid., p. 104.
% Jbid., p. 105.
% Ibid., p. 64.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 137

nécessaires a I’effusion du Réel divin, ils ont a leur tour besoin de 1’assistance
d’étres qui seront leurs gardiens et leurs truchements. Ces fideles serviteurs sont
les « gardiens du monde », les réceptacles protecteurs dans lesquels la forme de
I’essence divine s’épiphanise. Les noms divins établissent ainsi des «relations
seigneuriales» avec les étres qui procedent d’eux et qui les manifestent. Le
gouvernement (hukm) qu’exerce le nom divin sur la forme qu’il investit est de
méme tonalité que le commandement que le seigneur exerce sur son vassal. Il
s’agit 1a de I’exercice d’une autorité qui ne se congoit ni dans les termes de la
froide domination ni dans ceux de la soumission aveugle, mais qui se transmue
en un lien personnel attachant un étre qui concede I’existence a un étre indigent
qui la recoit et la glorifie.

Chaque nom divin forme un couple avec I’étre concret qui le manifeste
et lui assure une réalité. Par couple, Ibn ‘Arabi désigne une unité duelle, une
réalité différencice dont les deux pdles sont inconcevables I'un sans I’autre.
Henry Corbin I’énonce trés clairement: «La totalité d’un nom divin, c’est ce
nom comme seigneur avec le vassal ou serviteur de ce nom [...]»*". La relation
qui unit le seigneur au vassal compose un existant unique mais a deux faces,
a la maniére dont 1’étre qui se réfléchit dans le miroir est identique au reflet
que réfléchit le miroir. Elle institue un lien nécessaire, tel ce lien qui attache
I’étre mis en lumiere avec I’ombre qui ’accompagne. De méme que le nom est
I’ombre de I’essence divine, de méme le « serviteur d’un Nom divin est I’ombre
de ce Nom [...]»3%. Lunivers, entendu comme la somme des serviteurs, est le
réceptacle totalisant tous les noms divins. C’est une totalité ouverte et infinie
qui est tout a la fois I’ombre et la forme de Dieu.

Pour caractériser cette unité duelle, Ibn Arabi sollicite enfin le vocabulaire
de I'activité et de la passivité. Tout nom divin, saisi en sa totalité, présente
une part active et une part passive. D’un c6té, le nom exprime un attribut de
Dieu, qu’il particularise et individualise dans la forme concréte qu’il investit.
De ce point de vue, il est actif et déploie son effectivité qui s’entend comme
puissance de détermination et de concrétion. D’un autre c6té, il est déterminé
par la forme qui le manifeste et subit ses conditions. Sous cet angle, il est passif
et dépendant du réceptacle qui I’actualise.

L’activité des noms ne saurait se concevoir sans la passivité nécessaire
qui les affecte. Cela signifie que nous ne pouvons accéder a un nom, en sa
consistance propre, que par et dans la forme qui le manifeste. Un nom divin
ne peut étre connu que dans la forme concrete qui en est la théophanie. Si
I’étre divin n’est connaissable que par ses noms et attributs, ceux-ci, a leur tour,
ne sont accessibles que dans les étres qui sont leurs formes de manifestation.
Certes, Dieu en soi transcende toute forme, mais considéré dans ses noms, il
est par définition inséparable des formes qui concentrent son apparition. Dieu

37 H. CorBIN, L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabi, Paris,
Flammarion, 1958, p. 102.
# Jbid., p. 149.



138 SOUAD AYADA

se montre toujours en une forme singuliére. Il n’apparait que revétu de 1'un
ou de plusieurs de ses noms, c’est-a-dire dans ses serviteurs qui portent ses
noms. Dieu se manifeste seulement comme seigneur pour celui qui le reconnait
comme son Seigneur.

Une telle perspective conduit a mettre singuliérement 1’accent sur les lieux
de manifestation des noms divins. C’est le réceptacle qui confere une réalité au
nom; c’est a lui qu’il revient de déterminer, selon ses capacités propres, le nom
qu’il manifeste et polarise. Ibn ‘Arabi exprime de différentes maniéres ce qu’il
faut bien concevoir comme une «activité» de la forme de manifestation. Les
étres concrets possédent des virtualités établies de toute éternité en 1’essence
divine. IIs accueillent donc les noms divins en fonction de leur nature et de leur
capacité. Dans les existants, les noms trouvent des réceptacles plus ou moins
ténébreux, plus ou moins aptes a recevoir une multitude de noms. L’effectivité
des noms est proportionnelle aux conditions offertes par les formes de manifes-
tation disposées a la recevoir. Dans le rapport de suzeraineté, le seigneur dépend
du vassal qui détient le secret de sa suzeraineté.

Dieu se manifeste a chacun selon la nature et la tournure de son étre. Il se
manifeste a chaque existant particulier dans la forme que configure son 4me,
en fonction du désir foncier qui I’anime. Dans les derniéres lignes du verbe de
Moise, Ibn ‘Arabi propose une interprétation de I’épisode du buisson ardent
qui tranche radicalement avec les lectures communes. La ou la plupart des
commentateurs considérent cet épisode comme 1’une des preuves scripturaires
les plus puissantes de la transcendance absolue et insondable de la divinité,
Ibn ‘Arabi I’envisage a ’aune de I’intuition de la théophanie. Pour lui, le
feu n’est pas ce qui ruine définitivement le désir de voir Dieu. Il s’agit plutot
d’une théophanie qui a lieu dans la «forme du feu»*. Le feu est une forme
de manifestation, une figure visible qui permet & Moise de percevoir Dieu tel
que son énergie spirituelle le concoit, tel que son imagination prophétique
le configure. Le buisson ardent est la forme particuliere que revét Dieu pour
apparaitre au prophéte. Dieu se manifesta 8 Moise «dans ce qui était I’objet de
sa quéte» *!. Il lui est apparu dans 1’élément de son désir.

Le désir que nous avons de voir Dieu en une forme qui le manifeste n’est
pas le fait de notre liberté. Il trouve sa source en Dieu, objet et sujet de notre
désir. 11 proceéde des traces, des signes ou marques inscrits en nos ames par les
noms divins. Notre aptitude a la théophanie doit se comprendre a partir des
vestiges laissés en nous par I’action des noms divins. Elle dépend de ce que les
noms font de nous, du sceau que leur présence est parvenue a établir en notre
étre. Nous désirons voir Dieu selon le désir qu’il a de se voir en nous. Les noms
ne sont rien d’autre que les empreintes fugaces et évanescentes de ce désir.

¥ 1l s’agit de I’un des chapitres les plus importants des Fusiis al-hikam.
“ IBN ‘ARABI, Fusiis al-hikam, p. 213.
4 Ibid.



LA DOCTRINE DES NOMS DIVINS CHEZ IBN ‘ARABI 139

Ibn ‘Arabi construit une doctrine des noms divins qui, en définitive, n’a
plus rien a voir avec les solutions du Kalam. Subvertissant les themes et la
méthode qui ont caractérisé 1’approche théologique, il soutient que les formes
de I"automanifestation de Dieu sont infinies et que les noms divins sont aussi
en nombre infini. De quelque c6té qu’on envisage la théophanie — de celui des
étres qui regoivent le rayonnement divin ou de celui de 1’essence divine qui se
manifeste — nous sommes dans 1’élément de I’infini. Ibn ‘Arabi rejette-t-il pour
autant 1’autorité du hadith qui fixe la liste des quatre-vingt dix-neuf noms de
Dieu ? L’infinité ne contredit nullement la possibilité de privilégier un nombre
déterminé de noms et d’établir une hiérarchie, les noms se distribuant selon
des degrés et des rangs. On peut, en effet, ramener la totalité¢ infinie des noms
a un nombre limité de noms élémentaires. Ces noms, qui peuvent bien €tre
au nombre de quatre-vingt-dix-neuf, sont les «fondements des noms» (usil
al-asma’) — Ibn ‘Arabi les appelle aussi les «méres des noms» **. De ces noms
¢lémentaires dérive un nombre infini de noms divins qu’on désigne comme
les «dérives des noms» (furu‘ al-asma’). Le gouvernement divin est ici congu
selon un modele théophanique qui se déploie en des plans hiérarchisés d’appa-
rition: le plan hiérarchisé des noms divins, le plan hiérarchisé des essences
éternelles, le plan hiérarchisé des étres sensibles qui est une image et une
manifestation ordonnées de 1’ordre des noms*.

Opérateurs de ’autorévélation de Dieu, les noms divins procédent de la
démiurgie divine qui, en les dotant de pouvoirs gouvernementaux, les trans-
forme en causes d’effets démiurgiques. Bien qu’ils trouvent leur origine dans
la révélation, les noms divins portent 1’exigence de rationalité au cceur du
discours de la religion. En les concevant comme les fondements des existants et
les causes réelles des phénomeénes, Ibn ‘Arabi en fait la piece maitresse d’une
théorie de la causalité ot les effets sont enveloppés dans leurs causes, sont leurs
traces et leurs vestiges. Le principe de causalité prend ici une forme singuliere,
de toutes parts prémoderne, celle d’un principe herméneutique de lecture du
texte révélé et de dévoilement de son sens caché, celle d’un principe de déchif-
frement d’un réel crypté. Dans cet horizon de pensée, nul ne s’étonnera du peu
d’intérét porté a la cause efficiente et de la valorisation de la cause formelle,
pourvu que celle-ci soit soumise a la cause finale, elle-méme déterminée par
les lois de I’effusion et du maintien de toute chose en Dieu. Orchestrant ce
principe de causalité, les noms divins rendent le monde rationnel. Mieux dit,
la rationalité des choses réside dans I’herméneutique des vestiges et des traces
qu’y laissent les noms divins.

2 Ibid., p. 152.
# Nous reprenons 1’expression et les analyses de C. JAMBET dans son ouvrage Le

Gouvernement divin. Islam et conception politique du monde, Paris, CNRS Editions,
2016.






	La doctrine des noms divins chez Ibn 'Arabī : un problème théologique et philosophique

