Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Rationalité et causalité dans la recherche d'un étre premier
Autor: Bastit, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 73-84

RATIONALITE ET CAUSALITE
DANS LA RECHERCHE D’UN ETRE PREMIER

MICHEL BASTIT

Reésume

Une des démarches rationnelles en vue de la découverte de [’existence
divine consiste en la remontée d’'une chaine causale jusqu’a une cause
premiere. Cela implique une causalité forte par action de proche en proche.
Mais Ockham et Hume ont introduit, en réduisant la causalité a la succession
chronologique, une discontinuité entre la cause et l’effet, de sorte qu’il ne
semble plus possible de franchir le vide entre une cause et son effet. Plusieurs
théories ont été proposées pour combler ce vide, mais aucune ne s’avere
vraiment satisfaisante. Apres |'examen critique de ces remeédes insuffisants,
["auteur propose de se tourner vers la théorie de la causalité des pouvoirs et
montre les capacités de cette thése a relever le défi de la discontinuité.

Le propos de cet article est de réfléchir a la notion de causalité en se plagant
dans I’hypothése de la formulation d’une preuve physique de 1’existence
divine. Une telle preuve se construit par remontée de la chaine des causes
jusqu’a une cause premiére. A celui qui souhaite utiliser cette voie d’accés
a Dieu, qui est sans doute la plus rationnelle, la question se pose de savoir
ce qui permet de remonter d’un état de fait a une série finie de causes. Si la
causalité est entendue comme une série temporelle d’événements contingents,
ainsi que c’est le cas chez Hume et dans toute une partie de la philosophie
contemporaine, aucun lien effectif ne permet de concevoir la transition de la
cause a I’effet. La remontée envisagée de la série causale devient impossible.
Mais le choix d’une conception chronologique de la causalité ne s’impose pas
nécessairement. Il existe de nombreuses alternatives. Le but de la réflexion
développée ici sera de chercher parmi elles celle qui est la plus apte a servir
de base a cette remontée des causes que prétend opérer une démonstration
physique de I’existence de Dieu.

L’acces rationnel a 1’existence d’un étre pouvant étre appelé Dieu et
pouvant faire I’objet d’un discours rationnel a suivi deux grandes voies: la
voie logique, dont Anselme de Cantorbéry est le plus éminent représentant, et
la voie physique dont Aristote puis Thomas d’Aquin sont les porte-paroles les
plus connus.



74 MICHEL BASTIT

Ces deux voies possedent en commun la caractéristique qu’elles impliquent
une certaine connaissance préalable, au moins confuse, de ce qui est désigné
par le terme «Dieu». Cette connaissance confuse préalable est contenue dans
les traditions religieuses et résulte trés vraisemblablement du spectacle de la
nature et spécialement de celui des cieux.

Ensuite la voie logique et la voie physique divergent. La voie logique dans
ses diverses versions, Anselme, Descartes, Leibniz, et aujourd’hui Gédel et
Plantinga, repose toujours sur un passage de la pensée de 1’essence a la pensée
de I’existence qui assimile la pensée de 1’existence a I’existence dans le monde
extérieur. Elle implique aussi une connaissance, non plus confuse cette fois,
mais pénétrante, de 1’essence divine, ce qui est plutot problématique.

La voie physique nécessite aussi certains préalables. Le premier d’entre
eux est le réalisme de la connaissance sensible. Ce réalisme ne concerne pas
simplement ’existence des objets sensibles, mais bien la réalité du mouvement
de ces objets. Or aucun de nos cing sens ne nous donne cette connaissance.
Cependant la tradition réaliste d’Aristote et de Thomas n’est pas dépourvue
devant ce probleme. Elle considére que nous possédons une sensibilité
commune capable de nous faire accéder a des réalités physiques qui ne sont
pourtant pas 1’objet de nos cinq sens particuliers. Parmi les objets de cette
sensibilité commune figurent le mouvement et donc aussi le temps.

Un autre présupposé est que le monde est explicable par des rapports de
causalité. Il ne s’agit pas d’un principe logique a priori tiré de la structure
de notre entendement, mais du résultat d’expériences trés élémentaires de la
nature, par exemple la pluie gonfle la riviére, ou bien le soleil fait pousser
et mirir le blé. Il se peut que la généralisation de ces expériences premicres
corresponde aussi & une certaine structure intellectuelle qu’elles contribuent a
révéler, mais la source premiére demeure ces expériences primitives. Ce sont
elles qui conduisent a penser que le monde est explicable par des causes, ce qui
est la source de toute recherche scientifique.

Ce n’est pas sur ce point que cet article se concentrera, mais sur une question
connexe. Cette question pourrait se formuler ainsi: « qu’est-ce qui nous permet
de dire qu’une réalité est la cause d’une autre?» Si certaines de ces affirma-
tions causales sont reconnues comme vraies et d’autres comme fausses, si nous
tenons, aussi, que la réalité est la mesure de la vérité et de la fausseté de nos
énoncés, nous devons pouvoir répondre a cette question. Comme on le voit, il
ne s’agit pas de savoir ce que nous disons quand nous affirmons qu’une chose
est cause d’une autre, ni ce que nous comprenons quand nous disons cela, mais
bien de savoir ce qui nous autorise a affirmer cela comme un énoncé vrai.

Une premiere réponse possible est que rien ne nous autorise a donner cette
réponse. Mais comme une réponse de cette sorte est assez difficile a soutenir
devant le succés des sciences, les philosophes ont cherché a combler ce vide
de diverses maniéres, dont plusieurs ne sont pas satisfaisantes. Il en est une,
cependant, qui semble parvenir a relever le défi qui consiste d’une part a ne
pas observer une réalité qui soit la causalité et qui néanmoins propose une
conception forte de la causalité ou plut6t des causes.



RATIONALITE ET CAUSALITE 75

La réflexion s’articulera donc en trois temps: 1) la causalité débile; 2) les
remedes inefficaces ; 3) la causalité forte.

1. La causalité débile

Evidemment ici nous rencontrons Hume. Avant d’en venir 4 sa conception
de la causalité, il semble important de rappeler que Hume ne surgit pas du néant,
mais qu’il est largement I’héritier d’Ockham. La mise en lumiére des voies
de la transmission de I’héritage occamien jusqu’a Hume est une tdche pour
les historiens de la philosophie, qui pourraient explorer comment la tradition
nominaliste, qui passe entre autres par Jean de Mirecourt, Nicolas d’ Autrecourt
et Gabriel Biel, est parvenue jusqu’a Hume. Il parait intéressant de relever
que, chez Ockham, on rencontre deux theses pré-humiennes. La premicre
est I’affirmation que toute la réalité se réduit a des substances individuelles.
Ces dernieres sont composées d’une matiere actuelle individuelle et d’une
forme elle-méme singuliére'. Ces étres individuels sont les seuls existants.
Les relations, et notamment la relation de causalité, se réduisent a ces étres
de sorte que le monde d’Ockham est un monde complétement fragmenté?. La
transitivité de la causalité, au moins dans certaines formules que ne renierait
pas Hume, disparait. Ainsi: «Nous voyons que le feu étant approché du bois il
s’ensuit (sequitur: succession) une chaleur dans le bois, et si le bois n’était pas
approché il n’y aurait pas de chaleur dans le bois. »?

La seconde thése pré-humienne d’Ockham consiste en une fragilisation de
la causalité qui résulte de I’affirmation selon laquelle la liberté de la volonté
divine implique que tout ce qui releve d’une cause peut étre remplacé par une
intervention divine directe ou par une autre cause, de sorte que 1’ordre des
causes est toujours contingent®. En fait, selon Ockham [’efficace des causes
secondes n’est pas intrinséque a leur nature mais releve de la présence de la
causalité divine”. C’est la face théologique du fameux rasoir d’Ockham. I est

' GuiLLAUME D’OckHAM, Summula Philosophia naturalis, liber I, Opera Philoso-
phica, in: Opera Theologica et Philosophica, S. Brown et al. (éds), St. Bonaventure
(NY), St. Bonaventure University, 1967 et sq., t. 6, p. 178-179.

2 OckHAM, In Sent.liber II, q. 1, Opera Theologica, op.cit., t. 5, p. 13 ; Quodlibeta,
Opera Philosophica, op. cit., 1. 9, p. 629-633.

3 Summula Philosophiae naturalis, op. cit, t. 6, p. 218: «videmus quod igne
approximato ligno sequitur calor in ligno et nisi ignis esset approximatus ligno non esset
calor in ligno.» Le «si... ne... pas (nisi)» amorce déja une théorie contrafactuelle de
la causalité.

* Quodlibeta, Opera Philosophica, op. cit., t. 9, p. 108, 455-456, et aussi in: Sent.
liber I, Opera Theologica, op. cit., t. 4, p. 618-621.

5 Ibid., p. 455. Sur la portée de tous ces textes d’Ockham et leur inscription dans
une problématique plus vaste on consultera avec fruit A. de Muralt, L enjeu de la philo-
sophie médiévale. Etudes thomistes, scotistes, occamiennes el grégoriennes, Leiden,
Brill, 1991.



76 MICHEL BASTIT

significatif que cette thése soit émise par Ockham précisément dans le contexte
d’une critique des preuves de ’existence de Dieu par une remontée causale.

Selon un des aspects de la réflexion de Hume, la cause est un événement
ou une succession d’événements®. Ainsi dans le fameux exemple de la boule
de billard, la queue de billard touche une premiere boule qui roule, va toucher
une seconde boule, laquelle a son tour se met a rouler. On ne peut voir que
cela et comme on doit s’en tenir, selon I’empirisme, a ce qui est percu, seule
la succession des événements est réelle. Comme le commente Hume: « Tous
les événements semblent entierement séparés. Un événement suit 1’ autre ; mais
nous ne pouvons jamais observer le moindre temps entre eux. Ils semblent étre
conjoints mais jamais connectés»’. D’apres ce texte, la causalité est comprise
en termes d’événements et non d’agents et de patients. Elle est aussi congue
comme une succession temporelle entre deux événements : poussée de la queue
de billard, puis la boule se met a rouler. Enfin, la justification donnée consiste
dans I’observation impossible de la causalité, comme si d’ailleurs la succession
temporelle était elle-méme plus observable.

Plus remarquable encore est ’adhésion des scientifiques a cette conception
qui se veut empiriste. Comme la causalité est inobservable, mais pas, soi-disant,
la succession temporelle (en fait, ce qui est observé, ce sont deux événements
et non la succession), il convient de réduire la causalité a la succession. Ainsi
Einstein a pu écrire dans une lettre 8 Moritz Schlick datée de 1915 : « Ce courant
de pensée a exercé une grande influence sur mes tentatives, particulierement
E. Mach, et plus encore Hume» 2.

De multiples critiques peuvent étre adressées a cette conception, dont les
principales sont:

1) La conception humienne de la causalité repose sur une confusion entre
cause, effets et lien de causalité. De ce que le lien de causalité entre cause et
effets n’est pas observable, elle conclut imprudemment que la cause et I"effet
ne sont pas observables, comme si la relation causale était une chose, alors
qu’elle est une relation, et comme si les causes et les effets n’étaient pas, eux,
¢ventuellement observables.

2) La description par succession appauvrit la description par la cause.
Entre la formule «j’ai appris mon cours et j’ai réussi mon examen» et «j’ai
réussi mon examen parce que j’ai appris mon cours», il y a une différence et on
ne peut réduire la seconde a la premiere sans une perte d’information. Le «et»
de succession n’a pas la méme valeur que le «parce que». Le «parce que» est

® R. MARTINEZ, [mmagini del dinamismo fisico. Causa e tempo nella storia della
scienza, Rome, Armando 1996, p. 61-97, fournit une analyse et une discussion tres
détaillées de la conception humienne de la causalité.

7 D. HumE, An Enquiry Concerning Human Understanding, sect. 7, part 2, § 58,
in Enguiries Concerning Human Understanding, P. H. Nidditch (éd), Oxford, Oxford
University Press, 19753, p. 74.

® H. HeNTSCHE, Interpretationen und Fehlinterpretationen der speziellen und der
allgemeinen Relativitiitstheorie durch Zeitgenossen Albert Einsteins, Bale-Boston-
Berlin, Birkh#user, 1990, p. 377.



RATIONALITE ET CAUSALITE 77

explicatif et non le «et». La preuve en est que le «et» peut s’appliquer a des
causes accidentelles. Par exemple «je portais une cravate bleue et j’ai été recu»
semble difficilement transformable en «j’ai été regu parce que je portais une
cravate bleue». Si nous admettons parfois des formules successives en équiva-
lence de formules causales, c’est que nous rétablissons griace au contexte, le
lien de causalité. Ainsi «j’ai gliss€ et je me suis fait mal» sous-entend : «je me
suis fait mal parce que j’ai glissé».

3) Elle entraine des causalités invraisemblables car, si la succession
équivaut a la causalité, il devient impossible de distinguer entre une succession
causale et une succession non causale. Ainsi si le jour succede a la nuit, peut-on
dire que la nuit est cause du jour, si la conférence succede au repas, peut-on dire
que le repas est la cause de la conférence ? 1l y a lieu d’en douter.

4) La causalité¢ temporelle ne permet pas d’expliquer pourquoi il est
nécessaire de rechercher les causes, il suffit d’énumeérer tous les événements
précédents pour avoir la cause. C’est d’ailleurs une conséquence que semblent
accepter Hume et d’autres. Mais de nouveau la causalité se brouille. La cause
propre n’apparait pas au milieu de la masse, éventuellement infinie, des événe-
ments passés.

5) Enfin, il existe des causes qui ne semblent pas exiger de développement
temporel. Tant que la boule de billard est sur le tapis, elle y exerce une pression,
tant que la glace refroidit elle agit sur la température de ’eau, etc.

Ces dernieres observations conduisent certains a la position inverse, a
savoir a la théorie causale du temps. En effet, si la succession temporelle est la
cause, la cause est aussi I’équivalent du temps. Venir avant c’est étre une cause,
et venir apres un effet . Cette idée est trés présente chez certains interprétes de
la relativité : étre situé dans le cone de lumiére avant un événement, c’est étre
la cause de cet événement, et donc la priorité temporelle est le produit de la
causalité, comme le développe Reichenbach?®.

Malgré ces remarques sur la confusion entre causalité et temporalité, il
faut admettre que de trés nombreuses causes sont des causes précédentes, mais
pas toutes nécessairement, et c’est cette expérience qui est a I’origine de la
conception temporelle de la causalit¢ de Hume. Mais ce qui explique mieux
encore la these de Hume, ce sont son empirisme (la causalité ne s’observe pas)
et son nominalisme (le monde est une mosaique d’objets ou de moments sans
liens entre eux).

Aussi bien, en vue de remédier a 1’absence de lien causal qui est indis-
pensable aux sciences, et sans doute aussi a toute pensée rationnelle, se sont
développées des théories alternatives.

¢ H. REICHENBACH, « The Causal Structure of the World and the Difference between
Past and Futurey, in Selected Writings, t. 2, Dordrecht, Reidel, 1978, p. 81-119; du
méme The Direction of Time, Berkeley-Los Angeles, University of California Press,
1956, p. 145-205.



78 MICHEL BASTIT

2. Les remeédes inefficaces

Une premiére facon de renforcer le lien est de considérer que ce n’est pas
la succession qui constitue ce lien, mais le contact. Le contact par contiguité
signifie se trouver en méme temps dans le méme lieu. Mais le contact est par
lui-méme tout aussi neutre étiologiquement que la succession temporelle.

Une autre maniere de renforcer le lien causal recourt a la nécessité. Selon
Schlick: «La nécessité ne signifie rien de plus que la validité universelle»
(i.e. I'universel n’est que I’énumération complete); la phrase: «A4 découle
nécessairement de B», pour autant que son contenu est concerné, est
complétement identique a la phrase : « Dans tous les cas ou 1’état A se produit,
I’état B s’ensuit» et ne dit rien de plus'®. Autrement dit, la nécessité est la
description du cours habituel, mécanique, de la nature, sans aucune consi-
dération ontologique. La difficulté est que ce cours régulier ne se révele pas
toujours nécessaire. D’une part, il existe de nombreux cas ou I’effet attendu
ne se produit pas: la poudre explose... sauf si elle est mouillée. Le cours de
la nature ne semble pas étre complétement détermin€. Peut-&tre qu’apres tout
la cause ne signifie pas toujours détermination et nécessité. Il semble y avoir
des causes qui peuvent se manifester et qui pourtant ne se manifestent pas.
René Thom et d’autres auteurs ont protesté contre 1’idée que la causalité serait
équivalente a la prévision ', sans parler de la question de la relative indétermi-
nation quantique. Il convient sans doute de distinguer entre causes actuelles et
causes en puissance, comme le propose Mumford, sous la forme d’une modalité
causale pouvant ou non se réaliser selon ou non qu’elle en est empéchée .

Evidemment, la reconnaissance de causes en puissance implique de recon-
naitre de la potentialité réelle, physique, dans le monde. Pourtant, en contre-
partie de la nécessité, la proposition a été faite de concevoir la causalité comme
contrafactuelle. Le porte-parole le plus connu de cette conception est Lewis,
qui propose de concevoir la causalité comme étant révélée par un événement
sans lequel un autre événement ne se serait pas produit'*. Jusqu’ici il n’y a rien
de dramatique.

Mais selon Lewis cet événement sans lequel le second événement ne se
serait pas produit n’appartient pas au monde présent, puisqu’au contraire il s’y
est produit, mais il appartient a un autre monde, un monde possible, différent

10 Cf. M. ScHuick, The Philosophy of Nature, tr. A. von Zeppelin, New York, Philo-
sophical Library, 1949, p. 89.

" R. THoMm, Prédire n'est pas expliquer, Paris, 2009. Sur un plan plus philoso-
phique, ¢f. G. E. M. AnscoMmBE, «Causality and Determination», in: Metaphysics and
the Philosophy of Mind, Oxford, Blackwell, 1981, p. 133-147.

12°S. Mumrorp, R. L. ANjuM, Getting causes from Powers, Oxford, Oxford
University Press, 2011, p. 171-178.

3 D. Lewis, Counterfactuals, Oxford, Blackwell, 1973.



RATIONALITE ET CAUSALITE 79

du monde actuel justement par le fait que, dans ce monde la, 1’événement
antécédent ne s’est pas produit, ni par conséquent [’événement conséquent.
Par exemple il y a un monde ou Socrate n’a jamais été condamné et ot donc
il n’a pas non plus été empoisonné. Pour que cette possibilité soit réelle, il est
nécessaire qu’elle existe réellement, mais dans un autre monde, car dans le
monde actuel il n’y a pas d’autre possibilité que celle qui y est réalisée actuel-
lement. Le monde actuel n’est qu’actuel et les mondes possibles, réels, en sont
la contrepartie nécessaire. Il en résulte que la cause de la mort de Socrate, c’est
le fait pour Socrate de ne pas avoir €té condamné dans un monde possible. La
cause ainsi désignée est donc un événement qui ne s’est jamais produit mais qui
siege dans le monde possible, aussi réel que le monde actuel.

Cela parait a la fois contre-intuitif et fort peu économique, car les mondes
possibles doivent pulluler pour correspondre a toutes les possibilités. En outre
la logique modale se voit conférer une force quelque peu magique de créer des
mondes aussi réels que le monde présent.

Une des tentatives les plus intéressantes de renforcement du lien causal
consiste a concevoir ce lien comme un transfert d’énergie. Ici il est possible de
mesurer les effets d’une cause comme une force agissante. Si la boule de billard
se met arouler, c’est qu’elle a regu une impulsion mesurable. La boule immobile
transfére aussi de 1’énergie au tapis, et dans une physique plus contemporaine
les objets eux-mémes sont de 1I’énergie concentrée. Ces transferts d’énergie
sont asymétriques, ils vont d’une source, la cause, vers un récepteur en lequel
ils produisent un effet. Le transfert rétablit ainsi efficacement la transitivité de
la causalité a ’encontre de la successivité humienne.

Mais la limite de cette conception réside en cela qu’elle est purement
physique. Or il existe des causalités difficilement réductibles a des transferts
physiques. Prenons le cas de 1’enseignement: nous savons tous qu’il implique
une émission d’énergie a ['aide de la langue et de la machoire pour ébranler
’air. Mais ce que 1’on contrdle a I’examen, ce n’est pas la quantité¢ d’énergie
transférée, c’est plutdt I’information transférée a 1’aide de ce support, qui cause
le savoir chez I’étudiant. De méme, en matiere de causalité historique, il semble
que I’on ne s’occupe guere du transfert d’énergie opéré par le discours de
De Gaulle du 18 juin 1940, mais plutdt de 1’appel a la résistance qu’il contenait
et a ses effets en ce domaine. La thése du transfert d’énergie est plus incompléte
qu’inefficace.

Aucune de ces conceptions de la causalité n’est donc pleinement satisfai-
sante. Les remedes proposé€s jusqu’ici pour guérir la faiblesse du lien causal
sont insuffisants et incomplets. Il convient donc d’explorer une nouvelle voie.

3. La causalité forte

Il est une maniére de concevoir la causalité qui s’est développée ces
dernieres années et qui présente de trés nombreux avantages. Il s’agit de la



80 MICHEL BASTIT

causalité dite dispositionnelle ou des pouvoirs'®. La terminologie des disposi-
tions ou des pouvoirs est parfois un peu flottante. Selon la conception disposi-
tionnelle de la causalité, la causalité se réduit a des agents's, des causes, et des
effets en des patients. Ce sont en réalité des substances qui agissent les unes sur
les autres. L’eau oxyde le fer, par exemple. Les substances agissent ainsi selon
ce qu’elles sont, par exemple 1’eau oxyde parce qu’elle possede un ion négatif.

Il n’est pas possible ici d’entrer dans la discussion qui consiste a savoir
si les pouvoirs se réduisent a la constitution ou si c’est I’inverse qui est vrai,
ou enfin si les deux dimensions sont vraies ensemble. Il est plus important
de souligner que la causalité ainsi congue comporte plusieurs traits qui lui
permettent de remédier aux difficultés de la conception humienne. Tout
d’abord, elle ne se rapporte pas essentiellement a des événements, et si des
événements surviennent, ils sont le résultat de 1’action des substances. Ensuite,
I’action des substances peut étre temporellement successive ou non. Enfin, I’'un
des mérites de la théorie de la causalité dispositionnelle, notamment telle que
développée par Mumford, est qu’elle intégre la notion de cause possible mais
non actuelle. Pour Mumford, il faut prévoir une modalité spéciale qui signifie
la présence d’une tendance a se réaliser qui peut ou non se réaliser. Peut-étre
est-il plus économique de dire que les causes s’actualisent si elles ne sont pas
empéchées. A vrai dire, cela semble signifier la méme idée. La causalité ne
signifie pas la causalité car les causes agissent ou non. En d’autres termes, la
puissance peut étre active ou non.

Cependant la causalité dispositionnelle peut étre interprétée de diverses
fagons. L'une d’elles consiste a concevoir que les substances sont consti-
tuées par cette activité causale qui est la leur. Il semble qu’il faille d’abord
ici distinguer entre des activités substantielles et des activités essentielles. Par
exemple, est une activité essentielle pour un seuil de permettre le passage, mais
ce n’est pas I’activité essentielle de la pierre qui constitue le seuil. Respirer et
avoir le ceeur battant sont des activités essentielles de nombreux animaux, mais
étre animal de cirque n’est pas une activité essentielle de ’animal. Ensuite, si
les activités essentielles impliquent, comme la respiration, une action sur une
autre substance, il existe des activités beaucoup plus immanentes, la pensée par
exemple. Ceci conduit a récuser 1’idée que les substances seraient constituées
essentiellement par leur activité causale réciproque. C’est la thése de Martin,
qui renverse la formule actus sequitur esse pour la remplacer par sa converse
esse sequitur actus'°. L’inconvénient est que la substance est alors relativisée.

14 B. GnassouNou, M. KisTLER (€ds), Causes, pouvoirs, dispositions en philosophie.
Le retour des vertus dormitives, Paris, P.U.F., 2005.

5 La conception des causes comme pouvoirs peut donc faire droit a 1'idée
d’Ockham, découplée de sa théologie de la toute-puissance divine arbitraire, selon
laquelle la causalité n’est pas une chose (une substance) entre deux absolus.

16 C. B. MARTIN, The Mind in Nature, Oxford, Oxford University Press, 2008.



RATIONALITE ET CAUSALITE 81

Etre du verre ne consiste sans doute pas uniquement a étre brisé aisément par la
pierre, ni méme a étre translucide car le verre reste du verre méme dans le noir.

En outre, la réciprocité des causalités ne peut pas étre généralisée. Certes
la scie coupe le bois, mais en méme temps le bois use la scie. Ceci se traduit
physiquement par la conservation de I’énergie. Or nous avons souligné que
la causalité ne se réduit pas a des transferts d’énergie. La création artistique
n’épuise pas I’art de ’artiste, et si ’enseignement use parfois les nerfs du
professeur, il n’use pas son savoir. Dans ces causalités-la, 1’asymétrie est
manifeste.

La causalité des substances s’exerce selon ce qu’elles sont, mais ce qu’elles
sont peut s’entendre de diverses fagons. Elle peut s’entendre selon leurs
composants. En ce cas, elles répondent a un premier agent. Le combustible,
par exemple, répond au comburant. La fragilité du verre répond a la pierre. On
peut méme en ce cas caractériser la causalité physiquement: I’énergie cinétique
de la pierre est transmise au verre qui ne la supporte pas et se brise en étant
projeté en éclats.

Ce qu’est la substance peut aussi s’entendre selon ce qui la définit. Ainsi
I’homme agit en homme raisonnable, le cheval en cheval, etc. La zoologie et
1’éthologie nous décrivent ces comportements spécifiques. Mais ce genre de
description est aussi valide au niveau chimique et physique: 1’eau agit comme
eau, 1’huile comme huile etc.

Ce qu’est la substance peut aussi signifier qu’elle est un agent efficient,
par exemple le cheval étalon se comporte comme tel et saillit les juments.
L’homme fabrique, ou écrit etc.

Enfin, ces activités des substances peuvent se comprendre selon une fin.
Dans le domaine de I’action humaine, cela semble assez clair et a été bien
analysé par von Wright'”. Mais c’est aussi ’'une des caractéristiques des
sciences biologiques. Dans les années 1970, certains épistémologues de
la biologie ont prétendu que toutes les descriptions biologiques finalistes
pouvaient étre transcrites en termes de causalité efficiente mécaniste. Mais tres
vite cette theése a été refusée par des biologistes importants comme F. Ayala
ou Ernst Mayr 8. Que la finalité soit le produit de I’évolution ou non, ce n’est
pas ici le probléme. La question est qu’il est tres difficile de décrire un ceeur
sans faire appel a sa fonction de pompe sanguine pour le plus grand bien de
’organisme. Il semble impossible de décrire un os de hanche sans parler du
soutien, de décrire une embryologie sans parler du résultat qui se produit dans
la plupart des cas, a savoir une reproduction réussie, de décrire les protéines
sans dire ce qu’elles apportent a la cellule, et notamment pour les protéines

7 G. H. voN WrigHT, Explanation and Understanding, Ithaca (NY), Cornell
University Press, 1971.

¥ F. AvaLa, «Biology as an Autonomous Science», in Topics in the Philosophy
of Biology, Dordrecht-Boston, Reidel, 1976. E. Mayr, What Makes Biology Unique ?,
Cambridge, Cambridge University Press, 2004.



82 MICHEL BASTIT

chaperons sans parler de leur fonction de contrdle des autres protéines pour le
plus grand bien de la cellule .

Une distinction importante a introduire ici est que les causes peuvent étre
accidentelles ou non, actuelles ou non. Par exemple, il se peut que le général
vainqueur porte un vétement bleu, mais ce n’est pas en tant qu’il est en bleu
qu’il est vainqueur, mais en tant que général. Il est clair aussi que le général
qui peut vaincre n’est pas en permanence en train d’exercer son art. Il peut ou
non I’exercer. Enfin, cet exemple militaire permet de comprendre qu’il existe
des chaines causales. En matiére militaire, cela s’appelle la chaine de comman-
dement. Lorsque 1’ordre est donné d’attaquer, I’ensemble de 1I’armée entre dans
la bataille griace a la transmission de I’ordre qui exerce son effet jusqu’aux
armes du dernier soldat. Il est certain que la cause premiére de la victoire est le
général, mais en méme temps chaque sphére de responsabilité est aussi cause,
jusqu’au simple soldat et méme jusqu’a son fusil. La cause premiére n’exclut
pas les causes secondes, au contraire elle leur permet d’exercer leur causalité.
Evidemment de nombreux aléas peuvent se produire dans la chaine causale.

Ces indications permettent d’aborder la question soulevée aujourd’hui de la
prétendue désuétude de la causalité en raison de [’avenement de la conception
quantique qui ne permettrait plus que des prévisions aléatoires. Comme on I’a
suggére, il est tres abusif de confondre causalité et prévision. En outre, il est loin
d’étre certain que le domaine quantique exclue un déterminisme de fond. Il est
Justement important de souligner ici que la conception de la causalité qui a été
proposée grace a la théorie dispositionnelle, si elle admet les aléas accidentels
et les causes seulement en puissance qui sont d’ailleurs liés, ne le fait que sur la
base d’un déterminisme de fond puisqu’encore une fois les substances agissent
selon ce qu’elles sont. Si elles n’agissent pas toujours, ni toujours de la méme
fagon, elles le doivent a la présence en elles d’une certaine indétermination qui
les rend vulnérables a des empéchements. Les soldats peuvent tirer, mais si la
poudre est mouillée la balle ne part pas.

Suivant la suggestion de Michael Esfeld?, on peut résumer le probleme
posé par la physique quantique selon les trois propositions suivantes :

1) La description d’un objet par sa fonction d’onde est une description
complete, c’est-a-dire qu’elle décrit toutes les propriétés que 1’objet possede a
un moment ‘t’ du temps;

2) La fonction d’onde se déroule toujours dans le temps selon une équation
dynamique linéaire, telle que I’est I’équation de Schrédinger ;

3) Lorsqu’on effectue une mesure, on obtient un résultat déterminé.

¥ La biologie retrouve aussi la finalité a travers la notion de «symmorphose»,
qui signifie la coordination des parties de 1’organisme pour son plus grand bien.
Cf. E.WEIBEL, C. R. TavLoR, L. BoLis, Principles of Animal Design. The Optimization
and Symmorphosis Debate, Cambridge, Cambridge University Press, 1998.

2 M. EsrFeLD, Physique et métaphysique. Une introduction a la philosophie de la
nature, Lausanne, Presses polytechniques et universitaires romandes, 2012, p. 107.



RATIONALITE ET CAUSALITE 83

On se rend compte facilement que ces trois propositions ne peuvent pas
étre vraies ensemble, mais seulement deux a deux; pourtant, il y a de bonnes
raisons de penser que chacune prise séparément est vraie.

Une des possibilités est d’éliminer la proposition 1. C’est la voie inaugurée
par David Bohm. Bohm compléte la mécanique quantique par une onde pilote.
La question se pose de savoir quelle est cette entité nouvelle. Plusieurs interpré-
tations en ont été données. Celle que I’on peut retenir a été fournie par Michael
Esfeld?'. Selon lui, I’onde pilote n’est pas une entité supplémentaire. Elle est
seulement I’expression généralisée d’une propension de chaque particule a se
déplacer dans certaines directions. Dans ces conditions, les particules obéissent
a une détermination premiére, mais celle-ci est encore une potentialité de dépla-
cement. Notre incapacité a reconstituer le trajet des particules individuelles est
due a notre ignorance qui se traduit dans le caractére statistique de la loi et n’est
donc pas le signe d’une absence de causalité. Les particules se déplacent selon
ce qu’elles sont.

La causalité consiste finalement, pour un agent, a actualiser les potentialités
d’une autre réalité. Ceci satisfait la dissymétrie causale, le mélange de nécessité
et de contingence que nous expérimentons. La causalité est réintégrée dans le
monde présent, physiquement ancrée, contrairement a la théorie des mondes
possibles, mais non limitée a la physique comme le montrent les causes par
information.

Enfin, puisqu’elle se réduit a une action des agents actuels sur des poten-
tialités d’autres agents contenant de la potentialité, il s’ensuit qu’elle ne peut
étre actuelle que grace a une cause premicre en acte, étant admis que toute
potentialité passe a I’acte a cause d’un autre acte. Dans ces conditions, la cause
ultime de tous les mouvements ou de toutes les actualisations ne peut étre
qu’une cause dont la priorité implique aussi la compléte actualité.

Il ne semble pas nécessaire de controler a présent la rigueur logique
d’une démarche de ce genre car ce travail a déja été fort bien effectué par
Jan Salamucha, Joseph Bochenski ou Paul Weingartner??. Par contre, il est
utile de souligner que la théorie de la causalité des substances agissant sur
d’autres substances selon ce qu’elles sont donne & la causalité une force et
une consistance beaucoup plus vraisemblable et beaucoup plus conforme a la

2l M. EsrELD et al. , « The Ontology of Bohmian Mecanic», British Journal for the
Philosophy of Science 65/4 (2013), p. 773-796; et aussi C. bDE RoNDE, « For and Against
Metaphysics in the Modal Interpretations of Quantum Mechanics», Philosophica 83
(2010), p. 85-117.

# J. SALAMUCHA, « The Proof Ex Motu for the Existence of God. Logical Analysis
of St. Thomas Aquinas’ Arguments», in: Knowledge and Faith, Amsterdam-New York,
Rodopi, 2003, p. 97-135. J. Bocuenski, «The Five Ways» in: A. GARCiA DE LA SIENRA
(éd.), The Rationality of Theism, Amsterdam, Rodopi, 2000, p. 61-92 ; du méme auteur,
Gottes Wesen und Dasein. Logische Studien zur Summa theologiae I, gg. 2-11, Munich,
Philosophia, 2003. P. WEINGARTNER, God’s Existence. Can it be Proven? A Logical
Commentary on the Five Ways of Thomas Aquinas, Francfort [etc.], Ontos, 2010.



84 MICHEL BASTIT

compréhension commune aussi bien que scientifique du monde. A vrai dire,
Hume détruit la causalité, et les remedes proposés, ou bien acceptent cette
destruction difficilement compatible aussi bien avec la science qu’avec I’action
quotidienne, ou bien proposent des remedes trop limités comme la théorie du
transfert d’énergie.

On peut dire au sceptique humien que s’il préfere s’enfermer dans son
ignorance, il peut y demeurer, malgré le succeés manifeste de la recherche des
causes en science. Il ne peut cependant ignorer qu’il existe en tout cas une
alternative solide a ce scepticisme, qui fait d’ailleurs droit & sa répugnance
pour la conception d’un lien causal substantialisé. Cette alternative offre une
conception de la causalité forte, parce que réductible a ’activité des substances,
qui autorise a remonter 1’échelle des causes jusqu’a une cause premicre
complétement actuelle .

4. Conclusion

La these qui congoit la causalité comme [’exercice des pouvoirs d’une
substance agissant sur une autre, selon leurs diverses dimensions ontologiques,
permet de surmonter les difficultés qui résultent de la fragmentation humienne
du monde, en rendant possible des séries causales finies et effectives. Elle
couvre aussi bien le champ de la physique que celui des réalités insensibles. Elle
est donc adaptée a la recherche d’une cause premiére et a 1’élaboration d’une
preuve physique de I’existence divine. De ce fait, elle convient mieux que ses
concurrentes a une démarche rationnelle qui recherche une démonstration de
I’existence divine.

3 Pour un développement de cette démarche, je me permets de renvoyer a
M. BasTiT, Le principe du monde. Le Dieu du philosophe, Paris, Presses Universitaires
de I'IPC, 2016.



	Rationalité et causalité dans la recherche d'un être premier

