
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Rationalité et causalité dans la recherche d'un être premier

Autor: Bastit, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 73-84

RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ
DANS LA RECHERCHE D'UN ÊTRE PREMIER

Michel Bastit

Résumé

Une des démarches rationnelles en vue de la découverte de l'existence
divine consiste en la remontée d'une chaîne causale jusqu'à une cause

première. Cela implique une causalité forte par action de proche en proche.
Mais Ockham et Hume ont introduit, en réduisant la causalité à la succession

chronologique, une discontinuité entre la cause et l'effet, de sorte qu'il ne
semble plus possible de franchir le vide entre une cause et son effet. Plusieurs
théories ont été proposées pour combler ce vide, mais aucune ne s'avère
vraiment satisfaisante. Après l'examen critique de ces remèdes insuffisants,
l'auteur propose de se tourner vers la théorie de la causalité des pouvoirs et

montre les capacités de cette thèse à relever le défi de la discontinuité.

Le propos de cet article est de réfléchir à la notion de causalité en se plaçant
dans l'hypothèse de la formulation d'une preuve physique de l'existence
divine. Une telle preuve se construit par remontée de la chaîne des causes

jusqu'à une cause première. A celui qui souhaite utiliser cette voie d'accès
à Dieu, qui est sans doute la plus rationnelle, la question se pose de savoir

ce qui permet de remonter d'un état de fait à une série finie de causes. Si la

causalité est entendue comme une série temporelle d'événements contingents,
ainsi que c'est le cas chez Hume et dans toute une partie de la philosophie
contemporaine, aucun lien effectif ne permet de concevoir la transition de la

cause à l'effet. La remontée envisagée de la série causale devient impossible.
Mais le choix d'une conception chronologique de la causalité ne s'impose pas
nécessairement. Il existe de nombreuses alternatives. Le but de la réflexion
développée ici sera de chercher parmi elles celle qui est la plus apte à servir
de base à cette remontée des causes que prétend opérer une démonstration

physique de l'existence de Dieu.
L'accès rationnel à l'existence d'un être pouvant être appelé Dieu et

pouvant faire l'objet d'un discours rationnel a suivi deux grandes voies : la
voie logique, dont Anselme de Cantorbéry est le plus éminent représentant, et
la voie physique dont Aristote puis Thomas d'Aquin sont les porte-paroles les

plus connus.



74 MICHEL BASTIT

Ces deux voies possèdent en commun la caractéristique qu'elles impliquent
une certaine connaissance préalable, au moins confuse, de ce qui est désigné

par le terme «Dieu». Cette connaissance confuse préalable est contenue dans

les traditions religieuses et résulte très vraisemblablement du spectacle de la

nature et spécialement de celui des cieux.
Ensuite la voie logique et la voie physique divergent. La voie logique dans

ses diverses versions, Anselme, Descartes, Leibniz, et aujourd'hui Gödel et

Plantinga, repose toujours sur un passage de la pensée de l'essence à la pensée
de l'existence qui assimile la pensée de l'existence à l'existence dans le monde
extérieur. Elle implique aussi une connaissance, non plus confuse cette fois,
mais pénétrante, de l'essence divine, ce qui est plutôt problématique.

La voie physique nécessite aussi certains préalables. Le premier d'entre
eux est le réalisme de la connaissance sensible. Ce réalisme ne concerne pas

simplement l'existence des objets sensibles, mais bien la réalité du mouvement
de ces objets. Or aucun de nos cinq sens ne nous donne cette connaissance.

Cependant la tradition réaliste d'Aristote et de Thomas n'est pas dépourvue
devant ce problème. Elle considère que nous possédons une sensibilité

commune capable de nous faire accéder à des réalités physiques qui ne sont

pourtant pas l'objet de nos cinq sens particuliers. Parmi les objets de cette
sensibilité commune figurent le mouvement et donc aussi le temps.

Un autre présupposé est que le monde est explicable par des rapports de

causalité. Il ne s'agit pas d'un principe logique a priori tiré de la structure
de notre entendement, mais du résultat d'expériences très élémentaires de la

nature, par exemple la pluie gonfle la rivière, ou bien le soleil fait pousser
et mûrir le blé. Il se peut que la généralisation de ces expériences premières
corresponde aussi à une certaine structure intellectuelle qu'elles contribuent à

révéler, mais la source première demeure ces expériences primitives. Ce sont
elles qui conduisent à penser que le monde est explicable par des causes, ce qui
est la source de toute recherche scientifique.

Ce n'est pas sur ce point que cet article se concentrera, mais sur une question
connexe. Cette question pourrait se formuler ainsi : « qu'est-ce qui nous permet
de dire qu'une réalité est la cause d'une autre?» Si certaines de ces affirmations

causales sont reconnues comme vraies et d'autres comme fausses, si nous

tenons, aussi, que la réalité est la mesure de la vérité et de la fausseté de nos
énoncés, nous devons pouvoir répondre à cette question. Comme on le voit, il
ne s'agit pas de savoir ce que nous disons quand nous affirmons qu'une chose

est cause d'une autre, ni ce que nous comprenons quand nous disons cela, mais
bien de savoir ce qui nous autorise à affirmer cela comme un énoncé vrai.

Une première réponse possible est que rien ne nous autorise à donner cette

réponse. Mais comme une réponse de cette sorte est assez difficile à soutenir
devant le succès des sciences, les philosophes ont cherché à combler ce vide
de diverses manières, dont plusieurs ne sont pas satisfaisantes. Il en est une,
cependant, qui semble parvenir à relever le défi qui consiste d'une part à ne

pas observer une réalité qui soit la causalité et qui néanmoins propose une

conception forte de la causalité ou plutôt des causes.



RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ 75

La réflexion s'articulera donc en trois temps : 1) la causalité débile; 2) les

remèdes inefficaces; 3) la causalité forte.

1. La causalité débile

Évidemment ici nous rencontrons Hume. Avant d'en venir à sa conception
de la causalité, il semble important de rappeler que Hume ne surgit pas du néant,
mais qu'il est largement l'héritier d'Ockham. La mise en lumière des voies
de la transmission de l'héritage occamien jusqu'à Hume est une tâche pour
les historiens de la philosophie, qui pourraient explorer comment la tradition
nominaliste, qui passe entre autres par Jean de Mirecourt, Nicolas d'Autrecourt
et Gabriel Biel, est parvenue jusqu'à Hume. Il paraît intéressant de relever

que, chez Ockham, on rencontre deux thèses pré-humiennes. La première
est l'affirmation que toute la réalité se réduit à des substances individuelles.
Ces dernières sont composées d'une matière actuelle individuelle et d'une
forme elle-même singulière1. Ces êtres individuels sont les seuls existants.
Les relations, et notamment la relation de causalité, se réduisent à ces êtres
de sorte que le monde d'Ockham est un monde complètement fragmenté2. La
transitivité de la causalité, au moins dans certaines formules que ne renierait

pas Hume, disparaît. Ainsi : «Nous voyons que le feu étant approché du bois il
s'ensuit (sequitur: succession) une chaleur dans le bois, et si le bois n'était pas
approché il n'y aurait pas de chaleur dans le bois. »3

La seconde thèse pré-humienne d'Ockham consiste en une fragilisation de

la causalité qui résulte de l'affirmation selon laquelle la liberté de la volonté
divine implique que tout ce qui relève d'une cause peut être remplacé par une
intervention divine directe ou par une autre cause, de sorte que l'ordre des

causes est toujours contingent4. En fait, selon Ockham l'efficace des causes
secondes n'est pas intrinsèque à leur nature mais relève de la présence de la
causalité divine5. C'est la face théologique du fameux rasoir d'Ockham. Il est

1 Guillaume d'Ockham, Summula Philosophia naturalis, liber I, Opera Philoso-
phica, in: Opera Theologica et Philosophica, S. Brown et al. (éds), St. Bonaventure
(NY), St. Bonaventure University, 1967 et sq., t. 6, p. 178-179.

2 Ockham, In Sent.liber 11, q. 1, Opera Theologica, op.cit., t. 5, p. 13 ; Quodlibeta,
Opera Philosophica, op. cit., t. 9, p. 629-633.

3 Summula Philosophiae naturalis, op. cit, t. 6, p. 218: «videmus quod igne
approximato ligno sequitur calor in ligno et nisi ignis esset approximatus ligno non esset
calor in ligno.» Le «si... ne... pas (nisi)» amorce déjà une théorie contrafactuelle de
la causalité.

4 Quodlibeta, Opera Philosophica, op. cit., t. 9, p. 108, 455-456, et aussi in : Sent,

liberII, Opera Theologica, op. cit., t. 4, p. 618-621.
s Ibid., p. 455. Sur la portée de tous ces textes d'Ockham et leur inscription dans

une problématique plus vaste on consultera avec fruit A. de Muralt, L'enjeu de la
philosophie médiévale. Études thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes, Leiden,
Brill, 1991.



76 MICHEL BASTIT

significatif que cette thèse soit émise par Ockham précisément dans le contexte
d'une critique des preuves de l'existence de Dieu par une remontée causale.

Selon un des aspects de la réflexion de Hume, la cause est un événement

ou une succession d'événements6. Ainsi dans le fameux exemple de la boule
de billard, la queue de billard touche une première boule qui roule, va toucher

une seconde boule, laquelle à son tour se met à rouler. On ne peut voir que
cela et comme on doit s'en tenir, selon l'empirisme, à ce qui est perçu, seule

la succession des événements est réelle. Comme le commente Hume: «Tous
les événements semblent entièrement séparés. Un événement suit l'autre; mais

nous ne pouvons jamais observer le moindre temps entre eux. Ils semblent être

conjoints mais jamais connectés»7. D'après ce texte, la causalité est comprise
en termes d'événements et non d'agents et de patients. Elle est aussi conçue
comme une succession temporelle entre deux événements : poussée de la queue
de billard, puis la boule se met à rouler. Enfin, la justification donnée consiste
dans l'observation impossible de la causalité, comme si d'ailleurs la succession

temporelle était elle-même plus observable.
Plus remarquable encore est l'adhésion des scientifiques à cette conception

qui se veut empiriste. Comme la causalité est inobservable, mais pas, soi-disant,
la succession temporelle (en fait, ce qui est observé, ce sont deux événements

et non la succession), il convient de réduire la causalité à la succession. Ainsi
Einstein a pu écrire dans une lettre à Moritz Schlick datée de 1915 : « Ce courant
de pensée a exercé une grande influence sur mes tentatives, particulièrement
E. Mach, et plus encore Hume»8.

De multiples critiques peuvent être adressées à cette conception, dont les

principales sont :

1) La conception humienne de la causalité repose sur une confusion entre

cause, effets et lien de causalité. De ce que le lien de causalité entre cause et

effets n'est pas observable, elle conclut imprudemment que la cause et l'effet
ne sont pas observables, comme si la relation causale était une chose, alors

qu'elle est une relation, et comme si les causes et les effets n'étaient pas, eux,
éventuellement observables.

2) La description par succession appauvrit la description par la cause.

Entre la formule «j'ai appris mon cours et j'ai réussi mon examen» et «j'ai
réussi mon examen parce que j'ai appris mon cours », il y a une différence et on

ne peut réduire la seconde à la première sans une perte d'information. Le «et»
de succession n'a pas la même valeur que le «parce que». Le «parce que» est

6 R. Martinez, Immagini del dinamismo fisico. Causa e tempo nella storia délia
scienza, Rome, Armando 1996, p. 61-97, fournit une analyse et une discussion très
détaillées de la conception humienne de la causalité.

7 D. Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, sect. 7, part 2, § 58,
in Enquiries Concerning Human Understanding, P. H. Nidditch (éd), Oxford, Oxford
University Press, 19753, p. 74.

8 H. Hentsche, Interpretationen und Fehlinterpretationen der speziellen und der
allgemeinen Relativitätstheorie durch Zeitgenossen Albert Einsteins, Bäle-Boston-
Berlin, Birkhäuser, 1990, p. 377.



RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ 77

explicatif et non le «et». La preuve en est que le «et» peut s'appliquer à des

causes accidentelles. Par exemple «je portais une cravate bleue et j'ai été reçu»
semble difficilement transformable en «j'ai été reçu parce que je portais une
cravate bleue». Si nous admettons parfois des formules successives en équivalence

de formules causales, c'est que nous rétablissons grâce au contexte, le

lien de causalité. Ainsi «j'ai glissé et je me suis fait mal» sous-entend : «je me
suis fait mal parce que j'ai glissé».

3) Elle entraîne des causalités invraisemblables car, si la succession

équivaut à la causalité, il devient impossible de distinguer entre une succession
causale et une succession non causale. Ainsi si le jour succède à la nuit, peut-on
dire que la nuit est cause du jour, si la conférence succède au repas, peut-on dire

que le repas est la cause de la conférence? Il y a lieu d'en douter.

4) La causalité temporelle ne permet pas d'expliquer pourquoi il est

nécessaire de rechercher les causes, il suffit d'énumérer tous les événements

précédents pour avoir la cause. C'est d'ailleurs une conséquence que semblent

accepter Hume et d'autres. Mais de nouveau la causalité se brouille. La cause

propre n'apparaît pas au milieu de la masse, éventuellement infinie, des événements

passés.

5) Enfin, il existe des causes qui ne semblent pas exiger de développement
temporel. Tant que la boule de billard est sur le tapis, elle y exerce une pression,
tant que la glace refroidit elle agit sur la température de l'eau, etc.

Ces dernières observations conduisent certains à la position inverse, à

savoir à la théorie causale du temps. En effet, si la succession temporelle est la

cause, la cause est aussi l'équivalent du temps. Venir avant c'est être une cause,
et venir après un effet. Cette idée est très présente chez certains interprètes de

la relativité: être situé dans le cône de lumière avant un événement, c'est être

la cause de cet événement, et donc la priorité temporelle est le produit de la

causalité, comme le développe Reichenbach9.

Malgré ces remarques sur la confusion entre causalité et temporalité, il
faut admettre que de très nombreuses causes sont des causes précédentes, mais

pas toutes nécessairement, et c'est cette expérience qui est à l'origine de la

conception temporelle de la causalité de Hume. Mais ce qui explique mieux

encore la thèse de Hume, ce sont son empirisme (la causalité ne s'observe pas)
et son nominalisme (le monde est une mosaïque d'objets ou de moments sans

liens entre eux).
Aussi bien, en vue de remédier à l'absence de lien causal qui est

indispensable aux sciences, et sans doute aussi à toute pensée rationnelle, se sont

développées des théories alternatives.

9 H. Reichenbach, «The Causal Stmcture of the World and the Difference between
Past and Future», in Selected Writings, t. 2, Dordrecht, Reidel, 1978, p. 81-119; du
même The Direction of Time, Berkeley-Los Angeles, University of California Press,
1956, p. 145-205.



78 MICHEL BASTIT

2. Les remèdes inefficaces

Une première façon de renforcer le lien est de considérer que ce n'est pas
la succession qui constitue ce lien, mais le contact. Le contact par contiguïté
signifie se trouver en même temps dans le même lieu. Mais le contact est par
lui-même tout aussi neutre étiologiquement que la succession temporelle.

Une autre manière de renforcer le lien causal recourt à la nécessité. Selon

Schlick: «La nécessité ne signifie rien de plus que la validité universelle»
(i.e. l'universel n'est que rémunération complète); la phrase: «^4 découle
nécessairement de 5», pour autant que son contenu est concerné, est

complètement identique à la phrase : « Dans tous les cas où l'état A se produit,
l'état B s'ensuit» et ne dit rien de plus10. Autrement dit, la nécessité est la

description du cours habituel, mécanique, de la nature, sans aucune
considération ontologique. La difficulté est que ce cours régulier ne se révèle pas
toujours nécessaire. D'une part, il existe de nombreux cas où l'effet attendu

ne se produit pas: la poudre explose... sauf si elle est mouillée. Le cours de

la nature ne semble pas être complètement déterminé. Peut-être qu'après tout
la cause ne signifie pas toujours détermination et nécessité. Il semble y avoir
des causes qui peuvent se manifester et qui pourtant ne se manifestent pas.
René Thom et d'autres auteurs ont protesté contre l'idée que la causalité serait

équivalente à la prévision sans parler de la question de la relative indétermination

quantique. Il convient sans doute de distinguer entre causes actuelles et

causes en puissance, comme le propose Mumford, sous la forme d'une modalité
causale pouvant ou non se réaliser selon ou non qu'elle en est empêchéel2.

Évidemment, la reconnaissance de causes en puissance implique de reconnaître

de la potentialité réelle, physique, dans le monde. Pourtant, en contrepartie

de la nécessité, la proposition a été faite de concevoir la causalité comme
contrafactuelle. Le porte-parole le plus connu de cette conception est Lewis,
qui propose de concevoir la causalité comme étant révélée par un événement

sans lequel un autre événement ne se serait pas produit13. Jusqu'ici il n'y a rien
de dramatique.

Mais selon Lewis cet événement sans lequel le second événement ne se

serait pas produit n'appartient pas au monde présent, puisqu'au contraire il s'y
est produit, mais il appartient à un autre monde, un monde possible, différent

10 Cf. M. Schuck, The Philosophy ofNature, tr. A. von Zeppelin, New York,
Philosophical Library, 1949, p. 89.

11 R. Thom, Prédire n'est pas expliquer, Paris, 2009. Sur un plan plus philosophique,

cf. G. E. M. Anscombe, « Causality and Determination », in : Metaphysics and
the Philosophy ofMind, Oxford, Blackwell, 1981,p. 133-147.

12 S. Mumford, R. L. Anjum, Getting causes from Powers, Oxford, Oxford
University Press, 2011, p. 171-178.

13 D. Lewis, Counter]actuals, Oxford, Blackwell, 1973.



RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ 79

du monde actuel justement par le fait que, dans ce monde là, l'événement
antécédent ne s'est pas produit, ni par conséquent l'événement conséquent.
Par exemple il y a un monde où Socrate n'a jamais été condamné et où donc

il n'a pas non plus été empoisonné. Pour que cette possibilité soit réelle, il est

nécessaire qu'elle existe réellement, mais dans un autre monde, car dans le

monde actuel il n'y a pas d'autre possibilité que celle qui y est réalisée
actuellement. Le monde actuel n'est qu'actuel et les mondes possibles, réels, en sont
la contrepartie nécessaire. Il en résulte que la cause de la mort de Socrate, c'est
le fait pour Socrate de ne pas avoir été condamné dans un monde possible. La

cause ainsi désignée est donc un événement qui ne s'est jamais produit mais qui
siège dans le monde possible, aussi réel que le monde actuel.

Cela paraît à la fois contre-intuitif et fort peu économique, car les mondes

possibles doivent pulluler pour correspondre à toutes les possibilités. En outre
la logique modale se voit conférer une force quelque peu magique de créer des

mondes aussi réels que le monde présent.
Une des tentatives les plus intéressantes de renforcement du lien causal

consiste à concevoir ce lien comme un transfert d'énergie. Ici il est possible de

mesurer les effets d'une cause comme une force agissante. Si la boule de billard
se met à rouler, c'est qu'elle a reçu une impulsion mesurable. La boule immobile
transfère aussi de l'énergie au tapis, et dans une physique plus contemporaine
les objets eux-mêmes sont de l'énergie concentrée. Ces transferts d'énergie
sont asymétriques, ils vont d'une source, la cause, vers un récepteur en lequel
ils produisent un effet. Le transfert rétablit ainsi efficacement la transitivité de

la causalité à l'encontre de la successivité humienne.
Mais la limite de cette conception réside en cela qu'elle est purement

physique. Or il existe des causalités difficilement réductibles à des transferts

physiques. Prenons le cas de l'enseignement: nous savons tous qu'il implique
une émission d'énergie à l'aide de la langue et de la mâchoire pour ébranler
l'air. Mais ce que l'on contrôle à l'examen, ce n'est pas la quantité d'énergie
transférée, c'est plutôt l'information transférée à l'aide de ce support, qui cause
le savoir chez l'étudiant. De même, en matière de causalité historique, il semble

que l'on ne s'occupe guère du transfert d'énergie opéré par le discours de

De Gaulle du 18 juin 1940, mais plutôt de l'appel à la résistance qu'il contenait
et à ses effets en ce domaine. La thèse du transfert d'énergie est plus incomplète
qu'inefficace.

Aucune de ces conceptions de la causalité n'est donc pleinement satisfaisante.

Les remèdes proposés jusqu'ici pour guérir la faiblesse du lien causal

sont insuffisants et incomplets. Il convient donc d'explorer une nouvelle voie.

3. La causalité forte

Il est une manière de concevoir la causalité qui s'est développée ces
dernières années et qui présente de très nombreux avantages. Il s'agit de la



80 MICHEL BASTIT

causalité dite dispositionelle ou des pouvoirs14. La terminologie des dispositions

ou des pouvoirs est parfois un peu flottante. Selon la conception
dispositionelle de la causalité, la causalité se réduit à des agents15, des causes, et des

effets en des patients. Ce sont en réalité des substances qui agissent les unes sur
les autres. L'eau oxyde le fer, par exemple. Les substances agissent ainsi selon

ce qu'elles sont, par exemple l'eau oxyde parce qu'elle possède un ion négatif.
Il n'est pas possible ici d'entrer dans la discussion qui consiste à savoir

si les pouvoirs se réduisent à la constitution ou si c'est l'inverse qui est vrai,
ou enfin si les deux dimensions sont vraies ensemble. Il est plus important
de souligner que la causalité ainsi conçue comporte plusieurs traits qui lui

permettent de remédier aux difficultés de la conception humienne. Tout

d'abord, elle ne se rapporte pas essentiellement à des événements, et si des

événements surviennent, ils sont le résultat de l'action des substances. Ensuite,
l'action des substances peut être temporellement successive ou non. Enfin, l'un
des mérites de la théorie de la causalité dispositionnelle, notamment telle que
développée par Mumford, est qu'elle intègre la notion de cause possible mais

non actuelle. Pour Mumford, il faut prévoir une modalité spéciale qui signifie
la présence d'une tendance à se réaliser qui peut ou non se réaliser. Peut-être

est-il plus économique de dire que les causes s'actualisent si elles ne sont pas
empêchées. A vrai dire, cela semble signifier la même idée. La causalité ne

signifie pas la causalité car les causes agissent ou non. En d'autres termes, la

puissance peut être active ou non.

Cependant la causalité dispositionnelle peut être interprétée de diverses

façons. L'une d'elles consiste à concevoir que les substances sont constituées

par cette activité causale qui est la leur. 11 semble qu'il faille d'abord
ici distinguer entre des activités substantielles et des activités essentielles. Par

exemple, est une activité essentielle pour un seuil de permettre le passage, mais

ce n'est pas l'activité essentielle de la pierre qui constitue le seuil. Respirer et

avoir le cœur battant sont des activités essentielles de nombreux animaux, mais

être animal de cirque n'est pas une activité essentielle de l'animal. Ensuite, si

les activités essentielles impliquent, comme la respiration, une action sur une

autre substance, il existe des activités beaucoup plus immanentes, la pensée par
exemple. Ceci conduit à récuser l'idée que les substances seraient constituées

essentiellement par leur activité causale réciproque. C'est la thèse de Martin,
qui renverse la formule actus sequitur esse pour la remplacer par sa converse
esse sequitur actus16. L'inconvénient est que la substance est alors relativisée.

14 B. Gnassounou, M. Kistler (éds), Causes, pouvoirs, dispositions en philosophie.
Le retour des vertus dormitives, Paris, P.U.F., 2005.

ls La conception des causes comme pouvoirs peut donc faire droit à l'idée
d'Ockham, découplée de sa théologie de la toute-puissance divine arbitraire, selon

laquelle la causalité n'est pas une chose (une substance) entre deux absolus.
16 C. B. Martin, The Mind in Nature, Oxford, Oxford University Press, 2008.



RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ 81

Être du verre ne consiste sans doute pas uniquement à être brisé aisément par la

pierre, ni même à être translucide car le verre reste du verre même dans le noir.
En outre, la réciprocité des causalités ne peut pas être généralisée. Certes

la scie coupe le bois, mais en même temps le bois use la scie. Ceci se traduit
physiquement par la conservation de l'énergie. Or nous avons souligné que
la causalité ne se réduit pas à des transferts d'énergie. La création artistique
n'épuise pas l'art de l'artiste, et si l'enseignement use parfois les nerfs du

professeur, il n'use pas son savoir. Dans ces causalités-là, l'asymétrie est

manifeste.
La causalité des substances s'exerce selon ce qu'elles sont, mais ce qu'elles

sont peut s'entendre de diverses façons. Elle peut s'entendre selon leurs

composants. En ce cas, elles répondent à un premier agent. Le combustible,

par exemple, répond au comburant. La fragilité du verre répond à la pierre. On

peut même en ce cas caractériser la causalité physiquement : l'énergie cinétique
de la pierre est transmise au verre qui ne la supporte pas et se brise en étant

projeté en éclats.
Ce qu'est la substance peut aussi s'entendre selon ce qui la définit. Ainsi

l'homme agit en homme raisonnable, le cheval en cheval, etc. La zoologie et

l'éthologie nous décrivent ces comportements spécifiques. Mais ce genre de

description est aussi valide au niveau chimique et physique : l'eau agit comme
eau, l'huile comme huile etc.

Ce qu'est la substance peut aussi signifier qu'elle est un agent efficient,

par exemple le cheval étalon se comporte comme tel et saillit les juments.
L'homme fabrique, ou écrit etc.

Enfin, ces activités des substances peuvent se comprendre selon une fin.
Dans le domaine de l'action humaine, cela semble assez clair et a été bien

analysé par von Wright17. Mais c'est aussi l'une des caractéristiques des

sciences biologiques. Dans les années 1970, certains épistémologues de

la biologie ont prétendu que toutes les descriptions biologiques finalistes

pouvaient être transcrites en termes de causalité efficiente mécaniste. Mais très

vite cette thèse a été refusée par des biologistes importants comme F. Ayala
ou Ernst Mayr18. Que la finalité soit le produit de l'évolution ou non, ce n'est

pas ici le problème. La question est qu'il est très difficile de décrire un cœur
sans faire appel à sa fonction de pompe sanguine pour le plus grand bien de

l'organisme. Il semble impossible de décrire un os de hanche sans parler du

soutien, de décrire une embryologie sans parler du résultat qui se produit dans

la plupart des cas, à savoir une reproduction réussie, de décrire les protéines
sans dire ce qu'elles apportent à la cellule, et notamment pour les protéines

17 G. H. von Wright, Explanation and Understanding, Ithaca (NY), Cornell
University Press, 1971.

18 F. Ayala, «Biology as an Autonomous Science», in Topics in the Philosophy
ofBiology, Dordrecht-Boston, Reidel, 1976. E. Mayr, What Makes Biology Unique?,
Cambridge, Cambridge University Press, 2004.



82 MICHEL BASTIT

chaperons sans parler de leur fonction de contrôle des autres protéines pour le

plus grand bien de la cellule19.

Une distinction importante à introduire ici est que les causes peuvent être

accidentelles ou non, actuelles ou non. Par exemple, il se peut que le général
vainqueur porte un vêtement bleu, mais ce n'est pas en tant qu'il est en bleu

qu'il est vainqueur, mais en tant que général. Il est clair aussi que le général
qui peut vaincre n'est pas en permanence en train d'exercer son art. Il peut ou
non l'exercer. Enfin, cet exemple militaire permet de comprendre qu'il existe
des chaînes causales. En matière militaire, cela s'appelle la chaîne de commandement.

Lorsque l'ordre est donné d'attaquer, l'ensemble de l'armée entre dans

la bataille grâce à la transmission de l'ordre qui exerce son effet jusqu'aux
armes du dernier soldat. Il est certain que la cause première de la victoire est le

général, mais en même temps chaque sphère de responsabilité est aussi cause,

jusqu'au simple soldat et même jusqu'à son fusil. La cause première n'exclut
pas les causes secondes, au contraire elle leur permet d'exercer leur causalité.
Evidemment de nombreux aléas peuvent se produire dans la chaîne causale.

Ces indications permettent d'aborder la question soulevée aujourd'hui de la

prétendue désuétude de la causalité en raison de l'avènement de la conception
quantique qui ne permettrait plus que des prévisions aléatoires. Comme on l'a
suggéré, il est très abusifde confondre causalité et prévision. En outre, il est loin
d'être certain que le domaine quantique exclue un déterminisme de fond. Il est

justement important de souligner ici que la conception de la causalité qui a été

proposée grâce à la théorie dispositionnelle, si elle admet les aléas accidentels

et les causes seulement en puissance qui sont d'ailleurs liés, ne le fait que sur la

base d'un déterminisme de fond puisqu'encore une fois les substances agissent
selon ce qu'elles sont. Si elles n'agissent pas toujours, ni toujours de la même

façon, elles le doivent à la présence en elles d'une certaine indétermination qui
les rend vulnérables à des empêchements. Les soldats peuvent tirer, mais si la

poudre est mouillée la balle ne part pas.
Suivant la suggestion de Michael Esfeld20, on peut résumer le problème

posé par la physique quantique selon les trois propositions suivantes :

1) La description d'un objet par sa fonction d'onde est une description
complète, c'est-à-dire qu'elle décrit toutes les propriétés que l'objet possède à

un moment 't'du temps ;

2) La fonction d'onde se déroule toujours dans le temps selon une équation
dynamique linéaire, telle que l'est l'équation de Schrödinger;

3) Lorsqu'on effectue une mesure, on obtient un résultat déterminé.

19 La biologie retrouve aussi la finalité à travers la notion de « symmorphose »,
qui signifie la coordination des parties de l'organisme pour son plus grand bien.
Cf. E.Weibel, C. R. Taylor, L. Bolis, Principles ofAnimal Design. The Optimization
and Symmorphosis Debate, Cambridge, Cambridge University Press, 1998.

20 M. Esfeld, Physique et métaphysique. Une introduction à la philosophie de la
nature, Lausanne, Presses polytechniques et universitaires romandes, 2012, p. 107.



RATIONALITÉ ET CAUSALITÉ 83

On se rend compte facilement que ces trois propositions ne peuvent pas
être vraies ensemble, mais seulement deux à deux ; pourtant, il y a de bonnes
raisons de penser que chacune prise séparément est vraie.

Une des possibilités est d'éliminer la proposition 1. C'est la voie inaugurée

par David Böhm. Böhm complète la mécanique quantique par une onde pilote.
La question se pose de savoir quelle est cette entité nouvelle. Plusieurs interprétations

en ont été données. Celle que l'on peut retenir a été fournie par Michael
Esfeld21. Selon lui, l'onde pilote n'est pas une entité supplémentaire. Elle est

seulement l'expression généralisée d'une propension de chaque particule à se

déplacer dans certaines directions. Dans ces conditions, les particules obéissent
à une détermination première, mais celle-ci est encore une potentialité de

déplacement. Notre incapacité à reconstituer le trajet des particules individuelles est

due à notre ignorance qui se traduit dans le caractère statistique de la loi et n'est
donc pas le signe d'une absence de causalité. Les particules se déplacent selon

ce qu'elles sont.

La causalité consiste finalement, pour un agent, à actualiser les potentialités
d'une autre réalité. Ceci satisfait la dissymétrie causale, le mélange de nécessité

et de contingence que nous expérimentons. La causalité est réintégrée dans le

monde présent, physiquement ancrée, contrairement à la théorie des mondes

possibles, mais non limitée à la physique comme le montrent les causes par
information.

Enfin, puisqu'elle se réduit à une action des agents actuels sur des
potentialités d'autres agents contenant de la potentialité, il s'ensuit qu'elle ne peut
être actuelle que grâce à une cause première en acte, étant admis que toute
potentialité passe à l'acte à cause d'un autre acte. Dans ces conditions, la cause
ultime de tous les mouvements ou de toutes les actualisations ne peut être

qu'une cause dont la priorité implique aussi la complète actualité.
Il ne semble pas nécessaire de contrôler à présent la rigueur logique

d'une démarche de ce genre car ce travail a déjà été fort bien effectué par
Jan Salamucha, Joseph Bochenski ou Paul Weingartner22. Par contre, il est

utile de souligner que la théorie de la causalité des substances agissant sur
d'autres substances selon ce qu'elles sont donne à la causalité une force et

une consistance beaucoup plus vraisemblable et beaucoup plus conforme à la

21 M. Esfeld et al. «The Ontology of Bohmian Mecanic», British Journalfor the
Philosophy ofScience 65/4 (2013), p. 773-796; et aussi C. de Ronde, «For and Against
Metaphysics in the Modal Interpretations of Quantum Mechanics», Philosophica 83

(2010), p. 85-117.
22 J. Salamucha, «The Proof Ex Motu for the Existence of God. Logical Analysis

of St. Thomas Aquinas' Arguments », in : Knowledge and Faith, Amsterdam-New York,
Rodopi, 2003, p. 97-135. J. Bochenski, «The Five Ways» in: A. GarcIa de la Sienra
(éd.), The Rationality of Theism, Amsterdam, Rodopi, 2000, p. 61-92 ; du même auteur,
Gottes Wesen und Dasein. Logische Studien zur Summa theologiae I, qq. 2-11, Munich,
Philosophia, 2003. P. Weingartner, God's Existence. Can it be Proven? A Logical
Commentary on the Five Ways ofThomas Aquinas, Francfort [etc.], Ontos, 2010.



84 MICHEL BASTIT

compréhension commune aussi bien que scientifique du monde. À vrai dire,
Hume détruit la causalité, et les remèdes proposés, ou bien acceptent cette
destruction difficilement compatible aussi bien avec la science qu'avec l'action
quotidienne, ou bien proposent des remèdes trop limités comme la théorie du

transfert d'énergie.
On peut dire au sceptique humien que s'il préfère s'enfermer dans son

ignorance, il peut y demeurer, malgré le succès manifeste de la recherche des

causes en science. Il ne peut cependant ignorer qu'il existe en tout cas une
alternative solide à ce scepticisme, qui fait d'ailleurs droit à sa répugnance

pour la conception d'un lien causal substantialisé. Cette alternative offre une

conception de la causalité forte, parce que réductible à l'activité des substances,

qui autorise à remonter l'échelle des causes jusqu'à une cause première
complètement actuelle23.

4. Conclusion

La thèse qui conçoit la causalité comme l'exercice des pouvoirs d'une
substance agissant sur une autre, selon leurs diverses dimensions ontologiques,
permet de surmonter les difficultés qui résultent de la fragmentation humienne
du monde, en rendant possible des séries causales finies et effectives. Elle
couvre aussi bien le champ de la physique que celui des réalités insensibles. Elle
est donc adaptée à la recherche d'une cause première et à l'élaboration d'une

preuve physique de l'existence divine. De ce fait, elle convient mieux que ses

concurrentes à une démarche rationnelle qui recherche une démonstration de

l'existence divine.

23 Pour un développement de cette démarche, je me permets de renvoyer à

M.Bastit, Le principe du monde. Le Dieu du philosophe, Paris, Presses Universitaires
de l'IPC, 2016.


	Rationalité et causalité dans la recherche d'un être premier

