Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: La doctrine chrétienne comme grammaire de la foi
Autor: Riaudel, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 59-71

LA DOCTRINE CHRETIENNE
COMME GRAMMAIRE DE LA FOI

OLIVIER RIAUDEL

Résume

Quelle est la nature des doctrines théologiques chrétiennes? Et quelle
est la tache de la théologie, en tant que réflexion seconde sur la foi et sur
son contenu? A travers deux exemples, & savoir la résurrection des corps et
plus précisément les manieres dont le Catéchisme de I’Eglise catholique et le
Supplément a /a Somme théologique de Thomas d’Aquin présentent ce theme
theologique, puis la théologie trinitaire et le concept de « personne », ['article
défend, a la suite de Wittgenstein, la thése d’une nature régulatrice plus que
référentielle des énoncés de la foi.

1. «Comment allons-nous ressusciter ? »

Les chrétiens croient a «la résurrection des morts», a «la vie du monde
a venir», dit le Symbole de Nicée-Constantinople, a «la résurrection de la
chairy, dit le Symbole des Apdtres.

Parler de morts qui ressuscitent souléve immédiatement ces questions:
comment les morts ressuscitent-ils ? Qu’en est-il de leur corps'?

Entrons quelque peu dans les détails, et posons quelques questions plus
précises?.

A quel 4age allons-nous ressusciter? Une personne paralysée depuis son
enfance, qui a vécu toute sa vie paralysée, va-t-elle ressusciter ainsi? Ne
pourrait-on pas considérer, apres tout, que cela fait partie de son identité ?

' «Pour jouir, il faut un corps. Méme ceux qui font promesses des béatitudes
éternelles, ne peuvent le faire qu’a supposer que le corps s’y véhicule; glorieux ou
pas, il doit y étre.» J. LacaN, Séminaire ‘Le savoir du psychanalyste’, inédit, lecon
du 4 novembre 1971 ; consulté sur http://www.acheronta.org/savoir/04-11-71.htm le 4
décembre 2016.

> On trouvera quelques questions amusées dans le Dictionnaire philosophique de
Voltaire, a 1’article «résurrection», Paris, Touquet, 1822, t. 8, p. 51 sq., en particulier
p. 60 sq. La seule surprise, pour nos contemporains, sera la derniere phrase de I’article:
«On pourrait faire cinquante questions un peu épineuses, mais les docteurs répondent
aisément a tout cela» (p. 62). Le lecteur aujourd’hui devra conclure, soit a I’ironie de
Voltaire, soit que «les docteurs» ont changé.



60 OLIVIER RIAUDEL

Vais-je retrouver ceux que j’aime ? Et si oui, comment, et ou ? Comment allons-
nous nous reconnaitre et nous retrouver? Pourrai-je enfin interroger 1’apotre
Paul sur le sens de quelques versets de son é€pitre aux Romains, ce qui est
pour moi une question tout a fait essentielle ? Mais cela n’implique-t-il pas que
nous soyons, d’une maniére ou d’une autre, soumis a une temporalité ? Peut-on
concevoir une vie sans temps ?

Ce sont la des questions auxquelles de nos jours les théologiens n’aiment
plus répondre’. Ils disent volontiers qu’elles sont mal posées, qu’elles sont
trop anthropomorphiques, voire, sortons les grands mots, qu’elles reposent
sur une conception «mythologique» de la résurrection. Mais, honnétement,
comment pouvons-nous donner un sens a l’expression «résurrection des
corps» sans nous poser quelques questions sur ce corps, son aspect, son lieu,
son mouvement, etc. ?

2. L’importance d’un vocabulaire

Faut-il dire alors que les mots «résurrection de la chair», voire méme
«résurrection des morts», n’ont qu’une fonction de dénotation, mais ne
véhiculent aucune représentation particuliére, et pourraient alors sans difficulté
étre remplacés par d’autres expressions, qui n’emprunteraient rien a 1’image
du corps, comme «la vie éternelle », méme si cette derniére n’échappe pas aux
questions sur le temps ?

La dogmatique chrétienne résiste, dans sa version « orthodoxe», a une telle
solution. Prenons a nouveau un exemple. Supposons que je me présente devant
un représentant de la Congrégation pour la doctrine de la foi, nommée entre
1908 et 1965 «Sacrée congrégation du Saint-Office», et auparavant, depuis
1542, « Sacrée congrégation de I’inquisition romaine et universelle», et que je
lui dise que «je ne crois pas en la résurrection des corps», que «ceci n’a pour
moi aucun sens », il me semble probable qu’il me répondra que ceci n’est pas
conforme a la foi chrétienne.

Cela semble évident si je lui explique, par exemple, que je crois en la
réincarnation, ou qu’il n’y a rien a espérer apres la mort. Par ces propositions
je contredis directement la foi chrétienne.

Mais supposons que je lui dise que «je crois que nous aurons part a la vie
divine», que «nous serons fils et filles de Dieu dans le Fils», et que «cela
dépasse toute considération d’identité ou de corporéité ».

3 «Tant que le dogme de la résurrection de la chair restera une partie essentielle de
la foi chrétienne, cette mise en suspens [du probléme du corps glorieux] ne pourra pas
ne pas sembler contradictoire». G. AGAMBEN, « Le corps glorieux », in. Nudités, Paris,
Payot, 2009, p. 147.



LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI 61

I1 faudra me semble-t-il un théologien plus sourcilleux pour me déclarer hors
de la foi. Mais il est tout a fait possible qu’il me dise que ceci, sans contredire
totalement les symboles de la foi, ne leur est pas compleétement conforme, en
particulier parce que je ne confesse pas explicitement la résurrection des morts,
ni encore moins de résurrection des corps.

Mais comment un théologien peut-il me dire que cela ne correspond pas
a la foi chrétienne s’il n’est pas capable de me dire quel dge auront les corps
ressuscités ? Quel sens cela a-t-il de parler de résurrection des corps quand
aucune question habituellement liée au corps ne semble étre pertinente ?

Et que dire si je propose de parler de la corporéité des ressuscités a partir du
vocabulaire paulinien du corps du Christ ? Plusieurs textes de Paul, ou attribués
a Paul, parlent de I’Eglise comme du corps du Christ. Ainsi en 1 Co 12,12-13:
«le corps est un, et pourtant il a plusieurs membres : mais tous les membres du
corps, malgré leur nombre, ne forment qu’un seul corps: il en est de méme du
Christ. Car nous avons tous €té baptisés dans un seul Esprit en un seul corps,
Juifs ou Grecs, esclaves ou hommes libres, et nous avons tous été abreuvés
d’un seul Esprit.» Le vocabulaire de la corpor€ité¢ des ressuscités parle-t-il
d’autre chose, pourrais-je suggérer, que du lien de tous les croyants au Christ
dont ils forment le « corps» ?

Il me semble, peut-étre a tort, que cette proposition serait moins contestable
que les précédentes, encore qu’elle ne dise rien de la résurrection des corps,
parce qu’elle reprend, a sa maniére, un vocabulaire biblique dont la présence
semble ici plus importante que la précision de sa signification. Quand des
chrétiens confessent ensemble trois «personnes» en Dieu, personne ne leur
demande de s’expliquer sur leur usage du concept de personne, et quiconque
étudie la théologie sait & quel point le sens de ce mot peut varier.

3. Le Catéchisme de I'Eglise catholique

Celui ou celle qui aimerait savoir ce que les catholiques entendent quand ils
parlent de résurrection pourrait par exemple se tourner vers le Catéchisme de
I’Eglise catholigue (CEC), 4 titre d’expression commune et officielle de la foi.

Voici ce que nous pouvons y lire, et pour cela citons-le un peu longuement,
aux articles qui répondent a la question « comment les morts ressuscitent-ils ?» :

997. Qu’est-ce que ‘ressusciter’? Dans la mort, séparation de I’ame et du corps, le
corps de I’homme tombe dans la corruption, alors que son 4me va & la rencontre
de Dieu, tout en demeurant en attente d’étre réunie a son corps glorifié. Dieu dans
sa Toute-Puissance rendra définitivement la vie incorruptible a nos corps en les
unissant & nos dmes, par la vertu de la Résurrection de Jésus.

999. Comment? Le Christ est ressuscité avec son propre corps: « Regardez mes
mains et mes pieds: c¢’est bien moi» (Lc 24,39); mais Il n’est pas revenu a une vie
terrestre. De méme, en Lui, «tous ressusciteront avec leur propre corps, qu’ils ont



62 OLIVIER RIAUDEL

maintenant» (Cc. Latran IV : DS 801), mais ce corps sera «transfiguré en corps de
gloire» (Ph 3,21), en «corps spirituel» (1 Co 15,44) [suit la citation de 1 Co 15,
35-37.42.52-53].

1000. Ce «comment» dépasse notre imagination et notre entendement; il n’est
accessible que dans la foi. Mais notre participation a I’Eucharistie nous donne déja
un avant-goiit de la transfiguration de notre corps par le Christ: «De méme que
le pain qui vient de la terre, aprés avoir regu I’invocation de Dieu, n’est plus du
pain ordinaire, mais eucharistie, constituée de deux choses, 1’une terrestre et I’autre
céleste, de méme nos corps qui participent a I’eucharistie ne sont plus corruptibles,
puisqu’ils ont I’espérance de la résurrection» (S. Irénée, her. 4, 18, 4-5).

1002. S’il est vrai que le Christ nous ressuscitera «au dernier jour», il est vrai aussi
que, d’une certaine fagon, nous sommes déja ressuscités avec le Christ. En effet,
grace a I’Esprit Saint, la vie chrétienne est, dés maintenant sur terre, une partici-
pation & la mort et a la Résurrection du Christ [suit une citation de Col 2,12; 3,1].

1003. Unis au Christ par le Baptéme, les croyants participent déja réellement a la
vie céleste du Christ ressuscité (cf. Ph 3,20), mais cette vie demeure « cachée avec
le Christ en Dieu» (Col 3,3). «Avec lui Il nous a ressuscités et fait asseoir aux
cieux, dans le Christ Jésus» (Ep 2,6). Nourris de son Corps dans 1’Eucharistie, nous
appartenons déja au Corps du Christ. Lorsque nous ressusciterons au dernier jour
nous serons aussi « manifestés avec lui pleins de gloire» (Col 3,3).

1004. Dans I’attente de ce jour, le corps et ’ame du croyant participent déja a la
dignité d’étre « au Christ»; d’ou I’exigence de respect envers son propre corps, mais
aussi envers celui d’autrui, particuliérement lorsqu’il souffre [suit une citation de
1 Co 6,13-15.19-20].¢

Biensir, il s’agit1a d’un catéchisme, et non pas d’un livre de théologie spécu-
lative. Mais il ne s’agit pas non plus seulement d’un catéchisme, mais plutot
d’un texte de référence pour la rédaction d’autres catéchismes. On ne saurait
certes attendre, donc, un exposé qui développe la compréhension de toute la
foi chrétienne, a la maniere d’une théologie systématique, mais ce texte a bien
néanmoins la fonction d’exposer 1’essentiel de la foi chrétienne. Il en expose
la doctrine commune. Et de ce point de vue, la stratégie est particulierement
claire: & la question « Comment les morts ressuscitent-ils ?», le Catéchisme de
I’Eglise catholique répond: «c’est un mystére». Trés exactement, il répond:
«Ce ‘comment’ dépasse notre imagination et notre entendement ; il n’est acces-
sible que dans la foi.» (CEC 1000).

La seule chose que le texte dise positivement consiste a répéter saint Paul et
a parler de la vie éternelle qui est déja commencée : « Mais notre participation a
I’Eucharistie nous donne déja un avant-gott de la transfiguration de notre corps
par le Christ» (CEC 1000).

Tout ceci est trés intéressant, mais élude totalement tout propos sur une
représentation concrete du corps ressuscité.

* Cf http://www.vatican.va/archive/FRA0013/ _P2C.HTM (consulté le 4 décembre
2016).




LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI 63

4. Entrele Moyen-Age et nous

Les médiévaux n’avaient pas ces pudeurs. Le Supplément a la Somme
théologique de Thomas d’Aquin, par exemple, consacre la question 79 a
I’identité des ressuscités, la question 80 a I'intégrité du corps ressuscité, la
question 81 a la qualité de ce corps, la question 82 a I’état corporel des €lus, la
question 83 a la subtilité de leur corps, la question 84 a leur agilité, la question
85 a leur clarté, et enfin la question 86 a I’état corporel des damnés. Nous
pourrions trouver le méme type de réflexion dans la Somme contre les Gentils.

Je n’entrerai pas dans le détail des réponses de Thomas d’ Aquin, mais vous
avez la toutes les réponses aux questions qui se posent logiquement dés lors
que vous parlez de résurrection des corps. Par exemple, dans le supplément,
nous trouvons comme réponses :

— La résurrection ramenera tous les étres humains a la pleine jeunesse, c’est-
a-dire a 1’age ou finit la croissance et ou commence le déclin.

— Tous les ressuscités auront le méme éage, c’est-a-dire, non pas le méme
nombre d’années, mais ils posséderont le méme état de perfection naturelle,
qui est compatible avec une quantité, plus ou moins considérable, selon les
individus.

— De méme, pour sa stature. Chaque individu, dans les limites de ce plein
développement, a une certaine quantité correspondant a sa nature indivi-
duelle, et dans 1’ordre naturelle la croissance doit I’y amener, & moins d’une
anomalie ou d’un accident qui conduit a un exces ou a un défaut. Cette
quantité¢ dépend des individus. Tous les étres humains ne ressusciteront
donc pas avec la méme quantité ; mais chacun, avec celle a laquelle 1’aurait
a mené une croissance libre et normale, et la puissance divine remédiera
a I’exces ou au défaut. Par conséquent tous les ressuscités n’auront pas la
méme stature, mais chacun atteindra la taille correspondant idéalement a
son identité.

— Les ressuscités pourront se mouvoir et I’opinion la plus probable est que
les corps glorieux se meuvent dans le temps, mais un temps que sa brieveté
rend imperceptible. Et cependant, un corps glorieux peut mettre moins de
temps qu’un autre a franchir le méme espace, car le temps, si minime qu’on
le suppose, est divisible a I’infini. Etc>.

Pourquoi cette abondance des réponses dans cette collation de textes
antérieurs de Thomas, qui forment le Supplément, et pourquoi au contraire cette
réserve dans le texte du Catéchisme de 1’Eglise catholique? Tant de choses
certes ont changé dans notre représentation du monde, et par conséquent dans
les rapports entre ce monde et le monde a venir.

5 Cf. Tuomas D’ AQUIN, Supplementum, q. 81 a 85.



64 OLIVIER RIAUDEL

Prenons un seul exemple. Le méme Thomas, a la question 102, article 1 de
la Ia pars, a la question «Est-ce que le paradis est un lieu matériel ?», répond
ceci:

Comme dit saint Augustin: «Rien n’empéche d’adopter les interprétations spiri-
tuelles du paradis qui peuvent étre utiles, pourvu toutefois que I’on croie a la vérité
absolument fidele de cette histoire, telle qu’elle se manifeste dans le récit des événe-
ments ». En effet, ce que I’Ecriture dit du paradis se présente  la fagon d’un récit
historique; or, dans tout ce que 1’Ecriture rapporte de cette fagon, il faut prendre
comme fondement I’authenticité de I’histoire, et c¢’est la-dessus qu’il faut bétir les
interprétations spirituelles. Le paradis est donc, selon Isidore: «Un lieu situé a
I’Orient, dont le nom se traduit par jardin.»¢

5. Enoncés descriptifs ou symboliques ?

Je reviendrai un peu plus loin sur cette réponse géniale. Mais ce qui saute
aux yeux, c’est que pour Thomas le jardin d’Eden peut bien figurer sur une
carte du monde. C’est un lieu réel, que la géographie pourrait situer. Revenons
donc a ma question précédente. Pourquoi cette abondance de réponses chez
Thomas aux questions que peuvent poser 1’idée de résurrection de morts, et
cette réserve dans le texte du Catéchisme de I’Eglise catholique ? Je disais que
tant de choses ont changé dans notre représentation du monde, et par consé-
quent dans les rapports entre ce monde et le monde a venir.

Mais pour le dire de fagon moins herméneutique et plus épistémologique,
je dirai que ce qui a changé, c’est le statut des doctrines sur les fins derniéres.
Ces doctrines, comme celles sur le Paradis, €taient pour les médiévaux des
énoncés descriptifs. Ce sont, pour la plupart des théologiens modernes, des
énoncés qu’ils diraient « symboliques». Il n’y a donc pas plus lieu de s’inter-
roger sur I’emplacement géographique du Paradis ou sur la nature des corps
ressuscités, qu’il n’y a lieu de s’interroger sur le «lieu» ou va le soleil quand
il se «couche». Le seul débat qui subsiste entre la plupart des théologiens,
concernant le corps des ressuscités, est celui de savoir de quoi ce vocabulaire
est-il le symbole ? Est-ce, comme pour le Catéchisme de I’Eglise catholique,
I’expression symbolique d’une réalité qui « dépasse notre imagination et notre
entendement», ou (n’) est-ce, par exemple, (que) 1’expression symbolique
d’une conviction sur le corps présent ?

Pour la plupart des théologiens contemporains, les énoncés sur la vie apres
la mort sont des énoncés plus symboliques que descriptifs. Mais les théologiens
ne sont pas toujours treés cohérents. Apres tout, pour beaucoup de théologiens
aujourd’hui, comme pour tous les théologiens au XIII® siécle, la théologie
trinitaire est congue comme une forme de description de la réalité divine. Un
énonce gnoséologique, correspondant analogiquement a un état de chose. Une
proposition donc, un énoncé qui donne des informations sur un état de choses.
Dieu est trine: il n’y a pas deux, ni quatre, ni une infinité de personnes en Dieu,
quel que soit le sens que I’on accorde au mot « personne », mais trois.



LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI 65

Donc pour beaucoup de théologiens, et pour la plupart des chrétiens, « Dieu
est Pere, Fils et Saint-Esprit», c’est une proposition. Mais pour beaucoup de
théologiens, «les corps ressusciteront» n’est pas un énoncé cognitif au point
qu’on puisse se demander: a quel age vais-je ressusciter? Disons que pour
beaucoup de théologiens, «les corps ressusciteront» n’est plus un énoncé
cognitif au point qu’on puisse se demander : & quel dge vais-je ressusciter, alors
qu’il I’était pour Thomas d’Aquin.

C’est un énoncé discriminant, mais qui n’est lié a aucune représentation
possible, c’est un mystere comme dit le Catéchisme. Si vous dites, «je ne
crois pas a la résurrection des corps», pour I'institution catholique, vous étes
hérétique (je sais bien qu’on ne dit plus vraiment cela comme cela, mais c’est
ainsi), on vous soupgonne d’étre influencé par le bouddhisme ou par le New
Age, ou on vous soupconne d’étre idéaliste, ou que sais-je. Mais si vous dites
«je crois a la résurrection des corps», on ne vous encourage pas (ou on ne
vous encourage plus) a vous interroger sur la taille ou sur le mouvement du
corps glorieux. C’est une regle de foi, mais pas nécessairement une proposition
décrivant un état de chose. C’est ce qu’on peut nommer une norme, semblable
a une reégle de grammaire: elle est du coté de la syntaxe, pas du coté de la
sémantique.

Revenons a un exemple précédent: la Trinité. Dieu est Pére, Fils et Saint
Esprit, Trinité des personnes dans 1’unité de leur nature, comme le dit la
Préface de la messe, dans la liturgie catholique, pour la féte de la Trinité. Mais
que signifie le mot personne ? Karl Rahner va considérer que ce n’est pas une
personne au sens moderne, un sujet autonome, sans quoi les chrétiens seraient
trithéistes, mais qu’il faut entendre par ce mot «un centre d’activité cognitif
et libre propre, libre, disposant de soi-méme, se posant a part des autres»’.
De méme chez Karl Barth, parlant de «trois manieres d’étre (Seinsweise) du
Dieu unique, dans la particularité et dans la réciprocité de leurs relations » 8.
Dans le méme temps, et a I’inverse, Hans Urs von Balthasar, Jiirgen Moltmann
ou Wolfhart Pannenberg vont s’efforcer de penser sans réserve le vocabulaire
de la personne: «Si les relations trinitaires entre le Peére, le Fils et 1’Esprit
ont la forme d’une autodistinction réciproque, alors on ne peut les concevoir
simplement comme des modes d’étre différents d’un unique sujet divin, mais il
faut les penser comme puissances de vie de trois centres d’actions autonomes ».
écrit par exemple Pannenberg®.

Résumons donc la situation pour les non-théologiens: tous ces théologiens
s’accordent pour dire qu’il y a trois personnes en Dieu, mais ils ne s’accordent
pas sur le sens du mot «personne ». Et cela a I’air de ne choquer personne. On

8 Tuomas D’ AQuIN, Somme Théologigue, la, q. 102 a. 1.

7 K. RAHNER, Traité fondamental de la foi, Paris, Centurion, 1983, p. 159.

8 K. BARTH, Dogmatique 1¥*, t. 2, tr. P. Maury et al., Genéve, Labor et Fides, 1953,
p. 68.

® W. PANNENBERG, Théologie systématique *, Paris, Cerf, 2008, p. 415.



66 OLIVIER RIAUDEL

appellerait cela ailleurs un malentendu, mais manifestement cela ne fonctionne
pas ainsi en christianisme: la confession d’une Trinité des personnes est plus
ou moins normative (il faut tenir compte du statut du dogme en protestan-
tisme), disons que la confession du Pere, du Fils et de I’Esprit est normative,
mais qu’aucune représentation liée a cette croyance n’est normative.

Si vous défendez une forme orthodoxe de christianisme, vous entrerez plus
dans les détails. Vous direz que la doctrine trinitaire évite deux écueils, exclut
deux theéses:

— le subordinatianisme: ’inégalité du Pére, du Fils et de I’Esprit, et/ou la
subordination du Fils et de I’Esprit au Pére.

— le modalisme: le Pe¢re, le Fils et I’Esprit comme de simples rdles
(prosopa) que Dieu prend pour agir ou se révéler et/ou considérer que la Trinité
n’existe que pour nous, mais sans qu’il y ait de réelle différence en Dieu.

Dans le cadre de ces balises, de ces normes, de ces regles, les théologiens
se représentent la personne divine comme ils I’entendent.

Bref, il en va de méme pour les énoncés sur les fins derniéres et pour les
énoncés sur la Trinité: ils formulent des normes qui sont distinctes des repré-
sentations que vous pouvez former a leur sujet. Plus exactement, ces énoncés
constituent la foi chrétienne, ou définissent la foi chrétienne plus comme un
ensemble de normes, de régles, que comme un ensemble de représentations.

6. Le mot sans sa représentation

Introduire le vocabulaire de la norme, voire de la grammaire, est-il une
innovation wittgensteinienne? Je pense que non. On pourrait relire toute la
question 13 de la Ia pars de la Somme théologique, consacrée aux noms divins,
pour y trouver quelques ressemblances (mais pas une identité) avec la these
définie ici.

Premier exemple, I’article 1: «Dieu peut-il étre nommé par nous ?» Voici
la réponse de Thomas. D’apres Aristote, résumé par Thomas, «les mots sont
les signes des concepts, et les concepts sont les représentations des choses ».
Les mots se réferent donc aux choses, estime Thomas, par ’intermédiaire de
ce que I’esprit peut concevoir. Nous nommons un étre dans la mesure ot nous
pouvons le connaitre. Or il a déja été établi que nous ne connaissons pas Dieu,
en ce temps, en son essence, mais seulement a partir des créatures, comme leur
principe, et cela par mode d’excellence et de négation. Quand nous utilisons un
nom pour parler de Dieu, nous ne pouvons nous abstraire d’une représentation
issue de notre expérience présente, méme si nous prenons soin de dire que
Dieu, par exemple, n’est pas univoquement pere a la maniere des péres de
ce monde, mais seulement analogiquement, de facon plus excellente, et sans
aucune des limitations liées a la paternité humaine ou a I’existence corporelle.
Donc nous nommons Dieu d’apres les créatures, «mais non de telle sorte que
le nom qui le signifie exprime 1’essence divine telle qu’elle est». Autrement



LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI 67

dit nous pouvons nommer Dieu, et si nous le nommons nous développerons
nécessairement des représentations, mais celles-ci ne seront jamais adéquates
a I’essence divine.

L’article 2, génial, le précise : « certains noms attribués a Dieu désignent-ils
sa substance ?» Certains, note Thomas, contestent que ces noms disent quelque
chose de Dieu: selon les uns, parce que les noms divins n’ont pour fonction
que d’écarter de Dieu quelque chose, selon d’autres, parce qu’ils expriment
seulement une certaine relation de Dieu aux créatures. Deux solutions que
Thomas rejette pour plusieurs raisons, en particulier le fait que I’on n’utilise
pas n’importe quel nom pour Dieu, et le constat que «cela est contraire a
I’intention de ceux qui parlent de Dieu» : « Quand ils disent de Dieu qu’il est
vivant, ce qu’ils veulent dire, ce n’est pas qu’il est la cause de notre vie ni qu’il
difféere des corps sans vie». Aussi la solution retenue par Thomas est-elle la
suivante: «ces termes signifient bien la substance divine, et sont attribués a
Dieu substantiellement ; mais ils ne réussissent pas a le représenter. » '°

Et la suite des articles va développer cette idée. Nous disons que Dieu est
tout-puissant, et cet énoncé est véritablement affirmatif, cet énoncé est vrai,
mais nous ne pouvons nous représenter comment il est réalisé en Dieu. Dieu est
Pére, Fils et Saint Esprit: cet énoncé, pour Thomas, est vrai, mais il se réalise
en Dieu d’une fagon que nous ne pouvons nous représenter.

7. Le role de ’'image dans le discours religieux chez Wittgenstein

Nous retrouvons la la question de 1’image qui occupe tant Wittgenstein
dans les Legons sur la croyance religieuse. L’exemple par lequel commence
la réflexion de Wittgenstein est bien connu: «Un général autrichien disait
a un interlocuteur: ‘Je penserai a vous aprés ma mort, si toutefois cela est
possible’. » Que fait ce général, lorsqu’il parle ainsi?

A propos d’un exemple semblable, celui d’un voyageur partant en Chine et
disant a Wittgenstein, «[i]l se pourrait que nous nous voyions une fois morts»,
un de ses auditeurs, Casimir Lewy, suggere que celui qui parle ainsi évoque
par cette image un certain comportement, une maniere d’étre, de considérer
I’existence: «Dans ce cas, vous pourriez penser simplement qu’il a exprimé
une certaine attitude». C’est une solution que rejette Wittgenstein: «Non, ce
n’est pas la méme chose que de dire: “J’ai beaucoup d’affection pour vous”,
et il se peut bien que ce ne soit pas la méme chose que de dire quoi que ce soit
d’autre. Cela dit ce que cela dit. Pourquoi devriez-vous étre en mesure d’y
substituer quelque chose d’autre ?» !

19 THoMmAs D’ AQUIN, Somme théologique, Ia q. 13 a. 2, ad lum.

L. WITTGENSTEIN, Lectures and Conversations on Aesthetics, Psychology, and
Religious Belief, Oxford, Blackwell, 1966 ; Lecons et conversations, trad. fr. J. Fauve,
Paris, Gallimard, 1992: «Lecons sur la croyance religieuse », ici p. 133.



68 OLIVIER RIAUDEL

Qu’est-ce que dire quelque chose en employant une image? L’usage de
I’image est extrémement important dans la religion, et d’ailleurs, tout de suite
apres, Wittgenstein cite I’image de I’ceil de Dieu qui voit tout. Le croyant qui
parle ainsi de «se revoir aprés la mort» n’entend pas seulement parler, de
fagon métaphorique, de I’amitié qu’il a pour celui a qui il parle. Qu’est-ce
donc qu’une image, dans le langage religieux, lorsqu’il n’est pas possible de
la réduire a autre chose, a un autre type d’énoncé, et qu’il n’est pas possible
non plus de prendre I’expression employée pour une simple description d’un
¢tat de fait?

Avant de proposer une réponse a cette question, il faut remarquer que ces
images ne sont pas non plus sans régles. La réponse de Thomas a la question
sur I’age que notre corps aura a la résurrection est sans doute plus intelligente
que la question elle-méme, mais enfin il juge que la question mérite d’étre
posée. Et ce n’est peut-Etre pas le cas pour toute autre question.

Prenons un autre exemple. Jésus compare le Royaume de Dieu a un
banquet. Cela a sans doute du sens de se demander : pourquoi un banquet? On
pourra répondre que le salut se mange, en ce sens qu’il se recoit et que la vie de
Dieu est comme notre nourriture terrestre : nous ne nous suffisons pas a nous
mémes, nous devons manger quelque chose pour vivre, les anges eux-mémes
mangent puisqu’il est question du pain des anges, signe que toute créature doit
recevoir de Dieu ce qui lui est nécessaire pour vivre. Mais personne de sensé ne
s’interrogera sur la cuisson des viandes, ou sur le menu prévu pour les végéta-
riens ou pour les diabétiques.

Wittgenstein écrit que «[qJuelque chose n’est une proposition qu’a I’inté-
rieur d’un langage » '*. Autrement dit, ce qui donne vie aux signes du langage
n’est pas a chercher dans une intention du sujet, un sens que le locuteur « aurait
en téte», mais dans ’'usage qui est fait de ces signes.

Comme il I’écrit dans le Cahier bleu :

Mais si nous devions nommer quelque chose qui soit la vie du signe, nous devrions
dire que c’est son utilisation. [...] C’est du systéme de signes, du langage auquel
il appartient que le signe (la phrase) tire sa signification [significance]. En gros:
comprendre une phrase veut dire comprendre un langage. En tant qu’elle est une
partie du systéme langagier, pourrait-on dire, la phrase est vivante.

Ou encore, au § 438 des Recherches philosophiques: «Tout signe isolé
parait mort. Qu’est-ce qui lui donne vie ? C’est dans ’'usage qu’il est vivant. » '*
Il est trés intéressant de remarquer que Wittgenstein dit exactement la méme
chose des images: de méme qu’il écrit que «quelque chose n’est une propo-

12 L. WITTGENSTEIN, Grammaire philosophique, éd. R. Rhees, tr. fr. M. A. Lescourret,
Paris, Gallimard, 1980, I, VI, § 84.

3 L. WITTGENSTEIN, Le cahier bleu et le cahier brun, tr. fr. M. Goldberg et J. Sackur,
Paris, Gallimard, 1996, p. 40.

" L. WITTGENSTEIN: Recherches philosophiques, tr. fr. F. Dastur et al., Paris,
Gallimard, 2004.



LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI 69

sition qu’a I’intérieur d’un langage », il écrit dans la Grammaire philosophique :
«Quelque chose n’est une image qu’a I’intérieur d’un langage d’images.» '
Cela a donc du sens de filer la métaphore du repas dans le Royaume de
Dieu, mais jusqu’a preuve du contraire, cela n’a pas de sens de s’interroger sur
la présence d’un menu végétarien. Jusqu’a preuve du contraire : c’est le role des
théologiens que d’examiner ces possibles's. Quels €léments sont structurants
de la pensée chrétienne et pourquoi ? Quelle est la grammaire du christianisme ?

8. La technique d’emploi d’un mot ou d’une image

La question de I’image revient dans les Legcons sur la croyance religieuse a
propos des fresques de Michel-Ange. Les fresques ne représentent certainement
pas I’acte de la création de I’homme par Dieu, au sens ou I’on pourrait se dire,
en voyant ces fresques, «que c’est 1a la Divinité », considere Wittgenstein : «I1
faut voir, employer cette image d’une fagon complétement différente si I’on
veut appeler ‘Dieu’ cet homme enveloppé dans ce curieux molleton» .

On retrouve ici la question d’une technique d’emploi de I’image. Lorsqu’on
montre I’image d’une plante tropicale a quelqu’un qui ne I’a jamais vue, ce
dernier pourra a I’avenir I’identifier grace a «une technique de comparaison
entre 1’image et la plante», écrit-il. Or c’est la technique d’emploi de I’'image
qui n’est pas donnée dans 1’image, mais qui I’est en revanche dans la religion
chrétienne, puisqu’il est bien certain que ni Michel-Ange ni ses commanditaires
n’auraient dit que Dieu ressemble a ce qui est mis en image dans ces fresques.

Ainsi en va-t-il d’autres expressions imagées, comme celle de «se revoir
apres la mort». Les prendre pour des descriptions conduit a une multitude de
difficultés, comme celle sur 1’ceil par lequel nous nous reverrons, sur I’espace,
le temps, ’apparence de chacun et les moyens nécessaires pour se retrouver
et se reconnaitre. Mais le croyant n’acceptera pas volontiers de considérer
ces expressions seulement comme des images métaphores qui pourraient étre
réduites a une description non métaphorique, comme I’expression de ’affection
que 1’on peut avoir pour quelqu’un.

Les mots «corps », « vie », «apres la mort» sont employés d’une autre fagon
que dans le langage courant. Et peut-étre bien que le propre d’un croyant est
d’admettre d’autres usages de ces mots '®. Ces usages, cependant, sont toujours

15" Grammaire philosophique, 1, 1X, § 123.

'6 Nous avons un trés bel exemple, venant d’un philosophe, de ce genre de recherche
dans le texte déja cité de G. AGAMBEN, «Le corps glorieux », art. cit., méme si dans ce
cas le propos est plus anthropologique que théologique. A travers le théme du corps
glorieux, il est question du corps humain présent lorsque le désceuvrement le libére et lui
ouvre de nouvelles possibilités.

17 L. WITTGENSTEIN, « Legons sur la croyance religieuse», op. cit., p. 122-123.

18 «Pour énoncer les soupgons que nous nourrissons spontanément (pour peu que
nous en nourrissions...) contre la théorie ‘sémantique’ de Tarski, nous nous contentons
généralement d’observer qu’elle fut construite pour dire en toute rigueur qu’‘il est vrai



70 OLIVIER RIAUDEL

régulés, et I’hypothese que nous formulons depuis le début de ce texte est
que les doctrines chrétiennes fournissent des régles d’usage de ces mots, sans
Jamais disposer d’un acces immédiat a ce dont ils parlent. Comme |’€crivait
Wittgenstein, « cela dit ce que cela dit», et faute d’un autre acces a ce que cela
nomme, NOUS Ne Ppouvons que passer par ces mots pour en parler, fiit-ce en
jouant avec eux, en les faisant évoluer, en leur donnant d’autres résonances.

Ainsi les énoncés qui structurent la foi ne sont pas des énoncés minimaux
décrivant quelque chose, le minimum a croire, mais des régles qui structurent
notre grammaire chrétienne. Quant a la représentation qui est associée au mot,
nous sommes alors dans le domaine de la liberté et de I’imaginaire. Et c’est
trés bien ainsi.

Et le mourant chrétien qui dit a celle qu’il aime «nous nous retrouverons au
Ciel» est bien plus intelligent que le théologien qui viendrait exposer quelques
réserves philosophiques, au nom de la «rationalité» ou de la modernité, a de
tels propos. Et la Trinité de Roublev est plus riche de sens que bien des recons-
tructions métaphysiques sur les quasi-relations subsistantes. Et ’hymne des
vépres du temps pascal, Ad cenam agni providi'®, plus profond malgré ses
représentations corporelles, que 1’exclusion pour des raisons ontologiques de
I’image du repas parce qu’elle serait contradictoire avec I’idée d’éternité ou
d’immatérialité. Et celui qui s’agenouille dans une église est plus fin que le
métaphysicien qui lui ferait remarquer que Dieu est omniprésent.

9. Conclusion

Nul n’a sans doute mieux résumé cette thése que Fergus Kerr, que je me
permets de citer un peu longuement :

que la neige est blanche si et seulement si la neige est blanche’, et nous avons raison d’en
faire I’observation. L’univers des théories analytiques, ou anglo-américaines, (on peut
leur donner plusieurs noms) est en général peuplé de chats couchés sur des paillassons,
de professeurs qui se souviennent d’avoir mangé du porridge au petit déjeuner et, donc,
de couches de neige blanche. Et si nous nous dotons d’instruments conceptuels destinés
a définir ce que ‘vrai’ veut dire en un tel univers, il faut peu de sagacité pour noter qu’il
sera difficile (pour le moins) d’utiliser ces mémes instruments pour définir ce que ‘vrai’
veut dire en des univers ou I’on rencontre aussi des choses ou événements comme, au
choix, des chats du Cheshire (dont le sourire reste 1a quand le chat disparait), des inter-
ventions angéliques ou ce qu’on appelle souvent des ‘valeurs’.» J.-Y. LAcosTE, «Philo-
sophie, théologie et vérité. Remarques frontaliéres», Recherches de science religieuse
89/4 (2001), p. 489.

¥ «Ad ceenam agni providi/Et stolis albis candidi/Post transitum Maris Rubri/
Christo canamus Principi. Jam pascha nostrum Christus est,/Qui immolatus Agnus est,/
Sinceritatis azyma/Caro ejus oblata est». «Apres avoir passé la mer Rouge, allons,
revétus d’habits blancs, au festin de 1’Agneau, et chantons les louanges de Jésus-Christ
notre Roi. Ainsi Jésus-Christ est notre Pdque, c’est I’ Agneau qui a été¢ immolé pour notre
salut; sa chair offerte pour nous est le vrai pain sans levain, et I’azyme de sincérité dont
nous devons nous nourrir».



LA DOCTRINE CHRETIENNE COMME GRAMMAIRE DE LA FOI il

La théologie comme grammaire est la description patiente et appliquée de la facon
dont nous parlons de Dieu, quand il nous faut le faire. Mais pourquoi douter de
pouvoir découvrir quoi que ce soit d’intéressant sur notre moi intérieur ou sur le
divin dans de simples mots, des signes ou des activités corporelles? [...] Pourquoi
nous extraire de notre corps dans I’espoir de trouver I’illumination permettant
d’appréhender plus directement nos esprits et les dieux, par une autre voie que
notre dire et notre faire. C’est le propos théologique secret des derniers écrits de
Wittgenstein. En insistant sur le fait que la théologie est grammaire, il nous rappelle
en réalité que seule I’écoute de ce que nous disons au sujet de Dieu (et de ce qui a
été dit depuis des générations) et la réflexion sur la relation entre la parole au sujet
de Dieu, nos paroles et nos actes dans de nombreuses autres occasions peuvent nous
donner une chance de comprendre ce que nous voulons dire quand nous parlons de
Dien,#

Décrire patiemment et avec application la fagon dont nous parlons de Dieu,
c’est, en christianisme, décrire d’abord avec patience et application la fagon
dont les Ecritures parlent de Dieu, puisque la Bible est a la fois la source ou
la mesure de notre fagon, chrétienne, de parler de Dieu, et qu’en elle se donne
a lire non seulement la fagon dont nos prédécesseurs dans la foi ont parlé de
Dieu, mais la parole de Dieu sur lui-méme.

2 F. KERR, La théologie apreés Witigenstein, Paris, Cerf, 1991, p. 202.






	La doctrine chrétienne comme grammaire de la foi

