
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Religion de la raison, religion rationnelle, religion raisonnable

Autor: Delecroix, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 33-57

RELIGION DE LA RAISON, RELIGION RATIONNELLE,
RELIGION RAISONNABLE

VrNCENT Delecroix

Résumé

La question des rapports entre religion et rationalité peut être abordée

par le biais d'une interrogation portant sur le modèle de l'accord envisagé

par l'instance critique. L'idée d'une religion qui satisferait aux exigences de

cette instance nécessite évidemment que l'on clarifie celles-ci et, par voie de

conséquence, que l'on détermine le type de «raison» à laquelle elles renvoient.
On esquisse ici trois modèles possibles, tributaires notamment d'une extension

progressive de la «rationalité», de ses critères et de ses procédures, aux
dimensions de l'espace public, pour autant que la «religion» ne se limite

pas aux croyances théoriques mais constitue une réalité sociale et politique
que la raison philosophique doit évaluer comme telle. Ces modèles peuvent
servir d'indicateurs, sinon d'horizon, à l'exercice même de la philosophie de

la religion.

1. A partir de Pascal

On trouve chez Pascal le fragment suivant : « Si on soumet tout à la raison,
notre religion n'aura rien de mystérieux et de surnaturel. Si on choque les

principes de la raison, notre religion sera absurde et ridicule.»1 En faisant
mention de ce fragment, on ne cherche pas à montrer combien la caricature

répandue d'un Pascal prétendument irrationaliste est éloignée de la réalité de

sa pensée. Cela suffirait cependant à indiquer que le hiatus - et non la
contradiction - pascalien entre la raison et la foi, ou encore entre l'ordre de l'esprit et
celui de la charité, est plus évidemment complexe qu'on ne le dit d'ordinaire.
Or ce qui de ce fragment surprend est ce qui doit ici nous guider.

La première phrase insiste sur le hiatus, la seconde sur le fait que ce hiatus
n'est pas une contradiction («choquer» signifie ici contredire). La contradiction

n'est peut-être pas rédhibitoire, mais elle est à tout le moins gênante:
«Contradiction est une mauvaise marque de vérité», écrit ailleurs Pascal2. Ce

qui signifie qu'elle n'est en réalité un critère ni dans un sens ni dans l'autre:

1 B. Pascal, Pensées, fr. 204, éd. Ph. Selliers, Paris, Gamier, 1991, p. 238.
2 Ibid., fr. 208, p. 239.



34 VINCENT DELECROIX

«Plusieurs choses certaines sont contredites. / Plusieurs fausses passent sans

contradiction.»3 Or si cette «marque» est indifférente - «Ni la contradiction
n'est marque de fausseté, ni l'incontradiction n'est marque de vérité»4 - cela

ne signifie pas pour autant que le rapport de la religion aux principes de la
raison est lui-même indifférent, ni d'ailleurs que sa vérité ne dépend en rien de

ce rapport. Au contraire, ce rapport est si décisif, et si décisive est - ô surprise
sous la plume de Pascal - sa conformité avec la raison, que « ce sera une des

confusions des damnés de voir qu'ils seront condamnés par leur propre raison

par laquelle ils ont prétendu condamner la religion chrétienne ».5

La religion pascalienne est objectivement rationnelle en ce sens, même s'il
ne nous est pas permis peut-être de savoir qu'elle est vraie autrement que par
la révélation. Mais une certaine conformité à la raison est en outre nécessaire

subjectivement. On a l'habitude en effet d'opposer la conception pascalienne
d'une foi fondée sur la volonté à la conception, par exemple leibnizienne, de

la croyance comme acte de l'entendement6. Une telle opposition expliquerait
que, selon Pascal, on pourrait choisir, décider, vouloir contre la raison, c'est-
à-dire contre les raisons que présente la raison, tandis que ce serait tout à fait
impossible (et non pas indigne : l'argument n'est pas moral) selon Leibniz.
Mais c'est oublier des remarques comme celle-ci : «La raison ne se soumettrait

jamais si elle ne jugeait qu'il y a des occasions où elle doit se soumettre. / Il est

donc juste qu'elle se soumette quand elle juge qu'elle se doit soumettre.»7 Au
lieu d'y voir l'affirmation d'un principe d'autorité, c'est plutôt l'insistance sur
la paradoxale souveraineté de la raison jusque dans sa soumission qui devrait

frapper. Que la raison doive se soumettre est une chose : cela signifie seulement

qu'on n'obtient rien en matière de croyance religieuse sans l'accord de la

raison. Mais il y a une seconde chose, qui est que la raison juge par elle-même,
en pleine souveraineté, qu'elle a raison de se soumettre...

Si la religion choquait la raison, il ne serait pas seulement indigne de

s'y soumettre: il serait impossible d'y croire. C'est d'ailleurs la raison pour
laquelle on peut en appeler à la « machine » et au pari, lequel ne fournit pas
tant des raisons de croire qu'il ne cherche à convaincre la raison qu'elle peut
se «soumettre», c'est-à-dire à lever les objections légitimes qu'elle pourrait
faire valoir. Bien sûr ceci ne fait pas la foi, laquelle est un produit de la grâce et

relève, cette fois, plutôt de l'acte que des raisons. Mais il semble bien que cela

constitue comme une condition nécessaire, bien que non suffisante.
Cette dernière distinction est d'importance pour notre sujet, elle nous incite

à être attentifs à certains termes. Dans le fragment cité pour commencer, il

3 Ibid.
4 Ibid.
5 Ibid., fr. 206, p. 239.
6 Cf. J. Bouveresse, Que peut-on faire de la religion?, Marseille, Agone, 2011,

p. 21-32. Cf. aussi I. Hacking, L'émergence de la probabilité, Paris, Seuil, 2002, p. 101

sq.
7 B. Pascal, Pensées, fr. 205, op. cit., p. 238.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 35

est question de religion et non de foi. Cette distinction n'est évidemment pas
rhétorique, mais elle n'est pas non plus surchargée ou surdéterminée par cette

opposition entre foi et religion qu'a cultivée par exemple une certaine théologie
protestante à la suite de Luther. Elle précise que notre problématique porte sur
un ensemble plus vaste que la question des rapports entre la foi et la raison - et

peut-être même qu'elle n'est pas le problème des rapports entre la foi et la
raison. En outre elle implique sans doute une sous-distinction interne entre la

croyance et la foi. La question des raisons concerne la croyance, laquelle est

le socle de la religion. Quant à la foi, c'est sans doute une autre question. Une

fois qu'on aura philosophiquement fixé et précisé les rapports de la religion
et de la raison, c'est-à-dire en réalité la manière d'avoir de la religion, alors
on entrera dans le domaine de la foi, c'est-à-dire de la vérité - et on aura là
d'autres critères, celui des miracles, des figures (dans la lecture typologique) et
de l'autorité des martyrs.

Au demeurant il faut se souvenir qu'il y a deux manières de croire, selon
Pascal, si l'on s'en fie par exemple à un autre fragment de la même liasse :

« La conduite de Dieu, qui dispose toute chose avec douceur, est de mettre la

religion dans l'esprit par les raisons et dans le cœur par la grâce». C'est ce qui
fait que «même pour la foi», il y a ceux qui croient par raison, ceux qui croient

par superstition et ceux « qui sont dans une véritable piété de mœurs, et tous

ceux qui croient par un sentiment du cœur. »8 Ceci pour réduire et déterminer le

champ concerné par la question des rapports entre religion et raison.
Une fois ceci rappelé, on constatera qu'il n'est pas nécessaire, pour établir la

différence non-oppositive entre religion et raison, et donc pour établir la
différence entre ce qui «diffère» et ce qui «choque», de supposer une distinction
de type leibnizienne (ou baylienne) entre ce qui est au-dessus de la raison et

ce qui est contre la raison. S'il s'agit en un sens du même problème que celui

que Leibniz, au seuil des Essais de théodicée, reprend de la tradition, à savoir
celui de la conformité, on sera attentif à une différence entre l'extension de la
raison et l'usage de ses principes. A cette occasion sans doute il faudrait une
première fois établir la différence entre «raison» (son extension) et
«rationalité» (son usage formel). C'est ce qui permet de comprendre l'articulation
des deux sentences constituant le fragment, articulation qui est en réalité une
fausse alternative.

Si l'on remet en effet les deux phrases sous leur forme «positive», on
obtient en effet que 1) tout dans la religion ne doit pas être soumis à la raison et

2) rien dans la religion ne doit contredire la raison. Exigence on ne peut plus...
raisonnable, dans la mesure notamment où ce qui est limité dans ses prérogatives

n'est pas la raison mais la religion, cette dernière se réservant seulement
les «mystères» qui demandent la foi, quand tout le reste est sous la législation
légitime de la raison. L'extension de la raison doit certes être limitée ; mais,

8 Ibid., fr. 210, p. 239.



36 VINCENT DELECROIX

dans ce qui se situe au-delà de cette délimitation, on ne pourrait distinguer entre
l'absurde et le religieux (la vérité des mystères), si les principes de la raison
n'étaient quant à eux absolus et incontestables et n'avaient par conséquent
de légitime juridiction au-delà du domaine de ce qu'elle sait ou établit par
elle-même. Autrement dit les principes de la rationalité sont sans mesure par
rapport à son extension légitime. « Soumettre tout» (de la religion) à la raison,
signifierait inclure l'ensemble des vérités de la religion dans le domaine de

ce que peut découvrir la raison : cela revient à rendre accessoire et finalement
inutile (voire choquante) la révélation - épineux problème qui comme on sait

occupera les philosophes de VAufklärung face au déisme et aux néologues du

Christianisme sans mystère (Toland), du Christianisme raisonnable (Locke) et

autre Défense des adorateurs raisonnables de Dieu (Reimarus). Mais le refus
de substituer une religion naturelle à la religion révélée ne doit pas reposer
pour autant sur un assouplissement des principes de la raison et ceci constitue
la formulation du problème de la «religion rationnelle».

On peut bien sûr s'interroger sur la question de savoir quels sont au juste
ces «principes de la raison» qui seraient ainsi intangibles et dont la juridiction
s'étendraient au-delà de ce que la raison peut connaître et démontrer; mais le

plus important est que leur absoluité soit formellement reconnue : leur
transgression est intolérable. Mais que signifie intolérable? C'est ici que les critères

implicites employés par Pascal surprennent. On comprend bien qu'une religion
qui contredit ces principes sera déclarée « absurde » : absurde est ce qui
transgresse le principe logique de contradiction. Quant à savoir si l'on peut croire

«en vertu de l'absurde» comme dirait Kierkegaard, ou même «parce que c'est
absurde», selon une interprétation vulgaire de Tertullien, on a déjà compris que
la réponse de Pascal est, contrairement à ce qu'en attend une représentation
hâtive et scolaire, négative. Mais « ridicule » Assurément un tel qualificatif ne
relève plus de l'espace logique, et pour tout dire on ne s'attend pas non plus
à le trouver sous la plume de Pascal. Le croyant devra-t-il se préoccuper d'un
critère à la fois psychologique et social Il semble que la question ne soit pas
si futile aux yeux de Pascal.

Le ridicule renvoie au contexte de la socialité et paraît mettre scandaleusement

en balance la vérité absolue de la religion avec des qualités qui sont par
ailleurs réputées par Pascal lui-même des néants de vanité. En outre on peut
s'étonner que le ridicule soit relatif au respect des principes de la raison. Cet

apparent vice de raisonnement relève de quelque chose que Pascal lui-même
s'emploie pourtant à dénoncer, à savoir une confusion des ordres : le ridicule
appartient à un ordre, la contradiction à un autre. Le social n'est pas le logique.

Or ceci permet de soupçonner d'une part que la «raison» comporte
intrinsèquement une dimension sociale et d'autre part qu'on reconnaisse que
la religion peut être légitimement estimée selon une telle critériologie. On
est amené en conséquence à déplacer les rapports entre religion et raison ou
rationalité vers un espace lui-même élargi qui puisse englober une telle
critériologie. Autrement dit, il faudrait reformuler l'idée de conformité, peut-être



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 37

à passer d'un modèle de religion «conforme» à la raison à un autre. Car le

contraire de la religion ridicule, ce n'est pas tant la religion rationnelle, qui est

le contraire de la religion absurde, qu'une religion raisonnable.
Bien sûr le ridicule ou le bon goût ne décident pas de la vérité - mais dans

les rapports entre religion et raison la question ne se pose pas nécessairement

non plus, sans que cette suspension relative de la question de la vérité témoigne
d'une position anti-réaliste ou fictionnaliste. Le critère du vrai peut être un
critère, mais lorsqu'il s'agit de religion, laquelle est un phénomène également
social, il n'est ni le seul ni peut-être le principal lorsqu'il s'agit de conformer
la foi et la raison. En outre si l'importance du critère du ridicule sous-entend

qu'il est très difficile de croire une religion absurde et ridicule, cela signifie
qu'il est de l'intérêt de la religion, et non pas seulement de la raison, de bien

régler ses relations avec la raison, car nous ne pouvons tout simplement pas
croire n'importe quoi n'importe comment, du moins pas très longtemps ni très
fermement. Comme il n'est parlé nulle part dans ce fragment des motifs de

crédibilité, la question n'est peut-être même pas celle de savoir quelles sont les

bonnes raisons de croire dont je peux disposer, ou s'il y a de bonnes raisons
de croire. Ce qui est en jeu, c'est plutôt la question de savoir comment nous

pouvons « avoir» de la religion. Et dans ce cas il suffit que ces raisons ou plutôt
ces motifs ne choquent pas la raison.

Une religion «conforme» à la raison peut donc obéir à différents modèles.

Et cette différence ne tient pas tant à la manière qu'on aurait de définir la

«religion» qu'à celle de comprendre ce qu'on entend par «Raison». On

proposera trois modèles, nécessairement sommaires, dont le seul mérite sera
de formaliser les principes d'une «religion rationnelle». Distingués artificiellement,

ils constituent ce que l'on pourrait appeler les horizons d'attente actuels

d'une philosophie critique de la religion. Comme tels ils répondent notamment
à un enjeu actuel qui n'est pas sans rappeler la situation ayant présidé à

l'élaboration de la philosophie de la religion par la raison des Lumières. Car en ce

sens, l'idée de «religion rationnelle» ne peut être dissociée d'intérêts éthico-

politiques qui traversent l'espace de ce que l'on nomme adéquatement «raison
publique».

Ces modèles ne sont pas exclusifs les uns des autres, peut-être même
suivent-ils une manière de progression, un élargissement qui pourtant ne se

confond pas, comme pourrait le craindre un « rationaliste », avec ce relâchement
des normes de la rationalité qu'on reproche d'ordinaire au laxisme épistémolo-
gique postmoderne. La «religion raisonnable», pour dépendre d'un espace de

la rationalité élevé aux dimensions de la vie sociale, n'est pas moins «rationnelle»

que la «religion rationnelle» ou la «religion de la raison», ce qui par
exemple pourrait se voir au fait qu'elle inclut une épistémologie normative
(mais sans doute pas fondationnaliste) au lieu de la congédier au nom d'une
critériologie socio-politique. Peut-être même cet élargissement renforcerait-il
paradoxalement la contrainte rationnelle, sans la rendre pour autant illégitime
ou désavantageuse à la croyance religieuse. Aussi bien, à peine esquissés



38 VINCENT DELECROIX

ici, ces modèles constituent-ils des cadres à partir desquels penser,
indépendamment des alternatives désormais classiques entre réalisme et non-réalisme

ou fictionnalisme, les voies par lesquels la raison philosophique ne cherche pas
seulement à rendre raison de la religion mais à penser les termes d'un accord
vital pour notre temps.

2. Religion de la raison

La recherche et la construction des principes d'une religion de la raison

accapare une bonne partie des efforts de YAufklärung, en même temps qu'elles
président à l'élaboration de la philosophie de la religion elle-même. Ces

principes ne font pas seulement l'objet d'une discussion théorique concernant
leur bien-fondé : ils sont aussi examinés dans le cadre d'une anthropologie
du fait religieux qui en teste la viabilité historique et l'intérêt social. Hume a

exemplairement indiqué ces deux voies, la première avec Les dialogues sur
la religion naturelle, la seconde avec L'histoire naturelle de la religion, en

distinguant la question des raisons dont relève la première et celle des causes

(passionnelles) qui articule la seconde9. Indépendamment du doute empiriste
portant sur l'inférence qui permet de fonder le théisme, Hume se montre encore
relativement sceptique sur la viabilité - et la pérennité - de cette religion de

philosophes ou «religion savante» qui n'a plus guère de religion que le nom
et correspond à une situation individuelle et sociale dans laquelle les ressorts

passionnels qui nourrissent et vivifient la religion ne sont plus guère sollicités.
Si la «religion naturelle» est la religion de la raison, elle n'est pas seulement

logiquement et épistémologiquement fragile : elle est, bien que souhaitable si

décidément on ne peut se passer de religion, en dessous du minimum vital des

religions.
Cette question de l'articulation entre la religion de la raison et le fait historique

de la religion (la religion positive) présente un aspect plus particulier,
celui de son rapport avec la révélation chrétienne. Ce problème, mille fois
traité par les Aufklärer, indique deux choses qu'il faut garder en mémoire. La

première est que la constitution de la raison des Lumières elle-même n'est pas
indépendante de la question de la religion de la raison. En établissant la place
de la religion dans l'architectonique de la raison, la philosophie de la religion
dont le concept s'invente alors montre que la «religion de la raison» ne représente

pas seulement ce que la raison des Lumières peut tolérer en matière de

religion (la «religion dans les limites de la raison»): elle est tout autant la

religion nécessaire à cette raison - sans laquelle la raison ne serait pas la raison.
Un second intérêt tient au type de solution que l'on détermine alors pour

résoudre le problème de cette articulation. Si en effet la question de l'historicité

9 Cf. D. Hume, L'histoire naturelle de la religion, introduction, trad. M. Malherbe,
Pars, Vrin, 1996, p. 39-40.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 39

de la religion ne tombe pas en dehors de l'enquête philosophique, ce n'est pas
seulement au titre d'une anthropologie (humienne) du fait religieux : c'est qu'il
faut rendre raison d'un apport éventuellement irréductible de la révélation à

la religion naturelle elle-même - et donc à la raison - sans compromettre le

principe d'autonomie de la Raison des Lumières. La solidarité entre la nature de

la raison de l'Aufklärung et la question de la religion naturelle ne s'entend pas
seulement dans le sens où cette raison démontrerait par là un besoin de religion
et son effort historique concomitant pour rationaliser la religion positive et

accompagner ainsi le progrès de l'histoire : elle peut indiquer également que
la révélation historique est susceptible de concourir à l'achèvement de la

raison elle-même. Cette indication est décisive pour tous les modèles que nous

essayons d'esquisser ici, puisqu'il s'agit toujours d'établir un rapport de la

religion à la raison qui en tout cas ne réduise pas la première à une province -
métaphysique, cosmologique, éthique - de la seconde et préserve l'irréductible
historicité du fait religieux.

Kant appelle «religion de la raison» ce que délimite à l'intérieur de la

religion positive l'exercice de la «simple raison». L'image des deux cercles

concentriques qu'il mobilise dans la préface de la deuxième édition de La
religion dans les limites de la simple raison, est bien connue10. Elle paraît
non seulement simple mais susceptible de circonscrire une fois pour toutes les

rapports de la raison avec la religion positive et donc les bornes et les enjeux de

l'exercice philosophique ". Mais comme il ne s'agit pas de savoir comment la

religion positive pourrait éventuellement prendre sa source dans la raison pure,
mais de voir ce qui en elle coïncide avec la religion pure de la raison, laquelle
n'est que formellement et non matériellement différente de la morale12, on

peut aussi considérer que le rapport entre les deux cercles n'est pas seulement

statique mais aussi dynamique, c'est-à-dire historique. Cette manière de

voir coïnciderait à peu près avec celle de Lessing dans L'éducation du genre
humain, mais elle soulignerait surtout le fait que le propos d'une philosophie
de la religion ne vise pas seulement à découvrir ou reconstituer13 le système

purement rationnel de la religion révélée, mais à participer au mouvement
historique qui procède à la réduction progressive du plus grand cercle (le
christianisme révélé, la «foi statutaire») au plus petit (la religion de la raison ou

pure foi rationnelle). La religion n'est jamais un exercice simplement descriptif
ou analytique.

10 Cf. E. Kant, La religion dans les limites de la simple raison, trad. J. Gibelin,
Paris, Vrin, 1983, p. 61.

11 C'est en réalité dans la première section du Conflit des facultés qu'il l'établit le

plus clairement.
12 E. Kant, Le conflit des facultés, lre section, I, Appendice 1, trad. A. Renault, in :

Œuvres complètes, t. 3, Paris, Gallimard, 1986, p. 837.
13 Cf. La religion dans les limites de la simple raison, op. cit., p. 61. Il est dit que la

révélation offre une version fragmentaire de ce système.



40 VINCENT DELECROIX

Mais cette image est trop simple si elle laisse faussement imaginer que
la dynamique n'est justement que celle d'une réduction. Car elle n'indique
en rien non plus le rapport intrinsèque de cette religion pure de la raison à la
raison elle-même et donc, indirectement, le rapport de la religion historique
à la raison pure. C'est pourtant l'objet de La Religion dans les limites de la
simple raison : non pas seulement rendre raison, par le constat de la facticité du

mal, de l'historicité de la religion, mais déterminer la manière dont la religion
est à la fois nécessaire pour soutenir l'effort moral (motivation subjective) et

pour assurer la possibilité du souverain bien qu'il peut légitimement viser. La
religion apporte donc bien rationnellement quelque chose de plus, et la
différence seulement formelle entre morale et religion pure de la raison est une
différence en réalité essentielle.

Le fait que l'examen de la religion ne relève pas de la raison transcen-
dantale et critique mais de la simple raison indique sans doute cette difficulté et

cette originalité. Bien sûr cette délimitation est le fruit du double mouvement
opéré par les deux Critiques, le premier consistant à neutraliser les prétentions
de la théologie rationnelle et donc les prétentions métaphysiques réalistes de

la foi religieuse, le second établissant à la fois la nécessité et les conditions
de la foi pure rationnelle et incluant l'affirmation de l'existence de Dieu dans

le système de la raison au titre de postulat nécessaire de la raison pratique.
Mais si ce double mouvement critique détermine l'idée de religion de la raison

par rapport aux deux premières questions de l'anthropologie kantienne - Que

puis-je savoir? Que dois-je faire? - la philosophie de la religion proprement
dite est articulée à la troisième question - Que m'est-il permis d'espérer? - et

se fait sous la législation de la simple raison. La différence tient à l'irréductibilité

de l'élément historique lié à la promesse et à l'espérance - la conjonction
du bonheur et de la vertu dans le souverain bien, la réalisation du Royaume des

fins. La simple raison n'est pas une raison aux exigences plus lâches, moins

technique et pour tout dire entachée d'empirisme: elle est la raison qui peut
contenir en elle l'élément historique irréductible de la religion, car ce qui est

indéductible du point de vue de la raison transcendantale n'est pas pour autant
irrationnel ou a-rationnel. Elle découvre un supplément rationnel (et néanmoins

historique) à la raison pure. Mais ce supplément n'est peut-être pas seulement

fonctionnel, au sens où «la morale n'a aucunement besoin de la religion»14
mais doit y trouver néanmoins sa motivation subjective, et au sens où elle la
rencontre nécessairement parce que l'idée de souverain bien est impliqué dans

la détermination de l'arbitre par des fins. Il pourrait également concerner la

matière de l'éthique : si la «religion de la raison» n'est pas seulement ce que
l'on peut trouver de rationnel dans le christianisme historique, mais témoigne
également d'un apport original du fait historique au sein du système de la

raison, la révélation fournirait une matière qu'on ne peut directement déduire

14 Ibid., p. 54.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 41

des principes de la moralité pure. Mais comment comprendre alors ce statut de

supplément rationnel à la raison pure qui caractérise la « religion de la raison »

Cette difficulté motive l'effort du néo-kantisme que Hermann Cohen déploie
d'abord dans La religion dans les limites de la philosophie et surtout dans la

Religion de la raison aux sources du judaïsme. L'idée de religion de la raison
renvoie au caractère rationnel du concept de religion, c'est-à-dire à sa déducti-
bilité a priori dans le système de la raison15. «Religion de la raison» indique
la nécessité de la religion dans le système de la raison. Mais cette intégration lui
fait courir le risque de se laisser absorber dans l'éthique purel6. C'est la raison

pour laquelle la question doit être, à la suite notamment d'A. Ritschl: «Qu'en
est-il du rapport entre religion et éthique »17 Or pour répondre à cette objection
classique émise à l'encontre du concept kantien de religion, la philosophie de

la religion de Cohen vise non seulement un autre rapport à l'historicité, dans

le sillage de la philosophique kantienne mais après Hegel, c'est-à-dire après la

thèse de leur identification progressive dans l'histoire, mais aussi un autre statut

pour le concept de religion en répondant à la question : « Quelle est la place de

la religion dans le système de la philosophie »18 L'idée de religion de la raison

doit, de ce point de vue, reposer sur une distinction entre spécificité et indépendance

19. Question de l'historicité et question de la place dans le système sont
liées : si la religion ne peut être indépendante du système de la raison, elle doit
cependant relever d'un statut tel que, communiquant certes par l'éthique au

système mais communiquant à toutes ses parties, elle ne se confonde pourtant
pas avec celle-ci et lui apporte quelque chose20. Et le fait que la spécificité de

la religion se rende visible au niveau de l'éthique21 ne signifie pas pour autant

que la religion ne serait rien d'autre qu'un système éthique sans prétentions

proprement métaphysiques: c'est plutôt l'inclusion de la métaphysique dans

la religion et le refus de la séparer de l'éthique, qui caractérise selon Cohen la

spécificité du judaïsme22. Mais on se heurte alors du côté de la philosophie à

une aporie, car « il semble que le système de la philosophie soit achevé avec
la triple articulation dont Kant l'a doté»23, en sorte qu'une sérieuse perplexité

15 Cf. H. Cohen, La religion dans les limites de la philosophie, I, § 18-21, trad.
M. B. de Launay et C. Prompsy, Paris, Cerf, p. 22-24; I, § 30, p. 27-28.

16 H. Cohen, La religion de la Raison aitx sources du judaïsme, Introduction, B, § 2,
trad. M. B. de Launay et A. Lagny, Paris, P.U.F., 1994, p. 26.

17 La religion dans les limites de la philosophie, I, § 4, p. 15.
18 Ibid., I, § 19, p. 22.
19 Ibid., I, § 21, p. 23-24 ; III, § 22-26, p. 62-64 ; III, § 53, p. 78 : « La spécificité de

la religion ne doit pas signifier son indépendance par rapport à l'éthique».
20 La religion de la Raison aux sources du judaïsme, Introduction, A, § 6, p. 19:

« La religion participe de la Raison, autrement dit la Raison ne se réduit pas à la science
ni à la philosophie. »

21 La religion dans les limites de la philosophie, III, § 53: «La spécificité de la

religion ne doit pas signifier son indépendance par rapport à l'éthique. »
22 Ibid., I, § 27-29, p. 26-27.
23 Ibid., I, § 31, p. 28.



42 VINCENT DELECROIX

demeure : « Que pourrait-il y avoir outre la connaissance pure, la volonté pure,
le sentiment pur et l'unité de la conscience qui les rassemble?»24 L'idée de

religion de la raison exclut qu'on en fonde la spécificité sur une faculté propre,
supplémentaire, qui l'expliquerait, ce que Schleiermacher et ses successeurs
nommaient une «province autonome de l'esprit»: il est vain «d'imaginer une
puissance de la conscience qui puisse garantir la spécificité de la religion.»25

Cette spécificité ne peut donc être garantie que par l'apport d'un contenu
nouveau et l'idée de religion de la raison indique alors l'emplacement de ce que
l'on pourrait appeler la raison historique à l'œuvre dans la révélation biblique.
C'est tout le contraire de cette réduction de la religion historique à un déisme

inconsistant, sans culte et sans prétention métaphysique, que l'on imagine être

la religion de YAufklärung. Non seulement la religion historique ne tombe

pas en dehors de la raison, mais elle contribue à faire découvrir à la raison

quelque chose en elle qu'elle n'aurait pas pu découvrir par elle-même: «le
Dieu de la religion enrichit l'éthique, faute de quoi elle resterait incomplète»26
et il l'enrichit plus précisément «en complétant le concept d'homme et de

la conscience morale de soi»27. La religion de la raison possède un concept
spécifique de l'homme qui est «un complément homogène du concept éthique
d'homme: un complément qui est un prolongement»28. Ainsi évite-t-on de

réduire, au mieux la religion dans l'éthique, sans que pour l'éviter on soit
contraint d'avoir recours à la solution spéculative hégélienne, qui n'est rien
d'autre qu'une autre forme de dissolution (historique) dans la philosophie.

La religion de la raison n'est pas le déisme; mais elle n'est pas non plus
le théisme en tant que celui-ci constitue l'ensemble des propositions
fondamentales tenues pour rationnelles qui constituent le noyau métaphysique de la

religion historique. Elle témoigne de la connexion possible entre l'empirique et

le transcendantal, entre le judaïsme historique et le système de la raison pure.
Sans le judaïsme, et plus précisément sans le prophétisme juif, la raison n'aurait
aucune connaissance du caractère rationnel (et non pas seulement pathologique)

de la pitié29, aucune intuition d'autrui en tant que catégorie spécifique30,
ni même aucune possibilité de reconnaître à la notion d'individu (et non pas
seulement de la personne) un statut rationnel31. Elle ne parviendrait pas à

inclure en elle, comme le montre l'indifférence kantienne, la problématique de

24 Ibid.
25 Ibid.
26 La religion dans les limites de la philosophie, III, §36, p. 70.
27 Ibid., III, §52, p. 78.
28 Ibid., III, §50, p. 77.
29 Ibid., III, § 43-44, p. 73-74.
30 La religion de la Raison aux sources du judaïsme, VIII.
31 C'est la thèse centrale de la philosophie de la religion de Cohen. Cf. La religion

dans les limites de la philosophie, III, § 39-52, p. 71-78 ; III, § 102, p. 105 : «L'individu en

tant que tel n'apparaît donc que dans la religion, avec l'affect de la pitié, conforté en tant
qu'affect religieux de l'amour. [...] Seule la religion corrige l'abstraction logique, dans la



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 43

l'inégalité et de la misère sociales, donc la sensibilité au caractère empirique
de l'individu, dans la sphère de l'éthique. Corrélativement l'amour lui-même,
comme le montre encore négativement l'exemple kantien qui ne peut en réalité

penser que le respect32, ne lui serait connu que sous les espèces de la sensibilité.

On remarquera en outre que la découverte de ces contenus essentiels
de la raison n'impliquent pas la neutralisation des prétentions cognitives de la

religion, puisque par là la religion de la raison participe de manière essentielle
à la connaissance de l'homme33. (Du reste elle participe de la connaissance par
l'ontologie34 et la rationalité de sa conception de l'unicité de Dieu consonne
avec les affirmations métaphysiques premières de la philosophie concernant
l'Être35).

Sans doute le fait que le judaïsme constitue le paradigme du rapport
entre religion de la raison et religion positive est-il de grande importance. Il
convient au fait que le modèle kantien de la religion de la raison est supporté

par la participation de celle-ci à l'architectonique de la raison pure via la raison

pratique. Mais si la rationalité de la religion de la raison relève avant tout et

en définitive de la moralité, le «modèle» du judaïsme introduit, par rapport
au modèle chrétien de Kant, une variation décisive. Ce n'est pas seulement

en effet qu'il s'agit de la religion éthique - ou de l'universalisation religieuse
de l'éthique - «par excellence» ou du monothéisme «pur»36: c'est que
cette religion de la moralité pure se concentre dans les pratiques. Non pas la

«simple» pratique morale qui caractériserait le «culte intérieur» d'une religion
kantienne de la raison, laissant voir par là son lien essentiel au déisme, dont
la réalité se résumerait à une religion de la bonne conduite ; mais la pratique
indissociablement morale et rituelle, cultuelle et profane, puisque l'horizon de

la vie juive est la saturation de toute la vie par la pratique éthico-religieuse.
Les pratiques strictement religieuses ne sont plus ainsi réduites à des scories

historiques et superstitieuses dont devrait se débarrasser une religion de la pure
raison s'émancipant du culte servile de la foi statutaire: ce sont elles qui au
contraire supportent la rationalité de la religion de la raison.

Or le résultat de ce déplacement - du christianisme au judaïsme - n'est pas
seulement qu'une religion de la raison n'abandonne plus les pratiques
spécifiques qui font d'elle une religion à proprement parler (et non pas seulement la

motivation subjective de l'effort moral); il modifie le rapport entre religion de

la raison et religion positive : c'est cela qui assure l'irréductibilité de la seconde

sans pour autant la faire sortir du champ de la raison. En effet, comme l'aura

mesure où elle définit l'homme comme individu. [...] Elle constitue l'homme en individu. »
La religion de la Raison aux sources du judaïsme, Introduction, B, § 3-11, p. 27-36.

32 La religion dans les limites de la philosophie, III, § 95-102, p. 101-105. «Ce n'est
qu'avec le passage du respect à l'amour que la religion apparaît» (p. 104)

33 La religion de la Raison aux sources du judaïsme, Introduction, B, § 1, p. 25.
34 La religion dans les limites de la philosophie, II, § 10-14, p. 35-38.
35 Ibid., II, § 16-26, p. 38-42 ; La religion de la Raison aux sources du judaïsme, I.
36 La religion dans les limites de la philosophie, III, § 68 sq., p. 86 sq.



44 VINCENT DELECROIX

montré a contrario et exemplairement l'achèvement hégelien de la philosophie
de la religion, le christianisme, que ce soit dans sa dimension spéculative ou
métaphysique ou que ce soit dans sa dimension morale, est trop idoine à la

pure religion philosophique pour ne pas en définitive s'absorber en elle et, par
là-même, «passer» intégralement dans la philosophie. Les cercles concentriques

kantiens relèvent d'un modèle qui convient au christianisme ; et comme
tels ils ont vocation à réduire leur écart, on l'a rappelé, dans le sens d'une

disparition de la religion positive dans la religion de la raison. De ce point
de vue d'ailleurs, la philosophie de la religion n'a pas d'autre vocation que
d'opérer la traduction intégrale de l'une dans l'autre: elle est l'opération qui
fait disparaître la religion dans le savoir philosophique de Dieu. Le judaïsme
au contraire, tel que le pense Cohen, bloque cette résorption par la résistance

qu'offre la rationalité de ses pratiques et par l'originalité, pourtant rationnelle,
de ses catégories (l'amour par rapport au respect, l'individu par rapport à la

personne, la conscience du péché et le repentir, la souffrance ou l'indigence,
etc.). La religion de la raison est donc bien... une religion.

Enfin le caractère nécessaire de cette religion ne relève pas seulement
de la nécessité logique ou architectonique qui régit le système de la raison

philosophique et qui cependant ne peut s'apercevoir qu'après coup, c'est-à-dire
après la révélation. Il faudrait dire que cette nécessité relève également de la

motivation qu'elle fournit à la raison elle-même: la vie selon la raison est sa

visée. C'est ici que vire le sens du génitif dans le syntagme en question: la

raison est bien l 'objet de la religion, pour ne pas dire de son culte, au sens par
exemple où l'activité morale constitue le sens des prescriptions cultuelles et

rituelles.
Mais quelle raison? Ne peut-on supposer que cet apport spécifique

de la religion de la raison à la raison elle-même ne la modifie réellement?
Ceci pourrait s'entendre alors jusqu'à l'idée-même d'une «déclosion» de la

raison. Nul doute que chez Derrida ou Nancy, ce soit bien par «l'éthique» que

peut s'entrevoir une telle déclosion ou déconstruction de la raison classique

(métaphysique) dont l'effet déborde les principes éthiques eux-mêmes. Ce

n'est pas tant que la raison en viendrait, suivant une logique post-séculière,
à s'ouvrir pour reconnaître à la religion une rationalité qu'elle avait jusque-là
tendance à lui refuser en raison de son usage instrumental et positiviste; c'est
davantage que son contact avec la religion, en l'occurrence avec l'extériorité
de la parole biblique, avec son hétérogénéité par rapport aux catégories de la

raison «métaphysique» et instrumentale, déclôt cette raison elle-même, l'arrachant

de ce fait à sa constitution prétendûment onto-théologique (laquelle était
elle-même synthèse de la raison et de la religion sous les espèces de la métaphysique).

La religion de la raison peut indiquer alors quelque chose comme l'excès
de la raison sur elle-même, ce que signalerait par exemple le dépassement du

principe de raison par la catégorie de creatio ex nihilo (J.-L. Nancy) ou dans

les principes d'une éthique radicale et d'une «messianicité» (J. Derrida) dont



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 45

Cohen avait, sous le vocable de messianisme, déjà fait la marque spécifique de

la religion de la raison aux sources du judaïsme.
Chez Cohen il était question de quelque chose comme un élargissement et

un prolongement de la raison. Il est maintenant question que la raison trouve
dans la parole biblique une ressource pour son propre renouvellement ou contre

son auto-réduction. Mais il s'agirait toujours pour elle de découvrir qu'elle
pense plus qu'elle ne l'aurait elle-même soupçonné. La religion de la raison,
entendue comme ce débordement de la raison par elle-même, aurait ainsi un
statut presque inverse de celui de la représentation caricaturale que l'on se fait
de la religion des Lumières : non pas ce qui reste de la religion après qu'elle est

passée sous les fourches caudines de la raison, mais ce qui, mettant la raison
hors d'elle-même, lui fait soudain découvrir qu'elle peut être plus qu'elle n'est.
Si cet excès est son exercice authentique, alors la religion de la raison est ce

dont la raison a besoin pour ne pas se dénaturer elle-même, dans une dialectique

entre extériorité, voire hétérogénéité de la ressource religieuse et principe
intangible de l'autonomie rationnelle qui atteint le paroxysme de sa tension.

Inversement cette religion est elle-même ou serait tributaire d'un «

élargissement» de la raison, non pas au sens hégélien d'un passage de l'entendement
à la raison spéculative, mais au contraire au sens où l'homogénéité de la
raison et de la foi qui s'accomplit et s'achève dans la synthèse hégélienne est

brisée et où une articulation dans la différence peut paradoxalement s'établir.
La religion de la raison indique alors un double dépassement de ce qui a été

constitué dans le synthèse onto-théologique : déclosion ou déconstruction d'un
côté, dé-théologisation de l'autre. Un tel modèle peut alors indiquer la forme
de religion, à la fois unique et nécessaire, peut-être à venir, dont l'existence
constitue le dépassement non-spéculatif des oppositions modernes entre foi et

raison (et de leur synthèse spéculative).

3. Religion rationnelle

En distinguant le modèle de la « religion rationnelle » de celui de la « religion
de la raison», on n'entend pas donner une indication sur un changement historique

de paradigme. Pas plus du reste qu'on entend établir une incompatibilité
entre les deux modèles : il serait incompréhensible que la religion de la raison

ne fut pas aussi une religion rationnelle, bien qu'elle puisse ne pas l'être sur
les mêmes fondements. En revanche on entend insister non seulement sur la

possibilité d'un autre rapport d'adéquation entre religion et raison, ou d'une
autre signification de ce rapport, mais également un autre modèle possible de

raison. Ce que signalerait un peu maladroitement le passage de la raison à la

rationalité : ici la religion rationnelle dépend moins d'un concept substantiel,
architectonique et systématique de la raison, comme dans le cas précédent, que
de la rationalité. Mais ce passage de la raison à la rationalité ne correspond pas
non plus à une «dé-métaphysicisation» de la raison: il s'agit plutôt de faire



46 VINCENT DELECROIX

passer d'une question en termes de contenus ou de catégories et de périmètre
cognitif de la raison à la question des exigences déontologiques et procédurales
de son exercice. Il ne s'agit plus de voir ou de savoir comment en croyant,
en nous fiant à la révélation et à son expression empirique dans les religions
historiques, nous pouvons éventuellement accéder à des contenus nouveaux
de la raison ou même à une raison nouvelle, mais de savoir si nous pouvons
être rationnels en croyant: la «religion rationnelle» correspond à la question
de savoir ce que c'est qu'une croyance religieuse qui a pour elle de bonnes
raisons. Comme il est moins question de la Raison que des raisons, l'idée de

religion rationnelle ne dépend plus tant d'une métaphysique (ni même de sa

déconstruction) que d'une épistémologie des croyances : la religion rationnelle
est la religion qui repose sur des croyances rationnelles, elle est donc le produit
d'une enquête sur ses raisons et d'une régulation corrélative à cette enquête.

Le problème de la rationalité de la religion et plus généralement des

rapports entre raison et religion est donc avant tout saisi dans les enjeux de la

première question kantienne: que puis-je savoir? Mais cette question ne vise

pas cette fois à délimiter les domaines légitimes et respectifs de la connaissance

rationnelle et de la foi rationnelle pure; elle est elle-même subordonnée à la

question générale de savoir ce que signifie pour un sujet d'être rationnel37.

Ainsi commande-t-elle la question de savoir si je suis rationnel en soutenant
telle croyance religieuse38, ce qui du reste souligne assez le fait que la
rationalité objective du contenu de la croyance, par exemple le fait qu'il ait des

fondements objectifs sûrs, ne suffit pas, car je puis soutenir de manière irrationnelle,

sans raison ou avec de mauvaises raisons une proposition qui a pourtant
pour elle de bonnes raisons.

Formulée ainsi, il est clair que la rationalité impliquée dans ce modèle

paraît d'abord déontologique, au sens large39 où elle formule une question de

droit : le droit épistémique, qui a ses conditions, de soutenir une croyance. Elle
est ainsi relative à une épistémologie normative et intrinsèquement liée de ce

que l'on a appris à nommer à la suite de Clifford une éthique de la croyance.
Là encore cependant on voudrait entendre une telle expression dans un sens

d'abord large qui ne se réduise pas nécessairement aux critères empiristes et au
modèle évidentialiste de la croyance fondée et justifiée auxquels on l'assimile

37 Cf. R. Pouivet, Épistémologie des croyances religieuses, Paris, Cerf, 2013, p. 50 :

« La rationalité concerne les personnes. »
38 On peut reprendre pour la saisir la triple distinction que propose R. Audi entre

question ontologique, question sémantique et question épistémique, la troisième
portant «sur le genre d'attitude par laquelle nous soutenons [la croyance] et le genre
de fondements approprié à cette attitude.» Cf. R. Audi, « Faith, Belief and
Rationality», in : J. O. ToMBERirN (éd.) Philosophical Perspectives, t. 5 : Philosophy ofReligion,
Atascadero (CA), Ridgeview, 1991, p. 214.

39 Au sens restreint du terme, l'épistémologie normative et déontologique commande
le paradigme fondationaliste. Elle se distingue d'autres modèles d'épistémologie.
Cf. R. Pouivet, op. cit., p. 17-21.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 47

traditionnellement depuis Clifford et même depuis les principes énoncés

par Locke dans son Essai sur l'entendement de humain40: une éthique de

la croyance exprime simplement ici le devoir de réguler nos croyances (ou
quelque chose dans nos croyances) et renvoie donc à l'impératif en effet moral

ou éthique d'une vie selon la raison.
Dans ce passage de la raison à la rationalité, le déontologisme se substitue

à la systématicité et le procédural à l'architectonique. Mais l'ambition qui régit
le modèle d'une articulation correcte entre religion et rationalité se modifie elle
aussi : il ne s'agit plus tant de mesurer la contribution et la participation de la

religion à la raison (une raison systématique) que de rechercher un modèle qui
fasse du croyant un être rationnel, ou encore (plus modestement?) qui garantisse

que sa croyance non seulement n'est pas irrationnelle mais ne le rend pas
irrationnel41 ni ne provient du fait qu'il se rend irrationnel. Selon le fragment
pascalien cité pour commencer, il faudrait dire qu'on passe de la question du

périmètre de la raison à celle des principes de la raison.

L'idée de religion rationnelle telle qu'elle est ainsi liée ou corrélée à une

épistémologie des croyances religieuses implique cependant de (re)prendre au
sérieux les prétentions métaphysiques de ces croyances : la foi comporte un
élément doxastique (la croyance) qui est l'objet de l'inspection critique. Kant,
partageant sur ce point les principes traditionnels de l'épistémologie normative
des croyances, les avait comme on sait neutralisés, en sorte que l'idée de

religion de la raison n'était pas tributaire de la validité cognitive reconnue à ces

croyances : l'éthique et les pratiques sont ce par quoi on juge de la participation
de la religion à la Raison, et non pas la connaissance métaphysique qu'elle
prétend fournir ou sur laquelle elle prétend fonder ses affirmations essentielles.
En revanche, la religion rationnelle telle qu'on l'entend ne prétend exhiber des

fondements sûrs à ses croyances que dans la mesure où celles-ci sont saisies du

point de vue littéral et réaliste dans leurs prétentions cognitives.
Une telle exigence toutefois n'implique pas que la vérité des croyances

constitue une condition nécessaire de la religion rationnelle : cette rationalité

implique plutôt qu'elles puissent l'être ou, mieux, qu'on ait de bonnes raisons
de croire qu'elles pourraient l'être soit en vertu de ce qui les fonde (éviden-
tialisme), soit en vertu de ce qui les cause (fiabilisme), soit en vertu de celui
qui les soutient (épistémologie des vertus). L'horizon de la religion rationnelle
est différent de celle de la religion vraie, même si elle en est d'autant moins

40 Cf. J. Locke, Essai sur l'entendement humain, IV, 17, § 24, trad. P. Coste, Paris,
Poche, 2009, p. 993: «La foi n'est autre qu'un ferme assentiment de l'esprit, lequel
assentiment étant réglé comme il doit l'être, ne peut être donné à aucune chose que sur
de bonnes raisons » ; IV, 19, § 1 : « ne pas recevoir une proposition avec plus d'assurance,

que les preuves sur lesquelles elle est fondée ne le permettent». Cf. N. Wolterstorff,
John Locke and The Ethics ofBelief, Cambridge, Cambridge University Press, 1996.

41 R. Pouivet, Epistémologie des croyances religieuses, op. cit. : « Dire que la foi est
rationnelle n'implique dès lors pas qu'elle soit justifiée ou doive l'être. Cela signifie que
rien dans la foi ne met en question la rationalité du croyant. »



48 VINCENT DELECROIX

indépendante que la religion émet de réelles (et non fictionnelles) prétentions
à la vérité et que cette vérité est (pour le croyant) vitale. Mais la question de

savoir si nous sommes rationnels en nous laissant guider par les croyances qui
la constituent est différente. Il est vrai que nous avons plus de chance de l'être
si elle est vraie, mais ce n'est pas une garantie, car on peut posséder la vérité de

manière hasardeuse ou irrationnelle ou même illégitime42; en outre il est très

difficile de prouver qu'elle l'est. C'est la raison pour laquelle, indépendamment
des objections logiques ou épistémologiques que l'on peut formuler au sujet de

ses principes fondateurs, on aura tendance d'un strict point de vue pragmatique
à se méfier de ses exigences drastiques du déontologisme épistémique au profit
d'une attention portée plutôt sur la manière dont ces croyances sont tenues ou
dont elles se sont fixées et ce qu'elles exigent pour être tenues pour vraies, de

vérifier en somme qu'elles ne font pas «de ceux qui les ont des irresponsables
épistémiques»43. La rationalité ne tient pas à la vérité : on n'est pas irrationnel
quand on se trompe. Mais on l'est en revanche lorsqu'on ne cherche aucune
garantie44 à ses croyances. La rationalité n'est pas une question de fait mais de

droit: que nous nous trompions est un fait, mais nous n'avons pas le droit de

soutenir des croyances fausses si elles le sont manifestement.
Il s'agit de croire rationnellement plus que de soutenir des croyances

rationnelles et, dans l'idéal, soutenir rationnellement des croyances (objectivement)

rationnelles, c'est-à-dire qui ont pour elles de bonnes raisons : si ces
raisons ne causent pas la croyance, si nous ne nous mettons pas à croire pour
ces raisons, du moins devons-nous en être informés45 en sorte de pouvoir les

soutenir contre des objections elles-mêmes rationnelles. Pourrait-on considérer

comme rationnelle une religion qui pourrait certes être justifiée, du moins
suffisamment pour que les objections qui lui sont faites ne soient pas supérieures,
ou même vraie, mais dont les membres n'auraient aucun désir ni même aucun
intérêt à en éclaircir les raisons? Dirait-on qu'un fou qui dit en plein jour qu'il
fait jour est en raison de cette coïncidence moins fou? De même une croyance
vraie est sans doute meilleure, mais elle ne fait pas nécessairement de celui qui
la possède un être plus rationnel. Avoir des raisons, non seulement bonnes mais

42 W. Clifford parle dans ce cas de «plaisir volé ». Cf. W. K. Clifford, The Ethics of
Belief 1877), ed. A. J. Burger, New York, Prometheus Books, 2001, p. 16. W. James fait
un sort à cette expression et à son caractère moral, pour ne pas dire puritain, dans The
Will to Believe, in : Writings 1878-1899, New York, Library ofAmerica, 1992, p. 462.

43 R. Pouivet, op. cit., p. 75.
44 Sans rentrer dans ce débat désormais classique et qui n'est pas là notre objet,

l'idée de religion rationnelle discutée ici incite au moins à substituer un principe de la

croyance garantie à celui de la croyance fondée.
45 Ceci correspondrait davantage à ce que P. van Inwagen nomme «l'autre principe

de Clifford ». Cf. P. van Inwaoen, « It Is Wrong, Everywhere, Always, and for Anyone »,
in : The Possibility of Resurrection and Other Essays in Christian Apologetics, t. 2,
Boulder (CO), Westview Press, 1998, p. 37 : «C'est un tort partout, toujours, pour tous
d'ignorer un élément de preuve [evidence] pertinent pour sa propre croyance ou de s'en
défaire d'une manière trop facile».



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 49

meilleures que les raisons contraires, les posséder consciemment sans que cela

suppose pourtant que l'on croit pour ces raisons est ce que nous devons viser.

Or il y a à parier - et il n'est pas trivial de le constater - que cette «possession»
des raisons nous rend meilleurs. Autrement dit un certain nombre de vertus

épistémiques garantissent chez un individu ses croyances ; et inversement, un
certain nombre de ces croyances garanties renforcent ou favorisent ces vertus.
Comme ces vertus ne sont évidemment pas indépendantes des autres vertus
morales, la rationalité d'une croyance est ainsi indissociable de la manière dont
elle nous fait agir : elle ne dépend pas seulement du souci d'être rationnel, elle est

corrélée au respect qu'elle induit à l'égard de la raison. C'est un préalable nécessaire

de déterminer si nous sommes dans notre droit épistémique en soutenant la

croyance à laquelle nous portons notre assentiment; mais c'est également une
préoccupation essentielle que celle de savoir ce que cette croyance fait de nous.
Ce qu'une croyance fait de nous et l'attitude que nous devons avoir à son égard

représentent les deux préoccupations constitutives de la religion rationnelle.
La neutralisation du fondationalisme - sans que cette neutralisation

aboutisse nécessairement à un fidéisme - témoigne assurément d'une sensibilité

plus fine à l'égard de ce qu'est une croyance, c'est-à-dire de la manière
dont elle fonctionne, de son rôle dans notre existence. Mais elle témoigne
également d'une meilleure approche de la rationalité elle-même, c'est-à-dire
du fait de se conduire rationnellement : si la plupart de nos croyances ne sont

pas fondées comme le voudrait le fondationalisme et que nous ne donnons

pourtant pas l'apparence d'agir constamment comme le feraient des fous, c'est
donc que la rationalité n 'estpas de type fondationaliste et dans ce cas on ne voit
pas pourquoi les croyances religieuses subiraient un type d'exigence qui non
seulement n'importe pas en réalité à la rationalité, mais qui pourraient même

s'avérer... irrationnele. Cet argument bien connu, plus ou moins formalisé
dans la Thèse de la différence chez P. van Inwagen46 mais que Ton trouvait déjà
chez Leibniz, ne consiste pas seulement à renverser la charge de la preuve ou
à constater l'injustice d'une différence de traitement de la croyance religieuse

par rapport à nos croyances ordinaires; son intérêt tient surtout à ce qu'il
propose un autre modèle : un modèle de la confiance plutôt que de la défiance,

par exemple, un modèle judiciaire (présomption d'innocence, renversement de

la charge de la preuve) plutôt qu'une logique de la fondation, etc. Cet autre
modèle est aussi celui qui préside à l'idée de religion rationnelle. Ce n'est pas

que l'on prouverait par là que la religion est rationnelle: c'est que Ton sait

comment elle doit l'être.

46 P. van Inwagen, «It Is Wrong, Everywhere, Always, and for Anyone», art. cit.,
p. 35 sq. La critique de van Inwagen consiste à soutenir que les exigences drastiques de

l'éthique de Clifford ne sont jamais employées qu'à l'égard des croyances religieuses
(alors qu'elles fragiliseraient n 'importe quelle croyance dont on ne met jamais en cause
la solidité).



50 VINCENT DELECROIX

L'important on le voit n'est pas ici de savoir si l'exigence fondationaliste, qui
aura été principalement liée à cette éthique de la croyance et cette compréhension
déontologique de la rationalité, est à la fois cohérente (peut-elle fonder ses

propres principes de fondation?) ou simplement applicable (aucune croyance ni
même aucun savoir ne peut satisfaire à cette exigence) ; l'important est l'inflexion
vers une épistémologie des vertus que rend possible sa mise en cause. La vertu
devra être ici engagée aux deux extrémités de la croyance, pour que l'on puisse
tenir une religion non seulement pour rationnelle mais peut-être aussi pour une

religion de la raison: à son origine, en tant que les vertus intellectuelles du sujet
garantissent apriori les croyances qu'il tient47 ; à sa fin, en tant que ces croyances
inclinent à la vie selon la raison et notamment aux vertus intellectuelles.

Or il semble qu'une telle épistémologie ne peut se justifier que si, d'une
manière ou d'une autre, on procède à une inflexion pragmatiste dans la compréhension

de la croyance religieuse. «Pragmatisme» signifie sensu latissimo la
nécessité d'inclure la considération des effets de la croyance (en l'occurrence
sur la vie épistémique). La mise en cause du fondationalisme « dur» n'oblige pas
seulement à réorienter l'épistémologie des croyances religieuses dans le sens

d'une épistémologie de la warranted belief, par exemple : elle permet également
d'intégrer la question de savoir si ces croyances nous rendent rationnels ou, à

tout le moins, ne nous encouragent pas à être irrationnels. Que le rationaliste
se rassure donc: le «pragmatisme» minimal auquel on doit ici s'obliger ne

signifie pas qu'on pourrait accepter une croyance sous prétexte qu'elle nous
fait du bien. Une bonne croyance n'est pas seulement une croyance qui nous
fait vivre : c'est une croyance qui perpétue ou augmente notre vie rationnelle.
Et pragmatique est encore, c'est vrai, la forme nécessaire d'une appréciation
qui, jugeant de l'arbre à ses fruits selon l'expression qu'aimait à reprendre de

l'Évangile William James, considère qu'un comportement rationnel du croyant
témoigne en faveur de la rationalité de sa religion48.

L'idée de religion rationnelle relève de manière indissociable d'un espace
de l'argumentation et de la justification: l'idée de croyance garantie, par
exemple, quand bien même elle se différencie de celle de la croyance justifiée,
relève encore de l'espace de la justification. Une religion rationnelle reconnaît
virtuellement et universellement appartenir à cet espace. Ce qui fait du reste

qu'elle relève davantage d'une question de degrés que de nature (contrairement
à une religion vraie). Ce qui fait aussi que, par exemple, l'idée de révélation
ne la soustrait pas a priori à la rationalité discursive, puisqu'on peut supposer
légitime une tentative de justification de l'autorité de la révélation qui repose

47 R. Pouivet, op. cit., p. 76: «Une personne intellectuellement vertueuse aura des

croyances garanties, et probablement vraies. »
48 Ce jugement ne porte évidemment pas sur l'essence de la religion en question

(pour autant qu'un tel terme peut avoir une quelconque validité pour une substance

historique comme l'est la religion), mais sur la religion qu'on «a». Comme on l'a
rappelé, c'est là-dessus que porte l'idée de religion rationnelle.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 51

sur autre chose que l'autorité de la révélation. Ceci n'ôte donc rien au fait
qu'elle soit réellement ou spécifiquement distincte d'un système philosophique,

qu'il soit cosmologique, moral ou métaphysique. Mais l'essentiel

repose évidemment sur cette participation à l'ordre discursif des raisons, qui
fait par exemple que l'exercice des preuves de l'existence de Dieu, quand
même il serait non concluant ou non démonstratif, n'est pas insignifiant à la
constitution de la religion rationnelle : elle n'est pas rationnelle de ce que ces

preuves en attestent la vérité, mais en ce qu'elle leur confère une valeur et un
intérêt. De même Leibniz dans le Discours sur la conformité de la foi et de

la raison considérait que répondre aux objections, bien qu'on puisse savoir

a priori que celles-ci ne seront jamais décisives, est un exercice nécessaire

qui permet d'éclairer ses propres croyances: les objections, dit-il, sont des

contributions. Cet exercice rationalise la croyance et par voie de conséquence
la religion qui repose sur elles. Et on peut reconnaître que les arguments ne

convainquent jamais que ceux qui sont déjà convaincus49, sans signifier par là

que l'exercice de la persuasion est une activité oiseuse : elle modifie le rapport à

la croyance en favorisant de nouvelles habitudes épistémiques. Du reste passer
d'une prétention démonstrative à une prétention persuasive ne relève pas d'un
relâchement de la rationalité, bien qu'en procédant à un tel «élargissement» du

modèle de la rationalité on soit amené à reconnaître la légitimité d'arguments
jusque-là exclus des débats épistémologiques stricts.

Il reste certes à savoir si une éthique de la croyance suffit à la religion
rationnelle. Elle constitue sans doute une condition nécessaire, mais peut-être

pas suffisante et peut-être même discutable si l'idée de croyance, serait-elle
considérée d'un point de vue plus résolument pragmatiste, s'avère inadéquate

pour saisir la réalité de la religion (ou de beaucoup d'entre elles). Objection
classique à l'égard du «théisme» qui est l'objet propre d'un tel examen et

que tâche de contrecarrer toutes sortes de «wittgensteinismes». Toutefois, en

plaçant l'épistémologie des croyances religieuses au cœur d'un tel modèle, on
ne fait pas que favoriser la catégorie de la croyance : on veut tirer bénéfice de

la dimension formelle et procédurale de la raison comme rationalité qui y est

impliquée, au point de lier l'idée de religion rationnelle à l'exercice ou à la

pratique de l'argumentation. Ce qui signifie : plus encore à la pratique qu'à son
résultat cognitif.

4. Religion raisonnable

Par religion raisonnable, on peut entendre l'ensemble des effets pragmatiques

attendus d'une religion rationnelle, c'est-à-dire des procédures suivies de

49 Cf. R. Pouivet, op. cit., p. 52 sq. On trouve chez P. van Inwagen un argument
équivalent à l'appui de son idée d'un «autre principe de Clifford».



52 VINCENT DELECROIX

justification. Ce faisant on commence de tenir compte de toutes les dimensions,
empiriques, pratiques, institutionnelles, rituelles, de la religion. Mais une telle
idée permet en outre de reconnaître l'inclusion de la religion - et pas seulement
des croyances religieuses - dans un espace qui dépasse celui de la stricte
discussion philosophique. Parallèlement, la désubstantialisation de la raison
inaugurée plus haut signifie son élargissement à un espace des raisons sociales

et même des contraintes politiques qui puisse prendre en compte la réalité de la

religion. Par là, on ne fait pas qu'accéder à un modèle bien connu de la raison

publique : on retrouve plus fondamentalement la préoccupation des Lumières,
dont il ne paraît pas trop difficile de reconnaître la nécessité aujourd'hui. Toute

idée, tout modèle de «religion rationnelle» relève d'un espace discursif qui,
incluant certes une épistémologie des croyances, s'étend jusqu'aux problèmes
théologico-politiques. De ce point de vue, l'espace de la justification n'est pas
seulement plus large (au sens de l'espace public argumentatif) ; il est également
continu. En effet la question 1) des bonnes raisons, 2) de l'effort de justification
et 3) de la contribution éventuelle de la religion à l'élaboration des contenus

(ce qui revient à lui reconnaître un contenu cognitif) ou même des procédures
d'une raison actuelle50 ne relève pas d'une province circonscrite au sein de

cet espace, celui par exemple de la discussion théorétique sur les fondements

épistémiques de la croyance religieuse, mais de son ensemble.
Une bonne religion - si c'est cela, la religion raisonnable - est certes une

religion qui a pour elle de bonnes ou solides raisons, mais pas seulement.
Une religion rationnelle n'est pas nécessairement raisonnable. 11 ne s'agit
pas cependant d'opérer un retrait stratégique par rapport aux contraintes de la

religion rationnelle, en considérant que la croyance religieuse étant irrationnelle
mais décidément impossible à extirper, il faudrait s'en accommoder et trouver
du moins des moyens de la rendre tolérable sinon inoffensive. Cela consiste

plutôt à dire que la religion est quelque chose du genre raisonnable ou déraisonnable,

si par là on entend la considérer non pas seulement comme un ensemble de

croyances théoriques - ou d'options mortes, dirait William James - mais comme
une structure complexe et complète qui innerve en totalité l'existence individuelle
et sociale des sujets qui y participent. En outre le raisonnable n'implique pas le

repli sur une exigence de conformisme médiocre, de croyances tièdes et solubles
dans l'espace séculier, de comportements modestes et invisibles: il relève d'un
élargissement de Y exigence de rationalité.

Cet élargissement n'a certes pas très bonne presse auprès de certains
«rationalistes»51, comme on peut toujours y soupçonner une stratégie de dilution

50 Cf. J. Habermas, Entre naturalisme et religion, trad. Ch. Bouchindhomme et A.
Dupeyrix, Paris, Gallimard, 2008, p. 190-191.

51 C'est bien sûr le soupçon que partage J. Bouveresse au sujet des ravages d'un
laxisme postmodeme allié à des considérations sociales sur la «valeur» des croyances.
L'autorisation à croire n'importe quoi, l'insensibilité au vrai et la religion du sentiment
personnel sont les effets de ce croisement funeste entre épistémologie et sociologie. Cf.
J. Bouveresse, Peut-on ne pas croire?, II «Vrais et faux amis de la religion», op. cit.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 53

des contraintes épistémiques en obligeant à considérer les effets, c'est-à-dire
en réalité les prétendus bienfaits, des croyances religieuses ou des religions
indépendamment de leur fondement rationnel. En réalité l'élargissement à

l'espace social dont dépend l'idée de religion raisonnable rend au contraire plus
contraignantes les normes de la rationalité. Même les plus libéraux, en effet, en
matière de religion, ceux qui sont les plus enclins à considérer qu'une religion
est bonne tant qu'elle ne fait pas de mal et qu'on ne peut obliger les gens à

croire rationnellement pourvu qu'ils ne portent pas de tort à leurs voisins et que
ça leur fait du bien - même ceux-là doivent à un moment ou à un autre reposer
le problème social et politique de l'athée vertueux, ou de la nécessité des

affirmations métaphysiques littérales ou encore du bénéfice d'une vie rationnelle.
Loin de permettre une «irrationalistation de la religion» (corrélative d'une
irrationalisation de la science elle-même et d'un laxisme épistémologique), un
tel élargissement de l'espace de la rationalité implique de croiser une somme
de critères dont on a tort de considérer qu'ils seraient incompatibles les uns

avec les autres (les bénéfices psychologiques de l'illusion, par exemple, contre
l'exigence de justification rationnelle ou même la vérité). Certes il incite à tenir
compte du tout de la croyance par exemple, et non pas seulement de son noyau
doxastique. Du reste ce noyau doxastique et l'attitude propositionnelle dont

il est l'objet peuvent être eux-mêmes inscrits dans l'espace du raisonnable:
c'est simplement que, comme le faisait remarquer Locke, il est «impossible à

la raison de porter jamais l'esprit à donner son assentiment à ce qu'elle-même
trouve déraisonnable [unreasonable].»52 Certes il est probable que la religion
raisonnable relève dans ce cas d'une épistémologie plus proche du modèle
de la croyance garantie et d'une philosophie du sens commun à la Thomas
Reid que d'un déontologisme strict dont on peut considérer qu'il repose sur
des principes... déraisonnables. Mais d'une part elle ne relève pas exclusivement

d'une épistémologie et d'autre part l'extension à l'espace public des

raisons implique d'autant moins un libéralisme dangereux que la régulation des

croyances est une condition transcendantale de l'espace social : non seulement

nous devons une bonne partie de notre existence sociale (et individuelle, cela

va sans dire) à la solidité et à la fiabilité de nos croyances, mais l'espace des

relations intersubjectives dépend de principes comme celui de la confiance ou
même de la crédulité au sens que Swinburne donne au «principe de crédulité».

Il s'agit là d'un cercle vertueux: j'ai des croyances solides et garanties, si

je peux disposer de relations sûres fondées sur la confiance, dans la mesure où

une grande partie de mes croyances proviennent des autres et sont suspendues à

leur autorité ; et réciproquement cette confiance ne peut s'établir, qui est vitale
à la solidité des relations sociales, que si je suis habitué à me fier légitimement
etprimafacie aux croyances d'autrui, du moins à exercer un principe de charité

qui leur prête d'abord une valeur ou à respecter un principe de présomption
d'innocence voire de validité à leur égard. Au demeurant, si cette circularité est

52 J. Locke, 18, § 6, op. cit., p. 1001.



54 VINCENT DELECROIX

effectivement vertueuse, elle tendrait là encore à donner l'avantage au modèle
de l'épistémologie des vertus, et pas seulement à celui de la croyance garantie,
sur tous les autres.

Il est indéniable que le rapport que nous entretenons avec certaines

exigences de la religion «purement» ou «seulement» rationnelle doit se

complexifier. Cette complexification nécessaire tient au fait que la rationalité
n'est plus désormais conçue indépendamment de sa mise en œuvre publique
dans et par des structures socio-politiques : il doit y avoir un lien organique
entre la religion raisonnable et la nature de l'espace public et la contrainte
de justification qui forme la condition de la rationalité de la religion et qui
s'exprime directement dans le fait que les citoyens «se doivent les uns aux
autres de bonnes raisons.»53 Il y a donc une inclusion nécessaire et saine

du champ épistémique dans l'espace public, correspondant au fait que la

démocratie implique une «dimension épistémique inhérente à la forme de la
controverse régulée par la discussion, qui fonde en raison la présomption de

résultats rationnellement acceptables.»54
Cela ne signifie donc pas qu'on substituerait simplement l'ordre des

arguments moraux, voire socio-politiques, à celui des raisons ou des arguments
métaphysiques. En revanche, s'il n'implique pas de reculer sur des affirmations

métaphysiques ou des prétentions à la vérité, puisque, au contraire, c'est
généralement la condition sous laquelle ils apparaissent dans la discussion, il
contraint à prendre en considération l'effet réel de l'expression de ces prétentions.

Or cette attention ne soustrait pas mais au contraire ajoute une contrainte
supplémentaire mais légitime (qui du reste vaut évidemment et de la même
manière pour le «non-croyant»). Si ce que l'on cherche est réellement l'accord
entre raison et religion, alors la religion vraie ne suffit pas, et ce pour une
raison différente que celle énoncée précédemment, car le modèle de la religion
«rationnelle» ne prenait pas encore en compte l'incrémentation de cette vérité
dans des actes publics ou intersubjectifs, langagiers ou non, que considère au
contraire la rationalité discursive. Nulle sociologisation de la vérité dans ce cas,
mais une complexification non strictement épistémique du lien entre vérité et

rationalité.
De même il n'y a nullement à craindre que cet élargissement au raisonnable

incite à «tolérer» des croyances aberrantes, parce que, socialisant ou
même politisant l'épistémologie, on ferait jouer le respect des convictions
personnelles, en somme le droit de croire n'importe quoi, contre l'exigence
rationalité. Est non rationnel, et encore moins raisonnable, un principe qui
mènerait à insulariser les croyances et à autoriser un repli dogmatique sur
des croyances prétendûment privées qui en réalité ne le sont jamais puisque
ce sont des croyances. Si le principe d'un accord entre raison et religion vise
bien la production d'un ethos (la rationalité est un comportement), on voit

53 J. Habermas, Entre naturalisme et religion, op. cit., p. 179.
54 Ibid.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 55

mal comment de telles autorisations pourraient favoriser ce que l'on vise. En
revanche s'il bien question d'ethos, alors les exigences de rationalité doivent
également prendre en compte la manière dont les comportements s'acquièrent.
A l'injonction pascalienne d'un «agenouillez-vous» qui prenait en compte
le caractère habituel de la croyance religieuse, pourrait ainsi correspondre
un «conversez» qui aurait comme mécanique (c'est-à-dire habituel) effet
de produire de la religion raisonnable. L'esprit de conversation, si cher aux
Lumières, et pourquoi pas même la politesse et autres «vertus sociales»

ne doivent-ils pas être intégrés à une éthique des vertus qui gouvernerait la

conjonction de la raison et de la religion? Bien sûr le modèle conversationnel
de type néo-pragmatiste implique un renoncement théorique à certaines prétentions

(la prétention à la vérité, en premier lieu) dont on voit mal comment la

religion ou certaines religions pourraient réellement s'accommoder: il n'est en

ce sens ni viable, ni praticable, ni d'ailleurs souhaitable, à moins que les sujets
renoncent tout simplement à croire55. A l'inverse cependant, il n'est pas sûr

que l'élaboration consensuelle de la vérité ou même la recherche coopérative
de la vérité constituent l'orientation adéquate de la religion raisonnable: la

conversation comme structure discursive de la raison est ce dans quoi se meut
la religion raisonnable et elle ne considère la vérité que dans la mesure où elle
constitue un cas extrême de justification qui doit la réguler. La vérité est un
élément de la religion raisonnable, mais non pas son fondement.

Chercher à justifier la religion (au besoin par l'ostension d'une vérité
acceptable par tous) constitue le véritable moule de la religion raisonnable.

L'argumentation à laquelle elle se lie nécessairement n'a pas de but persuasif
au sens où elle viserait à déterminer si l'on doit croire ou non et où le caractère
convaincant des arguments imposerait d'adopter la croyance en question56; elle

répond « seulement» à l'exigence nécessaire d'insérer le tout de la religion dans

ce jeu social indéfini de la question et de la réponse qui impose une réflexivité
aux convictions. Cette nécessité a pour contrepartie le fait que l'espace de la

justification (au sens large de la raison communicationnelle, non évidentialiste)
est fondé sur un principe de confiance sinon de bienveillance57 : la croyance
n'est pas a priori coupable.

Ceci ne neutralise pas l'exigence de justification, au sens où la croyance
religieuse relèverait de ces basic beliefs qu'il serait absurde de chercher à

55 L'ensemble des sophistications postmodernes du «croire sans croire»
correspondant à une «religion après la religion» qui aurait renoncé aux affirmations de vérité
au profit d'une immersion dans l'ère de l'interprétation indéfinie (G. Vattimo) peine à

proposer des modèles susceptibles de convertir effectivement des croyances littérales.
56 Cf. ce que R. Pouivet entend sous le syntagme d'une «logique épistémique de

la religion». Op. cit., p. 53-59. Cf. aussi P. van Inwagen, The problem ofEvil, Oxford,
Clarendon Press, 2006, p. 3.

57 Ce qui signifie à un niveau politique ce que Jean-Marc Ferry nomme «une levée
de l'ex-communication politique du religieux». J.-M. Ferry, La Raison et la Foi. Une

philosophie de la religion, Paris, Agora, 2016, p. 56.



56 VINCENT DELECROIX

justifier; mais sans ce principe de confiance qui concerne certes épistémi-

quement la croyance religieuse mais plus largement le sujet religieux et la

religion elle-même, non seulement on retomberait dans les apories que signale
la thèse de la différence, non seulement on serait confronté à l'impossibilité
logique de justifier le fait que la charge de la preuve incombe seulement au

croyant, mais on fausserait également le jeu de la conversation dont il faut

rappeler que sa dimension est sociale58. On ne pourrait tolérer aucun croyant ni

aucune religion tant que la preuve de son fondement sûr ne serait pas apportée,
ce qui est absurde en plus d'être déraisonnable. Et refuser de considérer a

priori que le croyant est un abruti paraît assez raisonnable compte tenu des

objectifs que l'on se fixe en cherchant à établir ce qu'est une religion raisonnable.

(Ou même ce qu'est un espace social gouverné autant que possible

par la raison). La religion ne peut être légitimement sommée de prouver son
bien-fondé. En revanche «justifier» signifie ici apporter de bonnes raisons

contre des objections éventuelles et soumettre à l'espace de la discussion non

pas tant ses croyances fondatrices que l'ensemble des propositions qui en
découlent concernant l'ordre humain. Si la recherche d'une justification n'est

jamais indifférente aux effets sociaux et politiques de la religion et doit donc
les prendre en considération, la pratique même de la conversation, autrement
dit la conversation pour elle-même, doit constituer l'un des axes majeurs de la

religion raisonnable, et ceci concerne non pas lafoi mais bien la religion59. On

retrouve alors les critères du tolérable et du ridicule dont parlait le fragment
pascalien et dont on comprend qu'ils concernent les règles de la discussion et

ses effets.

On sait bien quelles objections un certain radicalisme de la croyance
religieuse peut faire valoir contre ce qui lui apparaîtra comme une religion
pusillanime, ni chair ni poisson. Mais c'est sans doute une erreur d'opposer
l'absoluité de certaines affirmations et les principes de la conversation et
du raisonnable : ces principes n'ôtent strictement rien à l'investissement ou
l'engagement existentiel entier que pourrait requérir l'adhésion religieuse. Ils

58 J.-M. Ferry résume ainsi les conditions de son modèle de la discussion, largement
emprunté à Habermas: «chacunpostule - c'est un 'comme si'pratique - que le
protagoniste n'est pas un enténébré; que l'on peut apprendre de lui; qu'il ne triche pas;
qu'il prend les arguments et les objections au sérieux; qu'il ne cherche pas à avoir à

tout prix le demier mot; qu'il ne sacrifie pas la clarification de problèmes à l'adoption
de postures.» Ibid., p. 62. Il s'agit là non pas de conditions effectives préalables à la
discussion, mais de postulats régulateurs et, on l'aura remarqué, contrefactuels qui la
font fonctionner.

59 C'est ainsi que J.-M. Ferry peut affirmer que «la conversion des religions à un
usage public de leur propre raison suppose de leur part une intériorisation des principes
d'une société ouverte.» Cf. ibid., p. 60. Ces principes se nomment, selon J.-M. Ferry,
«faillibilisme, criticisme et perspectivisme» (p. 61). Précisons que le «perspectivisme»
n'a pas ici le sens d'un relativisme.



RELIGION DE LA RAISON, RATIONNELLE, RAISONNABLE 57

n'ôtent même pas la justification du risque nécessaire que représenterait pour
le fidéiste le « saut de la foi »60.

5. Conclusion : La religion de la simple raison

La «simple» raison demeure donc bien le type de raison à l'œuvre dans

ce modèle. Non pas parce qu'elle représenterait une version simplifiée de

la rationalité corrélée à l'éthique des croyances, mais plutôt au sens où elle
se distingue kantiennement d'une raison critique et transcendantale : en tant
qu'elle correspond à son développement conversationnel elle intègre l'historicité

irréductible de la religion, le fait de la religion et sa place au sein de

l'espace social. La simple raison ne prétend pas déduire la religion de la raison,
ni la bâtir à partir des principes de la raison naturelle : elle la saisit dans son
historicité effective, comme un fait qui se présente à nous et qui ouvre à une
tâche historique. Cette tâche consiste effectivement à faire entrer la religion
dans l'espace de la conversation, de même qu'elle consiste à (ré)ouvrir la

conversation aux motifs religieux, sans préjuger d'une quelconque essence
rationnelle. Et elle ne cherche pas à distinguer un noyau rationnel dans la

religion historique et positive ; elle cherche à la rendre raisonnable.

Or il ne faut pas se laisser abuser par le terme de «raisonnable». S'il a

effectivement vocation à tempérer un certain hyperbolisme - souvent rhétorique

- en matière de philosophie de la religion, dont l'effet est malheureusement

d'arracher la religion sinon à l'espace de la justification du moins à

celui des raisons, il devrait aussi avoir la vertu paradoxale de déranger la routine
instrumentale de la raison. Par ce caractère en effet, la religion ne se soumet

pas à cette routine dans l'espace de la discussion: elle vient l'ébranler par des

propositions d'autant plus percutantes qu'elles sont intelligibles. La puissance

critique de la religion est paradoxalement la vertu de la religion raisonnable.
Peut-être la raison pourrait-elle s'en trouver elle-même plus raisonnable.

60 R. Pouivet le souligne lui-même. Cf. op. cit., p. 46: «Ce qui serait irrationnel

pour le croyant serait de refuser le risque ou le saut épistémique, consubstantiel à la foi.
Chacun à sa façon, Pascal, Kierkegaard et William James appartiennent à une tradition
dans laquelle il est raisonnable d'adopter une croyance religieuse indépendamment de

toute évidence. »




	Religion de la raison, religion rationnelle, religion raisonnable

