
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Raison, foi et humilité

Autor: Pouivet, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 21-32

RAISON, FOI ET HUMILITÉ

Roger Pouivet

Résumé

Anthony Kenny affirme que, dans le christianisme, il y a une tension entre
deux attitudes : celle d'humilité et celle de foi. Lafoi et l'humilité sont toutes
les deux des vertus. La seconde suppose de ne pas prétendre connaîtreplus que
nous n 'en sommes capables. Or, la foi semble supposer une ferme assurance
intellectuelle au sujet de l'existence de Dieu, de son Fils, mort et ressuscité,
de son retour dans la gloire pour juger les vivants et les morts, de son règne
sansfin. Comment alors l'humilité intellectuelle serait-elle compatible avec ce

qui se présente comme un savoir religieux Dans le cadre de ce qu 'on appelle
aujourd'hui l'«épistémologie des vertus» (virtue epistemologyj, l'article
défend la thèse de la compatibilité entre vertu defoi et vertu d'humilité, morale
et intellectuelle, et même celle que ces deux vertus sontfinalementproches.

1. Foi et humilité sont-elles compatibles

Anthony Kenny affirme que, dans le christianisme, «il y a une tension entre
deux attitudes : celle d'humilité et celle de foi » '. La foi et l'humilité sont toutes
les deux des vertus. La seconde suppose de ne pas prétendre connaître plus que
nous n'en sommes capables. Or, la foi semble supposer une ferme assurance
intellectuelle au sujet de l'existence de Dieu, de son Fils, mort et ressuscité,
de son retour dans la gloire pour juger les vivants et les morts, de son règne
sans fin. Comment alors l'humilité intellectuelle serait-elle compatible avec
ce qui se présente comme un savoir religieux Pour Kenny, « la récitation du
Credo [...] est incompatible avec la vraie humilité, à laquelle le christianisme
accorde, ajuste titre, un si haut prix»2. Ainsi, «foi et vertu ne peuvent pas être,
ensemble, d'authentiques vertus » ; « si nous devons choisir, notre choix devrait
se faire en faveur de l'humilité plutôt que de la foi dogmatique»3.

Toutefois, ne pourrait-on pas rétorquer que, si le fidèle croit que Dieu existe,

qu'il a un Fils mort et ressuscité, etc., il ne prétend pas le savoir. Dès lors, la foi,

1 A. Kenny, «Faith, Pride and Humility», The Unknown God, Londres, Continuum,
2004, p. 102.

2 Ibid., p. 108.
3 Ibid., p. 102.



22 ROGER POUIVET

comme croyance, sans aucune prétention à la connaissance, ne consisterait pas
à prétendre détenir un savoir, seulement une croyance vraie. Dès lors, la foi ne
serait non plus une attitude intellectuellement immodeste. Si croire n'est pas
savoir, le croyant ne peut-il pas même entretenir des doutes, bien loin d'être si

sûr de lui qu'on doive le réputer arrogant ou, comme on le dira plus volontiers,
intellectuellement intolérant?

Mais d'un autre côté, comme le remarque Kenny, «c'est seulement dans

le christianisme que la récitation du Credo est caractéristique de l'adhésion à

la religion»4. Or, celui qui récite le Credo ne tient pas que les articles de foi
sont sujets à caution. Il n'admet pas implicitement qu'il se pourrait qu'il ne
croie plus, ou qu'il croie autre chose, parce qu'une constatation nouvelle ou

qu'une objection inédite le conduirait à changer d'idée. Kenny précise même

que «le théiste prétend posséder un bien dont l'agnostique ne revendique pas
la possession: il prétend être en possession de la connaissance; l'agnostique
se contente seulement de l'ignorance»5. Ainsi, l'homme de foi prétend bien

disposer de ce qui au moins se présente comme une connaissance théologiqae.
Certes, il n'affirme pas avoir des arguments entraînant la conviction de tous.
Mais il adopte l'attitude de la connaissance, celle que Dieu existe et que les

articles de foi du Credo sont des vérités. A la question de savoir si le Christ est

ressuscité et monté au cieux, il ne répond pas: «Oui, probablement», «Oui,
jusqu'à plus ample informé», «c'est ce qu'on dit... », «écoutez, je ne sais pas

trop, mais on va faire comme si », « c'est un présupposé ». Il dit : « Oui, vraiment
le Christ est ressuscité et il est monté au Cieux». C'est pourquoi, selon Kenny,
se pose le problème de la compatibilité de la foi et de l'humilité. Car une telle
humilité intellectuelle devrait alors nous dissuader de croire, mais aussi d'être
fidèle à la foi. Ce qui conduit Kenny à affirmer, cette fois dans What is Faith? :

La foi n'est pas une vertu, comme les théologiens l'ont affirmé, mais un vice, à

moins que certaines conditions soient satisfaites. L'une d'elle est que l'existence
de Dieu puisse être rationnellement justifiée indépendamment de la foi. En second

lieu, quels que soient les événements historiques invoqués dans la révélation divine,
ils doivent être indépendamment établis, comme historiquement garantis,
indépendamment d'elle, à un degré déterminé par le type de documentation historique dont
on dispose.6

La vertu de foi contreviendrait ainsi à nos obligations épistémiques.
Celles-ci sont définies par la nécessaire proportionnalité de la force de notre
assentiment et des raisons (ou même des évidences) disponibles. C'est pourquoi
la vertu de foi serait épistémologiquement vicieuse.

Mais de quel vice épistémique précisément se rend coupable le fidèle qui
prétend connaître certaines vérités par sa foi? C'est un vice contre l'éthique de

4 Ibid., p. 101.
5 Ibid., p. 109.
6 A. Kenny, What is Faith Essays in the Philosophy ofReligion, Oxford, Oxford

University Press, 1992, p. 57.



RAISON, FOI ET HUMILITE 23

la croyance: le vice d'orgueil ou d'arrogance épistémiques. Il serait immoral,
intellectuellement, de prétendre détenir la vérité sans avoir à se justifier ni
même pouvoir le faire. N'est-ce pas le contraire de l'humilité, laquelle consisterait,

en l'occurrence, à avoir des raisons partageables? «Mais pour qui donc

se prend celui qui prétend avoir reçu par la grâce de la foi des vérités - pour Dieu
le Père?», c'est ce qu'est tenté de dire celui pour lequel la foi et l'humilité sont

incompatibles. A ces vérités que le fidèle prétend avoir reçues, d'autres, pourtant
dotés de la même intelligence, sont incapables de parvenir et ils en doutent
fortement. «Alors, un peu d'humilité», diront les sceptiques au fidèle si sûr de

lui. «Avant la ruine, il y a l'orgueil; avant le faux pas, l'arrogance», dit le livre
des Proverbes (Pr 16,18). Kenny n'hésite donc pas à présenter le vice par lequel
le péché est entré dans le monde, comme celui dont souffrirait la vertu de foi.

Mais Kenny a-t-il raison? En examinant mieux la vertu d'humilité, je crois

qu'il est possible de le contester. La vertu de foi, aussi ferme soit-elle, n'est

pas une forme, particulièrement perverse, d'orgueil. Avec toute son assurance
intellectuelle, elle n'en est pas moins parfaitement humble, et même l'humilité
même. Pour le montrer, il faut rectifier la conception de cette vertu proposée

par Kenny. Mais auparavant, précisons ce qui est entendu ici par la vertu de foi,
plus précisément disons en quoi la foi est rationnelle.

2. La rationalité de la foi

Je n'insisterai ici que sur deux aspects de la foi. Elle possède un contenu

cognitif- et ne se réduit pas à un sentiment. Elle n'est pas une conviction qui
pourrait se reconnaître comme subjective, au point de comprendre un doute au

sujet de ce sur quoi elle porte.
1) La foi porte sur des vérités fondamentales exprimées par des «articles»,

c'est-à-dire des propositions. La foi a donc un contenu propositionnel. Il est

même aisé de dire ce que croient les fidèles : Dieu est un et trine, le Christ est

Dieu, Dieu s'est fait homme, Dieu est né de la Vierge Marie... Le contenu

cognitif de la foi est l'ensemble des affirmations du Credo de Nicée-Constanti-
nople. Ceux qui croient certaines propositions, qui sont autant de dogmes, ont
la foi. Et ceux qui ne croient pas que ces propositions soient vraies n'ont pas la
foi. La foi est donc un principe de distinction entre les chrétiens - pour lesquels
certaines affirmations sont vraies, en particulier que Jésus-Christ est le fils de

Dieu - et ceux qui ne les croient pas, et ne sont donc pas chrétiens.

Il existe un autre usage, aujourd'hui répandu, du terme «foi». La foi serait

un état d'esprit, voire un sentiment religieux, dépourvu de contenu propositionnel

déterminé7. Cet état d'esprit ou ce sentiment religieux est à découpler du

7 Cf. aussi R. Pouivet, «Croyance», Dictionnaire encyclopédique d'éthique
chrétienne, dir. L. Lemoine et al., Paris, Cerf, 2013; Épistémologie des croyances
religieuses, Paris, Cerf, 2013.



24 ROGER POUIVET

contenu des articles de foi. Remarquons que la foi pourrait alors être commune
à un juif, à un chrétien ou à un musulman, voire à d'autres fidèles, d'autres

religions parce qu'elle ne porte nullement sur le contenu des articles de foi,
mais consiste en une certaine expérience intérieure, faite indépendamment de

formules impersonnelles ayant une prétention à l'objectivité. Certains ajoutent

que les divergences au sujet du contenu n'ont pas d'importance au regard de

cet état d'esprit, comme conviction subjective et même sentiment partagé. Pour
donner plus de substance à ce sentiment religieux, on a parfois dit que la foi
n'est pas une croyance que, mais une croyance en. C'est un fort sentiment de

confiance en Dieu.
Mais comment serait-il possible d'avoir confiance en quelqu'un sans croire

qu'il existe et qu'il dit la vérité, et des vérités que nous croyons en son nom Si
avoir la foi, c'est croire que Jésus est le fils de Dieu, qu'il est mort et ressuscité,

etc., comment cela pourrait-il consister en un «ressenti» non propositionnel,
voire non rationnel, mais intensément vécu? Même si la foi s'accompagne
d'aspects non doxastiques, dont la confiance, son caractère fiduciaire, elle est

essentiellement propositionnelle et doxastique. C'est à mon sens ce que dit
Thomas d'Aquin dans ce passage :

Dans le symbole [...] on cherche à atteindre les choses même de la foi dans toute
la mesure où s'y fixe l'acte du croyant. Or l'acte du croyant ne se termine pas à un
énoncé, mais à la réalité. Car nous ne formons les énoncés que pour avoir connaissance

par eux des réalités, aussi bien dans la foi que dans la science.8

L'acte de foi n'est pas décrit comme un sentiment qui ne peut trouver dans

des propositions son contenu ineffable et dépassant toute rationalité
propositionnelle. Ce contenu est propositionnel: la réalité de l'existence de Dieu, de

l'incarnation, de la résurrection, etc., lui correspond.
2) Une autre conception de la foi est elle aussi répandue aujourd'hui : la

foi est supposée comprendre un élément de doute. Récemment j'ai entendu un
prêtre dire, au cours d'un sermon, que «la foi n'est sûre de rien» et que «le
croyant c'est l'homme du doute». Si le sens donné au mot doute par le prêcheur
restait incertain, son intention n'en était pas moins claire. Il entendait rejeter

- et fermement - tout dogmatisme chrétien. Pour lui, l'ouverture aux autres,
en particulier, supposait que le chrétien ne soit vraiment sûr de rien, qu'il ne
soit pas dogmatique. La bonne attitude chrétienne devait être un mélange de

modestie intellectuelle - celui qui croit ne sait pas, nous expliquait-il, ce qui
témoignait de souvenirs d'un cours de philosophie - et surtout de bienveillance
morale. Générosité, ouverture, amour du prochain, c'était l'essentiel de la foi.
Cette attitude, reconnaissait-il, n'est nullement l'exclusivité des chrétiens. Dès

lors il n'existe pas de vraie religion, mais seulement des hommes tolérants

aux idées des autres et fraternels. Le chrétien devrait accepter de reconnaître

que la foi est une conviction subjective, mais éminemment partageable par

8 Thomas d'Aquin, Somme théologique, II-II, 1, 2, ad. 2 (mes italiques).



RAISON, FOI ET HUMILITÉ 25

tous les hommes de bonne volonté, et les dogmes ne jouent à cet égard aucun
rôle décisif. Etre chrétien est seulement la façon dont certains manifestent leur
bienveillance à l'égard des autres, mais pour toute affirmation au sujet de Dieu
et d'étranges choses qu'il nous faudrait croire réellement, le doute est permis et

ne change rien à la foi. C'est le sens moral que nous donnons aux affirmations
du Credo qui fait la foi, non pas les dogmes pris, disait-il, «au premier degré».

Cependant, Thomas d'Aquin, au sujet de l'acte de foi, dit:

Cet acte qui consiste à croire contient la ferme adhésion à un parti : en cela le croyant
se rencontre avec celui qui a la science et avec celui qui a l'intelligence ; et pourtant
sa connaissance n'est pas dans l'état parfait que procure la vision évidente : en cela il
se rencontre avec l'homme qui est dans le doute, dans le soupçon ou dans l'opinion.9

Thomas parle bien du doute. C'est que dans la foi, nous sommes dans une
situation épistémique imparfaite, relative à une limitation métaphysique : notre
statut d'être humain après la Chute. Pendant notre vie terrestre, nous n'avons

pas la vision des réalités auxquelles nous croyons. (Et ceux qui l'auront, en une
autre vie, n'auront donc plus la foi La foi, est certes similaire à l'opinion,
parce que dans notre situation épistémique post-lapsaire elle comprend un
élément doxastique, mais ce n 'est cependant pas une opinion, cela ressemble
à une opinion. La foi ressemble aussi à la ferme adhésion de celui qui sait et

qui est dès lors certain. La foi a donc sa spécificité épistémologique et ne peut
être rabattue ou identifiée ni à une conviction subjective, une opinion, ni à la

connaissance que nous avons dans la science. Nous n'avons pas la vision de la

gloire de Dieu : la sorte de connaissance possible seulement après notre mort ou
dans certains états mystiques. Mais, d'un autre côté, ce que nous croyons dans

la foi n'est pas non plus sujet à caution ou douteux.
Ce qui permet d'expliquer ce statut épistémique de la foi, c'est qu'elle

soit une grâce. Le don d'une connaissance est reçu mais ce que nous savons
alors, sans vision, nous dépasse complètement. Comparons avec un élève qui
sait quelque chose grâce à un professeur. C'est seulement de façon imparfaite
qu'il le sait: cela lui a été dit, il a reçu un témoignage, en quelque sorte. Sa

« connaissance » repose sur la confiance dans le maître. Par analogie, le fidèle
sait par témoignage, celui de la révélation qui est un don ou une grâce. Il ne

peut parvenir par ses propres efforts de rationalité au contenu même de la foi,
mais aussi à la ferme assurance en quoi elle consiste (cf. He 11,1). L'acte de foi
est explicite, comme l'indique la prière catholique connue sous le nom,
précisément, d'« acte de foi » : « Mon Dieu, je crois fermement toutes les vérités que
Vous avez révélées et que Vous enseignez par Votre Sainte Église, parce que
vous ne pouvez ni Vous tromper ni nous tromper». Comme le dit Anselme au

tout début du dialogue sur La chute du diable, « nulle créature ne tient quelque
chose de soi»10. Je me permets d'ajouter: la foi, moins que tout autre chose.

Mais le don de la foi n'est pas celui d'une opinion grevée de doute

9 Thomas d'Aquin, Somme théologique, II-II, 2, 1.
10 Anselme de Cantorbery, La chute du diable, irr. L'Œuvre d'Anselme de

Cantorbery, Paris, Cerf, 1986, p. 283.



26 ROGER POUIVET

3. La foi sans évidence

Cette conception de la foi, comme une prétention de connaissance, n'est-elle
cependant pas épistémologiquement des plus fragiles Si la certitude suppose
des raisons objectives et reconnues comme telles, ce qu'on peut appeler des

« évidences » (ce dont on ne peut douter, qui n'est pas falsifiable, ne donnant pas
de prise à l'erreur), la foi semble en être dépourvue. Les philosophes modernes

sont nombreux à penser que les arguments en faveur de l'existence de Dieu,
a priori ou a posteriori, démonstratifs ou inductifs, sont tous sujets à caution,
voire totalement insoutenables. De plus, la foi comprend des affirmations qui
ne sont pas susceptibles d'être prouvées, celles que Jésus-Christ est le fils de

Dieu, que Dieu est un et trine. Or, la foi consiste à les croire. Et s'il convient
de proportionner la force de l'assentiment aux évidences disponibles - là

encore, ce que nombre de philosophes modernes, pensent - la foi ne doit-elle
alors s'accommoder du doute, puisque les évidences sensibles ou les raisons

démonstratives manquent
À cette critique, la réponse pourrait être la suivante. Comparons. Je suis

tout à fait certain d'être là où je suis en ce moment. Mais ne pourrais-je pas être

en plein rêve, être trompé par un Malin génie, un cerveau dans une cuve (brain-
in-a-vat), ou simplement que mon esprit soit compromis dans une tromperie
généralisée? Le philosophe affrontant vaillamment tous ces scénarios cherche
à établir la base d'évidence sur laquelle les croyances justifiées sont supposées

reposer. Pourtant, ce n'est pas sur la base d'évidence que je crois être là où

je suis. Or d'être là où je suis, je le crois plus fermement que tout qui serait

avancé contre cette croyance, et même, dans bien des cas, que tout ce qui serait

proposé en sa faveur11. De la même façon, la croyance que Dieu est ressuscité

ne repose pas sur des évidences. La rationalité de ma croyance d'être là où je
suis ne suppose pas des raisons de croire être là où je suis. De même, le fidèle

pourrait se trouver incapable de répondre à certains arguments avancés contre
la croyance en la résurrection. Mais, pour être intellectuellement respectable,
la foi ne suppose pas des arguments imparables en faveur de la croyance en la
résurrection de Dieu. La foi, raisonnable et rationnelle, n'est pasfondée sur des

raisons. La rationalité suppose seulement que la croyance en la résurrection ne

11 C'est une conception qui est généralement considérée comme mooréenne, c'est-
à-dire comme celle que défendait Georges Edward Moore. Pour Moore, la plausibilité de

nos croyances ordinaires est une raison suffisante pour supposer que ce sont les arguments
sceptiques qui sont défectueux. Il ne faut pas confondre cette thèse avec les propositions

«charnières» de Wittgenstein, dans De la certitude. Car les «faits mooréens» ne
sont pas sus de façon absolument certaine en étant enracinés dans nos vies. Les faits
mooréens sont simplement ceux au sujet desquels nous ne pourrions pas aisément nous

tromper. Ce sont des connaissances. A ce sujet, voir la mise au point de P. Engel dans
Va savoir De la connaissance en général, Paris, Hermann, 2007, p. 12-13.



RAISON, FOI ET HUMILITÉ 27

soit pas absurde. Surtout, elle n'a pas à être fondée sur des évidences ou des

raisons acceptées aussi par l'incroyant. Ne serait-ce pas cette exigence qui est

épistémologiquement indue? Ne constitue-t-elle pas même un coup de force
contre la croyance religieuse

Un enfant sait quelque chose parce que ses parents ou ses professeurs le

lui disent. Il est rationnel pour lui de le savoir ainsi. Le fidèle croit ce que Dieu
dit; il le sait ainsi. Sans l'aide de Dieu, il ne pourrait pas adhérer ou, en effet,
cela pourrait être jugé irrationnel. Savoir au nom de Dieu n'est guère possible

que pour celui qui a en lui la vie divine. Mais c'est ce qui est inacceptable

pour le critique. Il exige que des raisons, au sens de preuves ou d'évidences,
soient présentées. L'assurance du croyant - cette assurance portant sur la vie
divine en lui - ne suffirait nullement à assurer la rationalité de la foi. Avoir
reçu des vérités de Dieu est inacceptable épistémologiquement, suggère-t-il.
C'est logiquement circulaire : seul celui qui a la foi peut reconnaître des vérités
dans les affirmations du Credo, et seul celui qui reconnaît des vérités dans les

affirmations du Credo a la foi. Cette circularité logique est intellectuellement
vicieuse. Mais si la foi est une grâce, un don de Dieu, qu'on ne l'atteint pas

par des moyens humains, que pourrait produire le fidèle pour sa défense sinon
l'affirmation que sa foi est un don divin? Quel argument acceptable par celui
qui attend une justification en bonne et due forme, une évidence valable pour
celui qui ne croirait pas déjà, pourrait-il proposer? Il est possible de défendre
la foi par des explications rationnelles, mais cela ne signifie pas que son origine
est l'effort de rationalité lui-même, indépendamment de Dieu.

Or cette défense de la rationalité de la foi non fondée sur des raisons, mais

intrinsèquement rationnelle, c'est justement ce que Kenny présente comme
profondément contraire à l'humilité. Dès lors, c'est la nature de l'humilité qu'il
nous faut maintenant examiner.

4. Qu'est-ce que l'humilité

L'humilité ontologique consiste à reconnaître que toute créature est

poussière devant le créateur, totalement dépendante de lui pour son existence.

A cette humilité, les catholiques sont rappelés le Mercredi des Cendres,

marquant l'entrée du Carême avant Pâques. Le prêtre trace avec des cendres,

sur leur front, le signe de la croix: «Memento, homo, quia pulvis es, et in

pulverem reverteris». Cette humilité ontologique revient simplement à

reconnaître notre dépendance existentielle. Elle n'implique pas une attitude
souvent décrite comme de l'humilité intellectuelle qui consiste à penser que
les talents des autres sont plus grands que les siens, que les opinions des autres

sont probablement plus correctes que les siennes. Cette humilité s'opposerait
ainsi aux vices d'orgueil ou d'arrogance, mais aussi de vanité, d'égotisme, de

snobisme, de hauteur, d'autosatisfaction et de domination. Pour une justification

chrétienne de cette attitude, on serait tenté de citer l'apôtre Paul: «ne



28 ROGER POUIVET

faites rien par rivalité, rien par gloriole, mais, avec humilité, considérez les autres

comme supérieurs à vous» (Ph 2,3). Ce qui revient à identifier l'humilité
intellectuelle à la modestie intellectuelle, elle-même comprise d'une certaine façon.

Pour expliquer cette conception de la modestie, je vais faire appel à ce que
récemment on a appelé le « conciliationisme »12 :

Si dans un désaccord au sujet de la vérité d'une proposition p, il y a une symétrie
épistémique entre les protagonistes, ils sont irrationnels en maintenant leur croyance
que p ou leur croyance que non p ; ou, au moins, ils sont irrationnels en ne perdant
pas leur confiance en la vérité de p ou de non p ; voire en ne suspendant pas leur

croyance que p ou que non p.

Que faut-il entendre par «symétrie épistémique»? Chacun des protagonistes

possède les mêmes données (évidences), les mêmes capacités, et aucun
des deux n'est intellectuellement borné, de mauvaise foi, débauché, mal
intentionné, malhonnête, etc. Il y a primafacie une parité intellectuelle entre eux. Le
conciliationisme s'accompagne souvent de deux autres thèses. Premièrement,
la thèse de la source unique de la croyance rationnelle :

Une seule attitude épistémique (croire que p, ne pas croire que p, suspendre son
jugement au sujet de p) est rationnelle à l'égard de p sur la base de E (évidence,
données probantes, processus fiable).

Deuxièmement, la thèse du poids égal des croyances :

Si à partir de E l'un des pairs intellectuels croit que p et l'autre croit que non p, alors
ils doivent renoncer à leurs croyances ou suspendre leurs croyances, parce que E ne

permet pas de savoir si p ou si non p, et donc on ne peut pas croire l'un ou l'autre.

La modestie intellectuelle serait alors définie ainsi :

Modestie intellectuelle conciliationisme + thèse de la source unique de la croyance
rationnelle + thèse du poids égal des croyances.

Dès lors, la modestie intellectuelle devrait conduire le chrétien à renoncer
à sa croyance ou à la suspendre; tout comme elle devrait conduire l'athée à

renoncer à son incroyance ou à la suspendre.
Celui qui semble éviter de contrevenir à cette conception de la modestie est

l'agnostique (comme l'est Kenny), car il a déjà renoncé à croire. (Même si l'on
peut se demander s'il n'adhère pas de façon peu conciliante à la croyance qu'il
convient de ne pas croire.) Entre les modestes intellectuels, l'harmonie sociale
semble régner puisqu'ils ne sont plus tentés de maintenir leur thèse contre celle

12 Cf. D. Christensen, "Epistemology ofDisagreement : The Good News", Philosophical

Review 116/2 (2007), p. 187-217 ; A. Elga, "Reflection and Disagreement", Nous
41/3 (2007), p. 478-502 ; J. Pittard, « Conciliationism and Religious Disagreement », in :

M. Bergmann, P. Kain (éds), Challenges to Moral and Religious Belief. Disagreement
and Evolution, Oxford, Oxford University Press, 2014, p. 80-97.



RAISON, FOI ET HUMILITÉ 29

qu'on leur oppose, y renonçant simplement parce qu'un pair épistémique la

leur oppose13.

5. L'humilité de la foi

Si on accepte de définir l'humilité intellectuelle en termes de modestie
intellectuelle (de ce cocktail de conciliationisme et de deux thèses, celle de la

source unique de la croyance rationnelle et celle du poids égal des croyances),
alors le diagnostic de Kenny, selon lequel vertu de foi et vertu d'humilité sont

incompatibles, semble, il est vrai, correct. Dès qu'une personne contesterait au
fidèle qu'il ait pu recevoir, par la grâce de Dieu, des vérités révélées, l'humilité
devrait le faire renoncer à sa prétention à la connaissance par la foi. Maintenir
sa foi comme ferme assurance en ce dont on a seulement une opinion, selon
la définition de Thomas, contreviendrait à l'exigence d'humilité intellectuelle,
c'est-à-dire de modestie.

Mais il y a un autre sens de la notion d'humilité intellectuelle, qui n'est
ni le sens ontologique de l'humilité, ni son identification avec une certaine

conception, conciliationniste, de la modestie intellectuelle. En réalité, cette

autre conception consiste à lier l'humilité intellectuelle à la dépendance ontologique,

pour en tirer une conséquence épistémologique au sujet de la foi. L'humilité
intellectuelle consisterait cette fois, pour un fidèle, à reconnaître sa dépendance
à l'égard de Dieu comme source de la foi. Dans la foi, il sait quelque chose par
l'effet de la grâce, il reçoit la vérité comme un don. Voici deux citations qui vont
dans cette direction, l'une de l'apôtre Paul, et l'autre de Thomas :

[N]ul ne peut dire «Jésus est Seigneur», si ce n'est par l'Esprit Saint (1 Co 12,3b).

La vertu de l'homme ordonnée au bien, qui est mesuré selon la règle de la raison
humaine, peut être causée par des actes humains, en tant que ces actes procèdent
de la raison sous le pouvoir et la règle de laquelle se réalise le bien envisagé. Au
contraire, la vertu qui ordonne l'homme au bien mesuré par la loi divine, et non plus

13 On pourrait objecter qu'un croyant et un incroyant ne sont jamais, par définition,
des pairs épistémiques. Les données E, sur lesquelles ils fondent leurs jugements
respectifs, sont radicalement différentes pour l'un et pour l'autre. Mais dans la

perspective conciliationiste, E est commun au croyant et à l'incroyant, et ils doivent
donc passer, modestement, à l'agnosticisme, par défaut de raisons de croire p ou non p.
Si l'on met en question que E soit commun, on dit que le conciliationisme est dépourvu
de sens. On peut l'admettre, et ce qui suit va pour une part dans cette direction. Ce qui ne
revient cependant pas à adopter une thèse subjectiviste et relativiste (mettre en question
aussi toute possibilité de vérités communes), et à tendre vers lefidéisme. De plus E peut
être défini de telle façon qu'il soit commun. Sauf à supposer que le croyant et l'incroyant
sont dans des univers parallèles, n'ayant aucun aspect commun. Certaines interprétations

de Wittgenstein vont dans cette direction. (Voir R. Pouivet, «Wittgenstein et les

croyances religieuses», Revue d'Histoire et de Philosophie Religieuse, t. 86 n°3, 2006,

p. 357-375.)



30 ROGER POUIVET

par la raison humaine, cette vertu ne peut être causée par des actes humains, dont
le principe est la raison; mais elle est causée en nous uniquement par l'opération
divine. Et c'est pour définir cette sorte de vertu que saint Augustin a mis dans sa
définition de la vertu: «Dieu l'opère en nous sans nous».14

La vertu de foi ne s'oppose alors pas à la vertu d'humilité ainsi comprise.
Ne serait-ce pas la même vertu ou deux vertus connexes Paul dit que la foi
consiste à laisser le Saint Esprit opérer en nous. Être humble, c'est alors ne pas
faire obstacle à cette action de Dieu en nous. Thomas, à la suite d'Augustin,
précise qu'une vertu, à strictement parler, est toujours ce que Dieu opère en

nous sans nous. Toute excellence vient du Créateur, mais c'est particulièrement
vrai d'une vertu théologale comme la foi, qui concerne notre relation à Dieu.
Si l'humilité concerne les actes intellectuels dans la foi, elle sera elle-même, en

tant que vertu, infuse, et ne sera donc pas acquise par des moyens proprement
humains.

Si l'humilité intellectuelle ne doit pas être comprise en termes de

conciliation, c'est aussi que le fidèle et l'incroyant ne sont pas des pairs épistémiques.
Pas de symétrie épistémique entre eux puisque celui qui a la foi reçoit un don

- le don de la vérité révélée - à la différence de l'incroyant. Le fidèle ne peut
dès lors être conduit à avoir moins confiance en lui (ne plus croire ou suspendre
sa croyance)parce que l'incroyant émet des doutes sur le bien-fondé de la foi,
selon le modèle conciliationiste. L'attitude rationnelle pour régler la question
du désaccord entre l'homme de foi et l'incroyant n'est pas que l'un comme
l'autre renoncent à leurs croyances. Et l'humilité intellectuelle, définie en

termes de modestie et de conciliation, n'est pas du tout celle qu'il conviendrait
de retenir pour critiquer la vertu de foi, au contraire de ce que suggère Kenny.

6. Deux objections et une conclusion

A la thèse que je viens de défendre, cette objection suivante m'a souvent
été faite. Présenter la ferme assurance de l'homme de foi comme une attitude
humble, tout en reconnaissant qu'elle n'est pas fondée sur des raisons et même

qu'elle suppose une intervention du Saint Esprit, n'est-ce pas contradictoire?
Prétendre savoir par révélation, n'est-ce pas une forme religieuse
d'aveuglement volontaire (wishful thinking)? Répondre positivement à ces deux

questions reviendrait à se ranger du côté de Kenny. Ma défense de l'humilité
de la foi ne serait rien d'autre alors que de la sophistique - malhabile, en plus.

Ma réponse est double. Premièrement, cette objection me semble reposer
sur une contestation, qui est au principe de l'évidentialisme, de toute légitimité
épistémologique de la foi, en tant que telle. Si la foi est «une manière de

posséder déjà ce que Ton espère, un moyen de connaître des réalités que l'on

14 Thomas d'Aquin, Somme théologique, I-II, 63, 2.



RAISON, FOI ET HUMILITÉ 31

ne voit pas» (He 11,1), alors, dira l'évidentialiste, elle n'est pas épistémologi-
quement légitime. Cette objection, l'évidentialiste a la fâcheuse tendance à la

présenter comme évidente. Mais je pense avoir suggéré plus haut qu'il n'a pas
forcément la rationalité de son côté.

Deuxièmement, la foi comme ferme assurance, c'est-à-dire certitude,
malgré l'absence de preuve, serait intellectuellement vicieuse si elle s'accompagnait

d'une prétention à l'infaillibilité. C'est pourquoi certains défenseurs
de la foi, on l'a vu, disent que la foi et le doute vont de pair. Mais j'ai tenté de

montrer qu'ils ont tort, car la foi est une ferme assurance, une certitude. Une
foi intellectuellement hésitante est une contradiction dans les termes. Cela ne

signifie cependant pas que le fidèle se pense infaillible - ce qui le rendrait

épistémologiquement coupable, le faisant verser dans Yhybris intellectuelle.
C'est en réalité une chose de douter et une autre de ne pas se prétendre infaillible.

Le fidèle ne prétend nullement que sa certitude suppose ou entraîne qu'il
soit infaillible. L'objecteur peut cependant revenir à la charge: «Mais une
certitude faillible, c'est aussi une contradiction dans les termes » Non, cela ne

l'est pas, comme le montre John Henry Newman :

Par exemple, je me rappelle comme une chose certaine ce que j'ai fait hier, mais
cependant ma mémoire n'est pas infaillible; je vois très clairement que deux et
deux font quatre, mais je fais souvent des erreurs dans de longues additions. Je n'ai
aucun doute que Jean ou Richard soit mon véritable ami, mais il m'est arrivé d'avoir
eu confiance en des amis qui m'ont trompé, et cela peut m'arriver encore avant de

mourir. Une certitude s'adresse à telle ou telle proposition particulière; ce n'est pas
une faculté ou un don, mais une disposition d'esprit relativement à un cas défini
qui est devant moi. L'infaillibilité, au contraire, est justement ce que la certitude
n'est pas. C'est une faculté ou un don, qui se rapporte non à une vérité quelconque
en particulier, mais à toutes les propositions possibles dans une matière donnée.15

Il ne faut pas se laisser abuser par la dernière phrase où le mot «don»
signifie une compétence stable (ce qu'est une faculté) et non pas un don divin.
(Comme nous dirions qu'une personne est douée pour faire les gâteaux : elle en

a la compétence ou la faculté.) Newman veut dire que la certitude humaine ne

porte jamais que sur des actes particuliers : se rappeler ce que l'on a fait hier, être

tout à fait certain que deux et deux font quatre et être assuré de l'amitié qu'une
personne a pour vous. Mais cela ne revient pas à prétendre en l'infaillibilité de

sa mémoire, de ses compétences en arithmétique et de sa capacité à reconnaître

en général les vrais amis. Pas du tout. La certitude n'est pas généralisée, au

sens où elle ne porte pas sur mon esprit, quoi qu'il se passe ; elle est locale : je
suis certain non pas d'être infaillible, mais de ceci ou de cela. Toute raison de

ne pas croire serait, à tel ou tel sujet, bien plus faible que la croyance à laquelle
elle s'oppose. Si l'on me disait que ma mémoire m'a déjà fait défaut, que je me
suis déjà trompé même touchant aux choses que je pense le mieux connaître,

15 J. H. Newman, La grammaire de l'assentiment, Paris, Ad Solem, 2010 (1870),
p. 295.



32 ROGER POUIVET

comme disait Descartes, que ce que j'ai cru vrai s'est avéré faux, je ne dirais

pas le contraire. Pour autant, cela ne me conduit pas à avoir des doutes sérieux

au sujet ce que j'ai fait hier, à me demander si vraiment deux et deux font
quatre ou si Jean est mon ami. Assurément, certains philosophes prétendent

que cela devrait me conduire à de tels doutes. Ils ont tort C'est peut-être qu'ils
sont convaincus qu'on ne peut savoir quelque chose à moins de prétendre être

infaillible. Dire qu'une proposition pourrait être fausse ne revient nullement
à dire qu'elle n'est pas certaine ou que sa vérité est indécidable. (Juste un
exemple : il se pourrait que la thèse de l'évolution soit fausse - cette hypothèse
n'a rien d'absurde - mais sur la base de ce que la biologie nous apprend,

nous n'avons pas de raison d'être incertains à son sujet. Nos connaissances

scientifiques n'ont-elles pas ce statut épistémologique Tant que nous n'avons

pas de raisons sérieuses d'en douter, elles sont certaines et vraies, mais nous ne

prétendons pas pour autant que les hommes de science sont infaillibles, et nous

avons mêmes d'excellentes raisons de penser le contraire.)
Dans la certitude de la foi, le fidèle se sait faillible : il croit aussi que, sans

la grâce, il ne pourrait savoir ce qu'il sait. L'humilité du fidèle n'est nullement

un entêtement. C'est même plutôt une attitude de renoncement à l'égard de

lui-même. Il ne prétend en effet nullement être la source de sa propre certitude,

par la seule force de son puissant esprit. La source de toute vérité, ce n'est

pas lui, mais la vie divine en lui. Mais c'est cette attitude de renoncement à

l'égard de lui-même qui doit être soutenue avec suffisamment de fermeté et

d'assurance pour être intellectuellement humble. L'humilité «nous protège de

la vaine gloire par la considération de tout ce que nous avons reçu, que nos
actions les meilleures procèdent d'une inspiration, d'un attrait de la vérité et du

bien qui ne sont pas de nous, qui agissent cependant au fond de nous comme
une source mystérieuse et forte, par leur clarté et leur impulsion», dit Servais

Pinckaers16.

Je conclus ainsi que, contrairement à ce que dit Kenny, vertu de foi et

vertu d'humilité sont non seulement compatibles, mais solidaires. La certitude
d'avoir reçu la révélation et le sens de sa propre finitude intellectuelle (c'est-
à-dire d'être faillible) ne s'opposent nullement. La foi n'est pas intellectuellement

arrogante, et la seule attitude intellectuellement humble n'est pas

l'agnosticisme.

16 S. Pinckaers, Plaidoyer pour la vertu, Paris, Parole & Silence, 2007, p. 211.


	Raison, foi et humilité

