Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Raison, foi et humilité

Autor: Pouivet, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 21-32

RAISON, FOI ET HUMILITE

ROGER PoOUIVET

Résumeé

Anthony Kenny affirme que, dans le christianisme, il y a une tension entre
deux attitudes : celle d’humilité et celle de foi. La foi et I’humilité sont toutes
les deux des vertus. La seconde suppose de ne pas prétendre connaitre plus que
nous n'en sommes capables. Or, la foi semble supposer une ferme assurance
intellectuelle au sujet de [’existence de Dieu, de son Fils, mort et ressuscite,
de son retour dans la gloire pour juger les vivants et les morts, de son régne
sans fin. Comment alors [’humilité intellectuelle serait-elle compatible avec ce
qui se présente comme un savoir religieux ? Dans le cadre de ce qu’on appelle
aujourd’hui '« épistémologie des vertus» (virtue epistemology), [’article
défend la thése de la compatibilité entre vertu de foi et vertu d’humilité, morale
et intellectuelle, et méme celle que ces deux vertus sont finalement proches.

1. Foi et humilité sont-elles compatibles ?

Anthony Kenny affirme que, dans le christianisme, «il y a une tension entre
deux attitudes : celle d’humilité et celle de foi» . La foi et I’humilité sont toutes
les deux des vertus. La seconde suppose de ne pas prétendre connaitre plus que
nous n’en sommes capables. Or, la foi semble supposer une ferme assurance
intellectuelle au sujet de ’existence de Dieu, de son Fils, mort et ressuscité,
de son retour dans la gloire pour juger les vivants et les morts, de son régne
sans fin. Comment alors I’humilité intellectuelle serait-elle compatible avec
ce qui se présente comme un savoir religieux ? Pour Kenny, «la récitation du
Credo [...] est incompatible avec la vraie humilité, a laquelle le christianisme
accorde, a juste titre, un si haut prix » 2. Ainsi, « foi et vertu ne peuvent pas étre,
ensemble, d’authentiques vertus» ; « si nous devons choisir, notre choix devrait
se faire en faveur de I’humilité plutdt que de la foi dogmatique » 3.

Toutefois, ne pourrait-on pas rétorquer que, si le fidele croit que Dieu existe,
qu’il a un Fils mort et ressuscite, etc., il ne prétend pas le savoir. Dés lors, la foi,

' A. KEnNY, «Faith, Pride and Humility», The Unknown God, Londres, Continuum,
2004, p. 102.

2 Ibid., p. 108.

3 Ibid., p. 102.



22 ROGER POUIVET

comme croyance, sans aucune prétention a la connaissance, ne consisterait pas
a prétendre détenir un savoir, seulement une croyance vraie. Dés lors, la foi ne
serait non plus une attitude intellectuellement immodeste. Si croire n’est pas
savoir, le croyant ne peut-il pas méme entretenir des doutes, bien loin d’étre si
stir de lui qu’on doive le réputer arrogant ou, comme on le dira plus volontiers,
intellectuellement intolérant ?

Mais d’un autre c6té, comme le remarque Kenny, «c’est seulement dans
le christianisme que la récitation du Credo est caractéristique de I’adhésion a
la religion»*. Or, celui qui récite le Credo ne tient pas que les articles de foi
sont sujets a caution. Il n’admet pas implicitement qu’il se pourrait qu’il ne
croie plus, ou qu’il croie autre chose, parce qu’une constatation nouvelle ou
qu’une objection inédite le conduirait a changer d’idée. Kenny précise méme
que «le théiste prétend posséder un bien dont I’agnostique ne revendique pas
la possession: il prétend étre en possession de la connaissance ; I’agnostique
se contente seulement de 1’ignorance»°. Ainsi, ’homme de foi prétend bien
disposer de ce qui au moins se présente comme une connaissance théologique.
Certes, il n’affirme pas avoir des arguments entrainant la conviction de tous.
Mais il adopte I’attitude de la connaissance, celle que Dieu existe et que les
articles de foi du Credo sont des vérités. A la question de savoir si le Christ est
ressuscité et monté au cieux, il ne répond pas: «Oui, probablement», «Oui,
jusqu’a plus ample informé», «c’est ce qu’on dit... », «écoutez, je ne sais pas
trop, mais on va faire comme si», «c’est un présupposé ». Il dit: « Oui, vraiment
le Christ est ressuscité et il est monté au Cieux». C’est pourquoi, selon Kenny,
se pose le probléme de la compatibilité de la foi et de I’humilité. Car une telle
humilité intellectuelle devrait alors nous dissuader de croire, mais aussi d’étre
fidele a la foi. Ce qui conduit Kenny a affirmer, cette fois dans What is Faith? :

La foi n’est pas une vertu, comme les théologiens ’ont affirmé, mais un vice, a
moins que certaines conditions soient satisfaites. L'une d’elle est que ’existence
de Dieu puisse étre rationnellement justifiée indépendamment de la foi. En second
lieu, quels que soient les événements historiques invoqués dans la révélation divine,
ils doivent étre indépendamment établis, comme historiquement garantis, indépen-
damment d’elle, a un degré déterminé par le type de documentation historique dont
on dispose.®

La vertu de foi contreviendrait ainsi a nos obligations épistémiques.
Celles-ci sont définies par la nécessaire proportionnalité de la force de notre
assentiment et des raisons (ou méme des €vidences) disponibles. C’est pourquoi
la vertu de foi serait épistémologiquement vicieuse.

Mais de quel vice épistémique précisément se rend coupable le fidele qui
prétend connaitre certaines vérités par sa foi? C’est un vice contre 1’éthique de

* Ibid., p. 101.

5 Ibid., p. 109.

® A. Kenny, What is Faith? Essays in the Philosophy of Religion, Oxford, Oxford
University Press, 1992, p. 57.



RAISON, FOI ET HUMILITE 23

la croyance: le vice d’orgueil ou d’arrogance épistémiques. Il serait immoral,
intellectuellement, de prétendre détenir la vérité sans avoir a se justifier ni
méme pouvoir le faire. N’est-ce pas le contraire de I’humilité, laquelle consis-
terait, en 1’occurrence, a avoir des raisons partageables ? « Mais pour qui donc
se prend celui qui prétend avoir regu par la grace de la foi des vérités — pour Dieu
le Pére?», c’est ce qu’est tenté de dire celui pour lequel la foi et ’humilité sont
incompatibles. A ces vérités que le fidéle prétend avoir reues, d’autres, pourtant
dotés de la méme intelligence, sont incapables de parvenir et ils en doutent
fortement. «Alors, un peu d’humilité», diront les sceptiques au fidéle si sir de
lui. «Avant la ruine, il y a I’orgueil ; avant le faux pas, I’arrogance», dit le livre
des Proverbes (Pr 16,18). Kenny n’hésite donc pas a présenter le vice par lequel
le péché est entré dans le monde, comme celui dont souffrirait la vertu de foi.

Mais Kenny a-t-il raison ? En examinant mieux la vertu d’humilité, je crois
qu’il est possible de le contester. La vertu de foi, aussi ferme soit-elle, n’est
pas une forme, particulierement perverse, d’orgueil. Avec toute son assurance
intellectuelle, elle n’en est pas moins parfaitement humble, et méme ’humilité
méme. Pour le montrer, il faut rectifier la conception de cette vertu proposée
par Kenny. Mais auparavant, précisons ce qui est entendu ici par la vertu de foi,
plus précisément disons en quoi la foi est rationnelle.

2. La rationalité de la foi

Je n’insisterai ici que sur deux aspects de la foi. Elle posséde un contenu
cognitif — et ne se réduit pas a un sentiment. Elle n’est pas une conviction qui
pourrait se reconnaitre comme subjective, au point de comprendre un doute au
sujet de ce sur quoi elle porte.

1) La foi porte sur des vérités fondamentales exprimées par des «articles »,
c’est-a-dire des propositions. La foi a donc un contenu propositionnel. Il est
méme ais¢ de dire ce que croient les fideles: Dieu est un et trine, le Christ est
Dieu, Dieu s’est fait homme, Dieu est né de la Vierge Marie... Le contenu
cognitif de la foi est I’ensemble des affirmations du Credo de Nicée-Constanti-
nople. Ceux qui croient certaines propositions, qui sont autant de dogmes, ont
la foi. Et ceux qui ne croient pas que ces propositions soient vraies n’ont pas la
foi. La foi est donc un principe de distinction entre les chrétiens — pour lesquels
certaines affirmations sont vraies, en particulier que Jésus-Christ est le fils de
Dieu — et ceux qui ne les croient pas, et ne sont donc pas chrétiens.

I1 existe un autre usage, aujourd’hui répandu, du terme « foi». La foi serait
un état d’esprit, voire un sentiment religieux, dépourvu de contenu proposi-
tionnel déterminé’. Cet état d’esprit ou ce sentiment religieux est a découpler du

7 Cf aussi R. Pourver, «Croyance», Dictionnaire encyclopédique d’éthique
chrétienne, dir. L. Lemoine et al., Paris, Cerf, 2013; Epistémologie des croyances
religieuses, Paris, Cerf, 2013.



24 ROGER POUIVET

contenu des articles de foi. Remarquons que la foi pourrait alors étre commune
a un juif, a un chrétien ou a un musulman, voire a d’autres fidéles, d’autres
religions parce qu’elle ne porte nullement sur le contenu des articles de foi,
mais consiste en une certaine expérience intérieure, faite indépendamment de
formules impersonnelles ayant une prétention a 1’objectivité. Certains ajoutent
que les divergences au sujet du contenu n’ont pas d’importance au regard de
cet état d’esprit, comme conviction subjective et méme sentiment partage. Pour
donner plus de substance a ce sentiment religieux, on a parfois dit que la foi
n’est pas une croyance que, mais une croyance en. C’est un fort sentiment de
confiance en Dieu.

Mais comment serait-il possible d’avoir confiance en quelqu’un sans croire
qu’il existe et qu’il dit 1a vérité, et des vérités que nous croyons en son nom? Si
avoir la foi, ¢’est croire que Jésus est le fils de Dieu, qu’il est mort et ressuscite,
etc., comment cela pourrait-il consister en un «ressenti» non propositionnel,
voire non rationnel, mais intensément vécu? Méme si la foi s’accompagne
d’aspects non doxastiques, dont la confiance, son caractére fiduciaire, elle est
essentiellement propositionnelle et doxastique. C’est @ mon sens ce que dit
Thomas d’Aquin dans ce passage:

Dans le symbole [...] on cherche a atteindre les choses méme de la foi dans toute
la mesure ou s’y fixe ’acte du croyant. Or I’acte du croyant ne se termine pas & un
énoncé, mais a la réalité. Car nous ne formons les énoncés que pour avoir connais-
sance par eux des réalités, aussi bien dans la foi que dans la science.®

L’acte de foi n’est pas décrit comme un sentiment qui ne peut trouver dans
des propositions son contenu ineffable et dépassant toute rationalité proposi-
tionnelle. Ce contenu est propositionnel: la réalité de I’existence de Dieu, de
I’incarnation, de la résurrection, etc., lui correspond.

2) Une autre conception de la foi est elle aussi répandue aujourd’hui: la
foi est supposée comprendre un €lément de doute. Récemment j’ai entendu un
prétre dire, au cours d’un sermon, que «la foi n’est stire de rien» et que «le
croyant c’est I’homme du doute ». Si le sens donné au mot doute par le précheur
restait incertain, son intention n’en était pas moins claire. Il entendait rejeter
— et fermement — tout dogmatisme chrétien. Pour lui, I’ouverture aux autres,
en particulier, supposait que le chrétien ne soit vraiment siir de rien, qu’il ne
soit pas dogmatique. La bonne attitude chrétienne devait étre un mélange de
modestie intellectuelle — celui qui croit ne sait pas, nous expliquait-il, ce qui
témoignait de souvenirs d’un cours de philosophie — et surtout de bienveillance
morale. Générosité, ouverture, amour du prochain, ¢’était 1’essentiel de la foi.
Cette attitude, reconnaissait-il, n’est nullement I’exclusivité des chrétiens. Des
lors il n’existe pas de vraie religion, mais seulement des hommes tolérants
aux idées des autres et fraternels. Le chrétien devrait accepter de reconnaitre
que la foi est une conviction subjective, mais éminemment partageable par

¥ Tuomas D’ AQUIN, Somme théologique, 11-11, 1, 2, ad. 2 (mes italiques).



RAISON, FOI ET HUMILITE 25

tous les hommes de bonne volonté, et les dogmes ne jouent a cet égard aucun

role décisif. Etre chrétien est seulement la fagon dont certains manifestent leur

bienveillance a I’égard des autres, mais pour toute affirmation au sujet de Dieu

et d’étranges choses qu’il nous faudrait croire réellement, le doute est permis et

ne change rien a la foi. C’est le sens moral que nous donnons aux affirmations

du Credo qui fait la foi, non pas les dogmes pris, disait-il, «au premier degré ».
Cependant, Thomas d’Aquin, au sujet de I’acte de foi, dit:

Cet acte qui consiste a croire contient la ferme adhésion a un parti: en cela le croyant
se rencontre avec celui qui a la science et avec celui qui a I’intelligence ; et pourtant
sa connaissance n’est pas dans 1’état parfait que procure la vision évidente : en cela il
se rencontre avec I’homme qui est dans le doute, dans le soupgon ou dans I’opinion.®

Thomas parle bien du doute. C’est que dans la foi, nous sommes dans une
situation épistémique imparfaite, relative a une limitation métaphysique : notre
statut d’étre humain apres la Chute. Pendant notre vie terrestre, nous n’avons
pas la vision des réalités auxquelles nous croyons. (Et ceux qui I’auront, en une
autre vie, n’auront donc plus la foi!) La foi, est certes similaire a I’opinion,
parce que dans notre situation €pistémique post-lapsaire elle comprend un
¢lément doxastique, mais ce » ’est cependant pas une opinion, cela ressemble
a une opinion. La foi ressemble aussi a la ferme adhésion de celui qui sait et
qui est des lors certain. La foi a donc sa spécificité épistémologique et ne peut
étre rabattue ou identifiée ni a une conviction subjective, une opinion, ni a la
connaissance que nous avons dans la science. Nous n’avons pas la vision de la
gloire de Dieu: la sorte de connaissance possible seulement aprés notre mort ou
dans certains €tats mystiques. Mais, d’un autre c6té, ce que nous croyons dans
la foi n’est pas non plus sujet a caution ou douteux.

Ce qui permet d’expliquer ce statut €pistémique de la foi, c’est qu’elle
soit une grace. Le don d’une connaissance est regu mais ce que nous savons
alors, sans vision, nous dépasse completement. Comparons avec un éléve qui
sait quelque chose grace a un professeur. C’est seulement de fagon imparfaite
qu’il le sait: cela lui a été dit, il a recu un témoignage, en quelque sorte. Sa
«connaissance » repose sur la confiance dans le maitre. Par analogie, le fidéle
sait par témoignage, celui de la révélation qui est un don ou une grace. Il ne
peut parvenir par ses propres efforts de rationalité au contenu méme de la foi,
mais aussi a la ferme assurance en quoi elle consiste (¢f. He 11,1). L’acte de foi
est explicite, comme 1’indique la priére catholique connue sous le nom, préci-
sément, d’«acte de foi» : « Mon Dieu, je crois fermement toutes les vérités que
Vous avez révélées et que Vous enseignez par Votre Sainte Eglise, parce que
vous ne pouvez ni Vous tromper ni nous tromper». Comme le dit Anselme au
tout début du dialogue sur La chute du diable, «nulle créature ne tient quelque
chose de soi» '°. Je me permets d’ajouter: la foi, moins que tout autre chose.
Mais le don de la foi n’est pas celui d’une opinion grevée de doute !

> TaoMAS D’AQUIN, Somme théologique, 11-11, 2, 1.
10 ANSeELME DE CANTORBERY, La chute du diable, in: L'Euvre d’Anselme de
Cantorbery, Paris, Cerf, 1986, p. 283.



26 ROGER POUIVET

3. La foi sans évidence

Cette conception de la foi, comme une prétention de connaissance, n’est-elle
cependant pas épistémologiquement des plus fragiles ? Si la certitude suppose
des raisons objectives et reconnues comme telles, ce qu’on peut appeler des
«évidences » (ce dont on ne peut douter, qui n’est pas falsifiable, ne donnant pas
de prise a I’erreur), la foi semble en étre dépourvue. Les philosophes modernes
sont nombreux a penser que les arguments en faveur de 1’existence de Dieu,
a priori ou a posteriori, démonstratifs ou inductifs, sont tous sujets a caution,
voire totalement insoutenables. De plus, la foi comprend des affirmations qui
ne sont pas susceptibles d’étre prouvées, celles que Jésus-Christ est le fils de
Dieu, que Dieu est un et trine. Or, la foi consiste a les croire. Et s’il convient
de proportionner la force de 1’assentiment aux €vidences disponibles — la
encore, ce que nombre de philosophes modernes, pensent — la foi ne doit-elle
alors s’accommoder du doute, puisque les évidences sensibles ou les raisons
démonstratives manquent ?

A cette critique, la réponse pourrait étre la suivante. Comparons. Je suis
tout a fait certain d’étre 14 o je suis en ce moment. Mais ne pourrais-je pas étre
en plein réve, étre trompé par un Malin génie, un cerveau dans une cuve (brain-
in-a-var), ou simplement que mon esprit soit compromis dans une tromperie
généralisée ? Le philosophe affrontant vaillamment tous ces scénarios cherche
a établir la base d’évidence sur laquelle les croyances justifiées sont supposées
reposer. Pourtant, ce n’est pas sur la base d’évidence que je crois €tre 1a ou
je suis. Or d’étre la ou je suis, je le crois plus fermement que tout qui serait
avancé contre cette croyance, et méme, dans bien des cas, que tout ce qui serait
proposé en sa faveur''. De la méme fagon, la croyance que Dieu est ressuscité
ne repose pas sur des évidences. La rationalité de ma croyance d’étre la ou je
suis ne suppose pas des raisons de croire étre 1a ou je suis. De méme, le fidéle
pourrait se trouver incapable de répondre a certains arguments avanceés contre
la croyance en la résurrection. Mais, pour étre intellectuellement respectable,
la foi ne suppose pas des arguments imparables en faveur de la croyance en la
résurrection de Dieu. La foi, raisonnable et rationnelle, n’est pas fondée sur des
raisons. La rationalité suppose seulement que la croyance en la résurrection ne

I C’est une conception qui est généralement considérée comme mooréenne, c’est-
a-dire comme celle que défendait Georges Edward Moore. Pour Moore, la plausibilité de
nos croyances ordinaires est une raison suffisante pour supposer que ce sont les arguments
sceptiques qui sont défectueux. Il ne faut pas confondre cette thése avec les proposi-
tions «charniéres» de Wittgenstein, dans De /a certitude. Car les «faits mooréens» ne
sont pas sus de fagon absolument certaine en étant enracinés dans nos vies. Les faits
mooréens sont simplement ceux au sujet desquels nous ne pourrions pas aisément nous
tromper. Ce sont des connaissances. A ce sujet, voir la mise au point de P. ENGEL dans
Va savoir ! De la connaissance en général, Paris, Hermann, 2007, p. 12-13.



RAISON, FOI ET HUMILITE 27

soit pas absurde. Surtout, elle n’a pas a étre fondée sur des évidences ou des
raisons acceptées aussi par I’incroyant. Ne serait-ce pas cette exigence qui est
épistémologiquement indue? Ne constitue-t-elle pas méme un coup de force
contre la croyance religieuse ?

Un enfant sait quelque chose parce que ses parents ou ses professeurs le
lui disent. Il est rationnel pour lui de le savoir ainsi. Le fidéle croit ce que Dieu
dit; il le sait ainsi. Sans 1’aide de Dieu, il ne pourrait pas adhérer ou, en effet,
cela pourrait étre jugé irrationnel. Savoir au nom de Dieu n’est guére possible
que pour celui qui a en lui la vie divine. Mais c’est ce qui est inacceptable
pour le critique. Il exige que des raisons, au sens de preuves ou d’évidences,
solent présentées. L’assurance du croyant — cette assurance portant sur la vie
divine en lui — ne suffirait nullement a assurer la rationalité de la foi. Avoir
recu des vérités de Dieu est inacceptable épistémologiquement, suggere-t-il.
C’est logiquement circulaire : seul celui qui a la foi peut reconnaitre des vérités
dans les affirmations du Credo, et seul celui qui reconnait des vérités dans les
affirmations du Credo a la foi. Cette circularité logique est intellectuellement
vicieuse. Mais si la foi est une grace, un don de Dieu, qu’on ne ’atteint pas
par des moyens humains, que pourrait produire le fidéle pour sa défense sinon
I’affirmation que sa foi est un don divin? Quel argument acceptable par celui
qui attend une justification en bonne et due forme, une évidence valable pour
celui qui ne croirait pas déja, pourrait-il proposer? Il est possible de défendre
la foi par des explications rationnelles, mais cela ne signifie pas que son origine
est ’effort de rationalité lui-méme, indépendamment de Dieu.

Or cette défense de la rationalité de la foi non fondée sur des raisons, mais
intrinsequement rationnelle, c’est justement ce que Kenny présente comme
profondément contraire a I’humilité. Dés lors, c’est la nature de 1’humilité qu’il
nous faut maintenant examiner.

4. Qu’est-ce que I’humilité?

L’humilité ontologique consiste a reconnaitre que toute créature est
poussiere devant le créateur, totalement dépendante de lui pour son existence.
A cette humilité, les catholiques sont rappelés le Mercredi des Cendres,
marquant ’entrée du Caréme avant Paques. Le prétre trace avec des cendres,
sur leur front, le signe de la croix: « Memento, homo, quia pulvis es, et in
pulverem reverteris». Cette humilité ontologique revient simplement a
reconnaitre notre dépendance existentielle. Elle n’implique pas une attitude
souvent décrite comme de [’humilité intellectuelle qui consiste a penser que
les talents des autres sont plus grands que les siens, que les opinions des autres
sont probablement plus correctes que les siennes. Cette humilité s’opposerait
ainsi aux vices d’orgueil ou d’arrogance, mais aussi de vanité, d’égotisme, de
snobisme, de hauteur, d’autosatisfaction et de domination. Pour une justifi-
cation chrétienne de cette attitude, on serait tenté de citer I’apdtre Paul: «ne



28 ROGER POUIVET

faites rien par rivalité, rien par gloriole, mais, avec humilité, considérez les autres
comme supérieurs a vous» (Ph 2,3). Ce qui revient a identifier I’humilité intel-
lectuelle a la modestie intellectuelle, elle-méme comprise d’une certaine fagon.

Pour expliquer cette conception de la modestie, je vais faire appel a ce que
récemment on a appelé le « conciliationisme» '2:

Si dans un désaccord au sujet de la vérité d’une proposition p, il y a une symétrie
épistémique entre les protagonistes, ils sont irrationnels en maintenant leur croyance
que p ou leur croyance que non p; ou, au moins, ils sont irrationnels en ne perdant
pas leur confiance en la vérité de p ou de non p; voire en ne suspendant pas leur
croyance que p ou que non p.

Que faut-il entendre par «symeétrie épistémique» ? Chacun des protago-
nistes possede les mémes données (évidences), les mémes capacités, et aucun
des deux n’est intellectuellement borné, de mauvaise foi, débauché, mal inten-
tionné, malhonnéte, etc. Il y a prima facie une parité intellectuelle entre eux. Le
conciliationisme s’accompagne souvent de deux autres théses. Premierement,
la these de la source unique de la croyance rationnelle :

Une seule attitude épistémique (croire que p, ne pas croire que p, suspendre son
jugement au sujet de p) est rationnelle a 1’égard de p sur la base de E (évidence,
données probantes, processus fiable).

Deuxiémement, la these du poids égal des croyances :

Si a partir de E I’un des pairs intellectuels croit que p et I’autre croit que non p, alors
ils doivent renoncer & leurs croyances ou suspendre leurs croyances, parce que E ne
permet pas de savoir si p ou si non p, et donc on ne peut pas croire I’un ou I’autre.

La modestie intellectuelle serait alors définie ainsi:

Modestie intellectuelle = conciliationisme + thése de la source unique de la croyance
rationnelle + thése du poids égal des croyances.

Dés lors, la modestie intellectuelle devrait conduire le chrétien & renoncer
a sa croyance ou a la suspendre; tout comme elle devrait conduire 1’athée a
renoncer a son incroyance ou a la suspendre.

Celui qui semble éviter de contrevenir a cette conception de la modestie est
I’agnostique (comme 1’est Kenny), car il a déja renonceé a croire. (Méme si ’on
peut se demander s’il n’adhére pas de fagon peu conciliante a la croyance qu’il
convient de ne pas croire.) Entre les modestes intellectuels, I’harmonie sociale
semble régner puisqu’ils ne sont plus tentés de maintenir leur theése contre celle

12 Cf D. CHrisTeNSEN, “Epistemology of Disagreement: The Good News”, Philoso-
phical Review 116/2 (2007), p. 187-217; A. ELGa, “Reflection and Disagreement”, Noiis
41/3 (2007), p. 478-502 ; 1. PittarD, « Conciliationism and Religious Disagreement», in
M. BERGMANN, P. KAN (éds), Challenges to Moral and Religious Belief. Disagreement
and Evolution, Oxford, Oxford University Press, 2014, p. 80-97.



RAISON, FOI ET HUMILITE 29

qu’on leur oppose, y renongant simplement parce qu’un pair épistémique la
leur oppose .

5. L’humilité de la foi

Si on accepte de définir I’humilité intellectuelle en termes de modestie
intellectuelle (de ce cocktail de conciliationisme et de deux théses, celle de la
source unique de la croyance rationnelle et celle du poids égal des croyances),
alors le diagnostic de Kenny, selon lequel vertu de foi et vertu d’humilité sont
incompatibles, semble, il est vrai, correct. Dés qu’une personne contesterait au
fidele qu’il ait pu recevoir, par la grace de Dieu, des vérités révélées, I’humilité
devrait le faire renoncer a sa prétention a la connaissance par la foi. Maintenir
sa foi comme ferme assurance en ce dont on a seulement une opinion, selon
la définition de Thomas, contreviendrait a 1’exigence d’humilité intellectuelle,
c’est-a-dire de modestie.

Mais il y a un autre sens de la notion d’humilité intellectuelle, qui n’est
ni le sens ontologique de 1’humilité, ni son identification avec une certaine
conception, conciliationniste, de la modestie intellectuelle. En réalité, cette
autre conception consiste a lier ’humilité intellectuelle a la dépendance ontolo-
gique, pour en tirer une conséquence épistémologique au sujet de la foi. L’humilité
intellectuelle consisterait cette fois, pour un fidéle, a reconnaitre sa dépendance
a I’égard de Dieu comme source de la foi. Dans la foi, il sait quelque chose par
I’effet de la gréce, il regoit la vérité comme un don. Voici deux citations qui vont
dans cette direction, I’une de 1’ap6tre Paul, et I’autre de Thomas:

[N]ul ne peut dire «Jésus est Seigneur», si ce n’est par I’Esprit Saint (1 Co 12,3b).

La vertu de I’homme ordonnée au bien, qui est mesuré selon la régle de la raison
humaine, peut étre causee par des actes humains, en tant que ces actes procédent
de la raison sous le pouvoir et la régle de laquelle se réalise le bien envisagé. Au
contraire, la vertu qui ordonne 1’homme au bien mesuré par la loi divine, et non plus

13 On pourrait objecter qu’un croyant et un incroyant ne sont jamais, par définition,
des pairs épistémiques. Les données E, sur lesquelles ils fondent leurs jugements
respectifs, sont radicalement différentes pour I'un et pour l'autre. Mais dans la
perspective conciliationiste, £ est commun au croyant et a 1’incroyant, et ils doivent
donc passer, modestement, a I’agnosticisme, par défaut de raisons de croire p ou non p.
Si I’on met en question que £ soit commun, on dit que le conciliationisme est dépourvu
de sens. On peut I’admettre, et ce qui suit va pour une part dans cette direction. Ce qui ne
revient cependant pas & adopter une thése subjectiviste et relativiste (mettre en question
aussi toute possibilité de vérités communes), et a tendre vers le fidéisme. De plus E peut
étre défini de telle fagon qu’il soit commun. Sauf'a supposer que le croyant et I’incroyant
sont dans des univers paralléles, n’ayant aucun aspect commun. Certaines interpréta-
tions de Wittgenstein vont dans cette direction. (Voir R. Poulver, « Wittgenstein et les
croyances religieuses », Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuse, t. 86 n°3, 2006,
p. 357-375.)



30 ROGER POUIVET

par la raison humaine, cette vertu ne peut étre causée par des actes humains, dont
le principe est la raison; mais elle est causée en nous uniquement par I’opération
divine. Et ¢’est pour définir cette sorte de vertu que saint Augustin a mis dans sa
définition de la vertu: « Dieu I’opére en nous sans nous ». **

La vertu de foi ne s’oppose alors pas a la vertu d’humilité ainsi comprise.
Ne serait-ce pas la méme vertu ou deux vertus connexes ? Paul dit que la foi
consiste a laisser le Saint Esprit opérer en nous. Etre humble, ¢’est alors ne pas
faire obstacle a cette action de Dieu en nous. Thomas, a la suite d’Augustin,
précise qu’une vertu, a strictement parler, est toujours ce que Dieu opére en
nous sans nous. Toute excellence vient du Créateur, mais c’est particulierement
vrai d’une vertu théologale comme la foi, qui concerne notre relation a Dieu.
SiI’humilité concerne les actes intellectuels dans la foi, elle sera elle-méme, en
tant que vertu, infuse, et ne sera donc pas acquise par des moyens proprement
humains.

Si I’humilité intellectuelle ne doit pas étre comprise en termes de conci-
liation, c’est aussi que le fidele et I’incroyant ne sont pas des pairs épistémiques.
Pas de symétrie épistémique entre eux puisque celui qui a la foi regoit un don
— le don de la vérité révélée — a la différence de I’incroyant. Le fidele ne peut
dés lors étre conduit a avoir moins confiance en lui (ne plus croire ou suspendre
sa croyance) parce que I’incroyant émet des doutes sur le bien-fondé de la foi,
selon le modele conciliationiste. L’attitude rationnelle pour régler la question
du désaccord entre I’homme de foi et I’incroyant n’est pas que I’un comme
I’autre renoncent & leurs croyances. Et [’humilité intellectuelle, définie en
termes de modestie et de conciliation, n’est pas du tout celle qu’il conviendrait
de retenir pour critiquer la vertu de foi, au contraire de ce que suggere Kenny.

6. Deux objections et une conclusion

A la thése que je viens de défendre, cette objection suivante m’a souvent
¢te faite. Présenter la ferme assurance de I’homme de foi comme une attitude
humble, tout en reconnaissant qu’elle n’est pas fondée sur des raisons et méme
qu’elle suppose une intervention du Saint Esprit, n’est-ce pas contradictoire ?
Prétendre savoir par révélation, n’est-ce pas une forme religieuse d’aveu-
glement volontaire (wishful thinking)? Répondre positivement a ces deux
questions reviendrait a se ranger du coté de Kenny. Ma défense de I’humilité
de la foi ne serait rien d’autre alors que de la sophistique — malhabile, en plus.

Ma réponse est double. Premiérement, cette objection me semble reposer
sur une contestation, qui est au principe de 1’évidentialisme, de toute 1€gitimité
épistémologique de la foi, en tant que telle. Si la foi est «une manicre de
posséder déja ce que I’on espere, un moyen de connaitre des réalités que 1’on

1 THoMAS D’ AQUIN, Somme théologique, 1-11, 63, 2.



RAISON, FOI ET HUMILITE 31

ne voit pas» (He 11,1), alors, dira I’évidentialiste, elle n’est pas épistémologi-
quement légitime. Cette objection, I’évidentialiste a la facheuse tendance a la
présenter comme évidente. Mais je pense avoir suggéré plus haut qu’il n’a pas
forcément la rationalité de son coté.

Deuxiemement, la foi comme ferme assurance, c’est-a-dire certitude,
malgré I’absence de preuve, serait intellectuellement vicieuse si elle s’accom-
pagnait d’une prétention a I’infaillibilité. C’est pourquoi certains défenseurs
de la foi, on I’a vu, disent que la foi et le doute vont de pair. Mais j’ai tenté de
montrer qu’ils ont tort, car la foi est une ferme assurance, une certitude. Une
foi intellectuellement hésitante est une contradiction dans les termes. Cela ne
signifie cependant pas que le fidéle se pense infaillible — ce qui le rendrait
épistémologiquement coupable, le faisant verser dans I’hybris intellectuelle.
C’est en réalité une chose de douter et une autre de ne pas se prétendre infail-
lible. Le fidéle ne prétend nullement que sa certitude suppose ou entraine qu’il
soit infaillible. L’objecteur peut cependant revenir a la charge: « Mais une
certitude faillible, c’est aussi une contradiction dans les termes ! » Non, cela ne
I’est pas, comme le montre John Henry Newman:

Par exemple, je me rappelle comme une chose certaine ce que j’ai fait hier, mais
cependant ma mémoire n’est pas infaillible; je vois trés clairement que deux et
deux font quatre, mais je fais souvent des erreurs dans de longues additions. Je n’ai
aucun doute que Jean ou Richard soit mon véritable ami, mais il m’est arrivé d’avoir
eu confiance en des amis qui m’ont trompé, et cela peut m’arriver encore avant de
mourir. Une certitude s’adresse a telle ou telle proposition particuliére ; ce n’est pas
une faculté ou un don, mais une disposition d’esprit relativement a un cas défini
qui est devant moi. L’infaillibilité, au contraire, est justement ce que la certitude
n’est pas. C’est une faculté ou un don, qui se rapporte non a une vérité quelconque
en particulier, mais a toutes les propositions possibles dans une matiére donnée. '°

Il ne faut pas se laisser abuser par la derniére phrase ou le mot «don»
signifie une compétence stable (ce qu’est une faculté) et non pas un don divin.
(Comme nous dirions qu’une personne est dou€e pour faire les gateaux : elle en
a la compétence ou la faculté.) Newman veut dire que la certitude humaine ne
porte jamais que sur des actes particuliers : se rappeler ce que 1’on a fait hier, étre
tout a fait certain que deux et deux font quatre et étre assuré de I’amitié qu’une
personne a pour vous. Mais cela ne revient pas a prétendre en I’infaillibilité de
sa mémoire, de ses compétences en arithmétique et de sa capacité a reconnaitre
en général les vrais amis. Pas du tout. La certitude n’est pas généralisée, au
sens ou elle ne porte pas sur mon esprit, quoi qu’il se passe; elle est locale: je
suis certain non pas d’étre infaillible, mais de ceci ou de cela. Toute raison de
ne pas croire serait, a tel ou tel sujet, bien plus faible que la croyance a laquelle
elle s’oppose. Sil’on me disait que ma mémoire m’a déja fait défaut, que je me
suis déja trompé méme touchant aux choses que je pense le mieux connaitre,

5 J. H. NEwMAN, La grammaire de |’assentiment, Paris, Ad Solem, 2010 (1870),
p: 295.



32 ROGER POUIVET

comme disait Descartes, que ce que j’ai cru vrai s’est avéré faux, je ne dirais
pas le contraire. Pour autant, cela ne me conduit pas a avoir des doutes sérieux
au sujet ce que j’ai fait hier, a me demander si vraiment deux et deux font
quatre ou si Jean est mon ami. Assurément, certains philosophes prétendent
que cela devrait me conduire a de tels doutes. Ils ont tort! C’est peut-&tre qu’ils
sont convaincus qu’on ne peut savoir quelque chose a moins de prétendre Etre
infaillible. Dire qu’une proposition pourrait étre fausse ne revient nullement
a dire qu’elle n’est pas certaine ou que sa vérité est indécidable. (Juste un
exemple: il se pourrait que la thése de 1’évolution soit fausse — cette hypothése
n’a rien d’absurde — mais sur la base de ce que la biologie nous apprend,
nous n’avons pas de raison d’étre incertains a son sujet. Nos connaissances
scientifiques n’ont-elles pas ce statut épistémologique ? Tant que nous n’avons
pas de raisons sérieuses d’en douter, elles sont certaines et vraies, mais nous ne
prétendons pas pour autant que les hommes de science sont infaillibles, et nous
avons mémes d’excellentes raisons de penser le contraire.)

Dans la certitude de la foi, le fidele se sait faillible: il croit aussi que, sans
la grace, il ne pourrait savoir ce qu’il sait. L’humilité du fidéle n’est nullement
un entétement. C’est méme plutdt une attitude de renoncement a 1’égard de
lui-méme. Il ne prétend en effet nullement étre la source de sa propre certitude,
par la seule force de son puissant esprit. La source de toute vérité, ce n’est
pas lui, mais la vie divine en lui. Mais c’est cette attitude de renoncement a
I’égard de lui-méme qui doit étre soutenue avec suffisamment de fermeté et
d’assurance pour étre intellectuellement humble. L’humilité «nous protége de
la vaine gloire par la considération de tout ce que nous avons regu, que nos
actions les meilleures procédent d’une inspiration, d’un attrait de la vérité et du
bien qui ne sont pas de nous, qui agissent cependant au fond de nous comme
une source mystérieuse et forte, par leur clarté et leur impulsion», dit Servais
Pinckaers '®.

Je conclus ainsi que, contrairement & ce que dit Kenny, vertu de foi et
vertu d’humilité sont non seulement compatibles, mais solidaires. La certitude
d’avoir regu la révélation et le sens de sa propre finitude intellectuelle (c’est-
a-dire d’étre faillible) ne s’opposent nullement. La foi n’est pas intellectuel-
lement arrogante, et la seule attitude intellectuellement humble n’est pas
I’agnosticisme.

16°S, PINCKAERS, Plaidoyer pour la vertu, Paris, Parole & Silence, 2007, p. 211.



	Raison, foi et humilité

