Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Quelles conditions pour la rencontre entre religion et rationalité? : Une
perspective théologique

Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-787285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 7-20

QUELLES CONDITIONS POUR LA RENCONTRE
ENTRE RELIGION ET RATIONALITE?

Une perspective théologique

CHRISTOPHE CHALAMET

Résumeé

Cet article cherche a poser certaines des conditions qui favorisent un
dialogue fécond entre religion et rationalité. Aprés avoir brievement considerée
les deux termes en question («religion» et «rationalité »), |'auteur critique
certaines réductions (cf. R. Swinburne) de la religion a « ce qui est cruy, et
donc certaines mécompréhensions de ['objet de la religion, qui ne se laisse pas
réduire a la « theéologie naturelle ». L’auteur plaide, enfin, pour une critique
réciproque fructueuse, sans subordination de ['une par rapport a I’autre, de la
religion et de la rationalité.

A quelles conditions la rencontre ou le dialogue entre religion et rationalité
sera-t-il fructueux? Voila la question qui sous-tend mon propos. Il se peut
que je parte avec un désavantage, en tant que théologien protestant marqué
par Albrecht Ritschl, Wilhelm Herrmann, Rudolf Bultmann et Karl Barth,
c’est-a-dire par des penseurs qui ont peu été portés — c’est le moins que ’on
puisse dire — a développer une théologie «naturelle», mais qui, au contraire,
sont connus pour avoir combattu, a des degrés divers, ce type de réflexion
théologico-philosophique. Mais il se pourrait en fait qu’il y ait la un avantage,
ou en tout cas un «profil », susceptible de relancer le dialogue et le débat sur le
rapport entre rationalité et religion. Dans ce qui suit, je souhaite présenter cing
conditions qui me paraissent indispensables en vue d’un dialogue fécond entre
religion et rationalité.

1. Préciser le sens des termes

Il convient tout d’abord de préciser les termes de «religion» et de «ratio-
nalité», sans réduire leur richesse sémantique. Cette tiche est, on le devine,
ardue. Nous avons affaire a deux champs distincts, foisonnants, qu’il est
difficile de délimiter. Il faut malgré tout tenter quelque chose. Je laisse aux



8 CHRISTOPHE CHALAMET

philosophes qui contribuent au présent dossier la tiche de délimiter avec soin
le sens du mot «rationalité » ; je ne ferai qu’esquisser quelques traits rapides.

On peut commencer par préciser qu’ici «religion» signifie, en fait, «chris-
tianisme», méme si d’autres traditions religieuses, comme aussi des réalités
qui & premicre vue ne relévent pas de la catégorie religieuse, peuvent aisément
étre associées a ce type de réflexion. Au début du XXI°siecle, on doit recon-
naitre que la «religion» n’est pas une donnée universelle au sens ou tout étre
humain y aurait part. Il n’y a pas d’a priori religieux, ou d’organe inhérent a
I’étre humain qui conduirait ce dernier, toujours et partout, a étre ou a devenir
religieux. Cela est important lorsqu’il s’agit d’articuler ensemble rationalité et
religion — nous le verrons.

Assurément, parler du dialogue entre la religion et la rationalité, c’est
parler de quelque chose qui inclut ’ancienne thématique «foi et raison» ou
«théologie et philosophie» — on s’attendra donc & ce que ces thémes soient
traités —, mais c’est aussi davantage que cela, étant donné que toute religion
comporte, au-dela des énonceés doctrinaux ou des propositions qu’elle met en
avant, un ensemble de pratiques, d’expériences et qu’elle inclut le plus souvent
une dimension institutionnelle, incarnée dans une société donnée.

Quant a la «rationalité», ce n’est pas tout a fait la méme chose que la
«raison» ou que ce qui est «rationnel» ou «raisonnable». On peut &tre une
personne «rationnelle» sans forcément étre «raisonnable», par exemple a
travers une quéte excessive du plaisir'. La rationalité n’est pas non plus la
méme chose que le «rationalisme», et pourtant les liens entre ces termes, ne
serait-ce qu’au niveau étymologique, sont évidents. La raison (Vernunfi), ce
n’est pas I’entendement (Verstand) ; a peu pres toute I’histoire de la philosophie,
et peut-étre surtout 1’idéalisme allemand, travaillent le rapport entre les deux?.
La rationalité peut étre congue comme un «outil critique », comme une mesure
qui peut notamment s’appliquer a 1’action, a la croyance ou au désir, mais il y a
aussi la rationalité comme «idéal vers lequel nous pouvons nous orienter dans
’entier de nos vies»>. La «rationalité», pourrait-on commencer par avancer,
c’est I’exercice de la raison, son usage, tous azimuts. Mais cet usage varie.
I1 peut étre un simple moyen en vue d’une fin, il peut étre question d’user
de la raison pour obtenir un résultat tangible, empirique, mesurable ; on parle
alors de «rationalité instrumentale». La raison y apparait comme un «outil»
mental, une fonction ou une capacité de 1’esprit, que 1’on peut mettre au service
d’une réflexion critique sur tel ou tel objet, y compris la raison elle-méme,
comme le fit Kant. La raison est alors une «faculté¢» parmi d’autres, qui peut
étre appelée a éclairer tous les domaines de la réalité. On associe souvent

' R. Aupi, The Architecture of Reason. The Structure and Substance of Rationality,
Oxford-New York, Oxford University Press, 2001, p. 222.

1 Cf. larticle «Vernunft, Verstand», rédigé par divers auteurs, in: J. RITTER,
K. GRUNDER (€éds), Historisches Worterbuch der Philosophie, t. 11, Bale, Schwabe,
2001, col. 748-863.

3 R. Aubl, The Architecture of Reason, p. 9.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 9

cette vision de la raison a la modernité occidentale. Dans un ouvrage récent,
Martin Jay, historien des idées réputé pour ses travaux sur I’Ecole de Francfort,
appelle cette conception de la raison la «vision étroite» (narrow church), qu’il
distingue de la vision plus large (broad church, ou «grande Eglise»), plus
« cecumeénique », mais aussi plus étoffée et inclusive (more robust and inclusive)
de la raison, qui ne cherche pas a coloniser «1’autre» pour y apporter la raison,
mais qui décele, chez 1’autre, dans les domaines les plus variés, des éléments
qui pourraient conduire & une forme élargie de la raison*. Selon Martin Jay, il y
aurait donc, d’un coté, la raison congue en un sens large et appelée a s’élargir,
sans forcément répéter la transgression des limites de la raison comme dans
I’absolutisation hégélienne de la raison, et de 1’autre la rationalité qui tend a
restreindre, a limiter la raison®. Il n’est pas inutile, je pense, de garder a I’esprit
ces deux maniéres d’appréhender la raison, qui — encore une fois — traversent
une bonne part de la pensée philosophique occidentale.

On retrouve la distinction entre la raison comme fonction de 1’esprit
humain et comme logos universel dans la théologie récente, par exemple chez
Paul Tillich qui, & la suite de Max Horkheimer et de son ouvrage The Eclipse
of Reason, distingue la raison dans son sens technique (la raison comme
«faculté») de la raison dans son sens ontologique, comme logos, comme
principe ou instance qui transcende I’humain. Dans ce second sens, «la raison
n’est pas simplement finie », selon Tillich®.

Ce type de substantialisation et de transcendantalisation de la raison a
été vivement critiqué par la philosophie contemporaine post-métaphysique,
notamment par Jiirgen Habermas et Richard Rorty. L’idée d’une rationalité
unifiée qui surplomberait ses manifestations diverses et ses contextes spéci-
fiques a, pour bien des philosophes, vécu, méme si Habermas, dans le cadre
de son projet sur la raison communicationnelle, ne renonce pas a parler d’une
idée de la raison et de son réle identique, en tant que grammaire, dans toute
communauté linguistique’.

* M. JAy, Reason After Its Eclipse. On Late Critical Theory, Madison, University
of Wisconsin Press, 2016, p. 9. Le titre de cet ouvrage fait allusion au livre de
M. HorkHEIMER, Eclipse of Reason, New York, Oxford University Press, 1947.

3 Ibid., p. 11. Jay situe Kant parmi les défenseurs de la vision restreinte (narrow
church), Hegel parmi ceux qui ont transgressé les limites identifiées et mises en avant par
Kant (p. 37, 63-64), et I'Ecole de Francfort comme la tentative de ne pas confiner la raison
a la critique kantienne, tout en évitant « [’hybris rationaliste » hégélienne (p. 81, 106).

¢ Théologie systématique. Introduction. Premiére partie : Raison et révélation, trad.
A. Gounelle et al., Paris-Genéve-Laval, Cerf-Labor et Fides-Presses de 1’Université
Laval, 2000, p. 103-119 (citation p. 119). Cf. la mention de I’ouvrage de M. HORKHEIMER
Eclipse of Reason (p. 104, n. 3). Tillich anticipe le propos de Martin Jay lorsqu’il écrit
(p. 119): «La chute de la raison déifiée apres Hegel a contribué de fagon décisive a
I’intronisation actuelle de la raison technique et a la perte de I'universalité et de la
profondeur de la raison ontologique. »

T M. Jay, op. cit., p. 123-124 et 135-136. Jay analyse 1’article suivant de Habermas:
«Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Simmen» (1987).



10 CHRISTOPHE CHALAMET

Mais revenons a la question du rapport entre rationalité et religion et notons
I’asymétrie fonciére qui existe entre les deux. La religion est une donnée histo-
rique qui se caractérise par une trés grande pluralité de phénomenes. Cette
donnée historique trouve des adhérents, des sympathisants, des détracteurs,
mais aussi des indifférents et des opposants. Dans le cas précis du christia-
nisme, la religion est souvent désignée par le terme de «foi», qui ne signifie
pas une qualité ou un aspect de I’existence humaine a cdté d’autres aspects ou
qualités, au méme titre que 1’entendement, la raison, la volonté, I’expérience, le
sentiment. Le mot « foi» désigne en effet, comme 1’écrit Ingolf U. Dalferth, «la
maniere de qualifier I’étre humain avec toutes ses déterminations a partir du
point de vue de I’action de Dieu envers lui et pour lui. » ® Ce point est important
et permet d’éviter un compartimentage hatif de la foi. La théologie envisage
la foi non pas simplement comme un habitus, comme une disposition, mais
comme une réalité¢ qui engage, a elle seule, la question (ou la réalité) de Dieu et
de I’action de Dieu envers le monde et envers I’étre humain.

La «rationalité», elle aussi, n’est pas forcément une donnée universel-
lement connue de tous les étres humains, mais elle est tout de méme, en tant
qu’exercice de la raison, une donnée de base, a des degrés et a travers des
usages divers, pour I’immense majorité des étres humains®.

2. Eviter les réductions

Martin Jay dénonce, a la suite de grandes figures de la philosophie au
XXe¢siecle (Martin Heidegger, Hans Blumenberg, Theodor Adorno et Max
Horkheimer), ce qui lui apparait comme de graves réductions et limitations
de la raison en modernité. Ces tendances poussent la religion vers d’autres
régions, vers d’autres dimensions ou aspects de 1’existence humaine, comme
par exemple le sentiment ou 1’émotion. C’est ce qui a eu lieu dans le roman-
tisme, par exemple. Mais il peut aussi y avoir un tel mouvement en-dehors de
la rationalité en réaction a certaines formes d’exaltation de la raison qui font
de cette derni¢re le juge ultime, la norme absolue. L'« Aybris rationaliste » peut
donner lieu, par ricochet, a une dévalorisation de la raison.

Ce qui me frappe beaucoup — je ne suis bien sir pas le premier — ¢’est la
focalisation d’une certaine philosophie de la religion intéressée aux questions
épistémologiques sur les questions liées a la rationalité, sur la foi réduite a la

8 «Anders als die Vernunft ist der Glaube [...] keine anthropologische Bestimmung
neben oder unter anderen (Vernunft, Verstand, Wille, Gefiihl, Erleben usf.), sondern die
Qualifizierung des Menschen mit all seinen Bestimmungen unter dem Gesichtspunkt
dessen, was Gott an ihm und fiir ihn tut.» 1. U. DALFERTH, Transzendenz und sdkulare
Welt. Lebensorientierung an letzter Gegenwart, Tlibingen, Mohr Siebeck, 2015, p. 171.

® Cf. 1. U. DALrerTH, Transzendenz und sckulare Welt, p. 166 et 171, ainsi
qu’E. JUNGEL, « Glaube und Vernunft», irn: G. AucusTtiN, K. KRAMER (éds), Gott denken
und bezeugen. Festschrifi fiir Kardinal Walter Kasper zum 75. Geburtstag, Fribourg-en-
Br./Béle/Vienne, Herder, 2008, p. 20 (15-32).



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 11

croyance, a un «tenir pour vrai». C’est peut-étre le point sur lequel la théologie,
peut-tre surtout la théologie protestante, s’exprimeront de maniére critique
— a I’exception des tendances apologétiques si fortes du c6té de la théologie
évangélique, au sens d’evangelical, et de 1’«€pistémologie réformée» anglo-
phone, la Reformed epistemology d’ Alvin Plantinga et d’autres. Si la rencontre
entre la religion et la rationalité consiste, en fin de compte, a déterminer la
1égitimité ou la justification épistémique de tel ou tel article doctrinal, nous
aurons, me semble-t-il, galvaudé la promesse que recelait cette rencontre. Mais
ce ne sont pas seulement les théologiens, heureusement, qui appellent a tenir
compte de ce qui, dans la religion et la foi, ne se réduit pas a de la croyance
et a de I’assentiment; ce sont les philosophes de la religion eux-mémes qui
refusent ce type de réductions !°. Aujourd’hui encore, il vaut la peine de rappeler
I’importance de certaines réflexions de Ludwig Wittgenstein et de son disciple
D. Z. Phillips. L’avertissement donné par D. Z. Phillips n’a pas perdu de son
actualité : « Nous sommes tentés, toujours a nouveau, de devenir trop familiers
des choses sacrées, de les maltraiter a partir de nos méthodes. Une maniére de
considérer mes travaux, c’est d’y voir une série d’attaques contre les méthodes
immodestes qu’utilisent parfois les philosophes de la religion. » !

Comme |’écrivait déja Augustin d’Hippone dans ses commentaires des
Psaumes, il n’est pas inutile de distinguer entre «croire & Dieu» (credere
Deo), ou «croire que Dieu [existe]», et croire en Dieu (credere in Deum).
Croire en Dieu, c’est «davantage que croire a Dieu» '2. Pourquoi? Parce que
croire en Dieu, selon le théologien nord-africain, implique I’amour de Dieu:
«Voila en effet ce que signifie croire en Christ: cela signifie aimer le Christ;

10 Vincent Delecroix éerit ainsi: «a vouloir rendre raisonnable, plus encore que
rationnel, un tel acte [la foi], on le fait simplement disparaitre — et cette opération dénatu-
rante, qui vide la foi de sa spécificité, commence, avant méme qu’on exige d’elle des
raisons qui puissent la fonder ou la justifier, avec sa conversion tacite en croyance.» Ce
n’était point ici le pays de la vérité. Introduction a la philosophie de la religion, Paris,
Le Félin, 2015, p. 752.

" «We are tempted again and again to become too familiar with holy things by
putting them at the mercy of our methods. One way of looking at my work is as a series
of charges against the immodest methods employed by some philosophers in the philo-
sophy of religion.» D. Z. Phillips, « Where We Are : At the Mercy of Method», in: IDEm,
Recovering Religious Concepts. Closing Epistemic Divides, New York, St.Martin’s
Press, 2000, p. 1.

12 «Hoc est etiam credere in Deum, quod utique plus est quam credere Deo. [...]
Hoc est ergo credere in Deum, credendo adhaerere ad bene cooperandum bona operanti
Deo: Quia sine me, inquit, nihil potestis facere. [...] quia etsi aliqua credidit Deo, non
tamen credidit in Deum ; non ex fide adhaesit Deo, ut sanata a Deo bene cooperaretur
cum operante in se Deo.» AUGUSTIN, Enarratio in Psalmos 77,8, in: Enarrationes
in Psalmos LI-C, Corpus christianorum. Series latina (CCSL), t. 39, E. Dekkers et
J. Fraipont éds, Turnhout, Brepols, 1956, p. 1073. Huit siécles et demi plus tard, THOMAS
D’AQuUIN reprendra ces distinctions. Cf. Somme de théologie 11-11, q. 2, a. 2 (t. 3, Paris,
Cerf, 2000, p. 32-33). Cf J. PiepER, De la foi. Traité philosophigue, trad. J. Granier,
Paris, Ad Solem, 2011, p. 65.



12 CHRISTOPHE CHALAMET

non pas comme les démons qui croyaient, mais qui n’aimaient pas [...].» "
La foi religieuse, en tout cas pour ce qui reléve de la théologie chrétienne,
est indissociable des deux autres «vertus théologales» que sont I’espérance
et de I’amour. Cela signifie qu’elle a conscience de ne pas pouvoir s’assurer
elle-méme au niveau épistémique, par exemple en déterminant la « probabilité
de la résurrection », comme chercha a le faire Richard Swinburne, en se servant
du théoreme de Bayes, au début du XXI¢ siecle '.

11 est frappant de constater la profondeur du fossé qui divise, d’une part,
celles et ceux qui prétendent démontrer la probabilité et I’évidence de certains
aspects qui relévent de la foi, et de [’autre coté celles et ceux qui considerent la
foi comme un saut dans le vide, dans 1’obscurité. 11 y a celles et ceux pour qui la
foi est surtout foi «en raison de», ¢’est-a-dire sur la base ou a tout le moins en
lien avec des démonstrations, des évidences ou des probabilités, et il y a celles
et ceux pour qui la foi est surtout une foi «malgré» tout, y compris malgré ce
que la raison (et les données empiriques qu’elle traite) nous dit, de maniere
analogue a I’espérance biblique et théologique, qui est espérance, selon le mot
de I’apétre Paul, «contre toute espérance» (Rm 4,18). Notons d’ailleurs que
le mot de Paul concerne la figure archétypale, non seulement pour la foi mais
aussi pour I’espérance, d’Abraham, une figure sur laquelle je reviendrai plus
loin.

En reprenant I’expression de Horkheimer et Martin Jay, on peut parler, dans
le premier cas de figure, d’une «éclipse de la foi», réduite a un assentiment qui
s’appuie sur des démonstrations ou des probabilités, et dans le second cas de
figure d’une «éclipse de la raison», comme si la foi pure réclamait le bannis-
sement de la raison. La position catholique-romaine traditionnelle — thomiste
au sens que ce terme a recu ces derniers siecles — a le mérite de proposer une
troisiéme voie, qui articule étroitement raison et foi — au point de les harmo-
niser de maniére exagérée, diront souvent les protestants *. Et c’est vrai que la
position catholique-romaine traditionnelle ne tient pas suffisamment compte du

13 «Hoc est enim credere in Christum, diligere Christum ; non quomodo daemones
credebant, sed non diligebant [...].» Enarratio in Psalmos 130,1 ; CCSL 40, E. Dekkers,
I. Fraipont (éds), Turnhout, Brepols, 1956, p. 1898.

4 Cf. R. SWINBURNE, The Resurrection of the God Incarnate, Oxford, Oxford
University Press, 2003. Certes, il faut situer ’ouvrage de Swinburne dans le contexte
d’attaques de «nouveaux athées» pour qui la foi est toujours irrationnelle. Mais la
théologie rétorquera souvent (au grand dam de Swinburne et d’autres, qui ne voient ici
que pur «fidéisme») que seule la foi discerne I’action de Dieu cachée dans I’histoire.

5 Cf ce qu’écrit E. JUNGEL, a juste titre il me semble, & propos de la fréquente
scission entre religion et raison: « Und dennoch kann die Antwort auf diese Frage nicht
darin bestehen, dass an die Stelle der befiirchteten radikalen Trennung oder gar Feind-
schaft von Glaube und Vernunft eine deren Unterscheidung aufhebende Synthese und
also so etwas wie eine Mixophilosophicotheologia treten miisste, als deren Konsequenz
dann wohl auch die Unterscheidung von Kirche und Staat, von geistlicher und weltlicher
potestas problematisiert werden wiirde.» « Glaube und Vernunft», art. cit., p. 16.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 13

fait que la foi est un saut. Qui dit « foi» dit une part irréductible de risque. Mais
on ne croit pas parce que c’est absurde. La foi a beau étre un saut, elle n’est
pas un saut tout a fait & I’aveugle, dans le vide, contrairement a ce qu’affirment
Kierkegaard et certains penseurs contemporains, comme John D. Caputo '°. Elle
n’est pas seulement foi «malgré». Elle est aussi, pour une part, foi «en raison
de». Les deux aspects sont, en outre, étroitement imbriques I’un dans ’autre, au
point ou les éléments qui semblent relever du «en raison de» apparaissent tout
aussi bien comme autant d’éléments qui témoignent de la foi comme acte que
I’étre humain pose «malgré» tout. Divers théologiens récents, comme Paul,
Tillich, ont bien vu que la foi comporte a la fois un élément de connaissance
qui lui confére un degré de certitude, et un élément d’incertitude . Le risque
vient du fait que rien ne confirme objectivement, indépendamment de la foi,
la validité de cette promesse; il tient au fait que cette promesse est proclamée,
écoutée et accueillie, mais pas vue (fides ex auditu; Rm 10,17). Au contraire,
tout semble indiquer que cette promesse est une chimere, une illusion, une vue
de I’esprit.

3. La religion et son objet (Gegenstand)

La religion, ou la foi, n’est pas simplement un saut dans le vide, car elle
s’attache et est reliée a quelque chose, a savoir a une promesse. Se focaliser
sur la foi en tant que telle, sur la décision qu’elle implique et qu’elle est, en
réduisant I’importance de ce (ou plutdét Celui) qui appelle, permet et suscite
cette foi en tant que réponse, me parait problématique. Nous retrouvons ici la
distinction entre credere quod/aliquid et credere in, cette deuxiéme expression
indiquant bien la dimension relationnelle de la foi et de la religion, dimension
qui n’annule certes pas 1’autre dimension du credere quod. 1l est donc difficile
d’imaginer une réflexion sur la religion et la foi qui découplerait tout a fait ces
derniéres de ce qu’elles visent et de ce dont elles vivent. La encore, Tillich

'6 Pour Kierkegaard, c¢f. infra, ainsi que M. WEesTtpHAL, Kierkegaard’s Concept of
Faith, Grand Rapids, Eerdmans, 2014. «Nous sommes davantage sauvés par 1’espoir
lui-méme que par ce que nous espérons, qui change de moment en moment et de lieu en
lieu et qui est dans le meilleur des cas un tenant-lieu temporaire pour quelque chose.»
J. D. Caruto, La faiblesse de Dieu. Une théologie de |'événement, Genéve, Labor et
Fides, 2016, p. 405. Ailleurs, J. Caputo écrit: « For faith is really faith just when we are
faced with the unbelievable; the more reasonable and credible things are the less faith
we need.» J. Caruto, «Holding on by Our Teeth: A Response to Putty», in: M. DoOLEY
(éd.), 4 Passion for the Impossible. John D. Caputo in Focus, Albany, State University
of New York Press, 2003, p. 254.

7 «La foi comporte une conscience immédiate qui lui donne la certitude;
elle implique aussi de l’incertitude.» Dynamique de la foi, trad. A. Gounelle-
M. Hébert-C. Conedera, Genéve-Laval, Labor et Fides-Presses de 1’Université Laval,
2012, p. 24.



14 CHRISTOPHE CHALAMET

voyait bien le probléme, lui qui définissait la foi comme un « étre saisi». La foi
est ’acte d’un «étre fini saisi par I’infini» et orienté vers lui. Cela signifie qu’il
«n’y a pas de foi sans direction vers un contenu», écrivait-il dans son maitre
ouvrage Dynamique de la foi'®. La foi est ni au commencement ni a la fin, elle
se trouve entre les deux, elle est environnée par eux et en rapport avec eux
comme aussi avec le présent, mais la foi n’a pas le monopole de I’action, en
perspective théologique: I’objet en qui la foi croit saisit I’étre humain et suscite
en lui la foi”®. Comme cet objet (Gegenstand) n’est pas un objet (Objekt) de ce
monde, comme il n’est pas un objet saisissable et observable, cela signifie que
la foi n’est pas tant un «savoir» théorique (wissen) qu’un connaitre (kennen),
qui est lui-méme un «re-connaitre» (an-erkennen). Or toutes les démonstra-
tions de la « probabilité » de tel ou tel aspect normalement lié a la foi religieuse
ne se situent-elles pas sur le plan du savoir théorique (wissen)? C’est la leur
sérieuse limite.

Cet objet de la foi religieuse peut-il étre connu ou atteint, ne serait-ce que de
maniere fragmentaire, par la raison en tant que telle, par la raison qua raison?
La théologie protestante récente se méfie souvent des réponses positives qui
sont données, notamment par la théologie catholique-romaine, a cette question,
et ce malgré le fameux passage de Rm 1,18-21, un passage qui est précédé par
I’affirmation que «la justice de Dieu est révélée, par la foi et pour la foi»?°,
un passage qui se termine par celle qu’«ils se sont fourvoyés dans leurs vains
raisonnements (€v 10ig dtedoylopoig avt@v) et leur cceur insensé est devenu la
proie des ténebres ; se prétendant sages, ils sont devenus fous (EpmpavOnocav)»
(Rm 1,21b-22). Au début de son épitre aux Romains, Paul évoque donc a
nouveau le paradoxe, si puissamment déployé au début de la premicre €pitre
aux Corinthiens (1 Co 1,19-25.27-29; 1 Co 2,4.13-14; 1 Co 3,18-19; 1 Co
4,10), de la sagesse humaine qui est folie. Mais les partisans de la théologie
naturelle sortent souvent les versets 18b-21a de leur contexte, les retiennent et
les commentent en oubliant le contexte immédiat des affirmations de Paul, en

18 La dynamique de la foi, p. 24 et 20. 1. U. DaLrerTH le dit ainsi: « Entsprechend
kommt kein Mensch von sich aus zum Glauben, sondern der Glaube kommt zum
Menschen, indem Gottes Gegenwart sich so erschliesst, dass man sie als letzte Gegenwart
des eigenen und allen Lebens nicht mehr ignorieren kann. Wer glaubt, kann nicht anders,
und wer das Credo spricht, bekennt einen Glauben, den nicht er, sondern der ihn hat.»
Transzendenz und sdkulare Welt. Lebensorientierung an letzter Gegenwart, Tlibingen,
Mohr Siebeck, 2015, p. 283.

9 Cf. E. JUNGEL, art. cit, p. 22-23.

2 Sucorochvn yop Oeod &v adtd dmokeddmteTol £k mioteng eig wiotw (Rm 1,17).
Quant aux versets «classiques» qui vont dans le sens d’une connaissance naturelle
de Dieu, les voici (1,18b-21a): «car ce que I’on peut connaitre de Dieu est pour
eux manifeste: Dieu le leur a manifesté. En effet, depuis la création du monde, ses
perfections invisibles, éternelle puissance et divinité, sont visibles dans ses ceuvres pour
I’intelligence ; ils sont donc inexcusables, puisque, connaissant Dieu, ils ne lui ont rendu
ni la gloire ni I’action de grice qui reviennent a Dieu».



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 15

omettant en outre sa critique de la sagesse humaine en 1 Corinthiens 1-4. La
sagesse que Paul annonce est une sagesse « mystérieuse et demeurée cachée » 2!,
«aucun des princes de ce monde ne I’a connue, car s’ils I’avaient connue, ils
n’auraient pas crucifié¢ le Seigneur de gloire» *2. L’apotre cite ensuite (1 Co 2,9),
pour confirmer son propos, deux textes vétérotestamentaires qu’il fusionne:
«ce que I’ceil n’a pas vu, ce que I’oreille n’a pas entendu, et ce qui n’est pas
monté au cceur de ’homme, tout ce que Dieu a préparé pour ceux qui I’aiment »
(Es 64,3 et Jr 3,17). Il conclut son admonition avec une question rhétorique,
en citant Es 40,13 : «qui a connu la pensée du Seigneur pour I’instruire ?» (1
Co 2,16)%.

Tout cela ne devrait-il pas nous conduire a une certaine mise en question,
radicale, des prétentions qu’affiche la théologie naturelle telle qu’elle est reprise
par la philosophie de la religion, chez Swinburne et d’autres, non seulement
en lien avec la connaissance soi-disant « générale» de Dieu, mais également
en lien direct — Swinburne cherche en effet a démontrer la probabilité de la
résurrection — avec ce qui occupe Paul de maniére si centrale et explicite dans
la premiere €pitre aux Corinthiens, a savoir 1’événement et la parole de la
croix — et donc ce qu’en philosophie de la religion et en théologie on désigne
par I’expression de religion «positive» ? En cherchant a asseoir des énoncés
doctrinaux sur une défense de leur « probabilité» rationnelle, ce type de philo-
sophie de la religion omet ce qui fait de la foi une réalité sui generis dans le
champ épistémologique. La foi est ramenée a un savoir comme un autre. Bien
sir, 1a ou certains disent qu’elle réduit la foi a un savoir, d’autres, un peu a la
manicre de Hegel, diront qu’elle I’y éléve. Peu importe, car le probléme tient
au fait que la foi, avec ce type de raisonnements et d’approches, cesse d’étre la
foi, et les énoncés de foi cessent d’étre des €énoncés de foi: ils deviennent des
propositions comme les autres, tout a fait déconnectés de la foi qui les sous-tend
et qu’ils expriment. Autant ce type de réflexion philosophique peut avoir son
intérét comme simple proposition intellectuelle sujette — comme toute propo-
sition intellectuelle — a débat (je n’appelle évidemment pas au bannissement
pur et simple, au nom de la foi, de ce type de raisonnement!), autant il me
semble important, pour ces philosophes eux-mémes et pas seulement pour les
théologiens qui les considerent avec une certaine surprise voire avec suspicion,
de rappeler avec clarté le sens de leur approche et la maniére qui est la leur de
considérer des énoncés de foi. Il revient selon moi aux philosophes eux-mémes
de se poser la question des éventuelles réductions qui accompagnent le type
de propositionnalisme qu’ils pratiquent parfois, et le découplage qui y advient
entre la foi et son objet.

21

gv puotnpio [,] v drokexpoppuévny (1 Co 2,7).

2 obdelg TV dpyovimv Tod aidvog TovTov Eyvekev el yap Eyvocov],] ovk &v TOv
Koprov tiig 66Enc €otavpwacay (1 Co 2,8).

3 1igyap Eyve vodv Kvpiovl[,] dg cupfiBacet antov (1 Co 2,16).



16 CHRISTOPHE CHALAMET

4. Critique mutuelle plutét que soumission

Les mode¢les qui parlent d’'une soumission, ou alors d’un rdle de servante
(ancilla) de la philosophie et de la raison par rapport a la théologie et a la
foi — ou inversement — ont, le plus souvent, fait long feu. Certes, la philosophie
de la religion qui travaille sur des énoncés doctrinaux ou des énoncés de foi en
postulant une théorie de la théologie naturelle continue de penser que de tels
énoncés peuvent étre, a des degrés divers, «vérifiés» par la raison et donc en
quelque sorte passer le test de la rationalité. Les propositions les plus intéres-
santes, qui viennent tant du c6té théologique que philosophique, refusent autant
toute mise sous tutelle de la foi par la raison que I’inverse .

Mais le probleme est délicat et tient en partie au fait que la foi est forcément
en lien avec son objet sous la forme de représentations humaines de cet objet.
Or ces représentations sont, de fait, toujours des propositions linguistiques
comme les autres. Elles sont, en outre, toujours inadéquates: elles ont donc
toujours besoin d’étre mises en question, critiquées. La Bible elle-méme recele
diverses représentations de Dieu que la modernité a jugées inadéquates. Dans
Le conflit des facultés, Kant s’intéresse au célebre récit de 1’akedah, la ligature
d’Isaac par son pere Abraham (Gn 22), et écrit au sujet d’Abraham qui croit
entendre la voix divine : «Mais il peut bien dans certains cas se convaincre que
la voix qu’il croit entendre ne peut pas étre celle de Dieu. Car, si ce que cette
voix lui commande est contraire a la loi morale, aussi majestueux et trans-
cendant toute la nature que le phénomeéne puisse-t-il lui paraitre, il lui faut
pourtant le considérer comme illusion. » > La loi morale est devenue le critéere
ultime qui permet d’évaluer ce qui est présenté comme venant de Dieu. Il n’est
pas dans I’intérét, pour la théologie, de ne pas entendre, de rejeter ce type de
critique, que ce soit au nom d’une vision élevée — mais en fin de compte docete,
car niant ’humanité du texte biblique — de I’inspiration du texte biblique ou au
nom de quelque autre conviction. La théologie, en modernité, ne peut ni ne doit
donner le moindre soupc¢on d’une quelconque nostalgie de 1’ére pré-moderne
ou des critiques comme celle émise par Kant étaient plus difficiles, voire

2 Du cdté théologique, ¢f. les excellentes analyses de J. FiscHEr, Glaube als
Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des christlichen Glaubens, Munich, Chr.
Kaiser, 1989.

% E. Kant, Le conflit des facultés et autres textes sur la révolution, trad. Christian
Ferrié, Paris, Payot, 2015, p. 103. Kant ajoute, en note : « Peut servir d’exemple le mythe
du sacrifice que, sur ordre divin, Abraham voulait faire en immolant et briilant son fils
unique (ignorant, le pauvre enfant apporta méme le bois pour cela). Abraham aurait dii
répondre a cette prétendue voix divine: ‘Il est tout a fait certain que je ne doive pas tuer
mon enfant bien aimé ; mais je ne suis pas certain que toi qui m’apparais, tu sois Dieu, ni
ne saurais non plus le devenir quand bien méme cette voix détonerait en descendant du
Ciel (visible).”» Ibid., p. 103, note a.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 17

impossibles, a concevoir ou a exprimer. Cela dit, la théologie doit refuser que la
foi soit transmuée en une forme de déisme ou de simple humanisme. De toutes
maniéres, ce qui apparaissait encore aux XVIII*-XIX¢® si¢cles comme un socle
commun a la théologie et a la raison, a savoir les thémes de la création, du Dieu
créateur et intelligent, du jugement dernier, tout cela a disparu depuis longtemps.
Et donc ce que William C. Placher a appelé la «domestication de la transcen-
dance», un phénomene tout de méme assez typique d’une certaine modernité,
doit étre étudié et évité *. Nous devons résister a la tendance moderne de faire
de I’étre humain, de sa conscience ou de sa raison, le centre de tout et le critére
final, ’aune a partir de laquelle tout peut et doit étre critiqué et éclairé. La
théologie résistera souvent a cette maniere d’élever la raison au-dessus de tout,
au nom d’une autre lumiére, celle de I’Evangile, qui elle aussi éclaire notre
réalité?’. Que la lumiére de la raison critique éclaire, y compris de I’extérieur,
cette autre lumiére — celle de I’Evangile —, voila qui rend un grand service,
aussi  la théologie, afin de moins souvent confondre la lumiére de I’Evangile
avec diverses conceptions que nous nous faisons d’elle et qui relevent, en
fait, non pas de I'Evangile mais de notre culture — I'Evangile n’était jamais
«pur» de quelque culture que ce soit?®. Qui ne conviendra pas du fait que la
critique radicale de la religion, aux XIX*—XX¢ siécles, vaut bien mieux que les
«nouveaux athées» anglophones (Richard Dawkins, Sam Harris, Christopher
Hitchens), et que la théologie académique, tout au long du XX¢ siecle et jusqu’a
nos jours, a été profondément influencée, souvent de maniere positive, par cette
critique philosophique (que 1I’on compare les maniéres dont la théologie et le
christianisme parlent désormais de I’au-dela avec le poids immense qui était
accordé a la «vie future» dans nombre de théologies pré-modernes)® ?

Il ne peut donc pas plus s’agir d’invoquer nos criteres de rationalité pour
confirmer la theése qui veut que la foi est tout a fait «raisonnable» (la philo-
sophie comme simple ancilla de la théologie et de la foi), que de mettre la
lumiére de I’Evangile sous le boisseau en la dénaturant  partir de la lumiére de
la raison qui lui interdit d’étre ce qu’elle est (la philosophie comme magistra
de la foi et de la théologie). La philosophie est ni ancilla, ni magistra, par

2% W. C. PLACHER, The Domestication of Transcendence. How Modern Thinking
about God Went Wrong, Louisville, Westminster John Knox Press, 1996. Placher
cherche & renouer avec la vision de la transcendance divine de Thomas d’Aquin, Luther
et Calvin, contre un certain penchant moderne a I’univocité. « Transcendence that fits our
categories has been domesticated. » (p. 10).

2" Cf. E. JUNGEL, art. cit., p. 32. « Even God was for Kant subordinate to reason, not
above it.» M. Jay, Reason After Its Eclipse, p. 50.

% On peut comprendre le programme bultmannien de la démythologisation dans ce
sens. Cf. D. W. ConcpoNn, The Mission of Demythologizing. Rudolf Bultmann's Dialec-
tical Theology, Minneapolis, Fortress Press, 2015.

2 Concernant Dawkins et Hitchens, on lira la critique, brillante et divertissante,
proposée par T. EAGLETON: Reason, Faith, and Revolution. Reflections on the God
Debate, New Haven, Yale University Press, 2009.



18 CHRISTOPHE CHALAMET

rapport a la théologie. Elle en est plutdt la partenaire dans un dialogue critique,
constructif et mutuellement bénéfique3’. Spinoza défendait déja un rapport de
ce type dans son Traité theologico-politique (1670): «aucune des deux ne doit
étre ’esclave de I’autre, mais [...] chacune d’elles doit obtenir son royaume
sans nulle opposition [...].»*' De maniere analogue, dans leur dialogue,
Jirgen Habermas et Joseph Ratzinger ont exprimé leur accord sur la nécessaire
«volonté d’apprentissage mutuel et sur I’autolimitation» de la raison et de la
religion, ceci afin de contrer les « pathologies» (1I’hybris) de la religion comme
celles de la raison*2. Dans la perspective théologique qui oriente mes réflexions,
il ne peut jamais étre question de progresser en laissant la raison derriere soi, a
quelque moment que ce soit. Mais la raison, dans cette perspective théologique,
plutét que de servir d’arbitre ultime qui déterminerait ce qui est réel de ce qui
ne I’est pas, est sollicitée par les réalités mémes qu’elle est appelée a penser et
a connaitre**. Le travail de la raison, un travail toujours critique, est lancé, ou
relancé, par ce qui advient a 1’étre humain coram Deo et coram mundi.

5. Pas de découplement foi — raison

La posture kantienne, qui n’hésite pas a critiquer certaines représentations
de Dieu, est légitime et importante, méme si sa maniére de soumettre le texte
biblique au test de la raison peut paraitre un peu rapide et simple. Une partie
de la théologie protestante libérale a suivi Kant et les déistes, supprimant ce
qui rebute la raison et ce qui contredit ’examen critique et historique des
sources bibliques. Que dire, par contre, de la thése inverse, celle de Kierke-
gaard, qui fait d’Abraham le modeéle, le type méme de la foi comme risque,
comme saut, comme obéissance quasi aveugle au commandement (qui est bel
et bien un commandement divin dans ’esprit de Kierkegaard)?** Nul doute
que le découplement de la foi et de la raison qui semble sous-tendre I’interpré-
tation proposée par le philosophe danois inquiétera certains. Lui-méme était
conscient du danger *. 1l est aisé¢ d’actualiser sa thése et de la mettre en parallele
avec certains fanatismes religieux contemporains qui pronent la violence et

30 On peut évoquer ici, comme le fait P. CapELLE-DuMONt dans ses travaux récents,
la notion d’«alliance» (sans forcément y voir des connotations scripturaires). Cf. par
exemple Finitude et mystere, t. 11, Paris, Cerf, 2013, p. 140.

31 B. Seinoza, Traité théologico-politique, trad. J.-G. Prat, Paris, Allia, 2015, p. 281.

32 J. HABERMAS, J. RATZINGER, Raison et religion. La dialectique de la sécularisation,
trad. Jean-Louis Schlegel, Paris, Salvator, 2010, p. 82.

3 Cf D. P. LA MoNTAGNE, Barth and Rationality. Critical Realism in Theology,
Eugene, Cascade, 2012, p. 57.

% «Mais Abraham crut et ne douta point; il crut I’absurde. » Cf. « Eloge d’ Abraham »,
in: Crainte et tremblement, in: (Euvres complétes, t. 5, Paris, L’Orante, 1972, p. 116.

3 «Peut-on parler franchement d’ Abraham sans courir le risque d’égarer quelqu’un
qui ferait la méme chose ?» Ibid., p. 124.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITE 19

qui agissent avec une violence aussi aveugle que la foi telle que Kierkegaard
semble la concevoir.

Faut-il alors associer, aussi étroitement que le fait la position catholique-
romaine classique et contemporaine, Dieu et la raison, Dieu et le logos ? Faut-il
suivre Benoit X VI et son discours de Ratisbonne (12 septembre 2006) sur la foi,
la raison et I’université ?*¢ Selon lui, Dieu ne transcende pas la raison, Dieu agit
«olOv AMoym», c’est-a-dire «avec logos». Autant il me parait juste d’affirmer
que Dieu agit «oOv Aoyw», si logos signifie la Parole et Jésus-Christ, autant
il me parait problématique de dire que Dieu «ne transcende pas la raison»,
si nous entendons, avec le terme «raisony, la raison de 1’étre humain. I1 faut
veiller a ne pas confondre les différents sens du mot /logos, a savoir son sens
théologique et christologique, d’un c6té, son sens philosophique, épistémo-
logique et anthropologique, de I’autre. Or on peut se demander si la position
catholique-romaine traditionnelle, telle que Benoit XVI la présenta en 2006,
distingue assez nettement ces différents sens du terme et si la raison humaine
ne se trouve pas trop étroitement associée au /ogos divin, comme s’il y avait
une chaine ininterrompue, directe, qui allait de Dieu et son /ogos jusqu’au
logos humain (et inversément!)?’.

Ce qui, des lors, me semble étre insuffisamment mis en évidence, dans
la vision esquissée par Joseph Ratzinger comme par d’autres penseurs catho-
liques, mais aussi par un nombre important de philosophes de la religion qui
travaillent les questions d’«éthique de la croyance» (ethics of belief), c’est
le théme du «renouvellement de I’intelligence» (dvakoawmolg tod vodg;
Rm 12,2). Paul écrit: «Je vous exhorte donc [...] [;] Ne vous conformez pas
au monde présent, mais soyez transformés par le renouvellement de votre
intelligence, pour discerner quelle est la volonté de Dieu: ce qui est bien, ce qui
lui est agréable, ce qui est parfait.» (Rm 12,1a-2)3®. La théologie protestante
aime citer ce passage®. Cela lui permet de rappeler que I’harmonie fonciere
entre la raison et la foi, telle que la postule la tradition catholique-romaine,
n’est peut-étre pas aussi conforme a la vision paulinienne et a de nombreux
€crits bibliques qu’elle ne le pense. Assurément, deux anthropologies théolo-
giques se font face, ici, avec des conceptions divergentes du péché, ¢’est-a-dire
de la rupture entre 1’étre humain, y compris sa raison, et Dieu. On sait |’attrait

36 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2006/september/
documents/hf ben-xvi_spe 20060912 university-regensburg.html (derniére consul-
tation le 29 ao(it 2016).

37 Nous touchons ici au vieux probléme de ’analogia entis et a la critique de ce
point de doctrine de la part de Karl Barth. Cf T. J. WHTE (éd.), The Analogy of Being.
Invention of the Antichrist or Wisdom of God ?, Grand Rapids, Eerdmans, 2010.

% TlopokoA®d ovv vudc, [...] un ovoynuatilecbe @ aidvi To0T®, GAAL
petopoppodabde T dvokowvdoel Tod voog eig 0 dokipdaley vudg, i 10 8o t0d
Beod, 10 dyadov, Koi edApESTOV, KOl TELELOV.

¥ Cf B. RorDORF, «Le renouvellement de I’intelligence», RThPh 145/2 (2013),
p. 129-140.




20 CHRISTOPHE CHALAMET

qu’a souvent, en théologie protestante, 1’idée d’une disharmonie entre la foi
et la raison, non pas pour dire que la foi est «sans raison», mais plutdt pour
indiquer le fait que la foi se met en quéte de sa propre intelligence, et que
cette quéte, si elle présuppose un travail qui inclut la raison, ne se laisse pas
aisément réduire a ce que la raison, en tant que telle, saisit, considére et atteint.
La théologie ne cherche donc nullement & découpler la foi de la raison, elle ne
cherche pas non plus a s’immuniser contre les éventuelles critiques venant de
la raison. La foi cherche, plutét, a se comprendre, a comprendre ce qui la fait
vivre et ce vers quoi elle est appelée a s’orienter (non seulement Dieu, mais
aussi le monde). Son lien vis-a-vis de 1’Evangile, qui est la lumiére qui I’éclaire
et qui, pour elle, éclaire la réalité, prime sur son lien par rapport a la raison —
et pourtant la compréhension de I’Evangile passe bien entendu par 1’usage, y
compris critique, de la raison.

La foi se rapporte & I’Evangile comme & son unique maitre*’. C’est la part
de vérité dans la position de Kierkegaard. Mais la raison humaine ne s’en
trouve pas pour autant dénigrée et dévalorisée (sauf dans les cas ou la raison
est d’emblée absolutisée et divinisée): elle aussi est une lumiére, différente,
faillible, dont la fonction critique mais aussi constructive est indispensable
dans la quéte d’intelligence qui est celle de la foi. Pour se rapporter & I’Evangile
comme a son unique maitre, la foi ne peut ni ne veut congédier la raison, elle
la met a contribution. En s’en servant, sans 1’asservir, la foi ne perd pas de vue
ce qui, dans I’Evangile, dépasse, déborde ce que la raison peut lui dire. Cela
dit, il est bien clair que la raison et la rationalité ont un réle crucial a jouer,
dans la «connaissance» et la «reconnaissance» de Dieu qu’est la foi, dans le
processus par lequel I’étre humain est « transformé» par le «renouvellement»
de son intelligence, et dans la réflexion qui cherche a penser ce que signifient,
aujourd’hui encore, cette transformation et ce renouvellement et ce qu’ils
impliquent pour nous, pour la communauté chrétienne et pour le monde dans
lequel nous vivons. Non seulement la raison, mais la foi aussi a tendance,
parfois, a s’auto-absolutiser! La foi a donc beaucoup a perdre en se refusant au
dialogue avec la raison critique.

4 «Par 13, nous contestons que I’Eglise puisse parler au monde sur la base
de certaines connaissances issues de la raison ou du droit naturel, c’est-a-dire en
faisant temporairement abstraction de I’Evangile. Cela est impossible a I’Eglise de la
Réformation, a la différence de I’Eglise catholique.» D. BONHOEFFER, Ethique, trad.
L.Jeanneret, Geneve, Labor et Fides, 1965, p. 303-304.



	Quelles conditions pour la rencontre entre religion et rationalité? : Une perspective théologique

