
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 149 (2017)

Heft: 1-2

Artikel: Quelles conditions pour la rencontre entre religion et rationalité? : Une
perspective théologique

Autor: Chalamet, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 149 (2017), P. 7-20

QUELLES CONDITIONS POUR LA RENCONTRE
ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ?

Une perspective théologique

Christophe Chalamet

Résumé

Cet article cherche à poser certaines des conditions qui favorisent un

dialogue fécond entre religion et rationalité. Après avoir brièvement considéré
les deux termes en question («religion» et «rationalité»), l'auteur critique
certaines réductions (cf. R. Swinburne) de la religion à «ce qui est cru», et

donc certaines mécompréhensions de l'objet de la religion, qui ne se laissepas
réduire à la «théologie naturelle ». L'auteur plaide, enfin, pour une critique
réciproquefructueuse, sans subordination de l'une par rapport à l'autre, de la

religion et de la rationalité.

À quelles conditions la rencontre ou le dialogue entre religion et rationalité
sera-t-il fructueux? Voilà la question qui sous-tend mon propos. Il se peut

que je parte avec un désavantage, en tant que théologien protestant marqué

par Albrecht Ritsehl, Wilhelm Herrmann, Rudolf Bultmann et Karl Barth,
c'est-à-dire par des penseurs qui ont peu été portés - c'est le moins que l'on
puisse dire - à développer une théologie «naturelle», mais qui, au contraire,
sont connus pour avoir combattu, à des degrés divers, ce type de réflexion

théologico-philosophique. Mais il se pourrait en fait qu'il y ait là un avantage,
ou en tout cas un «profil», susceptible de relancer le dialogue et le débat sur le

rapport entre rationalité et religion. Dans ce qui suit, je souhaite présenter cinq
conditions qui me paraissent indispensables en vue d'un dialogue fécond entre

religion et rationalité.

1. Préciser le sens des termes

Il convient tout d'abord de préciser les termes de «religion» et de

«rationalité», sans réduire leur richesse sémantique. Cette tâche est, on le devine,
ardue. Nous avons affaire à deux champs distincts, foisonnants, qu'il est

difficile de délimiter. Il faut malgré tout tenter quelque chose. Je laisse aux



8 CHRISTOPHE CHALAMET

philosophes qui contribuent au présent dossier la tâche de délimiter avec soin
le sens du mot «rationalité»; je ne ferai qu'esquisser quelques traits rapides.

On peut commencer par préciser qu'ici «religion» signifie, en fait,
«christianisme», même si d'autres traditions religieuses, comme aussi des réalités

qui à première vue ne relèvent pas de la catégorie religieuse, peuvent aisément
être associées à ce type de réflexion. Au début du XXIe siècle, on doit reconnaître

que la «religion» n'est pas une donnée universelle au sens où tout être

humain y aurait part. Il n'y a pas d'à priori religieux, ou d'organe inhérent à

l'être humain qui conduirait ce dernier, toujours et partout, à être ou à devenir

religieux. Cela est important lorsqu'il s'agit d'articuler ensemble rationalité et

religion - nous le verrons.
Assurément, parler du dialogue entre la religion et la rationalité, c'est

parler de quelque chose qui inclut l'ancienne thématique «foi et raison» ou
«théologie et philosophie» - on s'attendra donc à ce que ces thèmes soient
traités -, mais c'est aussi davantage que cela, étant donné que toute religion
comporte, au-delà des énoncés doctrinaux ou des propositions qu'elle met en

avant, un ensemble de pratiques, d'expériences et qu'elle inclut le plus souvent

une dimension institutionnelle, incarnée dans une société donnée.

Quant à la «rationalité», ce n'est pas tout à fait la même chose que la

«raison» ou que ce qui est «rationnel» ou «raisonnable». On peut être une

personne «rationnelle» sans forcément être «raisonnable», par exemple à

travers une quête excessive du plaisir1. La rationalité n'est pas non plus la
même chose que le «rationalisme», et pourtant les liens entre ces termes, ne
serait-ce qu'au niveau étymologique, sont évidents. La raison {Vernunft), ce

n'est pas l'entendement (Verstand) ; à peu près toute l'histoire de la philosophie,
et peut-être surtout l'idéalisme allemand, travaillent le rapport entre les deux2.

La rationalité peut être conçue comme un « outil critique », comme une mesure

qui peut notamment s'appliquer à l'action, à la croyance ou au désir, mais il y a

aussi la rationalité comme « idéal vers lequel nous pouvons nous orienter dans

l'entier de nos vies»3. La «rationalité», pourrait-on commencer par avancer,
c'est l'exercice de la raison, son usage, tous azimuts. Mais cet usage varie.

Il peut être un simple moyen en vue d'une fin, il peut être question d'user
de la raison pour obtenir un résultat tangible, empirique, mesurable ; on parle
alors de «rationalité instrumentale». La raison y apparaît comme un «outil»
mental, une fonction ou une capacité de l'esprit, que l'on peut mettre au service
d'une réflexion critique sur tel ou tel objet, y compris la raison elle-même,
comme le fit Kant. La raison est alors une «faculté» parmi d'autres, qui peut
être appelée à éclairer tous les domaines de la réalité. On associe souvent

1 R. Audi, The Architecture ofReason. The Structure and Substance ofRationality,
Oxford-New York, Oxford University Press, 2001, p. 222.

2 Cf. l'article «Vernunft, Verstand», rédigé par divers auteurs, in\ J. Ritter,
K.Gründer (éds), Historisches Wörterbuch der Philosophie, t. 11, Bâle, Schwabe,
2001, col. 748-863.

3 R. Audi, The Architecture ofReason, p. 9.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 9

cette vision de la raison à la modernité occidentale. Dans un ouvrage récent,
Martin Jay, historien des idées réputé pour ses travaux sur l'École de Francfort,
appelle cette conception de la raison la «vision étroite» (narrow church), qu'il
distingue de la vision plus large (broad church, ou «grande Église»), plus
« œcuménique », mais aussi plus étoffée et inclusive (more robust and inclusive)
de la raison, qui ne cherche pas à coloniser «l'autre» pour y apporter la raison,
mais qui décèle, chez l'autre, dans les domaines les plus variés, des éléments

qui pourraient conduire à une forme élargie de la raison4. Selon Martin Jay, il y
aurait donc, d'un côté, la raison conçue en un sens large et appelée à s'élargir,
sans forcément répéter la transgression des limites de la raison comme dans

l'absolutisation hégélienne de la raison, et de l'autre la rationalité qui tend à

restreindre, à limiter la raison5. Il n'est pas inutile, je pense, de garder à l'esprit
ces deux manières d'appréhender la raison, qui - encore une fois - traversent
une bonne part de la pensée philosophique occidentale.

On retrouve la distinction entre la raison comme fonction de l'esprit
humain et comme logos universel dans la théologie récente, par exemple chez

Paul Tillich qui, à la suite de Max Horkheimer et de son ouvrage The Eclipse
of Reason, distingue la raison dans son sens technique (la raison comme
«faculté») de la raison dans son sens ontologique, comme logos, comme
principe ou instance qui transcende l'humain. Dans ce second sens, «la raison
n'est pas simplement finie», selon Tillich6.

Ce type de substantialisation et de transcendantalisation de la raison a

été vivement critiqué par la philosophie contemporaine post-métaphysique,
notamment par Jürgen Habermas et Richard Rorty. L'idée d'une rationalité
unifiée qui surplomberait ses manifestations diverses et ses contextes
spécifiques a, pour bien des philosophes, vécu, même si Habermas, dans le cadre

de son projet sur la raison communicationnelle, ne renonce pas à parler d'une
idée de la raison et de son rôle identique, en tant que grammaire, dans toute
communauté linguistique7.

4 M. Jay, Reason After Its Eclipse. On Late Critical Theory, Madison, University
of Wisconsin Press, 2016, p. 9. Le titre de cet ouvrage fait allusion au livre de

M. Horkheimer, Eclipse ofReason, New York, Oxford University Press, 1947.
5 Ibid., p. 11. Jay situe Kant parmi les défenseurs de la vision restreinte (narrow

church), Hegel parmi ceux qui ont transgressé les limites identifiées et mises en avant par
Kant (p. 37, 63-64), et l'École de Francfort comme la tentative de ne pas confiner la raison
à la critique kantienne, tout en évitant «l'hybris rationaliste» hégélienne (p. 81, 106).

6 Théologie systématique. Introduction. Première partie : Raison et révélation, trad.
A. Gounelle et al., Paris-Genève-Laval, Cerf-Labor et Fides-Presses de l'Université
Laval, 2000, p. 103-119 (citation p. 119). Cf. la mention de l'ouvrage de M. Horkheimer
Eclipse ofReason (p. 104, n. 3). Tillich anticipe le propos de Martin Jay lorsqu'il écrit
(p. 119): «La chute de la raison déifiée après Hegel a contribué de façon décisive à

l'intronisation actuelle de la raison technique et à la perte de l'universalité et de la
profondeur de la raison ontologique. »

7 M. Jay, op. cit., p. 123-124 et 135-136. Jay analyse l'article suivant de Habermas :

«Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen» (1987).



10 CHRISTOPHE CHALAMET

Mais revenons à la question du rapport entre rationalité et religion et notons
l'asymétrie foncière qui existe entre les deux. La religion est une donnée historique

qui se caractérise par une très grande pluralité de phénomènes. Cette
donnée historique trouve des adhérents, des sympathisants, des détracteurs,
mais aussi des indifférents et des opposants. Dans le cas précis du christianisme,

la religion est souvent désignée par le terme de « foi », qui ne signifie
pas une qualité ou un aspect de l'existence humaine à côté d'autres aspects ou
qualités, au même titre que l'entendement, la raison, la volonté, l'expérience, le
sentiment. Le mot «foi» désigne en effet, comme l'écrit Ingolf U. Dalferth, «la
manière de qualifier l'être humain avec toutes ses déterminations à partir du

point de vue de l'action de Dieu envers lui et pour lui. »8 Ce point est important
et permet d'éviter un compartimentage hâtif de la foi. La théologie envisage
la foi non pas simplement comme un habitus, comme une disposition, mais

comme une réalité qui engage, à elle seule, la question (ou la réalité) de Dieu et

de l'action de Dieu envers le monde et envers l'être humain.
La «rationalité», elle aussi, n'est pas forcément une donnée universellement

connue de tous les êtres humains, mais elle est tout de même, en tant
qu'exercice de la raison, une donnée de base, à des degrés et à travers des

usages divers, pour l'immense majorité des êtres humains9.

2. Éviter les réductions

Martin Jay dénonce, à la suite de grandes figures de la philosophie au
XXe siècle (Martin Heidegger, Hans Blumenberg, Theodor Adorno et Max
Horkheimer), ce qui lui apparaît comme de graves réductions et limitations
de la raison en modernité. Ces tendances poussent la religion vers d'autres
régions, vers d'autres dimensions ou aspects de l'existence humaine, comme

par exemple le sentiment ou l'émotion. C'est ce qui a eu lieu dans le romantisme,

par exemple. Mais il peut aussi y avoir un tel mouvement en-dehors de

la rationalité en réaction à certaines formes d'exaltation de la raison qui font
de cette dernière le juge ultime, la norme absolue. L'«hybris rationaliste» peut
donner lieu, par ricochet, à une dévalorisation de la raison.

Ce qui me frappe beaucoup - je ne suis bien sûr pas )e premier - c'est la
focalisation d'une certaine philosophie de la religion intéressée aux questions
épistémologiques sur les questions liées à la rationalité, sur la foi réduite à la

8 «Anders als die Vernunft ist der Glaube [...] keine anthropologische Bestimmung
neben oder unter anderen (Vernunft, Verstand, Wille, Gefühl, Erleben usf.), sondern die

Qualifizierung des Menschen mit all seinen Bestimmungen unter dem Gesichtspunkt
dessen, was Gott an ihm undfür ihn tut. » I. U. Dalferth, Transzendenz und säkulare
Welt. Lebensorientierung an letzter Gegenwart, Tübingen, Mohr Siebeck, 2015, p. 171.

9 Cf. I. U. Dalferth, Transzendenz und säkulare Welt, p. 166 et 171, ainsi
qu'E. Jüngel, «Glaube und Vernunft», in : G. Augustin, K. Krämer (éds), Gott denken
und bezeugen. Festschriftfür Kardinal Walter Kasper zum 75. Geburtstag, Fribourg-en-
Br./Bäle/Vienne, Herder, 2008, p. 20 (15-32).



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 11

croyance, à un « tenir pour vrai ». C'est peut-être le point sur lequel la théologie,
peut-être surtout la théologie protestante, s'exprimeront de manière critique

- à l'exception des tendances apologétiques si fortes du côté de la théologie
évangélique, au sens d'evangelical, et de l'«épistémologie réformée»
anglophone, la Reformed epistemology d'Alvin Plantinga et d'autres. Si la rencontre
entre la religion et la rationalité consiste, en fin de compte, à déterminer la

légitimité ou la justification épistémique de tel ou tel article doctrinal, nous

aurons, me semble-t-il, galvaudé la promesse que recelait cette rencontre. Mais
ce ne sont pas seulement les théologiens, heureusement, qui appellent à tenir

compte de ce qui, dans la religion et la foi, ne se réduit pas à de la croyance
et à de l'assentiment; ce sont les philosophes de la religion eux-mêmes qui
refusent ce type de réductions10. Aujourd'hui encore, il vaut la peine de rappeler
l'importance de certaines réflexions de Ludwig Wittgenstein et de son disciple
D. Z. Phillips. L'avertissement donné par D. Z. Phillips n'a pas perdu de son
actualité : «Nous sommes tentés, toujours à nouveau, de devenir trop familiers
des choses sacrées, de les maltraiter à partir de nos méthodes. Une manière de

considérer mes travaux, c'est d'y voir une série d'attaques contre les méthodes
immodestes qu'utilisent parfois les philosophes de la religion. »11

Comme l'écrivait déjà Augustin d'Hippone dans ses commentaires des

Psaumes, il n'est pas inutile de distinguer entre «croire à Dieu» (credere

Deo), ou «croire que Dieu [existe]», et croire en Dieu {credere in Deum).
Croire en Dieu, c'est «davantage que croire à Dieu»12. Pourquoi? Parce que
croire en Dieu, selon le théologien nord-africain, implique l'amour de Dieu:
«Voilà en effet ce que signifie croire en Christ: cela signifie aimer le Christ;

10 Vincent Delecroix écrit ainsi: «à vouloir rendre raisonnable, plus encore que
rationnel, un tel acte [la foi], on le fait simplement disparaître - et cette opération dénaturante,

qui vide la foi de sa spécificité, commence, avant même qu'on exige d'elle des

raisons qui puissent la fonder ou la justifier, avec sa conversion tacite en croyance. » Ce

n 'était point ici le pays de la vérité. Introduction à la philosophie de la religion, Paris,
Le Félin, 2015, p. 752.

11 «We are tempted again and again to become too familiar with holy things by
putting them at the mercy of our methods. One way of looking at my work is as a series

of charges against the immodest methods employed by some philosophers in the
philosophy of religion. » D. Z. Phillips, «Where We Are : At the Mercy ofMethod», in : Idem,
Recovering Religious Concepts. Closing Epistemic Divides, New York, St. Martin's
Press, 2000, p. 1.

12 «Hoc est etiam credere in Deum, quod utique plus est quam credere Deo. [...]
Hoc est ergo credere in Deum, credendo adhaerere ad bene cooperandum bona operanti
Deo: Quia sine me, inquit, nihilpotestis facere. [...] quia etsi aliqua credidit Deo, non
tarnen credidit in Deum ; non ex fide adhaesit Deo, ut sanata a Deo bene cooperaretur
cum opérante in se Deo.» Augustin, Enarratio in Psalmos 77,8, in: Enarrationes
inPsalmos LI-C, Corpus christianorum. Series latina (CCSL), t. 39, E. Dekkers et
J. Fraipont éds, Tumhout, Brepols, 1956, p. 1073. Huit siècles et demi plus tard, Thomas
d'Aquin reprendra ces distinctions. Cf. Somme de théologie II-II, q. 2, a. 2 (t. 3, Paris,
Cerf, 2000, p. 32-33). Cf. J. Pieper, De la foi. Traité philosophique, trad. J. Granier,
Paris, Ad Solem, 2011, p. 65.



12 CHRISTOPHE CHALAMET

non pas comme les démons qui croyaient, mais qui n'aimaient pas [...].»13
La foi religieuse, en tout cas pour ce qui relève de la théologie chrétienne,
est indissociable des deux autres «vertus théologales» que sont l'espérance
et de l'amour. Cela signifie qu'elle a conscience de ne pas pouvoir s'assurer
elle-même au niveau épistémique, par exemple en déterminant la « probabilité
de la résurrection », comme chercha à le faire Richard Swinburne, en se servant
du théorème de Bayes, au début du XXIe siècle14.

Il est frappant de constater la profondeur du fossé qui divise, d'une part,
celles et ceux qui prétendent démontrer la probabilité et l'évidence de certains

aspects qui relèvent de la foi, et de l'autre côté celles et ceux qui considèrent la

foi comme un saut dans le vide, dans l'obscurité. Il y a celles et ceux pour qui la

foi est surtout foi «en raison de», c'est-à-dire sur la base ou à tout le moins en

lien avec des démonstrations, des évidences ou des probabilités, et il y a celles

et ceux pour qui la foi est surtout une foi « malgré » tout, y compris malgré ce

que la raison (et les données empiriques qu'elle traite) nous dit, de manière

analogue à l'espérance biblique et théologique, qui est espérance, selon le mot
de l'apôtre Paul, «contre toute espérance» (Rm 4,18). Notons d'ailleurs que
le mot de Paul concerne la figure archétypale, non seulement pour la foi mais
aussi pour l'espérance, d'Abraham, une figure sur laquelle je reviendrai plus
loin.

En reprenant l'expression de Horkheimer et Martin Jay, on peut parler, dans

le premier cas de figure, d'une « éclipse de la foi », réduite à un assentiment qui
s'appuie sur des démonstrations ou des probabilités, et dans le second cas de

figure d'une «éclipse de la raison», comme si la foi pure réclamait le bannissement

de la raison. La position catholique-romaine traditionnelle - thomiste

au sens que ce terme a reçu ces derniers siècles - a le mérite de proposer une
troisième voie, qui articule étroitement raison et foi - au point de les harmoniser

de manière exagérée, diront souvent les protestants15. Et c'est vrai que la

position catholique-romaine traditionnelle ne tient pas suffisamment compte du

13 «Hoc est enim credere in Christum, diligere Christum; non quomodo daemones
credebant, sed non diligebant [...]. » Enarratio in Psalmos 130,1 ; CCSL 40, E. Dekkers,
J. Fraipont (éds), Tumhout, Brepols, 1956, p. 1898.

14 Cf. R. Swinburne, The Resurrection of the God Incarnate, Oxford, Oxford
University Press, 2003. Certes, il faut situer l'ouvrage de Swinburne dans le contexte
d'attaques de «nouveaux athées» pour qui la foi est toujours irrationnelle. Mais la

théologie rétorquera souvent (au grand dam de Swinburne et d'autres, qui ne voient ici
que pur «fidéisme») que seule la foi discerne l'action de Dieu cachée dans l'histoire.

15 Cf. ce qu'écrit E. Jüngel, à juste titre il me semble, à propos de la fréquente
scission entre religion et raison : « Und dennoch kann die Antwort auf diese Frage nicht
darin bestehen, dass an die Stelle der befürchteten radikalen Trennung oder gar Feindschaft

von Glaube und Vernunft eine deren Unterscheidung aufhebende Synthese und
also so etwas wie eine Mixophilosophicotheologia treten müsste, als deren Konsequenz
dann wohl auch die Unterscheidung von Kirche und Staat, von geistlicher und weltlicher
potestas problematisiert werden würde. » «Glaube und Vernunft», art. cit., p. 16.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 13

fait que la foi est un saut. Qui dit «foi» dit une part irréductible de risque. Mais

on ne croit pas parce que c'est absurde. La foi a beau être un saut, elle n'est

pas un saut tout à fait à l'aveugle, dans le vide, contrairement à ce qu'affirment
Kierkegaard et certains penseurs contemporains, comme John D. Caputo16. Elle
n'est pas seulement foi «malgré». Elle est aussi, pour une part, foi «en raison

de». Les deux aspects sont, en outre, étroitement imbriqués l'un dans l'autre, au

point où les éléments qui semblent relever du « en raison de » apparaissent tout
aussi bien comme autant d'éléments qui témoignent de la foi comme acte que
l'être humain pose «malgré» tout. Divers théologiens récents, comme Paul,

Tillich, ont bien vu que la foi comporte à la fois un élément de connaissance

qui lui confère un degré de certitude, et un élément d'incertitude17. Le risque
vient du fait que rien ne confirme objectivement, indépendamment de la foi,
la validité de cette promesse ; il tient au fait que cette promesse est proclamée,
écoutée et accueillie, mais pas vue (fides ex auditu\ Rm 10,17). Au contraire,
tout semble indiquer que cette promesse est une chimère, une illusion, une vue
de l'esprit.

3. La religion et son objet (Gegenstand)

La religion, ou la foi, n'est pas simplement un saut dans le vide, car elle
s'attache et est reliée à quelque chose, à savoir à une promesse. Se focaliser

sur la foi en tant que telle, sur la décision qu'elle implique et qu'elle est, en
réduisant l'importance de ce (ou plutôt Celui) qui appelle, permet et suscite

cette foi en tant que réponse, me paraît problématique. Nous retrouvons ici la
distinction entre credere quod/aliquid et credere in, cette deuxième expression

indiquant bien la dimension relationnelle de la foi et de la religion, dimension

qui n'annule certes pas l'autre dimension du credere quod. Il est donc difficile
d'imaginer une réflexion sur la religion et la foi qui découplerait tout à fait ces

dernières de ce qu'elles visent et de ce dont elles vivent. Là encore, Tillich

16 Pour Kierkegaard, cf. infra, ainsi que M. Westphal, Kierkegaard's Concept of
Faith, Grand Rapids, Eerdmans, 2014. «Nous sommes davantage sauvés par l'espoir
lui-même que par ce que nous espérons, qui change de moment en moment et de lieu en
lieu et qui est dans le meilleur des cas un tenant-lieu temporaire pour quelque chose.»
J. D. Caputo, La faiblesse de Dieu. Une théologie de l'événement, Genève, Labor et
Fides, 2016, p. 405. Ailleurs, J. Caputo écrit: «For faith is really faith just when we are
faced with the unbelievable ; the more reasonable and credible things are the less faith
we need.» J. Caputo, «Holding on by Our Teeth: A Response to Putt», in : M. Dooley
(éd.), A Passion for the Impossible. John D. Caputo in Focus, Albany, State University
ofNew York Press, 2003, p. 254.

17 «La foi comporte une conscience immédiate qui lui donne la certitude;
elle implique aussi de l'incertitude.» Dynamique de la foi, trad. A. Gounelle-
M. Hébert-C. Conedera, Genève-Laval, Labor et Fides-Presses de l'Université Laval,
2012, p. 24.



14 CHRISTOPHE CHALAMET

voyait bien le problème, lui qui définissait la foi comme un «être saisi». La foi
est l'acte d'un «être fini saisi par l'infini» et orienté vers lui. Cela signifie qu'il
«n'y a pas de foi sans direction vers un contenu», écrivait-il dans son maître

ouvrage Dynamique de lafoin. La foi est ni au commencement ni à la fin, elle
se trouve entre les deux, elle est environnée par eux et en rapport avec eux
comme aussi avec le présent, mais la foi n'a pas le monopole de l'action, en

perspective théologique : l'objet en qui la foi croit saisit l'être humain et suscite

en lui la foi19. Comme cet objet (Gegenstand) n'est pas un objet (Objekt) de ce

monde, comme il n'est pas un objet saisissable et observable, cela signifie que
la foi n'est pas tant un «savoir» théorique (wissen) qu'un connaître (kennen),
qui est lui-même un « re-connaître » (an-erkennen). Or toutes les démonstrations

de la «probabilité» de tel ou tel aspect normalement lié à la foi religieuse
ne se situent-elles pas sur le plan du savoir théorique (wissen)! C'est là leur
sérieuse limite.

Cet objet de la foi religieuse peut-il être connu ou atteint, ne serait-ce que de

manière fragmentaire, par la raison en tant que telle, par la raison qua raison?
La théologie protestante récente se méfie souvent des réponses positives qui
sont données, notamment par la théologie catholique-romaine, à cette question,
et ce malgré le fameux passage de Rm 1,18-21, un passage qui est précédé par
l'affirmation que «la justice de Dieu est révélée, par la foi et pour la foi»20,
un passage qui se termine par celle qu'«iis se sont fourvoyés dans leurs vains
raisonnements (év roiç ôuAoyicpoïç aùrcûv) et leur cœur insensé est devenu la

proie des ténèbres ; se prétendant sages, ils sont devenus fous (épcopâvGqaav) »

(Rm 1,2lb-22). Au début de son épître aux Romains, Paul évoque donc à

nouveau le paradoxe, si puissamment déployé au début de la première épître
aux Corinthiens (1 Co 1,19-25.27-29; 1 Co 2,4.13-14; 1 Co 3,18-19; 1 Co

4,10), de la sagesse humaine qui est folie. Mais les partisans de la théologie
naturelle sortent souvent les versets 18b-21a de leur contexte, les retiennent et
les commentent en oubliant le contexte immédiat des affirmations de Paul, en

18 La dynamique de la foi, p. 24 et 20. I. U. Dalferth le dit ainsi: «Entsprechend
kommt kein Mensch von sich aus zum Glauben, sondern der Glaube kommt zum
Menschen, indem Gottes Gegenwart sich so erschliesst, dass man sie als letzte Gegenwart
des eigenen und allen Lebens nicht mehr ignorieren kann. Wer glaubt, kann nicht anders,
und wer das Credo spricht, bekennt einen Glauben, den nicht er, sondern der ihn hat. »
Transzendenz und säkulare Welt. Lebensorientierung an letzter Gegenwart, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2015, p. 283.

19 Cf. E. Jüngel, art. cit, p. 22-23.
20 Siraiooùvri yàp ©eoû sv aùxco a7üOKaXu7txeTai èk 7tiarEfflç eiç nioriv (Rm 1,17).

Quant aux versets «classiques» qui vont dans le sens d'une connaissance naturelle
de Dieu, les voici (1,18b-21 a): «car ce que l'on peut connaître de Dieu est pour
eux manifeste: Dieu le leur a manifesté. En effet, depuis la création du monde, ses

perfections invisibles, étemelle puissance et divinité, sont visibles dans ses œuvres pour
l'intelligence ; ils sont donc inexcusables, puisque, connaissant Dieu, ils ne lui ont rendu
ni la gloire ni l'action de grâce qui reviennent à Dieu».



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 15

omettant en outre sa critique de la sagesse humaine en 1 Corinthiens 1-4. La

sagesse que Paul annonce est une sagesse «mystérieuse et demeurée cachée»21,

«aucun des princes de ce monde ne l'a connue, car s'ils l'avaient connue, ils
n'auraient pas crucifié le Seigneur de gloire »22. L'apôtre cite ensuite (1 Co 2,9),

pour confirmer son propos, deux textes vétérotestamentaires qu'il fusionne :

«ce que l'œil n'a pas vu, ce que l'oreille n'a pas entendu, et ce qui n'est pas
monté au cœur de l'homme, tout ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment»
(Es 64,3 et Jr 3,17). Il conclut son admonition avec une question rhétorique,
en citant Es 40,13 : «qui a connu la pensée du Seigneur pour l'instruire?» (1

Co 2,16)23.

Tout cela ne devrait-il pas nous conduire à une certaine mise en question,
radicale, des prétentions qu'affiche la théologie naturelle telle qu'elle est reprise

par la philosophie de la religion, chez Swinburne et d'autres, non seulement

en lien avec la connaissance soi-disant «générale» de Dieu, mais également
en lien direct - Swinburne cherche en effet à démontrer la probabilité de la
résurrection - avec ce qui occupe Paul de manière si centrale et explicite dans

la première épître aux Corinthiens, à savoir l'événement et la parole de la

croix - et donc ce qu'en philosophie de la religion et en théologie on désigne

par l'expression de religion «positive»? En cherchant à asseoir des énoncés

doctrinaux sur une défense de leur «probabilité» rationnelle, ce type de

philosophie de la religion omet ce qui fait de la foi une réalité sui generis dans le

champ épistémologique. La foi est ramenée à un savoir comme un autre. Bien
sûr, là où certains disent qu'elle réduit la foi à un savoir, d'autres, un peu à la

manière de Hegel, diront qu'elle l'y élève. Peu importe, car le problème tient
au fait que la foi, avec ce type de raisonnements et d'approches, cesse d'être la

foi, et les énoncés de foi cessent d'être des énoncés de foi: ils deviennent des

propositions comme les autres, tout à fait déconnectés de la foi qui les sous-tend

et qu'ils expriment. Autant ce type de réflexion philosophique peut avoir son
intérêt comme simple proposition intellectuelle sujette - comme toute proposition

intellectuelle - à débat (je n'appelle évidemment pas au bannissement

pur et simple, au nom de la foi, de ce type de raisonnement!), autant il me
semble important, pour ces philosophes eux-mêmes et pas seulement pour les

théologiens qui les considèrent avec une certaine surprise voire avec suspicion,
de rappeler avec clarté le sens de leur approche et la manière qui est la leur de

considérer des énoncés de foi. Il revient selon moi aux philosophes eux-mêmes
de se poser la question des éventuelles réductions qui accompagnent le type
de propositionnalisme qu'ils pratiquent parfois, et le découplage qui y advient
entre la foi et son objet.

21 èv puaxripiû) [,] mjv à7t0KSKpugp£VT|v (1 Co 2,7).
22 oùôeîç Tcov àpxôvxcov toû akovoç toutou ëyvcûKev si yàp ëyvœaav[,] oùk âv tôv

Kûpiov rfjç Sôlpiç scrraupcoaav (1 Co 2,8).
23 t(ç yàp ëyvco voùv KupIou[,] ôç aupßißäaei aÙTÔv (1 Co 2,16).



16 CHRISTOPHE CHALAMET

4. Critique mutuelle plutôt que soumission

Les modèles qui parlent d'une soumission, ou alors d'un rôle de servante

(ancilla) de la philosophie et de la raison par rapport à la théologie et à la
foi - ou inversement - ont, le plus souvent, fait long feu. Certes, la philosophie
de la religion qui travaille sur des énoncés doctrinaux ou des énoncés de foi en

postulant une théorie de la théologie naturelle continue de penser que de tels
énoncés peuvent être, à des degrés divers, «vérifiés» par la raison et donc en

quelque sorte passer le test de la rationalité. Les propositions les plus intéressantes,

qui viennent tant du côté théologique que philosophique, refusent autant
toute mise sous tutelle de la foi par la raison que l'inverse24.

Mais le problème est délicat et tient en partie au fait que la foi est forcément
en lien avec son objet sous la forme de représentations humaines de cet objet.
Or ces représentations sont, de fait, toujours des propositions linguistiques
comme les autres. Elles sont, en outre, toujours inadéquates: elles ont donc

toujours besoin d'être mises en question, critiquées. La Bible elle-même recèle
diverses représentations de Dieu que la modernité a jugées inadéquates. Dans

Le conflit des facultés, Kant s'intéresse au célèbre récit de Vakedah, la ligature
d'Isaac par son père Abraham (Gn 22), et écrit au sujet d'Abraham qui croit
entendre la voix divine : «Mais il peut bien dans certains cas se convaincre que
la voix qu'il croit entendre ne peut pas être celle de Dieu. Car, si ce que cette
voix lui commande est contraire à la loi morale, aussi majestueux et
transcendant toute la nature que le phénomène puisse-t-il lui paraître, il lui faut

pourtant le considérer comme illusion.»25 La loi morale est devenue le critère
ultime qui permet d'évaluer ce qui est présenté comme venant de Dieu. Il n'est

pas dans l'intérêt, pour la théologie, de ne pas entendre, de rejeter ce type de

critique, que ce soit au nom d'une vision élevée - mais en fin de compte docète,

car niant l'humanité du texte biblique - de l'inspiration du texte biblique ou au

nom de quelque autre conviction. La théologie, en modernité, ne peut ni ne doit
donner le moindre soupçon d'une quelconque nostalgie de l'ère pré-moderne
où des critiques comme celle émise par Kant étaient plus difficiles, voire

24 Du côté théologique, cf. les excellentes analyses de J. Fischer, Glaube als
Erkenntnis. Zum Wahrnehmungscharakter des christlichen Glaubens, Munich, Chr.
Kaiser, 1989.

25 E. Kant, Le conflit des facultés et autres textes sur la révolution, trad. Christian
Ferrié, Paris, Payot, 2015, p. 103. Kant ajoute, en note: «Peut servir d'exemple le mythe
du sacrifice que, sur ordre divin, Abraham voulait faire en immolant et brûlant son fils
unique (ignorant, le pauvre enfant apporta même le bois pour cela). Abraham aurait dû
répondre à cette prétendue voix divine : 'Il est tout à fait certain que je ne doive pas tuer
mon enfant bien aimé ; mais je ne suis pas certain que toi qui m'apparais, tu sois Dieu, ni
ne saurais non plus le devenir quand bien même cette voix détonerait en descendant du
Ciel (visible).'» Ibid., p. 103, note a.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 17

impossibles, à concevoir ou à exprimer. Cela dit, la théologie doit refuser que la

foi soit transmuée en une forme de déisme ou de simple humanisme. De toutes

manières, ce qui apparaissait encore aux XVIIIe-XIXe siècles comme un socle

commun à la théologie et à la raison, à savoir les thèmes de la création, du Dieu
créateur et intelligent, du jugement dernier, tout cela a disparu depuis longtemps.
Et donc ce que William C. Placher a appelé la «domestication de la transcendance»,

un phénomène tout de même assez typique d'une certaine modernité,
doit être étudié et évité26. Nous devons résister à la tendance moderne de faire
de l'être humain, de sa conscience ou de sa raison, le centre de tout et le critère

final, l'aune à partir de laquelle tout peut et doit être critiqué et éclairé. La

théologie résistera souvent à cette manière d'élever la raison au-dessus de tout,
au nom d'une autre lumière, celle de l'Évangile, qui elle aussi éclaire notre
réalité27. Que la lumière de la raison critique éclaire, y compris de l'extérieur,
cette autre lumière - celle de l'Évangile -, voilà qui rend un grand service,
aussi à la théologie, afin de moins souvent confondre la lumière de l'Évangile
avec diverses conceptions que nous nous faisons d'elle et qui relèvent, en

fait, non pas de l'Évangile mais de notre culture - l'Évangile n'était jamais

«pur» de quelque culture que ce soit28. Qui ne conviendra pas du fait que la

critique radicale de la religion, aux XIXe-XXe siècles, vaut bien mieux que les

«nouveaux athées» anglophones (Richard Dawkins, Sam Harris, Christopher
Hitchens), et que la théologie académique, tout au long du XXe siècle et jusqu'à
nos jours, a été profondément influencée, souvent de manière positive, par cette

critique philosophique (que l'on compare les manières dont la théologie et le

christianisme parlent désormais de l'au-delà avec le poids immense qui était
accordé à la « vie future » dans nombre de théologies pré-modemes)29

Il ne peut donc pas plus s'agir d'invoquer nos critères de rationalité pour
confirmer la thèse qui veut que la foi est tout à fait «raisonnable» (la
philosophie comme simple ancilla de la théologie et de la foi), que de mettre la

lumière de l'Évangile sous le boisseau en la dénaturant à partir de la lumière de

la raison qui lui interdit d'être ce qu'elle est (la philosophie comme magistra
de la foi et de la théologie). La philosophie est ni ancilla, ni magistra, par

26 W. C. Placher, The Domestication of Transcendence. How Modem Thinking
about God Went Wrong, Louisville, Westminster John Knox Press, 1996. Placher
cherche à renouer avec la vision de la transcendance divine de Thomas d'Aquin, Luther
et Calvin, contre un certain penchant moderne à l'univocité. «Transcendence that fits our
categories has been domesticated.» (p. 10).

27 Cf. E. JOngel, art. cit., p. 32. «Even God was for Kant subordinate to reason, not
above it.» M. Jay, Reason After Its Eclipse, p. 50.

28 On peut comprendre le programme bultmannien de la démythologisation dans ce

sens. Cf. D. W. Congdon, The Mission ofDemythologizing. RudolfBultmann s Dialectical

Theology, Minneapolis, Fortress Press, 2015.
29 Concernant Dawkins et Hitchens, on lira la critique, brillante et divertissante,

proposée par T. Eagleton : Reason, Faith, and Revolution. Reflections on the God
Debate, New Haven, Yale University Press, 2009.



18 CHRISTOPHE CHALAMET

rapport à la théologie. Elle en est plutôt la partenaire dans un dialogue critique,
constructif et mutuellement bénéfique30. Spinoza défendait déjà un rapport de

ce type dans son Traité théologico-politique (1670) : «aucune des deux ne doit
être l'esclave de l'autre, mais [...] chacune d'elles doit obtenir son royaume
sans nulle opposition [...].»31 De manière analogue, dans leur dialogue,
Jürgen Habermas et Joseph Ratzinger ont exprimé leur accord sur la nécessaire

«volonté d'apprentissage mutuel et sur l'autolimitation» de la raison et de la

religion, ceci afin de contrer les «pathologies» (Vhybris) de la religion comme
celles de la raison32. Dans la perspective théologique qui oriente mes réflexions,
il ne peut jamais être question de progresser en laissant la raison derrière soi, à

quelque moment que ce soit. Mais la raison, dans cette perspective théologique,
plutôt que de servir d'arbitre ultime qui déterminerait ce qui est réel de ce qui
ne l'est pas, est sollicitée par les réalités mêmes qu'elle est appelée à penser et
à connaître33. Le travail de la raison, un travail toujours critique, est lancé, ou
relancé, par ce qui advient à l'être humain coram Deo et coram mundi.

5. Pas de découplement foi - raison

La posture kantienne, qui n'hésite pas à critiquer certaines représentations
de Dieu, est légitime et importante, même si sa manière de soumettre le texte

biblique au test de la raison peut paraître un peu rapide et simple. Une partie
de la théologie protestante libérale a suivi Kant et les déistes, supprimant ce

qui rebute la raison et ce qui contredit l'examen critique et historique des

sources bibliques. Que dire, par contre, de la thèse inverse, celle de Kierkegaard,

qui fait d'Abraham le modèle, le type même de la foi comme risque,
comme saut, comme obéissance quasi aveugle au commandement (qui est bel

et bien un commandement divin dans l'esprit de Kierkegaard)?34 Nul doute

que le découplement de la foi et de la raison qui semble sous-tendre l'interprétation

proposée par le philosophe danois inquiétera certains. Lui-même était
conscient du danger35. Il est aisé d'actualiser sa thèse et de la mettre en parallèle
avec certains fanatismes religieux contemporains qui prônent la violence et

30 On peut évoquer ici, comme le fait P. CAPELLE-DuMONt dans ses travaux récents,
la notion d'«alliance» (sans forcément y voir des connotations scripturaires). Cf. par
exemple Finitude et mystère, t. II, Paris, Cerf, 2013, p. 140.

31 B. Spinoza, Traité théologico-politique, trad. J.-G. Prat, Paris, Allia, 2015, p. 281.
32 J. Habermas, J. Ratzinger, Raison et religion. La dialectique de la sécularisation,

trad. Jean-Louis Schlegel, Paris, Salvator, 2010, p. 82.
33 Cf. D. P. La Montagne, Barth and Rationality. Critical Realism in Theology,

Eugene, Cascade, 2012, p. 57.
34 « Mais Abraham crut et ne douta point ; il crut l'absurde. » Cf. « Éloge d'Abraham »,

in: Crainte et tremblement, in: Œuvres complètes, t. 5, Paris, L'Orante, 1972, p. 116.
35 «Peut-on parler franchement d'Abraham sans courir le risque d'égarer quelqu'un

qui ferait la même chose » Ibid., p. 124.



LA RENCONTRE ENTRE RELIGION ET RATIONALITÉ 19

qui agissent avec une violence aussi aveugle que la foi telle que Kierkegaard
semble la concevoir.

Faut-il alors associer, aussi étroitement que le fait la position catholique-
romaine classique et contemporaine, Dieu et la raison, Dieu et le logos Faut-il
suivre Benoît XVI et son discours de Ratisbonne (12 septembre 2006) sur la foi,
la raison et l'université?36 Selon lui, Dieu ne transcende pas la raison, Dieu agit
«ai>v Xôycp», c'est-à-dire «avec logos». Autant il me paraît juste d'affirmer
que Dieu agit « oûv Xôyœ », si logos signifie la Parole et Jésus-Christ, autant
il me paraît problématique de dire que Dieu «ne transcende pas la raison»,
si nous entendons, avec le terme «raison», la raison de l'être humain. Il faut
veiller à ne pas confondre les différents sens du mot logos, à savoir son sens

théologique et christologique, d'un côté, son sens philosophique, épistémo-
logique et anthropologique, de l'autre. Or on peut se demander si la position
catholique-romaine traditionnelle, telle que Benoît XVI la présenta en 2006,

distingue assez nettement ces différents sens du terme et si la raison humaine

ne se trouve pas trop étroitement associée au logos divin, comme s'il y avait

une chaîne ininterrompue, directe, qui allait de Dieu et son logos jusqu'au
logos humain (et inversément !)37.

Ce qui, dès lors, me semble être insuffisamment mis en évidence, dans

la vision esquissée par Joseph Ratzinger comme par d'autres penseurs
catholiques, mais aussi par un nombre important de philosophes de la religion qui
travaillent les questions d'«éthique de la croyance» (ethics of belief), c'est
le thème du «renouvellement de l'intelligence» (àvaKOuvcûaiç ion voôç;
Rm 12,2). Paul écrit: «Je vous exhorte donc [...] [;] Ne vous conformez pas
au monde présent, mais soyez transformés par le renouvellement de votre
intelligence, pour discerner quelle est la volonté de Dieu : ce qui est bien, ce qui
lui est agréable, ce qui est parfait.» (Rm 12,la-2)38. La théologie protestante
aime citer ce passage39. Cela lui permet de rappeler que l'harmonie foncière
entre la raison et la foi, telle que la postule la tradition catholique-romaine,
n'est peut-être pas aussi conforme à la vision paulinienne et à de nombreux
écrits bibliques qu'elle ne le pense. Assurément, deux anthropologies théologiques

se font face, ici, avec des conceptions divergentes du péché, c'est-à-dire
de la rupture entre l'être humain, y compris sa raison, et Dieu. On sait l'attrait

36 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2006/september/
documents/hf ben-xvi spe 20060912 universitv-regensburg.html (dernière consultation

le 29 août 2016).
37 Nous touchons ici au vieux problème de Vanalogia entis et à la critique de ce

point de doctrine de la part de Karl Barth. Cf. T. J. White (éd.), The Analogy ofBeing.
Invention ofthe Antichrist or Wisdom ofGod?, Grand Rapids, Eerdmans, 2010.

38 IJaparaVà ouv ûpàç, [...] pfi cruoxr|p<mÇ£a0E reo attövt xoûxm, àWià
p.£xagop(poùa0E ijj àvaKaivcoaEi tot) voôç siç xô SoKtpàÇstv ûpâç, xl xô 0éZ.r|ga xoù
0EOÖ, xô àya8ôv, Kai EÙâpEcrrov, Kai xé^siov.

39 Cf. B. Rordorf, «Le renouvellement de l'intelligence», RThPh 145/2 (2013),
p. 129-140.



20 CHRISTOPHE CHALAMET

qu'a souvent, en théologie protestante, l'idée d'une disharmonie entre la foi
et la raison, non pas pour dire que la foi est «sans raison», mais plutôt pour
indiquer le fait que la foi se met en quête de sa propre intelligence, et que
cette quête, si elle présuppose un travail qui inclut la raison, ne se laisse pas
aisément réduire à ce que la raison, en tant que telle, saisit, considère et atteint.

La théologie ne cherche donc nullement à découpler la foi de la raison, elle ne
cherche pas non plus à s'immuniser contre les éventuelles critiques venant de

la raison. La foi cherche, plutôt, à se comprendre, à comprendre ce qui la fait
vivre et ce vers quoi elle est appelée à s'orienter (non seulement Dieu, mais
aussi le monde). Son lien vis-à-vis de l'Évangile, qui est la lumière qui l'éclairé
et qui, pour elle, éclaire la réalité, prime sur son lien par rapport à la raison -
et pourtant la compréhension de l'Évangile passe bien entendu par l'usage, y
compris critique, de la raison.

La foi se rapporte à l'Évangile comme à son unique maître40. C'est la part
de vérité dans la position de Kierkegaard. Mais la raison humaine ne s'en
trouve pas pour autant dénigrée et dévalorisée (sauf dans les cas où la raison
est d'emblée absolutisée et divinisée) : elle aussi est une lumière, différente,
faillible, dont la fonction critique mais aussi constructive est indispensable
dans la quête d'intelligence qui est celle de la foi. Pour se rapporter à l'Évangile
comme à son unique maître, la foi ne peut ni ne veut congédier la raison, elle
la met à contribution. En s'en servant, sans l'asservir, la foi ne perd pas de vue
ce qui, dans l'Évangile, dépasse, déborde ce que la raison peut lui dire. Cela

dit, il est bien clair que la raison et la rationalité ont un rôle crucial à jouer,
dans la «connaissance» et la «reconnaissance» de Dieu qu'est la foi, dans le

processus par lequel l'être humain est «transformé» par le «renouvellement»
de son intelligence, et dans la réflexion qui cherche à penser ce que signifient,
aujourd'hui encore, cette transformation et ce renouvellement et ce qu'ils
impliquent pour nous, pour la communauté chrétienne et pour le monde dans

lequel nous vivons. Non seulement la raison, mais la foi aussi a tendance,

parfois, à s'auto-absolutiser La foi a donc beaucoup à perdre en se refusant au

dialogue avec la raison critique.

40 «Par là, nous contestons que l'Église puisse parler au monde sur la base

de certaines connaissances issues de la raison ou du droit naturel, c'est-à-dire en
faisant temporairement abstraction de l'Évangile. Cela est impossible à l'Église de la

Réformation, à la différence de l'Église catholique.» D. Bonhoeffer, Éthique, trad.
L. Jeanneret, Genève, Labor et Fides, 1965, p. 303-304.


	Quelles conditions pour la rencontre entre religion et rationalité? : Une perspective théologique

