Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 781-806

BIBLIOGRAPHIE

DaNIELLE CoHEN-LEVINAS, GERALDINE Roux, MERYEM SEBTI (éds), Mystiqgue Histoire de

et philosophie dans les trois monothéismes (Rue de la Sorbonne), Paris,
Hermann, 2015, 387 p.

Ce volume collectif, fruit d’un colloque international qui s’est tenu du 23 au 26 mai
2011 a I’Institut universitaire Rachi de Troyes, est remarquable par la qualité des 21
contributions qu’il réunit sur le théme «Mystique et philosophie». Henri Corbin aurait
salué avec bonheur un tel effort, qui correspond exactement a ce qu’il appelait de ses
veeux il y a cinquante ans: que des chercheurs se rendent capables de rencontrer, dans
les trois traditions monothéistes, les phénomeénes et les expériences mystiques «la ot ils
ont lieu et ou ils ont leur lieu», en cherchant aussi bien les spécificités qui les distinguent
que les liens qu’ils peuvent entretenir les uns avec les autres par I'usage de sources
littéraires ou philosophiques communes. En effet, disent a juste titre les trois éditrices,
«la mystique, qu’elle se déploie dans la pensée juive, chrétienne ou musulmane, ne
peut pas étre comprise sans les sources hellénistiques et post-hellénistiques dans
lesquelles elle n’a cessé de puiser» (p. 6). C’est sur elles que se penchent les premiéres
contributions et, en particulier, sur ’apport et I'influence décisifs qu’ont eus les
Ennéades de Plotin. Que 'union de ’ame avec I’Intellect divin, par laquelle et dans
laquelle elle «devient toutes choses dans I’Intellect, puis, dans ["union de I’Intellect
avec I’Un, remonte au-dela de I’étre » (p. 25), puisse étre qualifiée ou non de ‘mystique’,
c’est 1a un probléme d’interprétation différente du terme mystique. Le débat qui oppose
L. Brisson et M. Chase, aussi passionnant qu’il soit, reste ouvert, car il met en jeu
des définitions et des compréhensions irréconciliables du terme ‘mystique’. Si, pour
le premier, la démarche plotinienne demeure purement intellectuelle, pour le second,
elle peut déja étre légitimement qualifiée de mystique. Sans trancher, il n’en demeure
pas moins, comme le dit J.-M. Narbonne dans son excellente communication, que
«Plotin dévoile et contribue a faire reconnaitre des expérientiels fondamentaux qui
réapparaitront ensuite sans cesse dans différents textes mystiques» (p. 66). Et de préciser
que «la mystique plotinienne déploie une logique particuliere, non plus systématique
ou méthodologique, mais bien narrative, et que c’est peut-étre la que réside son
legs le plus important a la tradition mystique» (ibid.). Apres que D. de Smet a mis
en lumiere la complexité de débats similaires dans les orientations philosophiques
d’origine néoplatonicienne qu’ont prises les ismaéliens, nous abordons la seconde
partie, consacrée a ’expérience mystique chez Maitre Eckhart. S’«il a été¢ donné a
Eckhart d’étre introduit au ceeur de la Trinité et de comprendre a partir de 1a le sens de la
génération du Fils et de la naissance de Dieu dans I’dme qu’il identifie dans la naissance
éternelle», comme 1’explicite M.-A. Vannier (p. 93), le discours qu’il a privilégié pour
en rendre compte, selon J. Devriendt, est davantage celui de I’oxymore que celui de la
négativité pure, ¢’est-a-dire «une affirmation positive, éminente a sa fagon puisqu’elle
réunit une premiére affirmation positive a une affirmation négative» (p. 126). En
comparant le langage paradoxal d’Eckhart avec celui du pseudo-Denys, Yves Meessen
analyse de maniére intéressante I’influence qu’il a regue du théologien néoplatonicien et
la réinterprétation que le « Je» eckhartien fait de I’intime dionysien. « Eckhart, dit-il, met
en place une véritable dynamique du «Je», dont I’accomplissement consiste a rejoindre
la racine de I’engendrement, la ou origine et fin ne font qu’un» (p. 137). C’est enfin a

la philosophie



782 BIBLIOGRAPHIE

«la traversée du désert, comme dynamique pascale ou I’aventure de la Gelassenheit, de
I’abime intérieur, devient ouverture a la plénitude de la présence incréée », qu’l. Raviolo
consacre quelques belles pages. Dans une troisi¢éme partie sont abordées de différents
points de vue quelques apories de la mystique. Comment s’articulent, en effet, chez
Avicenne, la suprématie qu’il accorde a la connaissance rationnelle et la possibilité qu’il
reconnait toutefois d’une approche non intellectuelle du divin, de type fruitif ? Tel est le
théme que développe Meryem Sebti dans le premier exposé. Quel réle joue la mystique
de la Kabbale, comme tentative de ressaisir I’immédiateté de Dieu, dans 1’histoire
globale de la pensée juive, depuis la pensée biblique et le rabbinisme qui a suivi, avec ses
multiples ramifications philosophiques ? D. Banon tente une mise au point eu égard aux
théses émises par G. Scholem. Discussion que reprend D. Brezis en comparant les visées
mystiques esséniennes avec la retenue plus méfiante des rabbins. Dans les exposés de
la quatriéme partie, les chercheurs se livrent a d’originaux apercgus sur I’intelligence
mystique dans la philosophie de Mulld Sadra (Ch. Jambet), les perspectives spirituelles
propres a Jean Scot Erigéne, Julienne de Norwich, Jean de la Croix, Fénelon et Thérese
d’Avila (D. de Coucelles, F. Trémoli¢res, D. Sardinha). Les recherches de la cinquiéme
partie se concentrent sur les notions d’hypostases, d’émanation et de bithéisme dans le
judaisme des premiers siécles (J. Costa), la maniere dont le kabbaliste espagnol du XIV
siécle, Joseph Ibn Wagqér, a tenté de concilier mystique et philosophie (P. Fenton), la
philosophie envisagée par Aboulafia comme propédeutique a la véritable connaissance
de la kabbale extatique (G. Roux). Enfin, c’est sur la kabbale lourianique que se penche
C. Ciucu, avec sa prolifération mythologique de scénarios antérieurs a la création et
la complexité qu’y connait le monde de 1’émanation et des figures divines. S’il n’y a
malheureusement aucun index des noms cités et des notions mystiques et philosophiques,
ce superbe colloque parcourant I’efflorescence des diverses expériences mystiques au
cours des siécles se termine par une notice bibliographique sur chacun des collaborateurs.

JEAN BOREL

MADELEINE ScOPELLO, SIMON CLAUDE MimMount (éds), La mystique théorétique
et théurgique dans [’Antiquité gréco-romaine, Judaismes et christianismes
(Judaisme Ancien et Origines du Christianisme, 6), Turnhout, Brepols,
2016, 601 p.

On peut heureusement dire aujourd’hui de 1’étude scientifique de la mystique et des
mystiques ce que Gershom Scholem affirmait hier de 1’étude scientifique de la kabbale:
«elle sort seulement maintenant de I’enfance». Désormais, 1’intérét prend le pas sur le
mépris dont la mystique et les mystiques ont été longtemps les victimes incomprises.
Ce magistral ouvrage collectif, t¢émoin de cet essor prometteur et pionnier, s’inscrit
dans le cadre d’un plus large projet qui rassemble des collaborations internationales et
interdisciplinaires pour tenter de porter un regard objectif et positif sur 1’efflorescence
des expériences spirituelles dans toutes leurs diversités théoriques et pratiques, aussi
bien dans les paganismes que les judaismes et les christianismes du II¢ siécle av. J.-C
au V¢ siécle de notre ere. Si nous pouvons regretter que toutes les contributions n’aient
pas pu étre réunies en un méme volume, les 27 qui le sont ici sont regroupées en
trois parties. Dans la premiere, les chercheurs se penchent sur des problemes d’ordre
méthodologique et épistémologique. Alors que F. Trémolieres brosse une rétrospective
générale sur le theme de I’expérience mystique et les diverses manieres dont les
historiens 1’ont abordée au siecle dernier, S. C. Mimouni se concentre sur [’originalité
des travaux révolutionnaires de G. Scholem, lesquels ont donné un éclairage nouveau
non seulement sur la mystique messianique dans la Kabbale, mais aussi sur la mystique



BIBLIOGRAPHIE 783

juive dans son ensemble et celle des gnostiques chrétiens. Les approches suivantes
s’attachent a recontextualiser I’expérience mystique a I’intérieur du vaste domaine de
la phénoménologie religieuse (A. Destro), a resituer, a partir de la dialectique entre
intramondain/extramondain, les effets sociaux du désir de Dieu (E.Pace), a réfléchir
enfin sur I’actuelle réactualisation de la valeur ‘sacrificielle’ du mourir pour la patrie ou
une autre cause (M. Revault d’Allonnes). Les douze essais de la seconde partie passent
en revue quelques aspects de la richesse de la mystique juive, depuis la littérature
apocalyptique jusqu’a Philon, sans oublier les écrits néotestamentaires. Une question
lancinante se pose depuis les travaux de Scholem: y a-t-il vraiment un rapport entre
les apocalypses et la mystique juive ? Non, répond Ch. Nihan, qui reprend ce débat si
aprement discuté. Car, dit-il, les apocalypses, de par leur genre littéraire, «ne sont ni des
manuels d’instruction destinés a guider le mystique dans son ascension vers les palais
célestes, comme dans les textes des Heikhalot, ni des €crits dont la récitation collective
servirait a susciter une expérience mystique» (p. 140); cependant, il faut envisager a
ses yeux «un processus d’interpénétration réciproque entre ces traditions, processus
[...] qui a pu conduire a I’alignement de la figure du sage apocalyptique sur celle du
mystique, et réciproquement» (p. 143). Suivent deux analyses littéraires, celle du Sepher
Yetsira considéré depuis toujours comme 1’un des principaux fondements de la littérature
mystique juive (R. Bernasconi), et celle de deux prieres juives d’expression grecque
dans le but de montrer que, « pour établir le caractére mystique d’un texte, on a besoin de
savoir non seulement son libellé et son contenu, mais aussi le contexte dans lequel il a été
créé» (p. 160). D’autres communications tentent d’ouvrir de nouvelles perspectives sur
la mystique juive d’expression araméenne dans I’ Evangile de Jean (F. Siegert), sur les
expériences mystiques de Jésus, Paul, Pierre, Thomas, Philippe comme modeles a suivre
et 4 revivre (M. Pesce, D. Marguerat, R. Burnet), sur le mysticisme de la Merkavah (P.
Piovanelli), le role central du motif de la lumiére dans la Shekhina (J. Costa) et, enfin,
sur le rapport entre prophétie et mystique dans 1’ccuvre de Philon a partir du personnage
d’Abraham et des textes qui lui sont consacrés (S. Marculescu Badilita). La troisieme
partie est dédiée au déchiffrement de quelques aspects originaux de la mystique dans
le christianisme antique. Si I’on entend par mystique un mouvement d’attraction de
I’homme pour atteindre la vie divine, la mystique chrétienne s’est trés tdt exprimée,
comme le montre M.-L. Chaieb a partir du Protreptique et du Pédagogue de Clément
d’Alexandrie, par le renversement de ce mouvement ascendant et la méditation de la
philanthropie divine et du mystére de I’incarnation. «L’imitation du Logos incarné
est ainsi pour Clément la voie privilégiée de la ressemblance de Dieu» (p. 395). Cette
ressemblance, poursuit F. Jourdan en partant des Stromates, passe aussi par «une
expérience initiatique qui consiste en une interprétation de I’Ecriture visant a dépasser
1’écrit pour atteindre la Parole ou Logos, objet et révélatrice du Mystére, terme final de
I’interprétation puisqu’elle n’est autre que le Christ, qui seul peut donner acces a Dieu
le Pére» (p. 401). Apres avoir présenté la maniére dont Origéne comprend le sens et la
dynamique de la connaissance mystique qui doit conduire a la divinisation, ¢’est-a-dire a
I’union de I’intellect humain avec I’intellect divin (G. Skaltsas), les six communications
suivantes s’attellent a développer quelques thémes mystiques que 1’on trouve dans les
écrits gnostiques: I’imitation du Christ dans la gnose valentinienne (J.-D. Dubois);
I’intention gnostique et mystique des paroles de I’Evangile de Thomas (P.-H. Poirier,
C. Gianotto); ’association du rituel baptismal avec 1’expérience de la divinisation
(théosis) dans le séthianisme (L. Painchaud); la fuite de I’Ame et I’extase de I’initié dans
le traité de I’ Allogene (M. Scopello); le voyage mystique de I’ame d’apres les Livres de
Iéou du codex Bruce, de sa préparation terrestre a sa séparation du corps (E. Crégheur);
enfin, la tension entre individualisme mystique et mystique ecclésiale chez Sérapion,
Cassien et Augustin (G. Filoramo). Aucun index n’est donné en fin de volume.

JEAN BOREL



784 BIBLIOGRAPHIE

AMELIE DE CHAISEMARTIN, DELPHINE REGUIG (€ds), Relire ['apologie pascalienne
(Chroniques de Port-Royal, 63), Paris, Société des Amis de Port-Royal,
2014, 420 p.

Les 20 exposés que rassemble cet ouvrage constituent les Actes du colloque
international organisé les 3-5 octobre 2012 par la Société des Amis de Port-Royal, a
I’occasion du 350¢ anniversaire de la mort de Blaise Pascal, avec le soutien du Centre
d’Etude de la Langue et de la Littérature Frangaises des XVII¢ et XVIII® siecles (UMR
8599 du CNRS et de I’Université Paris-Sorbonne). Dans son allocution d’ouverture,
J.Mesnard, décédé le 9 aoit 2016, commence par affirmer que la démarche de Pascal
«n’est ni théologique ni méme philosophique», comme on a pu la qualifier apres
coup, mais qu’il «procéde avant tout en ‘honnéte homme’, c’est-a-dire en homme
qui veut communiquer avec les autres hommes par I’humanité méme, et que c’est par
cette voie qu’il accede a la problématique entiére de I’humanité, notamment dans sa
dimension religieuse » (p. 26). Serait-elle alors apologétique ? H. Aupetit répond qu’elle
ne I’est pas non plus au sens qu’a voulu donner Victor Cousin a cette qualification
«condescendante» (p. 42). En effet, méme si elle a fait faire de grands progres dans
I’édition et la critique pascaliennes, elle n’a pas seulement faussé la lecture des Pensées
par un principe téléologique inadéquat et un réductionnisme malheureux, mais elle a
empéché d’en apprécier la ‘poétique’ propre et la ‘vitalité indémodable’. Le dessein
réel de Pascal, pense V. Carraud, s’inscrit dans un devoir de ‘charité’, d’autant plus
nécessaire que «seule la grice peut quelque chose pour ceux pour qui 1’apologétique
ne peut rien» (p. 58). Quant au pari de Pascal, L. Thirouin en renouvelle 1’approche en
mettant en valeur sa «portée religieuse», qui donne a I’espérance chrétienne sa vraie
nature d’«attente, non pas d’une définition de la vérité, mais d’une ‘rencontre’» (p. 81).
«La vérité chrétienne», dit-il, «n’est ni d’ordre propositionnel ni accessible par une
élaboration intellectuelle» (ibid.) Les trois contributions suivantes ont trait au travail
d’écriture des Pensées: a I’usage, d’abord, que Pascal peut faire de certaines images
triviales, dont ’analyse montre qu’elles ne doivent pas étre comprises comme des
maladresses, mais qu’elles concourent bien a «la fermeté du dessein pascalien, moral
et profondément esthétique» (L. Plazenet) (p. 99); ensuite, a la comparaison, devenue
incomprise a force d’étre trop connue, de ’homme «roseau pensant», dont H. Bjornstad
détaille la littéralité, le symbolisme et le pressant programme, « normatif, performatif et
humaniste, du ‘bien penser’» (cf. p. 107); enfin, a la méthode que Pascal utilise lorsqu’il
reprend les arguments de ses adversaires pour les retourner contre eux (L. Susini). C’est
encore a la charité et & ’amour d’autrui qu’il faut s’attarder, selon N. El Yadari, pour
approfondir I’intention anthropologique des Pensées : ce n’est que par son exercice que
’on peut en effet relancer la ‘communication intersubjective’, lorsque la ‘subjectivité
libertine’, comme figure de 1’altérité radicale, résiste a toute tentative de compréhension.
Et ceci d’autant plus que, en tant que « moteur et mystére du projet apologétique », cette
subjectivité libertine « constitue une menace pour la foi qui demande a étre neutralisée,
neutralisation qui ne peut se faire qu’au prix d’un saut logique et d’un recours a la
transcendance divine» (p. 135). Dans la démarche de I’homme en quéte de vérité, le
corps n’a pas a étre considéré comme un obstacle, dit H. Bah Ostrowiecki, mais bien
comme un instrument qui lui a été donné pour agir en homme, dans les limites de sa
condition : pour se situer, se connaitre et se conduire dans la vie et, ensuite, pour produire
cette foi humaine qui lui permettra de découvrir et de nourrir sa relation a Dieu. Deux
enquétes suivent sur la fagon originale qu’a Pascal de réfléchir sur la morale, visant a
établir que, dans le rapport entre amour de soi et charité, ’Tamour de Dieu n’en est pas
I’annihilation, «mais la ‘possibilité’; par contraste avec un amour de soi qui, enfermé
dans la logique de la concupiscence, ‘reste injuste et impossible’» (p. 189) (M. Vita
Romeo, Alberto Frigo). Quatre autres recherches se penchent sur I’importance des



BIBLIOGRAPHIE 785

nombres dans les Pensées (D. Descotes), le role qu’y jouent la perspective (T. Pavlovtis)
et le péché originel (T.Shiokawa). Enfin, trois essais évoquent le dialogue que les
Pensées entretiennent avec la philosophie. Si, pour H. Bouchilloux, le but ultime de
I’apologétique chrétienne est la disqualification des deux projets cartésien et déiste,
ainsi que la dénonciation en eux de deux prétentions tyranniques a faire régner la
rationalité hors de son ordre, pour D. Kolesnik-Antoine, ¢’est I’utilisation différente des
¢léments d’explication physiologique dans la transmission du péché originel qui oppose
Malebranche et Pascal. Enfin, dans une belle et derniére communication, H. Michon
souligne a quel point «Pascal, en construisant une apologie qui maintient la distance
entre le Dieu des philosophes et le Dieu de la Bible, reste fidéle a la grande expérience
du Mémorial » (p. 295). Avec I’index complet des noms d’auteurs cités, ce recueil prend
place dans la bibliographie de référence des études pascaliennes.

JEAN BOREL

Boris TArAssov, Pascal et la culture russe, traduit du russe par Frangoise
Lesourd (Univers Port-Royal, 27), Paris, Classiques Garnier, 2016, 354 p.

«C’est la genése méme de la philosophie religieuse russe, son évolution et sa
spécificité, son caractére théocentrique, son regard critique sur la Renaissance, I’attention
qu’elle porte au ‘mystere de I’homme’ et a I’histoire générée par lui, qui ont déterminé
I’intérét prononcé de nombreux penseurs russes pour la personne et I’ceuvre de Pascal»
(p.35) Cet avis d’un historien russe est suffisamment original pour étre le théme d’une
recherche approfondie qui puisse en montrer la pertinence. Boris Tarassov s’est donc
attelé a I’étude de douze écrivains et philosophes russes, constituant autant de chapitres
de son livre, afin d’y déceler les raisons pour lesquelles Pascal a été pour chacun d’eux,
et plus qu’aucun autre philosophe et écrivain frangais, un modéle en qui ils ont reconnu
le sens méme de leur propre démarche intellectuelle et spirituelle. Il est en effet a leurs
yeux le témoin par excellence du refus de ne jamais dissocier la recherche philosophique
et ’expérience spirituelle en laquelle cette recherche doit nécessairement fructifier, et
faute de laquelle toute quéte philosophique ne serait qu’un vain jeu de I’esprit. C’est
ainsi que I’A. montre que, dans la logique de Khomiakov, chef de file du mouvement
slavophile, comme chez Pascal, «si [’unité de la foi, de I’espérance et de I’amour-charité
est mise a mal, si ses composantes s’étiolent, le lien avec le Christ et 1’Esprit-Saint
ne peut que s’affaiblir. Dans ce cas, c¢’est le ‘“vouloir de la raison’ qui commence a se
laisser guider par les décrets ‘humains, trop humains’ de la ténébreuse nature égoiste
corrompue par le péché originel, et se met a penser sur un mode purement terrestre,
ce qui méne par des chemins divers au nihilisme » (p. 84). Pour Kiréievski, qui se veut
I’héritier de 1’enseignement pascalien sur la charité, c’est elle seule qui peut étre «la
source de I’intégrité intérieure; comme catégorie cognitive, la charité est intimement
liée a la charité comprise comme catégorie sociologique et éthique, comme 1’état le plus
haut de la conscience, sans lequel les meilleures transformations sociales ont toujours
¢été et resteront toujours utopiques» (p. 109). Dans la pensée de Rozanov, il n’est pas
de philosophie morale et religieuse plus dynamique, compléte et géniale que celle de
Pascal. Une méme attraction de la pensée et de la vie de 1’écrivain frangais se lit chez
Florenski et Chestov. Résumant sa propre révélation et I’illumination de Pascal, Florenski
conclut ainsi son grand ouvrage La colonne et le fondement de la vérité . « Cest la vérité
une et trine qui fait pour nous ce qui nous serait impossible. C’est la vérité en trois
hypostases qui nous attire a elle» (p. 146). Si, pour Mérejkovski, Pascal est I’un des
penseurs majeurs qui ont fait obstacle, et continuent de le faire, aux tendances consistant
a ‘ramener les profondeurs religieuses a une platitude’» (p. 174), pour Frank, il est «le



786 BIBLIOGRAPHIE

penseur qui a su avec une rare pénétration représenter la tension entre misére et grandeur
de I’homme, qui a exprimé le tragique de ’dme humaine dans un ordre théocratique
en décomposition et un monde en voie de sécularisation» (p. 190). Enfin, aux yeux de
Vycheslavtsev, «c’est la science qui a conduit Pascal a I’idée de transcendance et au
probléme des limites de I’entendement humain, a la nécessité d’asseoir I’existence sur
des fondements religieux. [...] Le mérite inestimable de Pascal, dans I’histoire de la
pensée humaine, est d’avoir posé le probleme des valeurs» (p. 207). Les quatre derniers
chapitres évoquent I’influence de Pascal sur quelques-uns des plus célebres écrivains
russes: alors que Tourgeniev est «a tel point bouleversé par lui qu’il y fait référence au
moindre prétexte» (p. 223), ce qui rapproche Tiouttchev de Pascal est «le role premier
attribué au cceur dans la hiérarchie des énergies psycho-spirituelles de I’homme» (p.
248). Quant a Dostoievski, «il arrive a la méme conclusion que celle de Pascal sur le
mystere de I’homme: sans Dieu, I’histoire suit nécessairement un mouvement vers le bas,
entrainant I’atrophie des valeurs absolues sans lesquelles les criteres de distinction du bien
et du mal perdent leur force» (p. 303). Enfin, pour Tolstoi, « Pascal est I’exemple méme
de cette ‘transfiguration intérieure’ et de cette ‘conversion’ indispensable a chacun: ¢’est
lui qui a montré la vraie hiérarchie des valeurs, le passage du secondaire a I’essentiel.» (p.
309) «Il offre le modele méme d’une connaissance de I’homme en profondeur» (p. 315).
Un index complet des noms d’auteurs cités termine le livre.

JEAN BOREL

GonsaLv K. MAINBERGER, Die franzdsische Gelehrtenrepublik zur Zeit der
Frithaufkldrung : fromme Denker und radikale Reformer, Wiirzburg,
Konigshausen & Neumann, 2016, 308 p.

«Faut-il découper I’histoire en tranches ?», demandait récemment Jacques le Goff;
I’A. semble croire que oui. Mais si I’exercice a déja prouvé ses limites, et que I’écriture
d’une histoire progressant comme par stades est & prendre avec précaution, le bilan
de I’ouvrage est, en I’espece, plutdt positif. Comment approcher ces «pré-Lumieéres»
(Frithaufkldrung) ? Que voir dans le « grand siecle » frangais qui inaugure I’'universalisme
rationnel du XVIII® siecle 7 L’A. y voit le début du mouvement philosophique
d’affranchissement de la «tradition mythique» et des «liens mythico-théologiques»
(p. 11) qui conditionnaient la pensée, et que I’humanisme avait ébranlés. Si la raison
au sens moderne (le développement dialectique de I’argumentation) prend forme dans
cette premiére métamorphose de la pensée, on sait bien que les croyances de I’époque
n’en sont pas balayées et remplacées d’un coup. Et c’est la coexistence du donné ancien
et des perspectives nouvelles qui donne ses caractéristiques a 1’époque. Le XVII®
siécle s’illustrerait notamment par une tension en I’étre humain qui, d’un coté, nait a
’autonomie, prenant possession de lui par la raison (Selbstermdichtigung des Menschen),
et de I’autre coté tentant d’intégrer sa vision du monde dans ses nouvelles perspectives.
Etudiant les diverses contradictions dans la pensée de I’époque — statut de la créature
en lien a la fois avec le péché et la dignité, capacité humaine relevant, par la raison, du
divin, et par le désir, de la créature mortelle, individu per¢u comme chrétien ou humain
d’abord, etc. —, I’A. les observe a travers les évolutions proposées par les philosophies
de I’époque, de Pierre Charron a Descartes et de Nicole a Leibniz. Il se dégage ainsi
le glissement d’une vision de I’homme comme créature pensée principalement comme
impuissante devant Dieu a une créature dont les moyens peuvent et doivent agir sur
le reste de la création. Port-Royal revient d’ailleurs trés souvent dans les diverses
parties de I’ouvrage, offrant sans doute le meilleur exemple de ces cohabitations de
points de vue nouveaux et d’articles de foi traditionnels. L’ouvrage n’apporte peut-étre



BIBLIOGRAPHIE 787

pas de perspectives radicalement nouvelles; mais I’étude des forces contradictoires a
I’ceuvre dans une période charniére, et plus spécialement au XVII* si¢cle, était toutefois
davantage 1’apanage des littéraires; I’histoire des idées philosophiques gagne avec ce
livre une étude a la fois accessible et synthétique.

JONATHAN WENGER

DANTE ALIGHIERI, Le opere, volume V: Epistole, Egloge, Questio de aqua et
terra, €dité par Marco Baglio, Luca Azzetta, Marco Petoletti et Michele
Rinaldi, introduction de Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno Editrice, 2016,
LXXXIV + 837 p.

Vers le milieu des années 90 du XX° siécle a été congue la «Nuova Edizione
commentata delle Opere di Dante» (NECOD), dont le cinquiéme volume vient de paraitre.
Cette édition poursuit les objectifs d’une «attention a la reconstruction rigoureuse de la
lettre des textes» et d’un effort maximal en vue de I’éclaircissement exégétique. Apres
la publication de la Monarchia (2013) et le De vulgari eloquentia (2012), voici donc le
volume qui contient d’abord les Lettres, la Querelle de I'eau et de la terre ainsi que les
Eglogues. Le Corpus des lettres (en latin) du poéte florentin comporte 13 lettres, toutes
datables apres 1303, donc écrites durant I’exil de Dante (1302). Les lettres I-XII qui
traitent notamment de sujets politiques (I, V, VI, VII, XI), de questions personnelles
(IT et XIT) ou de questions littéraires (III et [V) sont éditées par Marco Baglio (p. 60-227).
Le texte latin et la traduction italienne sont entourés, en particulier, d’une longue
introduction au texte ainsi que des précisions sur les lettres perdues et les traductions
anciennes (p.228-269). L’édition de la célebre lettre XIII adressée a Cangrande della
Scala a été confide a Luca Azzetta (p. 273-487). Cette importante lettre, qui est de loin
la plus longue, est composée d’une partie proprement épistolaire, d’'une ample section
exégétique sur la Comédie et d’une interprétation du début de la troisieme cantica dédiée
a Cangrande. Comme il est bien connu, l*authenticité de cette lettre a été contestée
par une fraction importante des Dantologues. L’éditeur plaide, a mon avis de manicre
convaincante, pour l’authenticit¢ de cette ceuvre; insistant sur certaines difficultés
manifestes de la thése de I’inauthenticité (p. 276-277), Azzetta souligne la «rigoureuse
cohérence architectonique» (p. 279) de la lettre et considére que I’hypothese la plus
probable est la paternité de Dante (p. 282). Elle aurait été écrite entre la deuxiéme moitié
de 1318 et I’été¢ 1320. La reconnaissance de |’authenticité de ce document est de la
premiére importance d’un point de vue doctrinal, car ¢’est dans ce texte que Dante affirme
que le genre philosophique (genus phylosophie), auquel appartient le tout et la partie,
est I’éthique (morale negotium, ethica, p. 370). Pour une interprétation adéquate, fondée
et compléte de la Comédie, il s’agit incontestablement d’une affirmation fondamentale.
Un appendice (qui contient 15 testimonia) traite de la tradition indirecte de la lettre, qui
renforce d’ailleurs la theése de I’authenticité (p. 418-487). Entre 1318 et 1320 Dante
échange avec Giovanni del Virgilio — qui lui demande d’écrire un poeme épique en
latin — une correspondance en vers latins: [’édition des deux églogues (avec celle de
son correspondant) est due a Marco Petoletti (p. 491-650). Plus important pour [’histoire
de la pensée est cependant le dernier texte de ce volume, a savoir la Questio de aqua et
terra. La encore, il s’agit d’un texte dont 1’authenticité a été mise en question, parce le
premier témoin de cette ceuvre est 1’édition imprimée de 1508. Il peut aussi surprendre
que la derniére ceuvre du grand poéte qui vient d’achever le Paradiso soit consacrée a
un probléme cosmologique; en effet il s’agit d’établir «si I’eau, a la surface de sa sphere,
c’est-a-dire a sa surface naturelle, pourrait étre en quelque endroit plus haute que la terre
qui émerge des eaux ». L’éditeur de la Questio, Michele Finaldi, avant de proposer une
édition et une traduction (p. 694-751), discute ce probléme de 1’authenticité et pense



Philosophie
contemporaine

788 BIBLIOGRAPHIE

que la qualité des rencontres doctrinales avec les autres ceuvres de Dante, le recours aux
sources, mais également le témoignage de la tradition indirecte, confirment la paternité
dantesque (p. 665, 670). Parmi les arguments les plus convaincants, on peut rappeler le
témoignage de Pietro Alighieri, le fils de Dante, dans son Commentaire de la Commedia
(cf. p. 666-669). Le commentaire des textes ¢dités dans ce volume est d’une richesse
inoute et fera de ce volume un outil indispensable aux lecteurs de Dante qui savent que les
ceuvres dites ‘mineures’ du poéte méritent une attention soutenue pour une interprétation
appropriée de la pensée dantesque.

RuUEDI IMBACH

ALAN Bapiou, Le Séminaire. Nietzsche L’antiphilosophie I, 1992-1993
(Ouvertures), Paris, Fayard, 2015, 329 p.

Ce séminaire dense et passionnant donne la parole a Nietzsche ou plutét prend acte
de ce qui passe, de ce qui agit, comme acte, dans la prise de parole de I’anti-philosophie.
L’interprétation proposée par Heidegger sert en quelque sorte de puissant repoussoir;
dés 1886, soutient Badiou, les catégories de 1’éternel retour, de la volonté de puissance
et de surhomme sont successivement abandonnées (p. 268). En fait, la lecture de
Badiou confére a la thése du jeune Nietzsche sur La naissance de la tragédie (1872)
une fonction herméneutique et généalogique cardinale. La double postulation d’Apollon
et de Dionysos continue a exercer sa puissance au cceur de I’acte philosophique et la
radicalité antiphilosophique de la tragédie prolonge le geste d’Eschyle et de Sophocle,
laissant la pseudo-tragédie d’Euripide égarer Hegel et Wagner. Nietzsche lui-méme est
lu comme un acte inspirant et renversant. L’intensification de la singularité revient a une
radicalisation du nihilisme, contrairement a ce que prétend Heidegger ; elle culmine dans
une affirmation du Oui, rejoignant la méditation de Molly Bloom a la fin de I’Ulysse
de James Joyce (p. 101). La lecture proposée par Badiou ne se veut ni historique ni
exégétique, mais elle développe a la maniére de son modéle une généalogie critique
de I’antiphilosophie comme reconstruction radicale du penser et de vivre. On pourra
donc s’en inspirer librement a la fois dans une relecture du texte nietzschéen et dans une
herméneutique du soi dans le siecle.

DEeNis MULLER

MarceL Proust, Cahier 44 (Bibliothéque nationale de France, Nouvelles
acquisitions frangaises 16684), Volume I, Fac-similé d’apres la numérisation
de la Bibliotheque nationale de France & Diagrammes des unités textuelles,
Turnhout, Brepols, 2015, 153 p.

MARCEL Proust, Cahier 44 (Bibliotheque nationale de France, Nouvelles
acquisitions frangaises 16684), Volume II, transcription diplomatique,
introduction, diagramme, analyse, index, notes, Francine Goujon, Eri
Wada, Yuji Murakami, Turnhout, Brepols, 2015, 203 p.

C’est en 2008 qu’a commencé le vaste projet de 1’édition compléte des soixante-
quinze Cahiers que Marcel Proust a utilisés entre 1908 et 1922, durant 1’élaboration
du Contre Sainte-Beuve puis d’A la recherche du temps perdu. 11 met ainsi, pour la
premiére fois, a la portée de tous les admirateurs et lecteurs de Proust, les premiers jets
de I’un des plus importants romans du XX¢ siécle. Ces Cahiers appartiennent au fonds



BIBLIOGRAPHIE 789

Marcel Proust de la Bibliothéque nationale de France. Les principes de cette édition
sont les suivants: le fac-similé et le diagramme de chaque Cahier, sa transcription et
I’apparat critique sont présentés en deux volumes, dont les paginations respectives se
correspondent pour en faciliter la consultation. Les feuillets et fragments de feuillets
de ces Cahiers qui, pour diverses raisons, figurent aujourd’hui sous d’autres cotes sont
donnés a leur place originelle, s’ils sont identifiés. Un diagramme fait apparaitre, sur
des vignettes du fac-similé, les différentes unités textuelles et doit guider, dans les cas
complexes, la lecture du manuscrit comme celle de la transcription. Enfin, 1’apparat
critique s’efforce de mettre en valeur les liens entre ces Cahiers, les autres documents
du fonds de la BNF ou détenus ailleurs, et les ceuvres de Proust. Avec les Cahiers 45
et 35, le Cahier 44 fait partie d’une suite rédigée en 1912, laquelle servira a établir
la dactylographie de ce que Proust appelait alors «le deuxieme volume» et qui sera
finalement Le Cété de Guermantes 1. Grice a cette édition de prestige, et ¢’est 1a son
principal intérét, nous assistons a I’acte méme de 1’écriture de Marcel Proust, presque
au quotidien, avec ses ratures, ses hésitations et ses retouches, les variantes, les notes
en marges et les découpages, les réécritures continuelles faisant tour a tour apparaitre
ou disparaitre tel ou tel épisode d’un texte en perpétuelle mutation. Dans ce Cahier 44,
on voit bien comment I’écriture de Proust progresse par strates, avec 1’afflux progressif
et intensif de tous les personnages aristocratiques dont la matinée de Villeparisis va
étre le théatre, le role que jouent les différentes maniéres de se présenter 1'un a I’autre
et leurs premiers dialogues. Ce dispositif narratif produit une impression de rapidité
et de virtuosité dans I’organisation de la scéne, qui éclaire les facettes multiples de la
conversation. Par le biais d’un autre procédé narratif de théatralisation des entrées et
sorties des personnages, le caractere mélé du salon Villeparisis trouve ainsi une expression
dynamique, dont le recrutement composite s’affirme désormais en termes d’opposition
sociale. Ces oppositions, que Proust choisit de traiter sur le mode comique de la dérision,
font appel a la comédie classique, et la célebre discussion sur Maeterlink qu’il y inclut
ne fait que souligner I'importance croissante de la valeur programmatique et littéraire du
théatre dans la Recherche, sur laquelle il joue pour développer avec toujours plus d’acuité
son analyse des relations sociales et raciales au moment de ’affaire Dreyfus. La précision
et la pertinence des Nofes que Francine Goujon, Eri Wada et Yuji Murakami ont rédigées
sont aussi essentielles que nécessaires pour comprendre de I’intérieur la construction du
roman proustien, ainsi que I’évolution des manuscrits et de leurs transformations. Une
bibliographie, un protocole de transcription, un index des renvois génétiques, un index des
noms de personnes, personnages, lieux et ceuvres et, enfin, une présentation impeccable
font de cette édition une réussite d’une qualité exceptionnelle.

JEAN BOREL

Craupio Rozzoni, Marcel Proust, Portrait d’un jeune écrivain en philosophe,
(Bibliotheque proustienne 16), Paris, Classiques Garnier, 2016, 254 p.

«Si Proust n’est pas un philosophe, dit a juste titre Claudio Rozzoni, il est toutefois
indéniable que la philosophie a souvent nourri dans son chef d’ceuvre une intense
sollicitation a penser» (p. 10). Mais quelle est donc cette philosophie ? Pour répondre
a cette question, I’A. tente de retrouver ce que Proust a pu recevoir au cours de ses
années de formation scolaire pour dégager les «signes de ’esthétique philosophique »
qu’il mettra en ceuvre dans la Recherche. En avertissant le lecteur qu’il ne s’agira pas
de donner une importance naive aux informations biographiques sur le jeune Marcel
et d’en faire la clé de lecture d’un chef d’ceuvre, Rozzoni, dans une premiére partie,
se penche sur le milieu familial pour y trouver quelques-unes des influences qui
seront décisives par la suite. L'une des premiéres, a travers son pére médecin, est une



Histoire de
la théologie

790 BIBLIOGRAPHIE

connaissance clinique et scientifique tres fine de «symptomatologue», laquelle, dit-il,
«ne s’ajoute pas au romancier accidentellement, mais lui est plutdt co-essentielle».
Cette connaissance des classifications cliniques et du vocabulaire médical n’a pas a étre
considérée comme une ‘faculté’ uniquement applicable au domaine médical : ¢’est le réel
dans ses multiples aspects qui, dans le roman, sera ainsi recréé a travers des métaphores
et des rapprochements aussi insolites qu’inattendus. Quant a I’héritage maternel, I’A. le
voit surtout dans un sens aigu de I’humour et du comique, que Proust va reprendre et
utiliser comme une arme propre a «saper les fondements de I’image classique du style et
des regles canoniques qui régissent 1’acte de création». Mais c¢’est au lycée Condorcet, a
partir des premiers cours de philosophie d’Alphonse Darlu, co-fondateur de la Revue de
métaphysique et de morale et qui représente tout un milieu philosophique francais du XIX®
siécle que I’A. décrit de maniére intéressante, que le jeune Marcel découvre en lui non
seulement le dédoublement du moi, mais encore davantage une pluralité de ‘moi’ capables
de se distinguer qualitativement les uns des autres, et dont la problématique deviendra
I’'une des marques esthétiques les plus originales de la Recherche. Dans la seconde partie,
I’A. suit I’évolution de Proust devenu bachelier 4 I’Ecole libre des Sciences politiques
et & la Faculté de Droit comme dans ses premiéres fréquentations mondaines et les liens
qu’il tisse avec Bergson que sa cousine vient d’épouser. Mais ce sera surtout le milieu
psychologique frangais qui va orienter de maniére déterminante la conquéte de vérité que
Proust poursuit, et qui lui fait alors découvrir le rdle capital de la mémoire involontaire
et désintéressée, par opposition a la mémoire volontaire, comme seule source pouvant
donner acces au ‘mystére du moi’. «Si la Recherche », dit I’A., «est bien une recherche
du moi perdu, le chemin pour retrouver ou mieux recréer ce moi égaré semble indiqué
par les troubles de la mémoire habituelle, par les intermittences qui mettent en crise les
trajectoires établies depuis toujours» (p. 178). C’est ainsi que, pour Proust, la mémoire
involontaire n’est jamais le signe d’une pathologie du sujet: révélant I’essence du moi
dans sa singularité et sa vérité, ce n’est pas le passé déja vécu qu’elle restitue, mais elle
permet de reconquérir le passé «comme ce qui ne fut jamais vécu, une sorte d’ ‘invécu’,
qui devient ‘la matiere méme de la littérature’» (p. 201). Il donne ainsi a la mémoire une
valeur ontologique, au-dela de I’empirisme psychologique d’un Taine ou d’un Ribot. «Ce
pas au-dela de I’empirisme ne se limite pas a se diriger simplement vers un ‘idéalisme de
conscience constitutive’, ou rejoindre un plan ultrasensible: il se place, dit I’A., dans la
perspective d’une ontologie naturaliste pour laquelle le sens d’étre du monde se révele
comme passé immémorial plus vaste que toute expérience subjective, et irréductible
au seul ‘fait psychologique’» (p.222). Une bibliographie sélective donne les sources
principales auxquelles I’A. fait référence. Quant a I’index des noms de personnes, il est
particulierement utile pour retrouver tous les passages ou elles sont citées dans le livre.

JEAN BOREL

MARIE-ANNE VANNIER (€d.), Judaisme et christianisme chez les Péres (Judaisme
Ancien et Origines du Christianisme, 8), Turnhout, Brepols, 2016, 364 p.

Quinze approches, novatrices et substantielles, pour tenter de cerner avec toutes les
nuances qui s’imposent le vaste domaine encore a découvrir, mais en plein essor, des
relations complexes entre judaisme et christianisme au cours des premiers siécles, tel
est le contenu de cet ouvrage qui rassemble les Actes du colloque de synthese du projet
JCEP (Judaisme et Christianisme chez les Péres), organisé a Metz les 21-22 octobre
2014 dans le cadre de la Maison des Sciences de 'Homme (MSH-Lorraine). Ce projet,
dit M.-A. Vannier dans son exposé d’entrée, «a pour but de mieux connaitre I’apport des
écrits patristiques, en recherchant quelles ont €té, dans les premiers siécles, les frontieres
souvent mouvantes entre judaisme et christianisme» (p. 11). Résolument a 1’écart



BIBLIOGRAPHIE 791

des deux attitudes inverses d’un antijudaisme polémique et d’un judéo-christianisme
avéré, lesquelles doivent étre étudiées pour elles-mémes, ces études s’interrogent plus
particulierement sur la nature et le sens des «échanges nombreux qui existaient entre
les communautés juives et chrétiennes dans les premiers siécles», échanges dont on
sait qu’ils ont «modifié les frontiéres, tant sur le plan de I’exégeése que de !’histoire,
de la philologie, en fonction de ’apport du canon juif par exemple, que sur le plan
littéraire avec I’héritage philonien, ou sur le plan de la liturgie» (p.12 sq.). «Force
est en effet de constater», ajoute-t-elle, «que les Peres sont redevables a I'exégése
juive, tant haggadique que halakhique, et en particulier aux régles de Hillel ou encore
aux /3 ou 32 middot. Sans ce soubassement, Origéne n’aurait pas pu développer sa
méthode exégétique qui est devenue célébre et a servi de référence au Moyen-Age »
(p.17). C’est dire I'importance des débats en jeu. Pour tenter de dépasser les clivages
plus tardifs entre juifs et chrétiens, sources de conflits identitaires, S. Mimouni propose
de parler plutdt de ‘distinction” que de ‘rupture’ entre les trois entités que représentent
pour lui le judaisme synagogal, le christianisme et le rabbinisme. Par une série de
remarques intéressantes d’ordre historiographique, méthodologique, terminologique
et épistémologique, S. Bélanger poursuit en montrant qu’on s’empéche de voir plus
clair dans ce probléme «tant qu’on tentera d’imposer un modéle unique reposant
sur des catégories fermées, plutdt que fluides et plurielles» (p. 45). Telle est bien la
question, délicate et complexe, que reprennent a leur tour J. Costa et E. Friedheim, en
essayant de comprendre ce qu’a réellement été la vie des communautés juives et leurs
institutions spécifiques apres la destruction du Temple, «les juifs ne se réduisant pas aux
rabbins et a leurs fideles, les synagogues n’étant pas nécessairement des lieux de culte
rabbiniques» (p. 139). L’éclairage que donnent A. et C. Faivre et G. Nauroy a partir des
Lettres d’Ignace d’ Antioche et du De Noe d’ Ambroise fait apparaitre, chez le premier, la
premiére création du terme ‘christianisme’ sur le modéle du terme ‘judaisme’ et, chez le
second, I’image contrastée d’un antijudaisme qui, pour radical qu’il puisse étre dans son
expression, reste sensible a ce qu’il doit a I’école des rabbins concernant son savoir-faire
d’exégete. Quant a P. Lanfranchi, ce sont les mécanismes rhétoriques et psychologiques
mis en ceuvre dans la prédication de Jean Chrysostome qui I’intéressent, et d’observer
que «le régime émotionnel auquel il veut que son public adhére ne coincide pas avec
les émotions que le public ressent» (p. 237). Les autres recherches abordent la maniére
dont les chrétiens ont interprété la figure de Gamaliel (R. Burnet), I’exégése d”Habacuc
3,2 a partir de la LXX (C. Dogniez), les juifs dans I’Evangile de Jean selon S. Augustin
(A. Massie), I’exégese de Rm 9-11 par Jean Chrysostome (G. Rémy) et I’apport du
Contra faustum d’Augustin dans les débats entre judaisme et christianisme (I. Bochet).
Les deux derniéres contributions mettent en lumiére la place du Livre d’Isaie dans le De
fide catholica d’Isidore de Séville (J. Elfassi) et I’exégese allégorique maimonidienne
comme modele interprétatif de I’A.T. chez Maitre Eckhart. Chaque chapitre est doté
d’une bibliographie particuliere au sujet traité. Huit index ont été dressés avec soin:
index biblique, littérature midrashique, rabbinique et apocryphe, Péres de I’Eglise,
auteurs anciens, médiévaux et modernes.

JEAN BOREL

THoMmAs D'AQUIN, Commentaires des deux épitres aux Thessaloniciens,
introduction par Gilbert Dahan, traduction et tables par Jean-Eric Stroobant
de Saint-Eloy, annotation par Jean Borella et Jean-Eric Stroobant de
Saint-Eloy, Paris, Cerf, 2016, 274 p.

En relisant les deux épitres que Paul adresse aux chrétiens de Thessalonique avec
|’aide du commentaire de Thomas d’Aquin, on est comme pris de vertige par la fraicheur



Théologie
contemporaine

792 BIBLIOGRAPHIE

et I’actualité de la parole paulinienne et la force de la réflexion de 1’Aquinate qui, de
lecon en lecon, nous conduit dans toutes les exigences spirituelles d’une pensée et
d’une écriture inspirées a la fois par I’Esprit-Saint et par I’extréme vigilance que les
croyants sont appelés a vivre dans les tribulations qui doivent précéder la seconde venue
du Sauveur. Dés le prologue, Thomas avertit ses lecteurs qu’ils sont confrontés aux
risques d’un nouveau déluge, et qu’il y a un rapport entre le salut et la qualité de la
capacité de résistance des croyants a toutes les tentations qui pourraient remettre en
cause leur foi, leur charité et leur attachement a 1’Alliance. Les enjeux sont donc de
taille, méme si I’Eglise, telle une arche nouvelle, est inébranlable dans son fondement.
Comme dans tous ses commentaires, et c¢’est la une méthodologie a laquelle il s’est
toujours rigoureusement tenu, Thomas procede a un questionnement de chaque mot, de
chaque verset qu’il s’agit de comprendre en eux-mémes et dans leur contexte immédiat
et plus lointain, de telle sorte qu’apparaisse I’évidence d’une cohérence du texte qui ne
soit pas seulement un plaisir de la raison, mais une illumination de I’esprit et du cceur,
propre a faire de tout fidéle un disciple du Christ irréprochable. Dans sa remarquable
introduction, Gilbert Dahan met en lumiére cette méthodologie thomasienne et montre
que le ‘schématisme’ dans lequel se moule le commentaire ne doit pas étre «un obstacle
a la lecture, mais qu’il s’agit au contraire de quelque chose d’essentiel». «L'exégese
médiévale », dit-il, « exige la participation active du lecteur ou de I’auditeur : des éléments
bruts lui sont livrés, et ¢’est lui qui doit en faire la synthése: nos habitudes de lecture
passive nous ont fait perdre les réflexes de lecture active» (p. 26). C’est le secret de cette
pédagogie spirituelle a laquelle il faut adhérer pour marcher activement, comme dit le
Ps 84, de «puissance en puissance» et, si possible, atteindre par grace la communion
unitive avec Dieu. Si «la manifestation de ce schématisme est la constante réduction du
discours de I’ Apotre a des catégories logiques », ajoute G. Dahan, elles n’ont d’autre but
que d’asseoir la méditation sur un terrain suffisamment solide pour ne jamais se laisser
soumettre aux aléas des divagations spirituelles. Parmi les thémes les plus importants
auxquels Thomas donne un relief particulier, il faut mentionner tout ce qui touche
aux problémes éthiques et pastoraux, que ce soit la morale sexuelle, la régularité et la
spiritualité du travail et les devoirs des prédicateurs. Mais ¢’est bien siir a I’eschatologie
que Paul, et I’Aquinate avec lui, accordent le plus d’ampleur et de poids, car ce n’est qu’a
la venue a I'improviste du Christ que la vie chrétienne est ordonnée tout entiere. C’est a
la sanctification pleinement réalisée des croyants que le Sauveur fera appel pour leur salut
définitif. La qualité de ce volume tient a I’effort remarquable qu’a fait J.-E. Stroobant pour
la clarté de la traduction, toujours précise et agréable a lire, qu’il donne du texte thomasien,
d’autant plus délicate & faire que le style et la pensée du maitre sont toujours concentrés.
Soulignons aussi I'intérét de toutes les notes philologiques, historiques ou doctrinales qui
accompagnent le commentaire et I’utilité, pour une méditation et un travail actif du lecteur,
d’une bibliographie d’ouvrages essentiels, des index de références scripturaires, lieux
paralléles, auteurs, ouvrages cités et, enfin, d’une précieuse table analytique des notions
théologiques et morales auxquelles les deux épitres font constamment référence.

JEAN BOREL

MIReiLLE HEBERT, ANNE MARIE REUNEN (éds), Paul Tillich et Karl Barth:
Antagonismes et accords théologiques. Tillich and Barth: Theological Dis/
Agreements (Tillich-Studien, 23), Zurich, LIT Verlag, 2016, 331 p.

Cet ouvrage réunit les actes du 18° congres de 1’ Association Paul Tillich, tenu en
2009. 11 est composé de deux parties égales, la premiére sur Tillich, Barth et certains des
principaux thémes qui les ont intéressés, la seconde sur Barth, Tillich «et d’autres». Le



BIBLIOGRAPHIE 793

lecteur trouvera un résumé de tous les articles dans I’introduction d’ Anne Marie Reijnen
et de France Farago. Ce qui suit est sélectif: plutot que de présenter brievement chaque
contribution, je soulignerai certains aspects qui m’ont paru particulierement intéressants
(ou problématiques). — Sans aucun doute, Paul Tillich et Karl Barth ont cherché a
orienter la théologie chrétienne dans deux directions distinctes 1’'une de [’autre.
Comment, cependant, pouvons-nous comprendre ces deux directions dans leurs rapports
I’'une a l'autre? La question est vaste, fascinante et importante pour la théologie
aujourd’hui et demain. Au moment d’aborder I’ouvrage, on peut se demander comment
ces spécialistes principalement de Tillich aborderont cette question, comment ils
entreront en dialogue avec Barth. Le contexte francophone est assez différent du contexte
anglophone en ce que Tillich, bien plus que dans le monde anglophone peut-étre, y est
encore un interlocuteur de choix. Dans le monde anglophone, Tillich a perdu une grande
partie de I’influence qui fut la sienne de son vivant (I’article de Mary Ann Stenger offre
une réflexion intéressante et nuancée sur la réception de Tillich et de Barth parmi les
protestants conservateurs d’ Amérique du Nord). La situation était trés différente il y a un
demi-siecle, comme le note Bernard Reymond dans son introduction (p. 5): Barth
exercait encore une grande influence — bien que déclinante — en Europe, alors que Tillich
était un intellectuel public trés respecté aux USA. — La question est donc celle de savoir
comment des chercheurs qui s’intéressent surtout a Tillich aborderont I’ceuvre plutot
massive de Barth. Prendront-ils le temps de lire certains de ses écrits, ou se contenteront-ils
d’une partie de la littérature secondaire ? Relevons, a ce propos, le fait que plusieurs
contributions ne concernent pas Tillich et Barth, mais seulement Tillich, et que I’un des
articles, celui de Russell Re Manning sur la théologie anglaise récente et contemporaine,
n’a rien a voir avec I’un ou I’autre théologien. Dommage, pour un ouvrage qui vise a
confronter deux grands penseurs ! L’équilibre, dans une bonne partie des contributions,
n’a pas été atteint: Frederick J. Parrell consacre deux pages a la présentation de
I’ecclésiologie de Tillich, moins d’une page a celle de Barth (p. 119-122), et il écrit ces
mots trés surprenants (p. 118): «Przywara and Barth were influenced by dialectical
theology so much that Barth had to defend himselfin 1932 against the charge that he was
absorbing Catholic tendencies ! » On peut également se demander si, comme le suggere
Parrell (p. 125), dans ’ecclésiologie de Barth, I’Eglise est vraiment «trop peu inscrite
dans 1’histoire ». — L’article d’Etienne Higuet sur le socialisme est utile, & un niveau
introductif, et sa conclusion, qui concerne des questions contemporaines en Amérique
latine, est intéressante. Mais son usage des sources est, 1a aussi, déséquilibré: alors que
Tillich est cité a de multiples reprises, dans ses propres écrits, Barth est a peine cité, ses
écrits sont & peine mentionnés. Est-il vrai, en outre, que Barth (y compris le Barth de la
maturité, dés son enseignement en Allemagne) a appelé de ses veeux I’abolition totale de
I’Etat (p. 55) ? Est-ce aussi simple que cela ? — Dans son article intitulé « Revelation as
Salvation », Matthias Grebe pointe une convergence entre les deux théologiens, a savoir
leur rejet de toute interprétation «propositionnelle» de la révélation (la révélation
comme série de «propositions»). Ici leurs théologies «convergent» (p. 40). Grebe
poursuit en indiquant les forces et les faiblesses des deux penseurs (p. 42-44). — Christian
Danz, quant a lui, examine les « constructions structurelles » des deux théologiens. Mais,
malgré une lecture serrée des premiers écrits de Barth, il fait fausse route, selon moi,
lorsqu’il affirme que les deux penseurs ont « compris la réalisation effective de la foi
comme la réalisation de la réflexivité de la conscience de soi» (p. 161). Cette analyse
refléte davantage certaines écoles interprétatives en théologie contemporaine (celle qui
est liée a la résurgence de Troeltsch et a I’école de Munich) que Barth lui-méme, dont
I’intention n’était pas du tout, a mon avis, de fonder «la compréhension de soi de la
conscience de soi» en tant qu’elle «s’actualise dans sa structure interne réflexive»,
comme le «fondement de I’individualité, de I’historicité et de la moralité» (p. 165) !
Loin de vouloir présenter «une description réflexive de ce qui s’accomplit dans la
compréhension de soi de la conscience humaine» (p. 165), Barth a cherché a contrer ce
type de subjectivisme, a le subordonner en fondant la théologie dans I’acte (et I’étre) de



794 BIBLIOGRAPHIE

Dieu. Danz a peut-étre raison de penser que les deux théologiens ont labouré des
problémes identiques, mais est-il vrai que «leurs solutions sont élaborées de maniere
similaires» (p. 170) ? — Pierre Gisel signale bien mieux les différences et les similitudes
entre les deux penseurs, avant de proposer que Tillich, en refusant d’interpréter la
révélation avant tout comme «limite» (comme le fait Barth selon P. Gisel), et en étant
bien plus ouvert que Barth aux réalités de la «religion» et de la «culture», nous aide
davantage a penser dans notre propre situation. — Parmi les articles les plus intéressants,
signalons celui de Benoit Bourgine, selon qui Barth et Tillich indiquent une polarité,
certes, mais sans qu’il faille nécessairement choisir entre [’un ou ’autre. La théologie
n’a pas a choisir entre la fidélité a son objet et sa situation culturelle (p. 197 et 225;
Christoph Boureux, dans sa contribution, rejoint Bourgine sur ce point). Tant Tillich que
Barth doivent étre critiqués, pour différentes raisons : Tillich pour le corset philosophique,
théiste qu’il impose a la théologie; Barth pour son rejet trop massif de la théologie
naturelle, avec toutes les conséquences que ce rejet implique, notamment pour
I’anthropologie (p. 219-220). Avec Gisel, Bourgine, un théologien catholique, est I'un
des meilleurs spécialistes de Barth en francophonie. Il propose une lecture tres
intéressante des rapports entre théologie et philosophie chez Tillich et Barth. Est-il vrai,
toutefois, que Barth a simplement renoncé a la contribution de la philosophie pour la
théologie (p. 217) ? Ne convient-il pas de tenir compte du fait que Barth a opté pour un
certain éclectisme, en matiére de philosophie? Il me semble que l’affirmation de
Bourgine mérite d’étre nuancée, si I’on tient compte non seulement des discussions,
avec Jaspers, Heidegger, Sartre et d’autres, au fil de la Kirchliche Dogmatik, mais aussi
de I'influence kantienne et néo-kantienne, surtout au moment des deux éditions du
Romerbrief. Bourgine conclut avec des remarques trés suggestives a propos de trois
penseurs francophones catholiques, a savoir les théologiens jésuites Joseph Moingt et
Christoph Théobald et le philosophe Jean Ladri¢re. — Jean-Marc Aveline et Jean Richard
étudient les débats entre Tillich et Barth vers 1922-1923, a la suite du compte rendu
enthousiaste du second Rémerbrief par Tillich, et au moment ou Tillich révise son
affirmation antérieure sur la religion en tant qu’origine et fin de toutes choses (p. 249).
La proximité de Richard par rapport a Tillich est décelable dans la conclusion de son
texte, ou il est question d’étres humains sensibles (ou non) a la religion (p. 258-262). —
En conclusion, cet ouvrage est utile, mais trés inégal. Au-dela des thémes qui, certes
intéressants, relévent des prolégomeénes (comme les questions de la méthode théologique,
des manieres d’articuler foi et raison ou théologie et philosophie), des thématiques
cruciales, comme les christologies et les pneumatologies respectives de Barth et de
Tillich, ou des enjeux importants comme par exemple la légitimité de la critique, par
Tillich, du «supranaturalisme» de Barth, et surtout la question de ce que nous pouvons
faire de leurs ceuvres aujourd’hui, auraient mérité d’étre traitées de maniere détaillée.

CHRISTOPHE CHALAMET

PauL TiLLicH, Christianisme et judaisme, textes traduits par Monique Boulanger
(allemand) et Mireille Hébert, Alain Massini et André Gounelle (anglais),
préface de M# Jean-Marc Aveline ((Euvres de Paul Tillich), Genéve, Labor
et Fides, 2017, 158 p.

Ce petit volume thématique réunit huit textes parus entre 1938 et 1959, articles,
allocution et conférences. Tillich y traite de I’antisémitisme, de 1’influence mutuelle
du judaisme et du christianisme, de Martin Buber et du sionisme. Plusieurs théses
fortes s’entrecroisent au fil du livre: s’attaquer au judaisme, c’est aussi s’en prendre
au christianisme : défendre la nouvelle Allemagne, pronée par les nazis, c’est renier
I’Allemagne classique et ses liens avec le christianisme. Tillich en appelle au vrai



BIBLIOGRAPHIE 795

Nietzsche, adversaire de tout antisémitisme, contre la caricature de Nietzsche mise
en scene par le nazisme. Tillich se retrouve ici trés proche de Karl Barth, qu’il cite
avec admiration. Le chapitre consacré a Martin Buber est ’occasion de souligner
la dimension prophétique du judaisme, qui devient de fait la basse continue de tout
I’ouvrage. Tillich se réfere aussi a son ami Gerschom Scholem (Gerschom, et non pas
Gerhard, comme écrit fautivement p. 67). «La pensée juive peut étre accueillie dans
la théologie protestante» (p. 77). Par ailleurs, Tillich estime tout & fait crédible la
notion de tradition judéo-chrétienne, ce qui ne va plus tellement de soi aujourd’hui.
La question juive est non seulement un probléme chrétien, mais aussi un probleme
allemand, souligne Tillich en 1952 a Berlin, au début de quatre conférences sur le sujet.
Ici aussi, la dimension prophétique demeure le seul rempart contre toute idée de religion
nationale et de paganisme. Tillich énonce cette opposition également sous le dualisme
de I’espace et du temps. Le temps, I’histoire et la tradition prophétique convergent dans
la critique du paganisme nationaliste et dans la réinterprétation critique du sionisme.
Une fois de plus, mais peut-étre davantage sur le théme retenu pour I’ensemble du livre,
on sent I’extraordinaire capacité de Tillich de conjuguer la réflexion systématique et
la contextualisation culturelle et politique. Méme si, parfois, le lecteur souhaiterait
davantage d’approfondissement théologique.

DENIs MULLER

Denis MULLER, Dieu. Le désir de toute une vie (Ethique), Genéve, Labor et
Fides, 2016, 158 p.

La trame qui porte ce livre n’est autre que la quéte de I’auteur lui-méme, qui relit son
existence humaine et théologique. Denis Miiller ne sépare pas sa recherche spirituelle
et personnelle de son métier scientifique de théologien et d’éthicien. Les fils de la
recherche existentielle, ceux de 1’étude théologique et philosophique, ainsi que ceux
du dialogue humain et sociétal s’entrelacent constamment pour dessiner de fagon vive
et vivante la thématique de la quéte de Dieu. Ce motif redessine pour aujourd’hui la
nécessité de reprendre le pari pascalien. Ce dernier n’est pas un aveu de faiblesse : loin
d’accréditer une opposition entre la foi et la raison, il est inhérent a la réalité humaine. La
foi chrétienne doit se laisser interroger par la raison, sous peine de se muer en crédulité.
Mais a I’inverse, elle ne doit pas succomber au piége d’une raison instrumentale, sous
peine de réduire les différents ordres de vérité a ce qui est visible et vérifiable. Suivons
alors Denis Miiller dans sa quéte de Dieu, en reprenant les différents fils qui tissent cet
essal. — La prospection s’enracine dans une quéte existentielle et spirituelle. L’auteur
prend le soin d’ancrer son propos dans son parcours tant personnel que professionnel.
Ses interrogations autour de I’existence de Dieu sont jalonnées par des événements
tantdt tragiques, tantot joyeux. Tragique, lorsque 1’auteur rapporte que la question
de Dieu I’a atteint de plein fouet au moment ou il apprend le suicide d’un camarade
catéchumene; joyeux lorsque la vie triomphe, par exemple lors de I’émerveillement
d’une naissance fragile. Ainsi tragédie et destinée heureuse s’entremélent constamment ;
et la force du questionnement réside dans le fait que la réalité du mal et du malheur
n’est jamais évacuée. L’expérience de I’auteur lui fait comprendre de fagon intime la vie
dans la beauté de la création et dans la prise de conscience de I’éphémére et du néant.
— Le désir de Dieu se dévoile dans le pari médiat de [’existence a travers les réalités
quotidiennes, tels que «amours, enfants, travail, santé, vacances, finances». L’auteur
reprend Dietrich Bonhoeffer pour montrer que les réalités avant-derniéres (celles de la
création et de la vie de tous les jours) sont en tension avec les réalités derniéres (celles de
I’ultime de Dieu). Vivre pleinement les réalités avant-derniéres constitue déja un don de
Dieu. — La quéte existentielle est inséparable de la quéte intellectuelle ; celle-ci tresse le



796 BIBLIOGRAPHIE

second fil qui forme la texture du livre. Le lecteur peut donc aussi recevoir cet ouvrage
comme une biographie intellectuelle. Celle-ci irrigue les développements théologiques
et philosophiques déployés. L’auteur se mesure a l’athéisme, en particulier en se
confrontant aux propos du Gai Savoir de Friedrich Nietzsche. De plus, le questionnement
théologique reprend les interrogations récurrentes qui reviennent lorsqu’on se risque a
parler de Dieu: que disons-nous quand nous affirmons que Dieu se révéle sur la modalité
de trois personnes ? Comment rendre compte de la trés controversée puissance de Dieu ?
En quel sens parler de Dieu comme énergie? Comment ne pas faire dépendre I’existence
de Dieu uniquement de I’homme, autrement dit comment dépasser une conception
fonctionnaliste de la divinité ? — Les pistes évoquées par 1’auteur pour dépasser tout a la
fois I’athéisme, le théisme et le dogmatisme sont indiquées déja dans le titre qui condense
tout le propos: il en va de faire fond sur Dieu comme désir de foute une vie. Cette
expression peut se lire comme deux types de génitifs, I’'un objectif et ’autre subjectif:
il s’agit d’une quéte qui met a jour d’une part le désir de Dieu chez les humains, et
d’autre part le désir de Dieu qui ne cesse de se mettre en quéte des étres humains. — Dans
une société ot Dieu apparait comme superflu, I’auteur, s’inspirant d’Eberhard Jiingel,
montre qu’il existe des réalités qui sont plus que nécessaires. L’amour, I’amiti€, I’estime
réciproque, la confiance sont indispensables a ’existence. En conclusion de son livre,
dans une section qui fait écho a la premiére partie consacrée au Jésus historique, I’auteur
fait découvrir le vrai visage de Dieu dans la figure de Jésus-Christ. Dans notre monde,
et suite a la mort ignominieuse du Nazaréen, nous devons rester attentifs aux injustices
subies par tant d’autres. A la suite de Hans Jonas et en confrontation avec lui, Denis
Miiller souligne que la responsabilité humaine est inhérente a une existence vécue a la
suite du Dieu incarné dans notre histoire. Cette section de ’ouvrage redit également la
nécessité de la présence paradoxale du Régne de Dieu et montre comment le combat
contre le mal aiguise notre espérance. L’auteur rappelle qu’au cceur méme de nos doutes,
au creux des contradictions de I’existence se dit la promesse d’une secréte présence. — Le
livre de Denis Miiller, fruit de cinquante ans de quéte existentielle et théologique, se fait
témoin d’un itinéraire trés dense et personnel. De plus, il apporte un éclairage singulier
sur les attentes et les défis liés a I’histoire de notre temps.

FELIX MOSER

GiaN Domenico Borasio, RarLr J. Jox, JocHeN Tauritz, UrRBAN WIESING,
Selbstbestimmung im Sterben— Fiirsorge zum Leben: Ein Gesetzesvorschlag
zur Regelung des assistierten Suizids, Stuttgart, Kohlhammer, 2014, 103 p.

Dans cet essai, les auteurs plaident pour une législation allemande sur le suicide
assisté, libérale quant a I’ouverture de la pratique du suicide assisté au corps médical, mais
éthiquement cadrée et limitée afin d’éviter les dérapages et une commercialisation indue.
Une analyse approfondie de la situation médicale et juridique actuelle en Allemagne
ainsi qu’une comparaison avec le contexte européen, suisse et américain précedent la
partie propositionelle et normative. Les auteurs s’interrogent aussi sur les bases éthiques
de leur proposition. Ils énumérent ainsi les buts visés par ladite proposition: respect
de ’autonomie du patient, soin orienté par le devoir médical de conseil, protection
contre les pressions extérieures, prévention du suicide, refus du meurtre sur demande,
sécurité juridique pour tous, transparence. Il nous semble que cette élaboration juridique
et éthique essaie de rendre compte de la complexité et des tensions inhérentes a 1’idée
méme du suicide assisté. On échappe ainsi a toute idéalisation et a toute médicalisation
simpliste de cette idée.

DENIS MULLER



BIBLIOGRAPHIE 797

WoLFGANG HUBER, Die Grundfragen unseres Lebens. Von der Geburt bis zum
Tod, Munich, C. H. Beck, 2014, 310 p.

Ethicien universitaire d’obédience luthérienne, Huber est devenu évéque. Dans
cet ouvrage de vulgarisation et de synthese, il réunit I’ensemble les questions éthiques
les plus larges (bioéthique, éthique sociale et politique) sous le chapeau des questions
fondamentales de la vie. La perspective est généreuse et ouverte: si la vie sert de fil
conducteur a I’éthique, I’A. n’en succombe pas pour autant a un vitalisme. Les questions
culturelles, sociales et politiques sont prises en compte. La vie est référée a une conception
critique de Dieu. Les sujets traités sont fort variés: la famille, la grossesse, I’homme
parfait, la nourriture et le manger, I’injustice, la culture, la citoyenneté, les médias, le
travail, [’économie, la recherche et la liberté, la tolérance et la diversité, la guerre juste;
la santé est-elle un droit de I’homme ? La morale et la force sont-elles compatibles ?
Que laissons-nous aux générations futures ? Que signifie honorer son pére et sa mére ?
Cette extraordinaire variété explique les tensions extrémes qui traverse 1’éthique. L’A.
comprend cette discipline, a la suite de Trutz Rendtorff, comme la réflexion au sujet de la
conduite humaine de la vie. Une telle réflexion est forcément ouverte et critique. Ce livre
donne ainsi une excellente idée de ce que peut étre une éthique dialectique et intégrative.

DENIS MULLER

JosepH FAMEREE, PIERRE GiseL, HERVE LEGRAND (éds), Evangile, moralité et
lois civiles. Gospel, Morality, and Civil Law. Proceedings of the Colloquia
at Bologna (2012) and Klingenthal (2014). Académie internationale des
sciences religieuses (Christianity and History, vol. 13), Zurich, LIT, 2016,
376 p.

Le présent ouvrage reprend les travaux présentés et discutés lors de deux sessions
de I’Académie internationale des sciences religieuses (A.L.S.R.), fondée en 1964 : une
premiére session, centrée sur le rapport entre 1’Evangile, la moralité et les lois civiles
dans une perspective historique, s’est tenue a Bologne en 2012. Elle fut suivie d’une
seconde session, plus axée sur des questions contemporaines, a Klingenthal (Alsace)
en 2014. Le livre est composé de deux parties & peu pres équivalentes en taille, qui
reprennent chacune les thématiques respectives des deux sessions: «La problématique
et les données de I’histoire», en premiere partie, puis «Situation culturelle présente:
changements et défis » en seconde partie. — Il n’est pas nécessaire de résumer chacune des
vingt contributions, réunies par trois spécialistes reconnus — deux catholiques (Joseph
Famerée et Hervé Legrand) et un réformé (Pierre Gisel) — dans le champ (notamment)
de I’ecclésiologie. Notons que, dans son introduction au volume, J. Famerée, faisant
écho a H. Legrand, pose la question de départ de I’ouvrage tout entier comme suit:
«comment articuler I’annonce de I’Evangile, la morale et les législations civiles a
I’ére post-constantinienne qui est celle du temps présent ?» (p. 18). Cette question de
départ n’empéche pas la prise en compte de I’islam et de la shari‘a dans chacune des
deux parties (cf. les contributions passionnantes de Maurice Borrmans). — Signalons
les contributions suivantes: Frederick Lauritzen se penche sur la vision idéale d’une
«symphonie», dans la tradition byzantine, entre I’Eglise et 1’Etat. Cette vision, qui ne
laisse guére de place a une critique de I’Etat par I’Eglise (et vice-versa), a récemment
¢té remise en valeur par le patriarche Kirill de Moscou (p. 103-105). Giuseppe Ruggieri,
quant a lui, étudie les profondes modifications, du c6té catholique, apportées a la notion



Sciences
bibliques

798 BIBLIOGRAPHIE

de loi naturelle dans la déclaration conciliaire Dignitatis humanae (Vatican II) : on passa
alors d’un concept abstrait de «nature» a une meilleure prise en compte de I’historicité
de I’étre humain, ¢’est-a-dire du « cheminement de I’homme vers une condition humaine
de plus en plus conforme a sa vocation regue du Créateur» (p. 173). Mais, en cinquante
ans, la situation a évolué et nous sommes encore plus conscients aujourd’hui de la
difficulté, voire de I’impossibilité, d’identifier un fondement ultime a la moralité et aux
lois civiles. La proposition de J. Ratzinger, qui parle d’une alliance entre la foi et la
rationalité laique occidentale, a beau étre fine, elle trahit une vision trop simplement
négative de la laicité et de la pluralité culturelle (p. 177). Au terme de la premicre partie,
Pierre Gisel propose une belle réflexion, proche a certains égards de celle de G. Ruggieri,
sur I’articulation et I’irréductibilité des trois ordres en question (Evangile, moralité,
loi civile), en considérant par exemple la notion de «bien commun» (p. 197). — La
seconde partie traite notamment de la radicalisation religieuse, chrétienne (protestante)
et musulmane. Le sociologue des religions Philippe Gonzalez se penche sur les alliances
récentes (ce qu’il appelle «I’ceccuménisme moral a visée politique»; p. 335), dés les
années 1990, entre évangéliques/evangelicals durs et catholiques-romains conservateurs
aux USA. Ces alliances «ultraconservatrices» ou «théoconservatrices» n’ont pas été
sans effets sur le débat politique, décalant ce dernier vers I’extréme-droite (p. 336; la
présence du cardinal Timothy Dolan, archevéque de New York, a I’inauguration de
Donald Trump en janvier 2017, cérémonie au cours de laquelle il prononcera une priére,
en est une confirmation supplémentaire). Le bibliste Jean Zumstein passe en revue trois
grands paradigmes néo-testamentaires (Jésus, Paul et Jean) et s’interroge sur le rapport
de I’Evangile a la Loi et aux lois civiles dans chacun de ces paradigmes. — Assurément,
bien d’autres sujets auraient pu étre examinés (les notions de «religion civile» et de
«laicité», de maniere surprenante, apparaissent assez peu), mais cet ouvrage présente
des perspectives trés intéressantes, qui touchent a des questions dont I’importance, dans
notre monde contemporain, n’échappera a personne.

CHRISTOPHE CHALAMET

KaAren H. JoBes, Discovering the Septuagint. A Guided Reader, avec la
collaboration de J. Arlen, K. Carlton, H. Clardy, J. Coatney, C. Friedman,
C. Imes, J.Kim, J. Otten, Ch. Smith, Grand Rapids, Kregel Academic,
2016, 351 p.

L’originalité et I’intérét de ce guide de lecture de la Septante sont de faire découvrir
a I’étudiant le grec de la Septante a travers trente-huit textes narratifs et poétiques (600
versets en tout), choisis dans neuf livres bibliques selon leur ordre canonique, et qui
ont aussi joué¢ un réle dans la rédaction et le grec du Nouveau Testament. Le but est
de mettre en lumiere par des exemples significatifs comment, d’une part, la langue et
le vocabulaire grecs ont été utilisés pour traduire le texte hébraique et, d’autre part,
comment ils ont évolué dans le passage de la LXX au N. T. La méthode de Karen Jobes,
éprouveée par plusieurs années d’enseignement au Collége Wheaton (Chicago), est
simple : une introduction situe brieévement chaque péricope dans son contexte et selon
son genre, en montre 1’intérét sur les plans stylistiques et lexicaux, et offre pour chacun
d’eux une orientation bibliographique sélective. Suit une analyse détaillée, verset apres
verset, du texte de la LXX, qui est celui de I’édition de référence de Rahlfs-Hanhart,
dans laquelle K. Jobes et ses différents collaborateurs font apparaitre les difficultés
grammaticales, la richesse et les nuances de sens de chaque mot ou expression. Enfin,



BIBLIOGRAPHIE 799

la traduction anglaise de chaque péricope est donnée dans sa version usuelle, 4 New
English Translation of the Septuagint (Albert Pietersma and Benjamin Wright, eds,
Oxford, 2007). Des notes précisent quand il le faut les différences de points de vue
qui ont guidé ’analyse proposée et la traduction anglaise. Un glossaire des termes
techniques et un index des citations de la LXX et du N.T. font de ce guide un précieux
outil de travail, dont I’utilité est saluée par nombre de spécialistes de la LXX, et qui n’a
pas d’équivalent en langue francaise

JEAN BOREL

ALLEN P. Ross, A Commentary on the Psalms, Volume 1 (1-41) (Kregel
Exegetical Library), Grand Rapids, Kregel Publications, 2012, 887 p.

ALLEN P. Ross, A Commentary on the Psalms, Volume 2 (42-89) (Kregel
Exegetical Library), Grand Rapids, Kregel Publications, 2013, 841 p.

ALLEN P. Ross, 4 Commentary on the Psalms, Volume 3 (90-150) (Kregel
Exegetical Library), Grand Rapids, Kregel Publications, 2016, 1018 p.

Le Commentaire des Psaumes que le Professeur Allen P. Ross a commencé en 2012
vient de s’achever avec la publication du troisiéme volume, soit le commentaire des
psaumes 90 a 150. Ce commentaire, dont I’intérét et I’excellence ont été immédiatement
reconnus par les plus importants exégetes anglais et américains, s’inscrit dans la lignée
des nouvelles et pertinentes recherches que le livre des Psaumes suscite depuis quelques
décennies. Le but que I’A. y poursuit est double: s’il veut d’abord offrir au vaste public
des étudiants, prédicateurs et laics engagés d’aujourd’hui une synthése des acquis les
plus slirs et importants de 1’exégese critique et scientifique, il s’applique aussi, dans un
remarquable souci pastoral, a leur fournir un ouvrage de référence sur deux millénaires
d’interprétations et d’appropriations théologique, ecclésiale et spirituelle de ces priéres
qui nourrissent les liturgies juives et chrétiennes. Le résultat est d’autant plus probant
que I’A. lui-méme a derriére lui de nombreuses années de travail et d’expérience de
prédication sur les Psaumes, et qu’il a su transmettre a des auditoires variés ce qu’il y
avait en eux de plus essentiel pour la vie chrétienne. Apres une excellente introduction
générale sur les divers problemes que posent les formes, genres littéraires et collections
de psaumes, titres, attributions et datations, langue et grammaire, style, rythme et
structure, contextes historiques et canonicité, usages liturgiques et spiritualité, Allen
Ross prend soin de refaire une traduction aussi précise et littérale que possible de chaque
psaume sur la base du texte massorétique hébraique regu. Les corrections, variantes et
comparaisons avec la LXX, les Targumim et les autres versions grecques, la Vulgate
et la version syriaque sont chaque fois discutées dans les notes qui accompagnent
la traduction, comme dans I’interprétation verset par verset qui suit. En cours de
commentaire et en conclusion de chaque psaume, de brefs et suggestifs apercus sur
les relations que chacun d’entre eux entretient avec 1’ Ancien et le Nouveau Testament,
ainsi que sur les différentes manieres dont les commentateurs anciens et récents 1’ont
abordé et interprété, ouvrent au lecteur moderne différentes voies pour une appropriation
spirituelle intelligente et traditionnelle, tout en étant fondée sur les découvertes actuelles.
Un index des mots hébraiques faisant 1’objet d’une attention plus spécifique en cours
de commentaire et une importante bibliographie font de ces trois ouvrages un outil de
travail pédagogique et théologique des plus utiles.

JEAN BOREL



800 BIBLIOGRAPHIE

JEAN-MARIE SEVRIN, Le quatriéme évangile. Recueil d’études (Bibliotheca
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensum, CCLXXXI), Leuven-Paris,
Peeters, 2016, 281 p.

Jean-Marie Sevrin a réuni dans cet ouvrage dix-neuf articles qui ont trait a
I’interprétation de I'Evangile de Jean, publiés entre 1989 et 2012 dans des revues et des
ouvrages collectifs. «Ils reflétent, dit-il, la perplexité qui m’a porté tout au long de ma
vie d’enseignant». Dans chacun d’eux, I’A. cherche a «écouter le quatrieme évangile
pour lui-méme et a partir de lui-méme», dans la singularité qui est la sienne a tous
points de vue par rapport aux trois autres évangiles canoniques. Sous la téte de chapitre
intitulé “L’intrigue”, les quatre premiers mettent tour a tour en lumiére la maniére dont,
aux yeux de I’A., cet évangile «s’articule autour de 1’ceuvre accomplie par Jésus en
mourant €élevé a la croix, son ergon, dit-il, qui est I’objet de sa mission par le Pére. La
mort en croix, ¢lévation du Fils de I’homme, est en effet a ses yeux le point culminant
vers lequel tend tout I’évangile johannique», & partir de laquelle les autres intrigues
prennent sens: intrigue ‘linéaire” d’abord, qui se raméne a cette action unique, intrigue
‘de la foi et de la mission des disciples’, intrigue ‘figurative’ laquelle «organise la
cohérence des différentes actions» (cf. p.16 sq.). Si le Prologue «pose dans la durée
primordiale, au commencement du temps comme de I’Ecriture, celui dont il va mettre le
mystére en récit» (p. 40), les deux finales constituent deux intrigues complémentaires :
I’'une «considere le groupe des disciples dans le temps de histoire de Jésus, 1’autre,
leur associant les lecteurs, les considére dans le temps de leur propre histoire, ou ils
prolongent et continuent I’ceuvre de Jésus par leurs propres ceuvres» (p. 48). Les six
essais du second chapitre ont pour théme le fonctionnement des ‘figures’ principales de
I’évangile johannique: Marie mére de Jésus, Nicodéme et Pierre. De Satan ou Prince
de ce monde, I’A. repere avec finesse sa présence, d’autant plus présente qu’elle reste
cachée, qu’elle «ne tombe pas sous le sens, comme celle de Dieu, et ne peut étre vue.
Il se déchiffre seulement dans I’histoire des hommes, et n’est dit, par le quatrieme
évangile, qu’en contrepoint de I’histoire de Jésus qui met fin a son empire» (p. 128).
Deux exposés intéressants envisagent « le travail d’intelligence, d’interprétation, parfois
de choix» (p.131) qui est requis des ‘lecteurs’ du quatriéme évangile. Si, dit I'A., « le
lecteur est guidé dans sa lecture, il n’est pas toujours contraint. A mesure qu’il relit le
texte, il découvre des incertitudes nouvelles, des énigmes a résoudre dont il ne sait pas
toujours s’il les a bien identifiées ou résolues; il est parfois livré a lui-méme pour trouver la
réponse, éclairé seulement par la cohérence du texte, parfois méme par ce qu’il sait d’autres
textes» (p. 156). Avec cing exposés denses et remarquables, la quatrieme partie aborde la
christologie et la théologie de Jean. Revenant sur le poeme du Logos comme prélude au
récit du Fils, dont la fonction essentielle est de montrer que «celui par qui s’opére la fin
et aussi celui par qui s’opére le commencement (p. 171), et que, par conséquent, Jésus
surplombe non seulement la totalité du temps, mais également le temps du récit, I’A. fait
de beaux développements sur la théologie de 1’agneau de Dieu venu pour enlever le péché
du monde, la transgression paradigmatique et salvatrice du sabbat, le sens du temps et
de «la fin du temps qui, tout a la fois contingente et nécessaire, manifeste le principe
de toute création» (p. 209). «A voir dans I’engagement de Jésus dans I’histoire, dans
la liberté de son ceuvre, I’engagement méme de Dieu, son Verbe et sa sagesse créatrice,
c’est, dit I’A., chercher le fondement dans une ceuvre détruite par la croix, dans 1’échec
historique». Tel est le paradoxe de la foi johannique. «Il ne reste de puissance a cette
ceuvre-1a que celle de I’amour qui se risque librement et s’offre a la liberté: a la liberté
fidele du Peére, a la liberté des hommes, serve du mauvais. La foi n’a d’autre certitude que
celle qui répond a cet amour-la» (ibid.). Deux articles sur des questions de méthode de
rédaction et d’interprétation gnostique du quatrieme évangile, dont «I’hypotheése méme
semble superflue» aux yeux de I’A., terminent ce magnifique recueil, qui offre encore au
lecteur le plaisir de retrouver en index le nom des auteurs cités et des références bibliques.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 801

THIERRY MURCIA, Jésus dans le Talmud et la littérature rabbinique ancienne
(Judaisme Ancien et Origines du Christianisme, 2), Turnhout, Brepols,
2015, 810 p.

I1 fallait une détermination de fer pour mener a bien une enquéte aussi vaste sur les
différentes manieres dont la figure de Jésus apparait et est envisagée dans les principales
sources de la littérature rabbinique examinée dans son ensemble, que sont dans I’ordre
chronologique de leur rédaction la Mishna, la Tosephta, la Gemara ou commentaire de
la Mishna, selon les deux formes qu’il a prises successivement, palestinienne (7al/mud
de Jérusalem) et babylonienne (Talmud de Babylone); sans oublier la littérature
midrashique. «Nous nous intéresserons surtout, dit I’A., a I’image que les Sages du
Talmud pouvaient avoir de Jésus: une ‘perception’ donc, plutdt qu’une ‘réalité’, et une
image qui renvoie sans doute davantage au ‘Jésus de la foi’ — le Christ des chrétiens
qu’ils cotoyaient — qu’au prédicateur galiléen, homme parmi les hommes» (p. 47).
Par une attention toute particuliére a chacun des textes étudiés et a leurs contextes
rédactionnels, aux différents modes de discussion qu’utilisaient les Sages du Talmud, il
s’avere d’abord, et tous les historiens et critiques, juifs ou non, sont d’accord sur ce point,
que «ces sources talmudiques n’expriment que rarement, et trés occasionnellement, un
témoignage historique, ne s’embarrassent guere de chronologie, ne reculent pas devant
les anachronismes, et n’ont de seule préoccupation que I’établissement et la transmission
des régles de vie (halakha) des communautés juives». Le plan que Thierry Murcia a
voulu donner a son ouvrage répond aux criteres suivants, complémentaires les uns des
autres : «J’ai tenté, dit-il, de tenir compte des problématiques rencontrées, de I’origine
des sources, de leur poids relatif et de leur intérét, mais également de I’évolution de
chaque tradition ». (p. 50). Ces problématiques, qui ne forment jamais systéme ni stratégie
d’ensemble facilement identifiable, sont distribuées en quinze chapitres formant quatre
parties : la premiére examine le nom, et les hypothétiques origines et raisons de ce nom,
que les sources palestiniennes les plus anciennes donnent a Jésus: ‘Yeshua Ben Panthera
guérisseur’, également attesté au [I° siecle par Celse. La seconde partie tente de faire le
point sur la nature de la connaissance que les rabbins pouvaient avoir de I’enseignement
de Jésus et de I’Evangile. «Que les scribes du Talmud aient connu I’existence de
I’Evangile est certain ; qu’ils aient eu quelque connaissance du contenu de I’Evangile est
probable, mais les fréquentes discussions entre juifs et chrétiens m’ameénent a penser que
les rabbins ont acquis la majeure partie de leurs informations concernant Jésus a travers
de tels échanges » (p. 672). Une troisiéme partie analyse la mani¢re dont le Talmud de
Babylone rend compte d’un éventuel séjour de Jésus en Egypte, ainsi que de son proces
et de son exécution: «1’ironie est au cceur de tout ce morceau: ce prétendu proceés n’est
rien de plus qu’une parodie. Mais, bien que Jésus soit rabbinisé — une rabbinisation
parodique, elle aussi — il n’est pas simplement, pour les scribes du Babli, ce disciple des
Sages qui s’est dévoyeé. Il est aussi, et surtout, la figure centrale d’un systéme religieux
florissant, séducteur et, par conséquent, dangereux, qui s’apparente a I’idolatrie. Dans ce
sens, il fait figure de ‘nouveau Balaam’» (p. 496). La quatrieme partie, enfin, se penche
sur les rapports trés complexes entre ces deux personnages, Balaam et Jésus qui, parce
qu’ils sont parfois distingués, parfois associés ou confondus, font 1’objet de discussions
animées : «une fois encore, dit I’A., les scribes du Babli, qui excellent dans I’art de la
parodie, cultivent I’ironie avec finesse. Ils n’hésitent pas a recourir a la dérision, voire
au cynisme, en particulier quand il s’agit de décrédibiliser I’adversaire. La fascination
que la minut (hérésie chrétienne) est susceptible d’exercer, le danger qu’elle fait peser,
sous-tendent la plupart des récits étudiés. Les procédés utilisés, en particulier ’appel a
I’implicite, aux allusions — qui sont permanentes — indiquent que le message ne s’adresse
qu’a un public averti ou qui demande a I’étre. (p. 683). Les nombreuses piéces annexes
justificatives ou controversées du dossier que fournit I’ A. sont importantes. La probité et
la pondération avec lesquelles non seulement il discute les positions de ses prédécesseurs

Science
des religions



802 BIBLIOGRAPHIE

ou d’autres chercheurs contemporains, mais encore €met ses propres hypothéses et
jugements, ne visent qu’a une clarification constructive des différents points de vue et
a la recherche de la vérité. Une vaste bibliographie, que suit la transcription en langue
originale des principaux textes étudi€s, ainsi que tous les index utiles et nécessaires dans
une telle démarche, se trouvent en fin de volume : sources classiques et scripturaires, juives
post-bibliques et chrétiennes, gnostiques, mandéennes, islamiques et auteurs modernes.

JEAN BOREL

Epwarp K. KApPLAN, Abraham Joshua Heschel, Une biographie, adapté de
Abraham Joshua Heschel, Prophetic Witness par Edward K. Kaplan et
Samuel H. Dresner, Haven, Yale University Press, 1998, et de Spiritual
Radical, Abraham Joshua Heschel in America 1940-1972, par Edward
Kaplan, Haven, Yale University Press, 2007, traduit de I’anglais par John E.
Jackson (Bibliothéque d’Etudes juives, 62), Paris, Champion, 2016, 376 p.

Abraham J. Heschel est une figure hors norme du judaisme du XX¢ siécle. D’abord,
comme dit E. Kaplan, parce qu’«il fut I’incarnation de plusieurs cultures juives qui
fleurissaient en Europe avant la Seconde Guerre mondiale » (p. 13). Ensuite, parce qu’il
a apporté au judaisme, par sa theése intitulée Die Prophetie - comme par toute 1’ceuvre
qui a suivi — une forme d’exégese biblique sans précédent. Le travail de M. Heschel,
dit Henry Corbin, qui en fut ’'un des tout premiers lecteurs et traducteurs au moment
de sa publication en 1936 alors qu’il était a I’Institut frangais de Berlin «constitue
un modele typique d’analyse phénoménologique. Son originalité est d’appliquer la
méthode a la religion prophétique, de facon a laisser son contenu et son essence se
présenter d’eux-mémes, dans leur réalité intentionnelle, toute abstraction faite des
préjugements de la psychologie religieuse ou du criticisme historique. L’A. est conduit a
dresser dans une opposition saisissante unio mystica et unio sympathetica. La souplesse
et la profondeur de son analyse, ol I’on trouvera comme une prolongation de I’ceuvre
de Max Scheler, lui ont permis de présenter sous un jour trés nouveau le prophétisme
d’Israél» (cf. Revue Hermes 111, 1939, p. 78). Enfin, parce qu’il n’a jamais séparé dans
sa vie le travail intellectuel de la réalisation spirituelle qu’il exigeait & ses yeux et de
I’engagement religieux, social et politique effectif qui devait nécessairement en découler.
La biographie que nous propose E. Kaplan permet aujourd’hui de revivre pas a pas la
totalité de ce parcours absolument passionnant de la vie de Heschel. Dans une premiére
partie nous suivons ses années d’enfance, depuis sa naissance a Varsovie le 11 janvier
1907, les influences décisives qu’il a regues a travers un milieu hassidique familial trés
puissant, ses années de formation et d’évolution intellectuelle au cours desquelles il a
connu et fréquenté la plupart des grandes figures du judaisme européen et du milieu
philosophique allemand de son époque : Fishl Schneersohn, Hillel Zeitlin, Martin Buber,
David Koigen, Moyshe Kulbak, Schlomo Beilis, Max Dessoir, Julius Guttmann, Léo
Baeck, Ernst Cassirer pour ne prendre que les plus célebres d’entre eux dont le jeune
Heschel non seulement suivit les cours, mais devint aussi 1’ ami. — C’est alors qu’il fait la
découverte de sa vocation propre au contact de I’idéologie rationaliste de ses professeurs
de I’Université de Berlin auxquels il était confronté, et qui conduira 2 la rédaction de sa
theése : «Pour eux », dit-il, «la religion était un sentiment. Pour moi, la religion comprend
les intuitions de la Thorah qui est une vision de I’homme du point de vue de Dieu»
[...] «Dieu est le Sujet alors que les étres humains sont les objets de la conscience
divine » (p. 53,55), et «la priére est un acte d’engagement total qui affecte Dieu comme
il affecte la personne» (p. 107)). Apreés diverses péripéties qui suivirent son arrestation
le 28 octobre 1938 par deux agents de la Gestapo et ’amenérent a Varsovie, puis a



BIBLIOGRAPHIE 803

Londres, Heschel s’enfuit a New York ou il débarqua le 21 mars 1940. C’est a partir
de 1a que commence la seconde partie de son parcours, dans laquelle nous plonge I’A.
D’abord professeur au Hebrew Union College de Cincinnati jusqu’en 1945, il fut ensuite
nommé au Jewish Theological Seminary de New York ou il restera jusqu’a sa mort, le
23 décembre 1972. Ces années furent d’une extréme richesse et intensité aussi bien par
la qualité et le succes de son enseignement que par I’importance de chacun des ouvrages
qu’il publia et les nombreux engagements publics, sociaux, politiques et interreligieux
auxquels il participa: lutte pour les droits civiques des Noirs avec Martin Luther King,
lutte pour les droits et la liberté des juifs d’URSS, lutte contre la guerre du Vietnam,
lutte enfin au cours du concile de Vatican Il pour la révision des deux Déclarations sur
les juifs et la liberté religieuse, et I’abolition finale de I’accusation de ‘déicide’. Grace
a ses nombreux contacts avec le protestantisme américain et ses amitiés profondes avec
le pasteur presbytérien William Sloane Coffin, Reinhold Niebuhr, alors professeur au
Union Theological Seminary de New York, et son successeur John Coleman Bennett, il
y fut exceptionnellement nommé comme professeur pour I’année académique 1965-66 :
occasion unique pour lui de donner aux nombreux étudiants qui s’étaient inscrits a
ses cours la quintessence de ses recherches bibliques, midrashiques, talmudiques et
kabbalistiques. Comme I’a si bien affirmé Paul VI lors de I"audience générale du 31
janvier 1973, a la nouvelle du décés de Heschel avec lequel il s”¢était profondément li€ et
en citant son livre Dieu en quéte de [’homme : « Bien avant que nous soyons partis a la
recherche de Dieu, Dieu est venu a notre recherche » (p.335). La bibliographie compléte
des ouvrages publiés, ouvrages posthumes et articles de Heschel, ainsi que les index des
noms cités, archives, interviews, correspondances et autres ouvrages consultés font de
cette biographie compléte une référence désormais incontournable.

JEAN BOREL

YasmINA FOEHR-JANSSENS, SiLviaA NAEF, ALINE SCHLAEPFER (€d.), Voile, corps
et pudeur. Approches historiques et anthropologiques (Religions et
modernités, 15), Genéve, Labor et Fides, 2015, 288 p.

Ce volume a paru suite au colloque «Voile, corps féminin et pudeur, entre Islam
et Occident», lui-méme accompagné de I’exposition Voile et Dévoilement. Le voile
dans tous ses états, qui ont eu lieu au printemps 2013 a Genéve. L’exposition, congue
indépendamment du colloque dés 2012, en constituait un complément visuel fort utile
et c’est a ce titre que sa conceptrice propose, en fin d’ouvrage, une réflexion sur les
objectifs de cette rétrospective. Le présent livre inclut également un hors-texte qui
reprend des illustrations précieuses pour mieux comprendre les problématiques abordées
par les différents auteurs.— Il est en effet particuliérement important de bien visualiser les
enjeux et de choisir avec soin les termes utilisés lorsque 1’on aborde un sujet aussi délicat
que le voile. Ce n’est pas I’'un des moindres mérites de ce livre que de rendre compte de
toute la complexité du sujet a travers la diversité des approches des spécialistes. Une telle
approche pluridisciplinaire permet de situer les contextes historique, anthropologique,
géographique, linguistique et religieux d’une pratique qui n’est pas limitée a une seule
religion, ni a une seule aire culturelle. — La premiére partie du livre, consacrée a la
relation entre «voile et monothéismes», participe a cette fascinante mise en valeur de
I’ambiguité au cceur des pratiques de voilement. L’article de I'exégete et théologien
Andreas Dettwiler expose adroitement toute 1’ambivalence de Paul dans 1 Co 11,2-16,
en soulignant la tension entre égalité charismatique et volonté de maintenir un ordre
patriarcal, tension trahie par I’argumentation poussive de Paul pour justifier le port du
voile par les femmes qui prophétisent. Bruce Fudge, spécialiste de littérature arabe, se



804 BIBLIOGRAPHIE

penche quant a lui sur I’ambiguité des indications fournies dans les textes coraniques
et leurs commentaires par les exégetes. Enfin, I’historien de I’art Jan Blanc souligne la
méme ambiguité chez le peintre néerlandais Aert de Gelder et sa représentation de la
troublante rencontre entre Juda et Tamar, en Gn 38. La fagon dont est peint le voile de
Tamar met en exergue la subtilité d’un ornement qui recouvre pour mieux montrer ce
qu’il recouvre. Ces trois articles, regroupés dans une méme premicre partie, annoncent
les problématiques que 1’on retrouvera tout au long de l'ouvrage: la cristallisation
autour du corps féminin et son autonomie; une dimension patriarcale avérée, mais qui ne
parvient pas a absorber toute la problématique du voile ; une mise en valeur des stratégies
de différenciation et de distinction, qu’elles soient sexuelles, religieuses ou sociales. —
Que ce soit en Occident ou dans des pays ou I’Islam est la religion majoritaire, les débats
contemporains sont vifs et sensibles autour de ce morceau d’étoffe. Il n’est donc pas
surprenant que Foile, corps et pudeur consacre toute une partie au «voile islamique et
espace public en Europe» francophone, tant la question est actuelle. On retrouve chez
différentes auteures (Rifa’at Lenzin, Wendy Shaw) la mise en avant d’un Occident qui
se veut et se voit comme libérateur des femmes, mais qui a en méme temps du mal a
intégrer les femmes voilées comme part intégrante et 1égitime de sa population (Monika
Salzbrunn). D’ou1 une certaine difficulté pour les féministes islamiques, qui se basent sur
les sources scripturaires pour revendiquer une égalité entre les sexes, et qui sont prises
entre les feux des discours patriarcaux venus tant de milieux non religieux que de certains
milieux islamiques (Leila El Bachiri). — Au-dela des différences de contexte entre des
pays aussi différents que la France, la Tunisie, la Belgique, I'Egypte, la Suisse ou encore
la Turquie, et a travers leurs approches respectives, tous les auteurs ont en commun une
nécessaire prise en compte de la dimension genrée de la question. L’ouvrage se concentre
en effet sur le corps féminin, et le corps masculin n’est mentionné que pour mieux faire
ressortir la cristallation de beaucoup d’enjeux sur le corps des femmes. Force est alors de
constater, avec certains des auteurs, que certaines choses n’évoluent que trés lentement:
que ce soit dans I’ Antiquité grecque (Florence Gherchanoc) ou dans le Moyen-Age arabo-
musulman (Katia Zakharia), le voile et plus largement le vétement sont mobilisés pour
mettre en valeur, par un subtil jeu de voilement-dévoilement, non seulement la beauté, mais
aussi le statut social et la vertu des femmes — vertu résumée a la pudeur et I’obéissance,
dans une perspective de domination masculine. — Mais, si cette dimension patriarcale ne
peut étre niée, elle ne résume en aucune fagon tous les enjeux: depuis sa ré-émergence
dans les années 1980, le voile — et par extension la mode pudique qui I’accompagne —
exprime également une créativité féminine certaine, qui le fait évoluer dans des directions
différentes qui ne sont pas mutuellement exclusives: marqueur identitaire, accessoire de
mode, outil de séduction, ou encore support d’une piété personnelle a éduquer.

HanNA WOODHEAD

JorRG StorLz, JupiTH KONEMANN, MALLORY SCHNEUWLY PURDIE, THOMAS
ENGLBERGER, MICHAEL KRUGGELER, Religion et spiritualité a l'ére de
l’ego. Profils de Pinstitutionnel, de l'alternatif, du distancié et du séculier
(Société), Geneve, Labor et Fides, 2015, 320 p.

La sociologie des religions en Suisse s’est enrichie d’une nouvelle publication
d’importance en 2014 (édition originale en allemand), puis en francais en 2015. Une
équipe de recherche en sciences sociales s’est attachée, dans le cadre d’un projet soutenu
par le Fonds national de la recherche scientifique, & « mesurer la religiosité et la spiritualité
de la population suisse» (p.7). Pour ce faire, elle a recueilli auprés de 1302 personnes des
données quantitatives ef qualitatives ; ce dernier volet, grace a plus de 70 entretiens, est une



BIBLIOGRAPHIE 805

des marques d’originalité de 1’étude, qui la distingue des recherches précédentes conduites
par Campiche et Dubach, des 1989. Il faut ajouter que la présente étude porte bel et bien
sur les individus, et non pas sur les communautés et Eglises, délibérément laissées de
coté, tout comme les religions non-chrétiennes, prises en compte dans d’autres modules du
projet national de recherche. On peut néanmoins regretter que le titre de 1’ouvrage laisse
croire que I’ensemble des religions présentes en Suisse aurait été pris en considération ici.
— Les auteurs proposent tout d’abord une nouvelle «théorie de la concurrence religieuse-
séculiere» (chapitre 1): depuis les années 1960, le christianisme est passé du statut de
ciment de la société a celui de choix privé, en concurrence avec des offres religieuses,
spirituelles ef de loisirs démultipliées. Cette tendance a la sécularisation de I’individu,
devenu un consommateur, y compris de I’offre religieuse et spirituelle, s’accroit au fil
des générations: en effet, les parents sont de plus en plus hésitants & permettre a leurs
enfants d’avoir une éducation religieuse, voulant leur laisser le choix ; et les enfants ne s’y
intéressent pas d’eux-mémes. — Dans le contexte d’une «société de I’ego», dans laquelle
I’individu doit lui-méme trouver un sens a sa vie, les auteurs ont cherché a identifier et
expliquer les grands types socio-religieux (chapitre 2), leurs croyances et pratiques
religieuses et spirituelles (chapitre 4), et les évolutions depuis les précédentes recherches
en Suisse (chapitres 1, 5 et 8). Cette typologie a pour but de rendre intelligible I’extréme
diversité des croyances et pratiques religieuses et spirituelles (ou leur absence) révélée
par la recherche. Ce sont les institutionnels (membres actifs d’Eglises chrétiennes), les
alternatifs (expérimentant de nouvelles spiritualités), les distanciés (dans la vie desquels
la religion et la spiritualité n’ont qu'une place mineure) et les séculiers (sans croyances ni
pratiques religieuses). Ce sont les distanciés qui sont les plus nombreux: ils représentent
plus de la moitié de I’échantillon. — Un des huit chapitres fournit des indications sur la
perception et 1’évaluation des différentes religions et confessions (chapitre 7), et leurs
causes : ainsi, la grande majorité des personnes interrogées, méme croyantes et pratiquantes,
pensent qu’aucune religion ne détient le monopole de la vérité, et que la religion a des
cOtés sombres, est une source de violence plutot que de paix. Les deux religions qui
sont le plus critiquées nommément sont I’islam puis le catholicisme, qui entraveraient
les libertés individuelles; ce dernier jugement sur le catholicisme est largement partagé
par les adhérents a cette confession, mais il est compensé par des éléments positifs. Le
protestantisme, quant a lui, est peu visible, mais suscite plutot un jugement positif (tout
comme le bouddhisme), par opposition au catholicisme. — L’ouvrage consacre une large
place aux annexes: elles détaillent la méthode employée, proposent des portraits des
personnes interrogées et des tableaux statistiques. La solidité de la recherche fait de ce livre
une référence, accessible mais néanmoins pointue, pour qui s’intéresse aux représentations
et aux pratiques religieuses de nos contemporains, et a leur évolution depuis le tournant
des années 1960. La démarche exclusivement sociologique du livre ne suffit pas: elle
appelle une autre démarche, relevant davantage de la théologie pratique, pour lancer des
pistes de réflexion et d’action pour d’une part restimuler la religiosité et la spiritualité
collectives, dans notre contexte hyperindividualiste ; et d’autre part amoindrir le clivage
entre les personnes trés engagées (essentiellement chez les évangéliques) et celles ayant
une mauvaise opinion de «la religion».

LAURIANE SAVOY



	Bibliographie

