Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 4

Artikel: Le symbole donne (encore) a penser
Autor: Biancu, Stefano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 755-767

LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER

STEFANO Biancu *

Résumé

Aprés un bref apercu de la redécouverte du probléme du symbolique qui
s est produite dans la premiére moitié du XX* siécle (§ 1), cet article se propose
d’abord de clarifier quelle serait la perspective adéquate pour interroger cette
dimension irréductible de ['étre humain (§ 2), en la retrouvant dans une philo-
sophie de la culture, au sens d’une philosophie qui choisit d’interroger ’étre
humain de l’extérieur, il essaie ensuite de circonscrire le domaine du symbole
par rapport a des domaines qui lui sont proches, et notamment celui du signe (§
3). Enfin il se propose d’évaluer non seulement la portée de cette « redécouverte »
du symbole, mais aussi ses retombées sur la philosophie elle-méme (§ 4).

I’émergence du probleme du symbole au XX° siécle

La question du symbole traverse, de fagon erratique et souterraine,
I’ensemble de la pensée occidentale '. Mais c’est au cours du XX¢ siécle qu’elle
connait une thématisation d’une ampleur sans précédent. L’intérét pour le
symbolique se répand en effet dans de nombreux domaines du savoir a partir du
début du siecle et surtout au lendemain de la Premiere Guerre mondiale, apres
aussi la crise des valeurs et des grandes idéologies du XIX¢ siecle (scientisme,
positivisme, foi inébranlable dans le progres etc.): crise déterminée en partie
par ’expérience ruineuse du conflit et la catastrophe qui s’en est suivie. Cet
intérét pour le symbolique se diffuse trés vite dans des milieux tres divers — la
psychanalyse, I’ethnologie, la phénoménologie des religions, la sémiologie, la
sociologie, la linguistique, la théorie de ’art, la philosophie, les différentes
formes de théologie.

Mircea Eliade parle a ce sujet d’une véritable « conversion » au symbole qui
touche, dans la premiére moitié du siécle, de trés nombreux secteurs du savoir.
Une conversion qui coinciderait non pas avec la découverte d’une nouveauté
absolue, mais avec la redécouverte de quelque chose dont on s’apergoit qu’on
en a perdu conscience avec le temps: le role du symbole comme instrument

* Professeur associé de philosophie morale a 1’Université de Rome-Lumsa.
' T. Topborov, dans Théories du symbole, Paris, Seuil, 1977, en décrit quelques
moments emblématiques.



756 STEFANO BIANCU

de connaissance, et donc comme composante fondamentale de 1’humanité de
I’homme?.

On a souvent voulu approfondir les raisons de cet «oubli» présumé. Selon
Todorov, certaines périodes auraient voulu refouler (au sens psychanalytique
du terme) I’incontournable coessentialité de 1’étre humain et du symbole, en
observant une distance de sécurité a 1I’égard de tout ce qui touche au symbolique,
pour le situer dans un ailleurs temporel, spatial, affectant I’ordre des genres et
des especes. On ’aurait fait pour des raisons de nature idéologique.

C’est a croire, écrit Todorov, qu’une censure vigilante n’autorisait a parler
du symbolique que si I’on utilisait des noms d’emprunt, tels que «foliey,
«enfance», «sauvage», «prehistoire»: comme il est difficile d’ignorer entié-
rement le symbole, nous déclarons que nous — les hommes adultes normaux
de I’Occident contemporain — sommes exempts des faiblesses liées a la pensée
symbolique, et celle-ci n’existe que chez les autres: les animaux, les enfants, les
femmes, les fous, les poétes — ces fous inoffensifs —, les sauvages, les ancétres —
qui, en revanche, ne connaissent qu’elle’.

Il semblerait, en somme, que 1’on ait tent¢ de mettre en quarantaine ce que
I’on considérait, pour différents motifs, comme une «vacance de la raison»*:
une manifestation de faiblesse de la part d’une pensée qui n’est pas encore
parvenue a la plénitude de ses possibilités (comme dans le cas des enfants, des
sauvages et des ancétres), ou qui est de toute facon incapable d’y parvenir en
raison d’une déficience naturelle (comme dans le cas des animaux, des fous, des
femmes !): une pensée, quoi qu’il en soit, extérieure a la vérité. Si I’on appli-
quait a ces propos les termes célébres de Thomas Kuhn®, on pourrait dire que
dans le cadre d’un certain paradigme de la subjectivité, le symbole a longtemps
représenté une anomalie qu’on a voulu expliquer et comprendre en la ramenant
soit a des déviances pathologiques, soit a des stades d’un développement encore
incomplet, soit encore a des formes d’humanité considérées comme imparfaites
et déficientes.

Ce refoulement daté des raisons du symbole, c’est la notre hypothése,
plonge ses racines dans certaines idiosyncrasies traditionnelles de 1’Occident
vis-a-vis de la dimension corporelle de la subjectivité — idiosyncrasies devenues
particulierement évidentes en modernité, lorsqu’on s’est trouvé confronté a
des exigences, treés justes d’ailleurs, telle que celle de garantir les conditions
de possibilité de la science moderne ainsi que d’une communauté politique
marquée par les grands principes du libéralisme.

2 Cf. M. ELIADE, Images et symboles. Essais sur le symbolisme magico-religieux,
Paris, Gallimard, 1952, p. 9-10.

3 T. Toporov, Théories du symbole, op. cit., p. 262.

* G. DURAND, Les structures anthropologiques de l'imaginaire (1960), Paris, PUF,
1983, p. 15.

5 Cf. T. KunN, La structure des révolutions scientifiques, tr. fr. de L. Meyer, Paris,
Flammarion, 2008.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 757

A partir de ces exigences on a en effet postulé un certain degré d’abstraction —
on a produit une fiction. Afin de garantir la possibilité d’un discours scientifique
objectif, neutre et universel, on a postulé une différence qualitative radicale entre
sujet et objet — une distance qui permettrait justement I’acte d’objectivation — et
cela a travers 'image d’un sujet calquée sur la figure abstraite d’une pure res
cogitans (par rapport a laquelle la dimension du corps serait inessentielle) qui
maitrise une pure res extensa mesurable (par rapport a laquelle la dimension
corporelle ne serait que de I’étendu). De méme, pour garantir 1’égalité de tous
devant la loi il fallait postuler une liberté originaire — I’article 1 de la Déclaration
universelle des droits de [’homme étant emblématique a ce sujet® —, a savoir une
figure abstraite de liberté a protéger de toute menace extérieure : une liberté qu’on
postule toujours déja 1a, comme si ce n’était pas une tache de tout étre humain
que de devenir libre’. Voici donc cette fiction qu’on a produite: celle d’une
subjectivité exclusivement intérieure, déja faite des le début, sans histoire — une
pure res cogitans qui domine un univers réduit a une pure res extensa, inerte et
qui n’a rien a dire. Voila une fiction qui s’est présentée d’abord sous la forme
d’un expédient de méthode, puis sous celle d’un refoulement dogmatique.

De cette maniére, on a postulé /e caractere inessentiel de certains présup-
posés irremplacables de la subjectivité, laquelle nécessite par conséquent une
médiation extérieure vis-a-vis de soi-méme, du monde, d’autrui, du fondement.
De cette médiation le symbolisme constitue la langue et la grammaire. En ce
sens, le refoulement du symbolique serait li€¢ a une figure abstraite et inadé-
quate de la subjectivité: c’est la, pour ’essentiel, qu’on rencontre le défi lancé
aujourd’hui par le symbole a la philosophie.

Afin de mieux comprendre les enjeux philosophiques liés a la question du
symbole, nous allons d’abord clarifier quelle serait la perspective adéquate pour
interroger cette dimension irréductible de 1’étre humain (§ 2): on la retrouvera
dans une philosophie de la culture, au sens d’une philosophie qui choisit
d’interroger I’étre humain de I’extérieur — a partir de ses actions, productions et
institutions, celles-ci étant considérées comme des médiations incontournables
de la subjectivité et de la socialité. Nous allons ensuite circonscrire le domaine
du symbole par rapport a des domaines qui lui sont proches, et notamment celui
du signe (§ 3): une différence radicale entre la logique sous-jacente au symbole
et celle du signe a été traditionnellement refoulée, et cela justement a cause
d’un paradigme inadéquat de la subjectivité. Il sera enfin possible d’évaluer

¢ «Tous les étres humains naissent libres et égaux en dignité et en droits» (nous
soulignons). Comme le remarque J.-M. Ferry, cet article ne fait sens que comme énoncé
régulatif, tandis qu’il est faux et presque absurde comme énoncé constatif: on est
toujours en chemin vers notre liberté. Cf. J.-M. Ferry, Les grammaires de ’intelligence,
Paris, Cerf, 2004, p. 201.

7 Autour de cette généalogie de la liberté ¢f. S. Biancu, «L’autorité, mode
d’emploi», Conférence 37 (automne 2013), p. 457-468 ; Ip., «Autorité versus liberté?
Théologie et savoir rationnel dans I’espace public», Revue d’éthique et de théologie
morale 252 (décembre 2008), p. 69-89.



758 STEFANO BIANCU

non seulement la portée de cette «redécouverte» du symbole, mais aussi ses
retombées pour la philosophie elle-méme (§ 4).

La perspective adéquate

Une perspective utile si I’on veut considérer le symbole en philosophie
est celle d’une philosophie de la culture: non pas au sens d’une philosophie
appliquée a un milieu d’étude circonscrit ou a un objet spécifique (au sens,
précisément, ou I’on parle par exemple de philosophie du droit ou du langage),
mais a celui d’une philosophie qui, d’emblée, se propose comme une alter-
native a la philosophie de la conscience inaugurée par Descartes et devenue
depuis lors paradigme hégémonique.

Se placer dans la perspective d’une philosophie de la culture signifie choisir
de considérer I’homme non pas d’abord de I’intérieur (par introspection),
mais de extérieur: a partir de ses actions, de ses productions, des grandes
institutions de la vie sociale, en reconnaissant que ces actions, productions et
institutions renferment une profondeur symbolique qui les rend irréductibles
a un simple agir/produire instrumental. L’homme partage certaines de ces
actions avec les autres espéces du monde animal: le fait de se procurer de la
nourriture, celui de manger, de se reproduire, de dormir, de chanter, de danser,
de jouer, de travailler. D’autres au contraire lui sont propres, comme la parole,
I’€criture, I’écoute, la contemplation, la priere. Mais, quand elles sont accom-
plies par I’homme, ces deux classes d’actions — méme et surtout celles qui lui
sont communes avec le monde animal — révelent et manifestent une profondeur
anthropologique irréductible: I’homme fait I’expérience que ce n’est pas
seulement la survie de I’individu et/ou de I’espéce qui y est en jeu, mais qu’il
s’y trouve quelque chose de plus: est aussi originellement en jeu la dimension
du sens et d’une relation possible avec le fondement (de soi et du monde). Est
en jeu — pour reprendre une célébre question kantienne — 1’espérance qu’il lui
est possible de concevoir.

Ce qu’une philosophie de la conscience ne semble pas capable de saisir,
c’est en particulier 1’irremplagable médiation symbolique de la subjectivité
et de la socialité, et, par suite, la fonction anthropogénétique essentielle de
ces actions, productions et institutions. Une philosophie de la conscience,
en somme, ne parait pas capable de mesurer que I’expérience n’est jamais
totalement immédiate : avant d’étre subjectivement constituée (au sens trans-
cendantal du terme), celle-ci se présente en effet toujours symboliquement
médiatisée (au plan individuel) et instituée (au plan social)®. Si, dans le cadre

§ I'utilise le mot «institution» au sens que lui a donné M. MERLEAU-PONTY dans:
L’institution dans [I’histoire personnelle et publique. Le probléme de la passivité: le
sommeil, I'inconscient, la mémoire: notes de cours au Collége de France (1954-1955),
Paris, Belin, 2003.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 759

d’une philosophie de la conscience, le symbole est donc un instrument a dispo-
sition du sujet — il y a précisément une priorité constituante de la conscience
et du sujet—, dans le cadre d’une philosophie de la culture ainsi entendue, le
symbole est au contraire la voie d’acces a un sens qui s’offre comme déja la:
qui précede donc toujours le sujet, le provoque et I’interpelle.

D’autre part, reconnaitre dans une philosophie de la culture la perspective
capable d’affronter la question du symbole signifie prendre au sérieux I’arc de
la pensée du XX siecle en la matiere, et reprendre le propos la ou les grands —
au moins depuis Cassirer® — I’ont laissé.

Qu’est-ce qu’un symbole ?

Si I’on veut retracer les grandes lignes d’une théorie du symbole, il faut
d’abord se débarrasser de la possibilité de certains malentendus et circonscrire
le sujet a I’aide de quelques catégories auxquelles on I’a traditionnellement
associé. La premicre d’entre elles — et la plus fondamentale — est celle de signe.

Notre hypothése c’est que le symbole ne représente pas un cas particulier
du signe: on ne doit donc pas comprendre le symbolique comme une sous-
espéce du genre plus vaste constitué par les signes. L’affirmation n’a rien de
banal: comme Todorov I’a montré ', un présupposé constant de la rhétorique
occidentale a précisément été de penser le symbole comme un dérivé du signe
et de considérer en conséquence le symbolique comme un sous-ensemble du
sémiotique; une longue tradition a suivi cette ligne, d’Augustin d’Hippone
a Umberto Eco, en passant par la psychanalyse de Freud, la sémiologie de
Saussure et le structuralisme de Lévi-Strauss et de Lacan'!.

La tradition sémiologique, rassemblant les divers courants qui voient dans
les symboles des cas particuliers du genre plus vaste constitué par les signes,
pose malheureusement aux symboles une question a laquelle ils ne sont pas
en mesure de répondre, quand ils leur demandent ce que, au juste, ils symbo-
lisent . Les symboles, en effet, ne symbolisent rien a proprement parler: ils ne
sont 1a que pour eux-mémes, et ils ne renvoient pas, comme des signifiants, a
une conceptualité abstraite (le domaine des signifiés). L’acceés au symbole ne
se fait pas au moyen d’une traduction conceptuelle, qui menerait le contenu du
symbole vers I’extérieur, en terrain neutre, mais a travers une pénétration dans
le symbole lui-méme. Les symboles ne demandent donc pas a étre traduits dans
une langue et selon une logique qui leur sont extérieures et étrangeres, mais

® Cf.E. CassiRer, Essai sur I’homme, tr. fr. de N. Massa, Paris, Minuit, 1975.

19 Cf. T. Toporov, Théories du symbole, op. cit.

' G. Durand les qualifie d’herméneutiques «réductives» du symbole (de Freud a
Lévi-Strauss): ¢f. G. DuranD, L’imagination symbolique, Paris, PUF, 1964, en parti-
culier le chap. 2.

12 Cf. D. SPERBER, Le symbolisme en général, Paris, Hermann, 1974, chap. II
(«Significations cachées »), p. 29-62.



760 STEFANO BIANCU

exigent que I’on pénétre a Iintérieur de leur logique et que 1’on participe de
leur développement. Ils impliquent donc la situation du sujet dans une histoire
déterminée : dans une durée individuelle et/ou collective qui les active et qu’ils
activent.

Ce qui semble généralement inadéquat, c’est une approche représenta-
tionnelle du symbole : une approche fondée sur le présupposé selon lequel les
symboles seraient des représentations de quelque chose d’autre. Plutét qu’une
représentation, le symbole structure d’abord, en effet, une relation : c’est cela
qui le rend irréductible au sémiotique. Autrement dit, le principe fondamental
du symbolisme est celui d’une relation mutuelle entre des €léments distincts
et concrets, dont la combinaison produit du sens . Du reste, on peut aisément
retrouver dans ces considérations la trace de I’étymologie du mot «symbole»:
le symbolon antique était un objet divisé en deux parties, distribuées entre
les deux partenaires d’un contrat, d’une alliance ou d’un pacte. Le symbole,
ainsi, ne renvoie pas a autre chose que lui-méme: il introduit dans 1’ordre (de
sens et de valeur) dont il fait lui-méme partie'. A la différence du signe, qui
renvoie a autre chose que lui-méme, le symbole invite a pénétrer en lui, a s’en
rendre participant, dans un ordre (de relations) auquel il appartient lui-méme.
Il institue ainsi une reconnaissance, un pacte, une alliance qui s’étendent aux
bénéficiaires eux-mémes du symbole, lesquels sont invités a y entrer, a y
prendre part: & se reconnaitre  I’intérieur d’un ordre symbolique commun. A
la différence du signe, qui désigne et informe, le symbole assigne et forme une
identité et une place a I’intérieur d’une relation . Dés ses origines, le symbole/
symbolon est ainsi un opérateur de reconnaissance mutuelle, capable d’instituer
un moi, un toi, un nous. En ce sens, il est ce qui permet a ’individu et a la
communauté de se reconnaitre et de s’identifier.

Le symbole, entre relation et représentation

Cette nature d’abord relationnelle du symbole s’explique essentiellement
de deux manieres. D un coté, le symbole structure la relation d’intentionnalité,
c’est-a-dire la dynamique et la facon dont 1’objet est actif dans la conscience
du sujet. Dans cette perspective, les symboles constituent, dans leur caractere
concret, un véritable organon de perception et d’action intentionnelle'®: en
instituant et en médiatisant le rapport entre sujet et objet, ils constituent les struc-
tures dynamiques et génératives d’une relation intentionnelle. Cela signifie non

13 Cf. F. ORTIGUES, Le discours et le symbole, Paris, Aubier-Montaigne, 1962, p. 61.

4 Cf.ibid., p. 65.

5 Cf. L.-M. CHAUVET, Du symbolique au symbole, Paris, Cerf, 1979, en particulier
le chap. II1.

16 Cf. a ce sujet D. ZADRA, Il tempo simbolico. La liturgia della vita, Brescia,
Morcelliana, 1985, ainsi que D. SPERBER, Le symbolisme en général, op. cit., chap. IV
(« Symbolisme et savoir»), p. 97-126.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 761

seulement qu’ils constituent un véritable dispositif d’apprentissage, mais qu’ils
exercent une fonction anthropogénétique fondamentale : a travers la médiation du
symbole, en effet, le sujet acquiert une nouvelle intégrité et une nouvelle capacité
a élaborer le principe de réalité¢ de facon créatrice. Ce n’est pas par hasard que
Durand parle de la « connaissance symbolique » comme d’une « co-naissance» '’
d’une véritable co-naissance du sujet, de sa constitution en tant que sujet.

D’un autre c6té, c’est de la nature d’abord relationelle du symbole que
découle sa capacité a fonder les relations qui constituent le monde humain.
Non seulement, donc, les relations (intentionnelles) entre le sujet et la réalité,
mais aussi les relations entre les sujets. En instituant un monde commun
précédant I’avénement de toute subjectivité individuelle — les symboles sont
toujours, en effet, entre quelqu’un et quelqu’un d’autre, et non pas simplement
de quelqu’un —, ils fondent les relations humaines, avant méme toute possi-
bilité d’accord explicite, contractuel et procédural : «d’une maniére générale,
les symboles sont les matériaux avec lesquels se constituent une convention
de langage, un pacte social, un gage de reconnaissance mutuelle entre des
libertés » 3.

Le symbolique n’est donc pas réductible a I’horizon du sémiotique, dans la
mesure ou il ne se réduit pas a une représentation, mais configure un opérateur
de relation il institue ’espace des médiations entre ’homme et le monde (entre
sujet et objet), entre les hommes (entre sujets), entre ’homme et lui-méme (en
le constituant précisément comme sujet capable d’auto-appropriation — d’un
retour critique sur soi). Louis-Marie Chauvet |’a parfaitement décrit:

le sujet n’atteint jamais le «réel» comme tel: il le filtre sans cesse, il le construit — et
s’y construit simultanément. [...] L’imaginaire qui le travaille et I’aiguillonne le
laisserait volontiers aller au vagabondage confusionnel et a la fantaisie débridée.
Mais le symbolique le structure de telle maniére qu’il lui impose les régles du jeu,
des régles communes a tout le groupe culturel; il le met «en-jeu». Grice a ce pacte
social, ou I’économique, le politique, les regles de parenté, I’éthique, le religieux...
se renvoient les uns aux autres de maniére signifiante, il ne peut se fabriquer son
monde, sa société, son histoire n’importe comment: il n’en est pas propriétaire, pas
plus que de lui-méme; il lui faut renoncer a I’imaginaire appropriation de soi, comme
de tout le «réel»: telle est la tiche qui lui est impartie, s’il veut devenir un «sujet» '?.

Le signe et le symbole

Si le symbolique ne se laisse pas saisir comme une sous-espece du sémio-
tique, a quel domaine appartient-il ? I1 faut avant tout reconnaitre qu’il n’appar-
tient pas d’abord a I’ordre du signifié. A la différence du signe, le symbole fait

17 C’est I'un des concepts récurrents chez G. DURAND, Les structures anthropolo-
giques de I’imaginaire, op. cil.

18 E. ORTIGUES, Le discours et le symbole, op. cit., p. 61.

19 L.-M. CHAuVET, Du symbolique au symbole, op. cit., p. 33-34.



762 STEFANO BIANCU

en effet éclater la dimension sémantique : il ne communique pas quelque chose,
mais en lui (et non a travers lui) quelque chose se communique et se manifeste
en venant a la présence. On pourrait dire, de facon apparemment paradoxale,
que le symbole est I'union non d’un signifié et d’un signifiant (selon la
définition classique que Saussure donne du signe), mais de deux signifiants: de
deux entités concretes dont 1’union produit du sens.

Le signe — en tant qu’union d’un signifiant et d un signifi€ — est une commu-
nication d’autre chose que lui-méme: une représentation, précisément, d’un
signifié a travers un signifiant. Prenons un exemple évident: un panneau de
signalisation (le signifiant) au contenu sans équivoque — ici, le stationnement
est interdit (le signifié¢). Une fois décodé et traduit en concept, le signe épuise
sa fonction de communication (de nature informative) et redevient inerte: il
n’ajoute rien a une communication achevée en elle-méme.

Le symbole est, au contraire, une entité concrete — potentiellement signi-
ficative («signifiante», précisément) — qui en est en méme temps une autre. I1
s’agit, plus précisément, d’une entité concrete dans laquelle une autre entité
concrete, irréductible donc a un simple signifié, vient a la manifestation et a la
présence, sans s’épuiser pour autant dans sa manifestation. Un exemple assez
parlant est celui du don: comme Mauss 1’a magistralement montré °, le don est
symbole — a savoir présence et manifestation — du donateur, ce qui le rend a la
fois libre et obligé. C’est en effet le fait d’étre le symbole du donateur, a savoir
’union entre le signifiant « donateur» et le signifiant «objet donné», qui fait que
donner, accepter, rendre un don (ou bien se refuser a faire cela) signifie proposer
et accepter (ou éventuellement refuser) non pas simplement un objet, mais bien
plus profondément une relation avec la personne du donateur. Evidemment
tout cela présuppose une histoire, personnelle et/ou sociale, le fonctionnement
symbolique du don étant inséparable de I’histoire de sa donation, ce qui le rend
aussi irréductible a un signifi¢ a apprendre une fois pour toutes.

Bref, a la différence d’un signe qui lie un signifiant et un signifié, le symbole
est plutdét a comprendre comme relation entre deux signifiants: relation qui
ouvre a I’horizon d’un sens restant cependant toujours et ultimement indis-
ponible. Cette nature de révélation (révélation d’un caractére concret qui se
rend présent dans un autre caractere concret) rend le symbole potentiellement
inépuisable et irréductible a toute traduction conceptuelle.

Précisons que comprendre le symbole comme union de deux signifiants
n’implique pas de rendre le symbole extérieur au domaine du sens. Un signi-
fiant n’est pas, en effet, un objet inerte, mais un phénoméne concret (action,
chose, animal, parole, geste...) qui est constitutivement ouvert a la dimension
du sens. Comprendre le symbole comme 1’union de deux signifiants n’implique
donc pas un refoulement de la dimension du sens, mais atteste au contraire
que le caracteére inépuisable du symbole — son irréductibilité a un signifié

2 Cf. M. Mauss, Essai sur le don (1923-24), in: Sociologie et anthropologie, Paris,
PUF, 1950.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 763

déterminé dont une traduction extérieure a la logique du symbole lui-méme
serait disponible — est essentiellement lié¢ a sa nature concréte. Car en tant que
fait concret constitutivement ouvert a la dimension du sens, le symbole n’est
jamais totalement transparent, jamais totalement traduisible en un signifié
disponible. C’est donc cette opacité, constitutivement liée a sa nature concrete,
qui rend finalement le symbole inépuisable.

Le point est délicat et mérite notre attention: pour dépasser I’insatisfaction
que fait naitre la définition saussurienne du symbole comme union (arbitraire)
d’un signifié et d’un signifiant (et donc, en fin de compte, comme signe), deux
voies ont été parcourues. La premiére, empruntée par Ricceur, a abouti a une
définition du symbole comme union entre deux signifiés : le symbole procurerait
la lecture d’un autre sens a I’intérieur du premier sens, littéral, immédiat?'. La
seconde, empruntée par Ortigues, a vu au contraire dans le symbole 1’union de
deux signifiants *.

Si les deux solutions tachent de dépasser I’identification du symbolique
a la figure d’un renvoi possédant finalement la nature d’un signe, la seconde
présente cependant I’avantage de conserver 1’essentiel de son caractére concret,
en reconnaissant que le symbole est toujours guelque chose de concret ol une
autre chose vient a la manifestation et a la présence: quelque chose en quoi
il est possible de faire I’expérience, & 1’intérieur d’une durée personnelle ou
collective, de la présence et de la manifestation de quelque chose d’autre.

En ce sens, cette sorte de spiritualisation des deux termes de la relation,
sensible dans le passage qu’opere Ricceur d’une définition du symbole comme
union d’un signifiant (concret) et d’un signifié (abstrait) a une définition comme
union de deux signifiés, ne semble pas en mesure d’exprimer I’essentiel du
symbole: car le symbole ne représente pas la variante spiritualisée et éthérée
du signe; il est au contraire I’attestation de 1’irréductibilité du concret non
seulement au simple fait positif, mais aussi a I’ordre des signifiés disponibles.
La différence entre signe et symbole est donc a retrouver dans la nature concreéte
des deux termes de la relation : une relation qui consiste dans la présence et la
manifestation — sensée — d’un signifiant a un autre.

Deux logiques différentes

Signe et symbole répondent ainsi a deux logiques différentes. Devant
véhiculer des signifiés, le signe opére selon une logique essentiellement instru-
mentale, une logique économique d’efficacité nécessaire en vue d’un objectif:
un objectif qui, finalement, est la communication et la transmission d’un

2L Cf. P. Ric&uwr, De interprétation. Essai sur Freud, Paris, Seuil, 1965, p. 21.
Ricceur s’était déja exprimé dans les mémes termes dans La symbolique du mal, Paris,
Aubier, 1960, ou le symbole est défini comme «le mouvement du sens primaire qui nous
fait participer au sens latent et ainsi nous assimile au symbolisé» (p. 22).

22 Cf. E. ORTIGUES, Le discours et le symbole, op. cit.



764 STEFANO BIANCU

signifié — d’une information. Pour atteindre cet objectif, il suffit d’une dépense
minimale de ressources. Le signe fonctionne donc selon la logique du minimum
nécessaire : tout ce qui est en plus est considéré comme une entrave au but visé.

La logique sous-jacente au fonctionnement symbolique répond au contraire
a un principe opposé, que 1’on pourrait qualifier de «maximum gratuit» %,
N’ayant pas de signifiés a communiquer, le symbole vise plutot a instituer,
a travers des médiations concreétes, des expériences, des relations et des liens
sans aucune utilité concrete de nature précise : tout symbole vit ainsi dans une
logique de gaspillage apparent, de redondance gratuite, d’excés «inutile » **.

Le symbolisme rompt donc avec la situation d’un rapport au monde de
type exclusivement instrumental, dans le domaine de la connaissance, de la
communication, de la production. Il s’engage sur le long chemin (un chemin anti-
¢conomique) du rapport & un monde reconnu comme irréductible a un ensemble
d’objets inertes — pures extériorités libres de toute forme d’intériorité — et d’indi-
vidus isolés, de pures intériorités. Il représente ainsi la condamnation de toute
prétention a la domination de la part d’une intériorit€ qui se croit exempte de
toute trace d’extériorité, et met fin aux prétentions d’un sujet qui se comprend
comme maitre absolu de lui-méme et du monde qui I’entoure. Il disqualifie
enfin le dualisme de la (pure) res cogitans et de la (pure) res extensa.

Mais on se tromperait si, de I’irréductibilité¢ du symbolique au sémiotique,
on concluait a une incompatibilité radicale entre les deux registres. Au contraire,
signe et symbole représentent deux polarités inséparables, €également présentes,
selon des proportions variables, dans toute manifestation de I’humain. Chaque
acte, chaque langage humain est en effet habité, en méme temps, par une inten-
tionnalité liée au signe et une intentionnalité liée au symbole. Si la révision
de I’identification du symbole avec le signe s’impose, il faut aussi reconnaitre
qu’il n’y a aucune manifestation de I’humain qui n’ait en méme temps un
caractere de signe et un caractere de symbole (méme si c’est dans des propor-
tions variables): il s’agit de deux logiques différentes qui coexistent comme
deux polarités inséparables dans le donné concret de la réalité . Une lecon
académique, par exemple, véhicule certainement un certain nombre d’informa-
tions et des concepts (c’est le niveau informatif du signe), mais en méme temps
elle demande — et produit — une reconnaissance mutuelle entre les sujets qu’y
sont impliqués : une reconnaissance qu’elle médiatise et rend possible (c’est le
niveau formatif du symbole).

2 J’emprunte cette expression a A. GrILLO, Il simbolo: una sfida per la teologia e la
liturgia, in: S. Biancu-A. GriLLO, Il simbolo. Una sfida per la filosofia e per la teologia,
San Paolo, Cinisello, 2013, p. 101-162.

2 C’est la these fondamentale de D. SPERBER, Le symbolisme en général, op. cit.

3 Cf. L.-M. CHAUVET, Du symbolique au symbole, op. cit., en particulier le chap.
II. D’ailleurs le signe correspond lui aussi a une fonction bonne, celle du logos et de la
raison, qui est nécessaire pour avancer intelligemment dans la vie: je dois cette petite
remarque a la stimulante confrontation que j’ai eue, a partir de la réception de mon texte,
avec Ghislain Lafont, que je désire ici remercier nommément.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 765

La philosophie et les raisons du symbole

I1 est désormais possible de tirer quelques conclusions sur la tiche que la
considération du probléme du symbole assigne a la philosophie: sur ce qu’on
pourrait appeler, par conséquent, les (bonnes) raisons du symbole.

Comme on a cherché a le montrer, 1’espace et le réle du symbole ne se
laissent mesurer qu’a la condition de reconnaitre I’insuffisance d’un paradigme
de la subjectivité réduite a la figure d’une conscience assimilable en fin de
compte a une simple res cogitans vis-a-vis de laquelle le corps serait inessentiel.
N’étant ni une pure chose (extérieure) ni une pure idée (intérieure), le symbole
disqualifie I’alternative de la res cogitans et de la res extensa. C’est pourquoi
une philosophie qui prend au sérieux le symbole peut, elle, offrir un véritable
remede aux difficultés posées a la philosophie moderne de la conscience et
aux tentations égologiques récurrentes du sujet?. Car le symbolique précéde
toute forme de subjectivité autonome et représente 1’épaisseur des médiations:
entre les étres humains, et entre ceux-ci et la réalité d’eux-mémes, des autres,
du monde et du fondement. Il représente par suite I’ouverture sur un monde
commun qui est toujours déja la. Le symbole donne accés au monde, dans la
mesure ou il permet de faire I’expérience du monde en tant que monde déja
(linguistiquement, culturellement etc. — enfin: symboliguement) institué, en
tant que monde familier et habitable, un monde qui provoque et interpelle le
sujet. Tout cela le rend irréductible a une simple option de la liberté, comme si
chacun pouvait choisir ses propres symboles.

Si tout symbole est finalement indisponible au sujet, il donne toutefois a
penser — selon la formule kantienne reprise par Ricceur — et demande a étre
pensé. C’est 1a sans doute I’un des plus grands défis lancés a la philosophie.
S’il est vrai, d’un c6té, que seul I’homo symbolicus peut éprouver et mesurer
les dynamiques profondes des symboles (un homme irréductible a une pure
res cogitans), il est tout aussi vrai qu’il manquera toujours a un homme exclu-
sivement symbolique la possibilité¢ de distinguer entre richesse et perversion
du symbole: entre son visage le plus fiable, source d’humanité et de liberté,
et sa perversion possible, autoritaire et idéologique, source de domination et
de mortification de I’humanité et de la libert¢ mémes qu’il était censé garantir.

En ce sens, la redécouverte de la pertinence anthropologique de la figure
de I’animal symbolique est un pas que la philosophie doit nécessairement
et urgemment accomplir. Mais ce pas ne peut mener a une alternative nette,
comme s’il s’agissait de choisir, sous la guise d’un aut-aut, entre une définition
de I’homme soit comme animal symbolique, soif comme animal rationnel.

%6 Comme I’ont observé des philosophes de la dimension de M. MERLEAU-PONTY (cf.
L’institution dans [’histoire personnelle et publique, op. cit.) et de P. Ric&ur (¢f. «Le
symbole donne a penser», Esprit, 7-8 (juillet-aofit 1959), p. 60-76; ici p. 60).



766 STEFANO BIANCU

En d’autres termes: si la figure anthropologique de I’animal symbolique était
simplement une alternative a celle de I’homme comme animal rationnel, le
symbole resterait une illusion d’enfants, de primitifs, de fous.

S’il est donc nécessaire de reconnaitre que I’immeédiateté de la pensée ne peut
que se révéler une illusion au moment ot ’on en oublie certaines de ses média-
tions indépassables (corporelles, affectives, culturelles, linguistiques... — bref:
symboliques), il est aussi nécessaire de reconnaitre I’inverse: ces médiations
représentent a leur tour des immeédiatetés — des mondes a I’intérieur desquels on
habite avant méme d’en avoir conscience?” — qui demandent nécessairement a
étre portées a la conscience a travers une médiation de la pensée critique.

Se révele ici une structure de type circulaire: d’un coté, I’exercice d’une
pensée critique est lié a la médiation de présupposés fondamentaux, mais de
’autre ces derniers représentent a leur tour des immédiatetés que la pensée
critique est appelée a médiatiser. L’animal rationnel a donc pour présupposé
I’animal symbolique, mais ce dernier doit étre (du moins en partie) soustrait a
I’immédiateté, s’il veut que les présupposés de sa propre humanité agissent en
vue d’un plein déploiement de cette humanité¢ méme, et non, auforitairement,
comme frein (corporel, culturel, idéologique) a la plénitude humaine qu’il
est appelé a réaliser. Non pas au sens, cependant, ou I’on devrait fournir une
traduction rationnelle de ces présupposés (c’était au fond le réve de Freud et
de la psychanalyse: libérer I’homme de ses présuppos€s a travers la clarté du
concept et de la parole), mais au sens ou la pensée ne peut pas ne pas revenir
sur ses présupposés : elle ne peut les laisser dans I'immédiateté absolue.

Quelle serait donc la tiche de la philosophie face a la question du symbole ?
Merleau-Ponty 1’a magistralement indiquée dans son Eloge de la philosophie,
la lecon inaugurale qu’il prononga au Colleége de France:

La philosophie est en pleine histoire, elle n’est jamais indépendante du discours
historique. Mais elle substitue en principe au symbolisme tacite de la vie un symbo-
lisme conscient, et au sens latent un sens manifeste. Elle ne se contente pas de subir
I’entourage historique [...], elle le change en le révélant & lui-méme .

Voila donc le visage d’une philosophie qui prendrait au sérieux autant
le symbole en tant qu’objet irréductible a une pure res extensa, qu'un homo
symbolicus irréductible a une pure res cogitans: il s’agit d’une philosophie
qui prend la forme d’une pensée a la fois liée et libre — liée a des présupposés
qu’elle trouve déja 1a, sous la forme d’un symbolisme latent et tacite, et a partir
desquels elle déploie sa force critique, sa liberté, sa capacité de manifester, sous
la forme d’un symbolisme conscient, le sens qui la précede.

7 Husserl les eiit appelées « Lebenswelten » : ¢f. en particulier E. HUSSERL, La crise
des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, tr. fr. de G. Granel,
Paris, Gallimard, 1976.

2 M. MerLEAU-PONTY, Eloge de la philosophie, Paris, Gallimard, 1965, p. 66.



LE SYMBOLE DONNE (ENCORE) A PENSER 767

I1 s’agit d’une tdche qui ne coincide pas totalement avec la perspective
de certains des plus grands penseurs qui se sont, au XX siecle, attachés a la
question du symbole. Cette thématisation s’est souvent faite dans le cadre d’une
recherche sur les conditions du savoir: le cadre établi par la célebre question
kantienne, «que pouvons-nous connaitre ?»?’ Aujourd’hui, le temps semble
venu de considérer également la pertinence du symbole dans le cadre d’une
autre question elle aussi kantienne : « Que nous est-il permis d’espérer 7 » C’est
surtout ici que le symbole se révele irremplagable. Ce n'’est en effet que dans
I’experience concrete du concret que l’on peut trouver le moyen de poser de
Jfacon sensée la question du sens. Ce n’est que si le concret se révele capable
de ne pas étre simplement res extensa inerte, mais d’étre symbole — présence et
manifestation d’un sens indisponible qui interpelle et provoque a la relation et
a la liberté —, que I’on peut répondre qu’il est possible d’espérer quelque chose
parce que quelque chose est capable de sens. Il ne s’agit pas de changer de
paradigme, de passer d’un primat du logique a un primat de I’illogique symbo-
lique, mais de reconnaitre que le symbolique représente une ouverture du
logique a un «proslogique » en vertu duquel le /ogos est originairement éprouvé
comme une parole que le réel nous destine : une parole adressée, écoutée, crue,
refusée, avant méme qu’elle soit parfaitement comprise et déclarée vraie — une
parole qui interpelle et invite donc a la relation, avant méme d’exiger une mise
a distance qui en permette la pleine objectivation .

De cette maniere, le symbolique représente 1’espace qui convient pour
poser la question de ce que nous pouvons espeérer : nous pouvons espérer parce
que nous sommes interpellés par un sens qui est déja la. Non pas seulement
au-dela, mais la: dans la richesse infinie d’un concret qui nous interpelle dans
la mesure ou il est potentiellement symbole, manifestation et présence d’un
sens jamais entierement disponible.

2 (C’est sans doute le cas de Cassirer, qui a cependant eu le mérite d’avoir, le premier,
compté le symbole parmi les grandes catégories de la philosophie du XX-* siecle.
30 Cf. G. LaFoNT, Que nous est-il permis d’espérer ?, Paris, Cerf, 2009,






	Le symbole donne (encore) à penser

