Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 4

Artikel: La vulnérabilité : esquisse d'une reconstruction conceptuelle
Autor: Doat, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 733-753

LA VULNERABILITE : ESQUISSE
D’UNE RECONSTRUCTION CONCEPTUELLE

Davip Doar

Résumeé

La vulneérabilité qualifie en genéral tout étre sensible dont la dépendance
au milieu pour la subsistance ou l’épanouissement de ses possibilités, expose
a des risques de blessures ou d’affaiblissement des capacités qui appellent au
plan humain protection, soutien et prévision des risques. Si une telle acception
de la vulnérabilité est tout a fait juste, l’objectif de cette étude est de montrer
qu’elle demeure insuffisante. A partir d’une réévaluation des références étymo-
logiques, sémantiques, biologiques et phénoménologiques du concept, I'auteur
montre que la vulnérabilité constitue aussi, paradoxalement, un pouvoir au
sens actif du terme.

1. Introduction

La vulnérabilité fait 1’objet depuis plusieurs années de nombreux travaux
dans les champs des sciences humaines et en philosophie. Des théories
féministes aux théories du care, de la sociologie des risques a la philosophie
politique, la théorisation du concept a permis d’en apprécier la portée critique.
Ce prisme de la vulnérabilité n’a pas qu’ouvert la voie a une contestation
de I’anthropologie libérale classique sous-jacente aux théories modernes du
contrat social. Il a aussi permis de poser les bases d’une philosophie politique
et d’une théorie morale véritablement inclusives de la vulnérabilité et de ses
figures sociales (la personne malade, handicapée ou agée), ce que I’on ne
retrouve dans aucune théorie moderne.

En prenant la vulnérabilit¢ comme objet d’étude, la finalité poursuivie
dans ces lignes n’est toutefois pas de poursuivre cet effort de ‘politisation’
du concept, entamé dans les théories du care ou la littérature féministe. Il ne
s’agit pas non plus d’approfondir ici les enjeux de la vulnérabilité sociale des
individus, liée plus particulierement aux risques qui pésent sur ces derniers
en raison de certains facteurs €économiques, sociaux ou culturels. Nous
entendons plutdt reprendre a nouveaux frais le geste de la conceptualisation
de ce qui est au fondement de cette vulnérabilité sociale, en tant que condi-
tionnée par une vulnérabilité onfologique plus profonde, liée a notre condition
d’étre vivant. Car si cette vulnérabilité ontologique — que nous pouvons aussi



734 DAVID DOAT

qualifier d’‘anthropologique’ au sens ou nous en faisons I’expérience — est bien
présupposée dans les théories du care ou la littérature féministe, sa ‘matiére’
premiére puise dans un ensemble de strates signifiantes qui, selon nous, n’ont
pas toutes été suffisamment investies ni étayées a ce jour. En général, la plupart
des définitions de la vulnérabilité proposées dans la littérature ' en échafaudent
en effet le contenu a partir de sa ‘matiere’ essentiellement passive et négative.
Si cette herméneutique de la vulnérabilité est tout a fait Iégitime, 1’objectif de
cet article est de montrer que la vulnérabilité n’expose pourtant pas seulement
la vie a des risques négatifs. Si la vulnérabilité caractérise la condition d’un
étre exposé a ce qui pourrait endommager son pouvoir étre, nous voudrions
montrer qu’en son concept, la vulnérabilité qualifie aussi, paradoxalement, un
pouvoir au sens actif du terme, qui conditionne positivement toute autonomie
effective : le pouvoir d’un étre qui posséde la capacité de s’auto-affecter, c¢’est-
a-dire d’exposer sa forme a des modifications hétérogénes ou endogenes qui
participent d’un devenir imprévisible.

Que la vulnérabilité comporte ainsi une dimension active et positive, voila
qui demande d’étre étayé a partir d’une réévaluation des sédimentations étymo-
logiques, sémantiques, biologiques et phénoménologiques (expérientielles) du
concept. Tels sont les différents jalons de cette étude qui amene, pas a pas, a
concevoir la vulnérabilité comme une propriété intrinseéquement sise entre des
poles de passivité et d’activité, de négativité et de positivité, ¢’est-a-dire comme
une qualité de la vie marquée d’une ambivalence intrinséque qui n’est pas encore
suffisamment soulignée dans les éthiques du care ou la littérature féministe.

2. Méthodologie et cadres philosophiques de référence

Pour compléter le concept de vulnérabilité par les atomes de sens qui lui
manquent, nous recourrons au cours de cette étude aux ressources de 1’analyse
du langage. Nous opérerons en effet une archéologie du sens enfoui dans les
fondations étymologiques de la notion de vulnérabilité. Une telle démarche
n’est pas nouvelle en philosophie. Bien des philosophes, tels Friedrich
Nietzsche, Martin Heidegger ou Emmanuel Levinas, s’y sont particulierement

! La bibliographie est immense. Pour un apergu, voir M. NussBauM. Frontiers of
Justice. Disability, Nationality, Species Membership, Cambridge-Londres, The Belknap
Press of Harvard University Press, 2006; B. HorrmASTER, «What Does Vulnerability
Mean ?», Hastings Center Report 36/2 (20006), p. 38-45; J. TronTO, Un monde vulné-
rable. Pour une politique du care, Paris, La Découverte, 2008 ; P. MOLINIER, S. LAUGIER,
P. PAPERMAN, Qu 'est-ce que le care ? Souci des autres, sensibilité, responsabilité, Paris,
Payot, 2009 ; N. MAILLARD, La vulnérabilité, une nouvelle catégorie morale ?, Genéve,
Labor et Fides, 2011; M. Garrau, «Comment définir la vulnérabilit¢ ? L’apport de
Robert Goodin», Raison Publique, http://www.raison-publique.fr/article658.html, 23
juin 2015; A. Brobiez-Dormvo, «Le concept de vulnérabilité», La vie des idées, http://
www.laviedesidees.fr/IMG/pdf/20160211 vulnerable-2.pdf, 4 mai 2016.



LA VULNERABILITE 735

référés pour mettre en relief des données de sens réverbératrices d’affects
signifiants et d’expériences fondamentales que 1’évolution des mots d’une
langue et de leur contexte d’emploi conduit, parfois, & faire oublier au bénéfice
de ’'usage instrumental et quotidien de la langue. La démarche suivie reléve du
travail archéologique ou d’un effort de réminiscence dans le domaine linguis-
tique. Elle repose sur I’hypothése d’une mise a jour possible, par la médiation
du langage et de son analyse étymologique, des sources de sens primitives
ou pré-linguistiques qui forment la matiére phénoménologique premiere des
concepts nés de I’expérience vécue, leur charge affective signifiante.

Dans le prolongement de ce premier cadre de référence philosophique et
méthodologique, I’analyse de la vulnérabilité comme vulnérabilité ontologique
présupposera également les perspectives d’une phénomeénologie de la vie dont
Maurice Merleau-Ponty, Michel Henry et, plus récemment, Renaud Barbaras,
ont tracé avec vigueur la voie. Si de nombreuses nuances existent entre ces
auteurs, la conception du vivant qu’ils contribuent a déployer présuppose qu’en
tant qu’étres humains, nous disposons par notre expérience vécue d’une voie
d’acces privilégiée au phénomene de la vie. Selon cette tradition de pensée,
nous possédons en effet, en tant qu’étres vivants, une connaissance intuitive de
la vie antérieure a I’acte épistémique de scission du sujet et de 1’objet, opéré
tant par le langage que par I’activité de connaissance scientifique. Autrement
dit, vivre en tant qu’épreuve (en premiere personne) apporte une connaissance
«expérientielle», «affectiven et «pré-objective» du sens de la vie a laquelle
puisent non seulement nos concepts et I’histoire des mots que nous employons
pour les dire, mais aussi toute approche scientifique du vivant (en troisiéme
personne) qui présuppose une certaine expérience du vivre de la vie. Sans cette
expérience premiere, aucun biologiste ne pourrait distinguer son «objet» du
monde physique — bien que la biologie mette toujours méthodologiquement ce
type de connaissance entre parentheses.

La phénoménologie de la vie décrit ainsi la vie a partir de I’expérience que
les vivants en font. Elle souligne la dimension d’intériorité inobjectivable de
ses propriétés et de son essence, en tant que réalités éminemment qualitatives,
non physiquement thématisables. Cependant, sauf a verser dans un idéalisme
subjectif, il n’en reste pas moins que la vie est aussi formée d’une matiére dont
la phénomeénalisation impose qu’elle doive étre €épistémologiquement connue
par la voie de I’objectivation scientifique.

Le troisieme cadre de référence au sein duquel nous nous inscrivons
reléve de ce point de vue de la philosophie de la nature, ou plus précisément,
d’une philosophie du vivant qu’Alfred North Whitehead, Raymond Ruyer,
Hans Jonas, Georges Canguilhem ou, plus récemment Eric Pommier, ont
contribué a développer. Quels que soient les différends entre ces auteurs, ils
participent d’une métaphysique de la vie qui la congoit comme un composé
de matiere et d’expérience qui se révele a la fois sous ses traits physiques et
phénoménologiques. Il convient donc d’admettre, de ce point de vue, deux
modes d’apparaitre de la vie, et, partant, deux voies d’accés au vivant — et



736 DAVID DOAT

a ses propriétés — qui demandent d’étre constamment confrontés, articulés
et corroborés pour atteindre la vie en son essence. L’une de ces voies passe
par 1’objectivation scientifique, 8 méme de capter la vie dans sa matérialité,
’autre par la description phénoménologique qui en ressaisit I’expérience. En
cohérence avec cette pensée du vivant, la notion de vulnérabilité, comme trait
specifique du vivant, ne peut étre pleinement thématisée, saisie et corroborée
qu’en considérant ’unité de son sens dans la duplicité de son apparaitre. En
d’autres termes, la signification de la vulnérabilité s’induit & la fois a partir de la
circonscription de ses phénomeénes dans 1’expérience (€prouveée «en premiere
personne») et de sa signification objective telle qu’elle peut étre interprétée a
partir des données empiriques dans les sciences du vivant.

Nos outils méthodologiques et nos cadres de références philosophiques
étant ainsi précises, entrons de plain-pied dans la réévaluation des références
étymologiques, sémantiques, biologiques et phénoménologiques de la vulnéra-
bilité que cette étude se donne pour projet de compléter et d’approfondir.

3. Condition de la blessure

Au plan étymologique, le champ sémantique de la vulnérabilité se rattache
linguistiquement a une racine latine, vulnus, la ‘blessure’ qui signifie en son
sens premier, littéral, «le traumatisme physique et son résultat, la 1ésion, c’est-
a-dire I’ouverture dans la texture continue du tissu organique» *. Au sens figuré,
la blessure signifie 1’atteinte a I’équilibre psychique ou moral d’un sujet. Cette
premiere donnée étymologique souligne cependant, a la différence du champ
sémantique de la fragilité qui lui est proche, que la vulnérabilité se prédique
au sein d’un domaine d’attribution limité aux étres vivants en tant qu’étres
sensibles, affectables dans leur structure physique et psychique. Bien sir, des
nuances existent: il peut arriver que nous disions d’un étre qu’il est fragile
parce qu’il est intrinsequement vulnérable — ou vice-versa. Mais & moins
d’en prédiquer un objet inerte sur le mode de la métaphore, nous n’attribuons
spontanément la vulnérabilité qu’aux étres vivants en général. Par contre,
personne n’est en général choqué de dire d’un étre sensible qu’il est fragile ou
vulnérable, sans qu’un terme [’emporte véritablement sur 1’autre par affinité
sensorielle ou sémantique, comme si tout étre vivant pouvait étre prédiqué des
deux notions. D’autres mots dérivant de la méme origine que la vulnérabilité
(et ayant aujourd’hui a peu pres disparu du langage courant), soutiennent I’idée
d’une délimitation de son domaine d’attribution aux étres vivants. On appelait
autrefois un ‘vulnéraire’, ou 1’on caractérisait par ce terme, un médicament
propre a guérir une blessure ou apaiser un traumatisme. Ou encore, on qualifiait

2 P. Ipg, «L’homme vulnérable et capable. Une alternative au dilemme puissance-
fragilité», in: B. ARrs, Fragilité, dis-nous ta grandeur ! Un maillon clé au sein d’une
anthropologie post-moderne, Paris, Cerf, 2013, p. 31-88.



LA VULNERABILITE 737

de ‘vulnérant’ tout objet ou acte blessant, susceptible d’affecter un étre vivant
dans sa sensibilité ou sa constitution physique.

Nathalie Maillard, dans La vulnérabilité. Une nouvelle catégorie morale ?3,
s’appuie sur les présupposé€s pragmatiques et étymologiques de la vulnérabilité
qui viennent d’étre indiqués, lorsqu’elle en précise la compréhension et en
circonscrit I’extension : nous pouvons dire qu’

un individu est vulnérable dans la mesure o, premiérement, il peut étre menacé
dans sa subsistance physique et les conditions de son existence biologique ; deuxié-
mement, il peut étre menacé dans ses conditions de fonctionnement normal (les
capacités qui font sa nature spécifique [peuvent étre] endommagées). Les étres
humains ne sont évidemment pas les seuls étres qui soient vulnérables : les animaux
et les plantes le sont aussi. Mais si le concept de vulnérabilité peut s’appliquer aux
étres, aux organismes et aux systémes vivants en général, il ne semble pas convenir
— ou étre en tout cas moins usité — pour qualifier les objets inanimés. *

L attribution de la notion de vulnérabilité a des objets inanimés ne semble
pas convenir parce que I’usage pragmatique et son origine étymologique nous
en éloignent. Mais I’on peut aller plus loin et soutenir que si la pragmatique
et la généalogie linguistique plaident en faveur d’une restriction au vivant du
champ sémantique de la vulnérabilité, c’est aussi parce que la qualification
d’une forme donnée comme ‘vulnérable’ est dépendante, dans 1’expérience
vécue, de la reconnaissance intuitive d’un certain nombre de traits objectivables
en lesquels nous saisissons spontanément 1’expression d’une forme sensible,
possédant I’expérience en puissance.

4. Une capacité passive négative

Outre sa racine latine (vulﬁus), le terme ‘vulnérabilité’ hérite €galement du
suffixe ‘-able/-ible’, lequel renvoie a I’idée de capacite. Dans sa signification
originaire, le mot frangais ‘capacité’ provient du verbe latin capere, ‘prendre’,
a ’origine de I’adjectif capax, ‘qui peut prendre’, ou plus précisément ‘qui
peut contenir’, et de capacitas, ‘faculté de contenir’®. Lorsque nous parlons par
exemple de la capacité de mémoire d’une clé USB, de la capacité calorifique
ou thermique d’un objet, ou de la vulnérabilité d’un étre vivant aux conditions
de son environnement, nous faisons spontanément référence a cette premiere
signification de la capacité qui désigne la propriété d’un corps ‘capable’ de
recevoir des informations (de I’énergie, de la matiere, une forme, etc.).

En ce sens premier de ‘capacité’, la vulnérabilité ou le fait pour tout étre
sensible d’étre ‘vulnérable’ en raison de son mode d’étre, indique un état de
possibilité propre a toute vie susceptible de recevoir des modifications en vertu

3 N. MAILLARD, La vulnérabilité, une nouvelle catégorie morale ?, op. cit.

4 Ibid., p. 196.

5 Cf. R. Garrus, Les curiosités étymologiques, Versailles, Encyclopedia Britannica/
Belin, 1996, p. 73-74.



738 DAVID DOAT

d’une cause externe. Tout étre vivant est de fait exposé de fagon permanente
en sa chair a la possibilité d’étre déformé. Tout étre vivant est essentiellement
‘capable’, au sens passif du terme, de ‘subir’ en sa structure corporelle et/
ou psychique des modifications de fagon réversible ou irréversible. Celles-ci
peuvent étre senties et valorisées positivement par un organisme, comme dans
le cas d’une adaptation aux variations d’un milieu, ou négativement comme
dans I’affaiblissement ou la privation, temporaire ou définitive, d’un pouvoir
particulier (physique ou psychique) mettant en danger la survie ou le potentiel
d’accroissement d’un organisme. Remarquons que c’est en particulier selon
cette derniere acception, essentiellement passive et négative, que la vulnéra-
bilité¢ est en général abordée dans la littérature contemporaine, qui 1’oppose
classiquement au concept moderne d’‘autonomie’, compris comme pouvoir
d’affirmation, d’invention normative et d’adaptation réussie.

Il est clair qu’une acception négative de la vulnérabilité, définie comme
possibilité du vivant exposant ce dernier a toutes sortes de risques ‘vulnérants’
(physiques, biologiques, psychosociaux, économiques, etc.), s’inscrit dans une
référence indéniable a 1’expérience organique et en révele une dimension de
passivité et d’exposition aux affections morbides. Comme le souligne Jonas
dans ses analyses, cette dimension est liée au mode d’étre méme de toute forme
vivante :

\

Confiée a elle-méme et entierement fonction de sa propre performance, mais
soumise pour sa réalisation a des conditions qu’elle ne maitrise pas et qui peuvent
faire défaut; et donc dépendante de la faveur ou de la défaveur de la réalité
extérieure; livrée au monde dont elle s’est délivrée et au moyen duquel elle doit
pourtant s’affirmer; sortie de I’identité avec le matériau, mais ayant besoin de lui;
non moins menacée d’un autre cOté par son manque: donc exposée au danger des
deux cotés, par la puissance et par la fragilit¢ du monde, sur ’aréte étroite qui les
sépare ; perturbable dans son processus qui ne doit pas s’interrompre ; achevable a
tout instant dans sa temporalité — la forme vivante mene ainsi sa téméraire existence
spécifique au sein de la matiere —; paradoxale, faible, peu siire, finie.®

Dépendante pour sa survie, son épanouissement et son accroissement, de
la satisfaction d’innombrables besoins, la vie, telle que nous I’éprouvons en
premiére personne dans la chair — et telle qu’elle s’«expérience» selon des
modalités propres a chaque espece en amont du surgissement de I’humain dans
le fleuve du vivant —, est de fait incontestablement vulnérable et dépendante
des conditions de son milieu. Toute vie s’expose en ses pouvoirs (quels qu’en
soit la nature) a d’innombrables altérations possibles, qui peuvent étre trauma-
tiques, pathologiquement affaiblissantes sinon Iétales. S’éprouvant en sa forme
irrémédiablement finie, toute vie ‘se sait’, indubitablement dans 1’expérience
humaine, immédiatement vulnérable, la vulnérabilité désignant ici 1’impres-
sionnabilité passive d’une vie sujette, tot ou tard, a étre endommageée (biolo-
giquement, psychiquement ou socialement) et détruite. Vivre, c’est ainsi pour

¢ H. Jonas, Evolution et liberté, Paris, Rivages Poche, 2005, p. 136-137.



LA VULNERABILITE 739

Jonas comme pour toute une génération de penseurs d’aprés-guerre parvenus a
maturité dans les derniéres décennies du XX¢ siécle, vivre d’une vie charnelle
vulnérable, c’est-a-dire constitutivement exposée a de multiples situations
potentiellement blessantes, affaiblissantes voire mortelles.

5. La vulnérabilité de la chair comme expérience pré-linguistique

Que ce soit dans les prolongements de 1’école de Francfort (Axel Honneth),
de la phénoménologie post-heideggerienne (Emmanuel Levinas) ou aux sources
des théories féministes (Judith Butler), des éthiques (Carol Gilligan) ou des
politiques du care (Joan Tronto), la vulnérabilité est devenue aujourd’hui une
notion incontournable. Elle permet notamment de critiquer la fiction moderne
d’un sujet abstrait, autonome et invulnérable, en posant les subjectivités comme
d’emblée dépendantes d’autrui, radicalement exposées par leur corporéité aux
risques physiques, psychosociaux et moraux auxquels toute vie est confrontée.

Si ce corollaire de la vulnérabilité s’impose aisément au regard phéno-
ménologique qui pergoit la chair en tant qu’instrument du sentir et condition
pré-linguistique de toute affectibilité, relationalité et perception possible, ses
effets sont aussi reconnaissables dans des approches post-structuralistes du
sujet, qui accordent aux jeux de langage et au pouvoir de I’'imaginaire social un
role essentiel dans la genese des objets de la perception. En effet, comme nous
proposons de I’illustrer a partir d une lecture de Judith Butler — figure marquante
pour la génération féministe contemporaine comme pour les penseurs du care
—, la méme ou, parfois, la référence «post-moderne» a la vulnérabilité ne parait
pas contredire la thése d’une construction socio-langagicre des corps, le sens
du terme demeure originairement ancré dans 1’expérience phénoménologique,
pré-linguistique et radicalement affective de la chair. Toutefois, 1’interpré-
tation théorique de la vulnérabilité dans I’ordre du discours, bien qu’induite
de I’expérience charnelle, ne ressaisit pas toujours conceptuellement toute la
charge signifiante de son épreuve.

C’est a partir d’une analyse qui n’est pas sans affinité avec la description
jonassienne de la vulnérabilité des formes vivantes, que Judith Butler, dans Ce
qui fait une vie. Essai sur la violence, la guerre et le deuil, fonde sa conception
de la vulnérabilité¢ sur une description de la vie corporelle comme risquée,
dépendante des aléas de son milieu et exposée dans la nudité de la chair aux
déterminations externes qui peuvent I’atteindre négativement’.

Les corps [écrit Butler] viennent a étre et cessent d’étre: en tant qu’organismes
doués de persistance physique, ils sont soumis a des intrusions et a des maladies qui
compromettent leur possibilité méme de persister. Il s’agit de traits nécessaires des
corps — ceux-ci ne peuvent étre pensés sans leur finitude, et ils dépendent de ce qui
est ‘hors d’eux’ pour se maintenir —, des traits qui relévent de la structure phénomé-

T Cf. S. HABER, Critigue de I’antinaturalisme, Paris, PUF, 2006, p. 110-117.



740 DAVID DOAT

nologique de la vie corporelle. Vivre, ¢’est toujours vivre une vie qui d’emblée court
un risque et peut étre mise en danger ou effacée assez soudainement du dehors [...].%

Bien que Butler, dans I’atmospheére post-structuraliste et socio-construc-
tiviste d’une époque, tende en général dans ses travaux a soutenir que «les
pouvoirs du corps ne sont jamais que des traductions secondes du pouvoir des
mots» ?, ¢’est bien a partir d’une telle précompréhension phénoménologique de
la situation corporelle de toute chair qu’elle déploie et origine sa conception
de la vulnérabilité. Car en-deca de ’ontologie sociale et du constructivisme
linguistique sur lesquels Butler fait fond, le corps n’est pas seulement le
réceptacle symbolisé de «combinaisons inattendues entre des codes normatifs
hétéroclites» '°; il est aussi, pour la philosophe américaine, une subjectivité
corporelle qui s’éprouve dans sa condition charnelle comme ontologiquement
vulnérable, c’est-a-dire ‘capable’ de blessures et, le cas échéant, de réactions
socio-politiques qui puisent au désir méme d’une chair que son intégrité soit
reconnue, rétablie, soignée, protégée. ..

Comme le fait remarquer Stéphane Haber, sans doute, chez Butler,

Le corps n’est-il pas mien au sens de I’appartenance et de la maitrise souveraine,
ayant toujours été objet de prise et de discours. Sans doute encore existe-t-il une
vulnérabilité morale qui fait que, par exemple, I’humiliation continue puisse blesser
autant et en un sens aussi vrai que la violence physique. Seulement, [...] c’est bien
I’intégrité [toujours menacée] du corps et la possibilité optimale, inhérente a son
existence méme, de continuer a étre vécu sans souffrances inutiles et graves, qui
constituent [chez Butler] le modele normatif implicite de la notion de vulnérabilité.
Parler de vulnérabilité linguistique, par exemple (le fait de pouvoir étre réellement
agress¢ par une insulte), n’est pas simplement métaphorique, mais suppose bien une
certaine primauté du corps. !

Bref, c’est la vulnérabilité vecue de 1'intégrité corporelle, ou, en termes
jonassiens, du maintien et de I’affirmation de la forme contre les puissances
négativement ressenties du milieu — y compris lorsque ce milieu est doué de
caractéristiques sociales ou culturelles — qui est source, pour Butler, de créativité
réactive. Face a la haine ou au désir de destruction, «c’est [le] corps, directement
visé par I'injure (et plus généralement, par |’injury — la blessure), qui se souléve,
puisque le langage, considéré en lui-méme, ne posséde pas —d’ou la tirerait-il ? —
I’énergie [nécessaire] a [tout] travail émancipateur de politisation» '.

De Butler aux éthiques du care, de la pensée sociale et féministe a la
littérature postmoderniste, la vulnérabilité apparait ainsi en général comme

une notion liée de fagon récurrente a une certaine philosophie de la chair
(corps vécu), inséparable de la vie d’un corps (objectif). Par-dela les diffé-

8 J. BUTLER, Ce qui fait une vie. Essai sur la violence, la guerre et le deuil, Paris, La
Découverte, 2010, p. 34.

° S. HABER, Critique de [’antinaturalisme, op. cit., p. 117,

1 Ibid., p. 116.

" Ibid., p. 111.

12 Ibid., p. 115.



LA VULNERABILITE 741

rences d’écoles, la vulnérabilité y est comprise comme désignant une possi-
bilité d’impressionnabilité caractéristique de la vie sensible, ‘susceptible’ de
‘recevoir’ tot ou tard des déformations marquées d’une valence négative, et d’y
résister de fagon réactivement créatrice.

En tant qu’épreuve par la vie de la précarité de son étre exposé a la
blessure, voire a la destruction possible, la vulnérabilité apparait en d’autres
termes, dans cette premiere signification qui lui est couramment attribuée,
comme la désignation d’une caractéristique inhérente a 1’étre méme de la vie,
mais comme situant celle-ci dans un rapport de passivité radicale a I’égard
de la condition ‘dramatique’ que sa nature lui détermine. La vulnérabilité est,
autrement dit, comprise ici négativement, non comme un pouvoir au sens
dynamique de ’acte, mais comme une possibilité ontologique négative que la
vie subit toujours et avant tout sur le mode de la passivité, avant toute réaction
postérieure. Elle renvoie a toute épreuve par la vie de la précarité de sa forme
et de son intégrité toujours exposée au risque de la blessure, de I’altération
pathologique ou de la destruction catastrophique possibles.

Cette premiere signification de la vulnérabilité, qui met en évidence la
passivité de toute chair face aux affections externes qui peuvent étre vulnérantes,
puise dans une expérience phénoménologique irrécusable. Au plan humain,
notre expérience et celles de nos proches nous apprennent en effet que nous
sommes mortels, sujets dés notre naissance aux blessures (physiques, psycho-
logiques, sociales, symboliques, etc.) et que notre vie intérieure elle-méme
est travaillée par des affects négatifs, liés a divers traumatismes qui faconnent
en partie notre psychologie. Dans la fluidité de 1’expérience, les occasions
ne manquent pas non plus pour que la conscience de notre vulnérabilité soit
(r)éveillée par un événement, une situation vécue dont I’ambiance affective
reléve souvent de I’ordre du négatif et de la passivité. Le surgissement de nos
vécus de vulnérabilité dans ’ordre de la réflexivité peut aussi s’accompagner
régulierement d’un sentiment désagréable d’impuissance, de non-maitrise par
rapport a 1’état dans lequel la situation nous plonge, ou par rapport a ce qui
‘risque d’arriver’. Plus largement, notre condition méme d’étre vivant nous met
en tension permanente entre des états de force que nous valorisons comme des
expériences d’autonomie, d’affirmation de nos pouvoirs et de maitrise, et des
états de vulnérabilité toujours latents, qui sont souvent ressentis négativement.

5. L’ambivalence de la vulnérabilité : indices objectifs
et phénoménologiques

Cependant, la signification de la vulnérabilité ne saurait étre déduite
uniquement d’une expérience des potentialités négatives auxquelles elle
expose. Il est vrai que la vulnérabilité s’impose souvent en ce sens aujourd’hui,
comme une base sémantique réguliere dans la littérature. Mais une interpré-
tation de quelques-unes des conditions objectives de la vie dans les sciences
du vivant, de méme qu’une analyse phénoménologique du vivre de la vie — de



742 DAVID DOAT

son expérience —, permettent de soutenir la nécessité d’une complexification du
concept. C’est bien ce que nous souhaitons étayer, sans prétendre ici a I’exhaus-
tivité, a partir d’un certain nombre d’indices (bio)physiques et phénoménolo-
giques: loin de n’exposer qu’a des risques négatifs, la vulnérabilité constitue
aussi une condition nécessaire de la vie, de 1’affirmation de son autonomie et
de son épanouissement.

En nous situant tout d’abord au niveau du phénomene biologique tel qu’il
nous est rapporté dans les sciences du vivant, il apparait rapidement que
la vulnérabilité ou la fragilité — terme que nous emploierons ici comme un
synonyme de la vulnérabilité dans 1’ordre de 1’objectivité physicaliste — y joue
un role tout a fait ambivalent. A bien y regarder en effet, son instanciation
au coeur des morphogeneses biologiques n’en rend pas seulement possible
la destruction catastrophique, mais parait aussi conditionner positivement, et
paradoxalement, la possibilité et ’avenir du devenir organique. Donnons-en, a
titre d’exemples, quelques illustrations:

— A considérer tout d’abord la fragilité des matériaux physico-chimiques
qui constituent la base matérielle du vivant: il est indéniable que cette fragilité
expose tout organisme vivant a des destructions catastrophiques de structures
et fonctions, a des déformations morbides, etc. Mais en méme temps, sans cette
fragilité des matériaux physico-chimiques, la vie ne pourrait pas orchestrer ses
propres mécanismes de dégradation et de transformation des molécules qui la
constituent de part en part. Certes, en mécanique, il est attendu en général des
pieces d’une structure qu’elles soient robustes : plus une piece est robuste, plus
elle dure et contribue au bon fonctionnement de ce pour quoi elle a été faite.
Mais il en va autrement en biologie ou les cellules, n’étant pas a proprement
parler des ‘machines’ — sinon de fagon métaphorique —, ne doivent surtout pas
étre composées de ‘pieces’ trop robustes ni durables: celles-ci sont en effet
prises dans des réseaux d’interactions et de transformations métaboliques des
matieres ou chaque ¢élément doit pouvoir étre modifié, puis tot ou tard détruit
et transformé pour produire des échanges d’énergie qui sont nécessaires
aux processus organiques... La cellule conserve une identité, mais tous ses
¢léments sont constamment dégradés et changés '*. La vie d’une cellule repose
ainsi sur une espeéce de mix entre vulnérabilité et robustesse, entre identité et
changement ; une forme de plasticité est nécessaire a la vie cellulaire. Or, pour
que cette plasticité cellulaire soit possible, il est nécessaire que ses constituants
soient suffisamment vulnérables aux mécanismes métaboliques d’une cellule.

— En nous situant toujours au niveau des composants élémentaires du
vivant, considérons la fragilité des ‘liaisons faibles’ qui maintiennent attachés
entre eux les composants des protéines, ces machines de travail essentielles a
toutes les fonctions du vivant'®. Certes, ces liaisons faibles ne sont pas sans

13 Cf. H. Jonas, Evolution et liberté, op. cit., p. 134.

14 Cf. M. MoraNGE, «Biologie et chimie: une longue histoire de relations parfois
difficiles», in: T. HoQuEt, F. MErRLIN (éds), Précis de philosophie de la biologie, Paris,
Vuibert, 2014, p. 83-93.



LA VULNERABILITE 743

exposer les protéines du vivant a des modifications qui, comme dans le cas de
certains prions (protéines déformées) a 1’origine, par exemple, de la maladie
de Creutzfeldt Jacob (maladie de la vache folle), peuvent s’avérer tout a fait
pathologiques. Mais en méme temps si les liaisons faibles, caractéristiques
des protéines du vivant, étaient trop robustes, trop invulnérables aux sollici-
tations du milieu biologique, les protéines seraient dénuées de souplesse et
n’admettraient aucune possibilité de changement de conformation pour réaliser
la diversité des taches qu’elles assurent dans un organisme vivant. Bien qu’elle
expose au pire, la vulnérabilité des liaisons faibles aux changements de confor-
mations protéiques est une condition de possibilité de la vie.

— Examinons a présent la fragilit¢ du génome '*. Bien sir, cette fragilité
expose a des déformations qui peuvent étre a 1’origine de pathologies 1étales.
Mais en méme temps, sans la fragilité du code génétique, avec ses mutations ou
ses erreurs de copies, ses transposons, sa sensibilité aux aléas du milieu interne
(épigénétique), il n’y aurait pas d’évolution biologique, donc pas de formation,
notamment, des conditions vitales favorables a I’apparition de I’humain '°.

— Projetons-nous maintenant au-dela des composants de la cellule, pour
considérer ces dernieres comme parties d’un organisme : nous ne pouvons, la
aussi, que constater que sans fragilité des cellules, il n’y aurait pas de mécanisme
de destruction cellulaire (apoptose). Or chaque jour, des dizaines de milliards
de cellules — plusieurs centaines de milliers par seconde chez I’homme — sont
détruites et remplacées par des cellules nouvelles!’. Certes, un ensemble de
pathologies (troubles neurodégénératifs, hépatites, sida, ischémies, etc.) est
associé¢ aux phénomeénes de la mort cellulaire. Mais en méme temps, si un
organisme était constitué de part en part de cellules beaucoup trop robustes,
immortelles — comme le sont par exemple les cellules cancéreuses qui perdent
leur capacité de mourir —, il ne parviendrait plus a se renouveler, a s’accroitre.
Certains seuils de fragilité¢ des structures organiques doivent étre ainsi entre-
tenus aux différents niveaux d’organisation du vivant, notamment cellulaire,
pour qu’en dépit des risques et périls encourus, la vie puisse continuer de
sculpter sa propre forme.

— Portons encore notre regard sur le cerveau. Force est de constater que sans
la fragilité des connexions synaptiques, sans cette moindre robustesse qui les
expose aux altérations, le cerveau ne pourrait étre fagonné et refagonné — dans
une certaine mesure, bien siir — en fonction de I’expérience et des processus
d’apprentissage '®. Bref, si les synapses qui relient les neurones entre eux étaient
absolument invulnérables aux informations de I’expérience, jamais aucun étre

5 Cf. D. Lampert, «Plasticité: lecture blondélienne d’un concept biologique»,
Angelicum 86 (2009), p. 116.

16 Ibid., p. 121.

7 Cf. J.-C. AMEISEN, La sculpture du vivant. Le suicide cellulaire ou la mort
créatrice, Paris, Seuil, 1999.

18 Cf. C. MALABoU, Que faire de notre cerveau ?, Paris, Bayard, 2011.



744 DAVID DOAT

humain ne pourrait changer ses habitudes, intégrer de nouveaux savoirs, ou
se rendre capable d’oublier son passé, parfois traumatique, pour se permettre
de se tourner vers 1’avenir. En méme temps, la neurobiologie contemporaine
met en évidence a quel point I’homme est particulierement vulnérable aux
maladies psychiques en raison de la grande vulnérabilité aux variations qui
caractérise ses réseaux synaptiques. Pourtant, c’est bien ce mix de robustesse
et de fragilité¢ de ses synapses qui conditionne les capacités d’apprentissage de
tout étre humain et ses plus hautes réalisations intellectuelles.

— Prenons un dernier exemple : il n’est pas incohérent de soutenir que sans
la vulnérabilité des nouveau-nés, des jeunes mais aussi des animaux adultes
affectés d’un degré plus important de dépendance envers leurs congéneres,
les mécanismes d’attachement affectif, de coopération et d’entraide dont
dépendent la survie et I’épanouissement des animaux sociaux ne se seraient
jamais développés comme une réponse collective a la vulnérabilité de chaque
individu de I’espéce'®. De méme, sans la vulnérabilité et la dépendance
extréme de I’homme dans le cours de son développement?, il n’y aurait pas
eu besoin, depuis plus de 200 000 ans, d’un environnement humain aussi riche
et soutenant pour accueillir chaque génération. Certes la condition de vulné-
rabilité et de dépendance qui échoit & I’homme n’est pas sans dangers: a tout
moment, il s’expose dans ses liens sociaux aux risques de la violence, de la
domination et de la manipulation, du mépris et de la violation qui peuvent
étre sources de blessures psychiques et sociales trés profondes. Pourtant, sa
capacité a coopérer, ses liens sociaux, ses systemes de soin ramifiés, complexes
et étendus dans nos sociétés, ne se seraient jamais déployés sans une forme
de vulnérabilité anthropologique appelant un horizon de réponses constitutif
de sa fagon d’étre au monde. Il en va de méme pour son évolution cultu-
relle, technique et symbolique tout a fait originale par rapport aux animaux
non-humains. Nous pouvons former [’hypothése qu’elle n’aurait jamais eu lieu
si ’homme n’avait dii constamment remédier a sa condition de vulnérabilité
par une multitude d’inventions soutenantes venant pallier son manque de déter-
mination et d’adaptations immédiates.

L’ambivalence fondamentale de la vulnérabilité qui ressort de 1’hermé-
neutique des données de la biologie, des sciences du vivant et de 1I’évolution
humaine que nous venons de proposer, est-elle sans rapport avec les données
de I’expérience, des vécus de vulnérabilité que tout un chacun peut tirer de sa
propre vie ? Bien sir, il existe des différences majeures entre les contenus de

19 Cf.J. BowLBY, Attachment and Loss : Attachment, vol. 1, New York, Basic Books,
1982; S. B. HrRoy, Mothers and Others : The Evolutionary Origins of Mutual Under-
standing, Cambridge, Harvard University Press, 2009.

20 Cf.S. . GouLp, Ontogeny and Phylogeny, Cambridge/Londres, Harvard University
Press, 1977; M. SomeL, L. Tang, P. Kuartovich, “The Role of Neoteny in Human
Evolution: From Genes to the Phenotype”, in: H. Hiral, H. Ima1, Y. Go (éds), Post-
Genome Biology of Primates, Londres/New York, Springer, 2012, p. 23-42.



LA VULNERABILITE 745

I’expérience humaine et les multiples niveaux de la sensation organique. La
transposition non-critique de ces contenus a d’autres especes n’est pas non plus
légitime. Cependant, la chair, comme toute expérience possible, y compris
humaine, procéde du monde de la vie. De méme, quels que soient les contenus
spécifiques qui I’emplissent, la vulnérabilité constitue par sa qualification de
la vie en général un concept transversal, dont I’ambivalence structurelle est
coextensive au monde de la vie. Aussi n’est-il pas surprenant qu’on en retrouve,
au sein de notre espéce, des indices phénoménologiques. Il existe en effet bon
nombre d’expériences humaines de vulnérabilité qui ne sont pas toujours
exclusivement corrélatives de la survenue prochaine d’effets négatifs. Bon
nombre de situations vécues de vulnérabilité, bien qu’elles ne soient jamais
sans risques négatifs ou qu’elles procedent de cons€équences négatives, peuvent
participer, a titre de condition proche ou lointaine, d’évolutions positives.

— Considérons par exemple ’expérience de ’amour: dans 1’attraction
mutuelle (éros) qui les rapproche, les amants sont peu a peu conduits a devoir
fonder leur relation sur un attachement, une confiance et une dépendance
réciproquement consentis, qui les plongent I'un vis-a-vis de I’autre dans une
situation de grande vulnérabilité. Bien sir, celle-ci expose potentiellement
a de nombreux risques négatifs, et lorsque I’amour se mue en menace, que
I’amant devient ennemi par des voies qui nous €chappent, les effets de cette
situation de vulnérabilité peuvent étre dramatiques. D’amants qu’ils étaient,
deux étres se retrouvent exposés, radicalement désarmés face aux attaques
qu’ils s’infligent, et qui peuvent conduire parfois jusqu’a la séparation, voire
pire. Cependant, dans de nombreux cas, les troubles de I’amour ne sont que
des masques empruntés aux ombres virevoltantes des monstres intérieurs qui
habitent les cceurs. Dans la solidité de la parole échangée, bien des amants
découvrent que leur alliance peut traverser tous les champs de bataille, et que
chaque victoire remportée sur leur égoisme renforce ’amour qui les lie. Dans
I’ceuvre d’unification qu’ils ont entreprise, bien des amants découvrent que
la situation de vulnérabilité dans laquelle ils s’exposent radicalement ’un a
’autre est aussi la condition de leur tendresse et de leur affection mutuelles.
Les années passant, ils prennent conscience peu a peu que le travail indéniable
du négatif qui fait partie de leur engagement est I’envers, parfois douloureux,
d’une activité positive, en puissance créatrice et recréatrice quoique toujours
vulnérable et confiée a la responsabilité de celles et ceux qui en sont comme la
matiére premiere.

— Prenons un second exemple: toute construction d’un tissu social solide,
capable de constituer une base de soutien humain durable, suppose une atmos-
phére de confiance et d’authenticité qui exige de la part des acteurs d’assumer
la vulnérabilité¢ qu’implique 1’instauration d’un tel climat de reconnaissance
mutuelle. En effet, la constitution de collectifs fondés sur la confiance, le partage
des informations et la poursuite d’un bien commun, s’expose a tout moment
aux intéréts d’acteurs individuels ou de groupes restreints qui peuvent chercher
a soumettre a leurs propres fins les réseaux d’action collective ou ils jouissent



746 DAVID DOAT

d’une position stratégique. Si la mise en ceuvre de mécanismes de contrdle
et de contre-pouvoir, ainsi que ’intelligence critique des acteurs, permettent
de prévenir certains risques négatifs inhérents a la situation de vulnérabilité
qu’impose a toute collectivité la confiance minimale sur laquelle elle s’érige,
cette situation n’est pas seulement source d’effets potentiellement négatifs. En
effet, bien des organisations animées du respect des rythmes des personnes et
d’une répartition juste des ressources parviennent a convertir leur situation de
vulnérabilité structurelle en occasion de création et de développement. En dépit
des risques négatifs auxquels les expose cette situation liée a la confiance que
les acteurs doivent se vouer pour coopérer, et malgré les blessures sociales qui
surviennent, bien des communautés deviennent positivement sources, sur la
base d’une vulnérabilité partagée, de relations authentiquement durables, de
partage d’information, de transmission, de connaissance et de savoir-faire qui
participent de la plasticité sociale d’une organisation humaine.

— Troisiéme exemple: il est évident qu’engager son étre dans un projet
engageant, par exemple, la réalisation d’une thése de doctorat releéve d’une
orientation qui ne posséde pas, a son origine, une pleine vision de I’ensemble
des éléments contextuels ainsi que des contraintes au sein desquelles plonge
une installation de soi dans un tel statut. Toute détermination nouvelle de
I’étre comporte une part d’incertitude et d’insécurité, une forme d’hétéro- ou
d’auto-vulnérabilisation inévitable et paradoxalement coextensive a toute
croissance en autonomie. Un parcours doctoral et, en particulier, I’ensemble
des conditions relationnelles, institutionnelles et matérielles particulierement
inégales selon les parcours, exposent a divers risques plus ou moins consentis,
plus ou moins imposés dans des environnements complexes, comprenant
autant d’obstacles réels que de soutiens précieux. Le résultat d’une these, les
apprentissages acquis ainsi que la diversité des états subjectifs accumulés au
cours d’un parcours de recherche, sont le reflet d’une interaction profonde
entre les caractéristiques complexes des sujets engagés et une dynamique de
réseaux humains et d’organisations qui ont permis, freiné, facilité, accom-
pagné passivement ou activement, encouragé ou au contraire découragé a
certains moments, la poursuite du processus jusqu’a son aboutissement. Dans
I’ensemble du parcours, le doctorant expérimente sa grande vulnérabilité, tant
institutionnelle que relationnelle. Pour certains, 1’état de possibilité dans lequel
plonge la réalisation d’une thése, n’est pas sans risques graves tant en termes
de santé physique que psychique, extrémement variables selon les parcours
individuels et les conditions organisationnelles et relationnelles d’une these.
Mais cet état de possibilité, lorsqu’il est intégré a un réseau humain et a une
structure organisationnelle qui se dote d’un authentique projet pédagogique de
formation au doctorat, est aussi la condition d’une croissance positive des étres
et de la créativité intellectuelle d’une discipline. Réaliser une thése de doctorat
en situation de vulnérabilité transforme, modifie les cartes neuronales, impose
un travail sur les affects, forme a [’autonomie et peut étre source d’idées
nouvelles génératrices d’engagements imprévisibles dans I’action. L’hétéro- et



LA VULNERABILITE 747

’auto-vulnérabilisation inévitables qui accompagnent 1’entrée dans la thése
et I’endurance du parcours, conditionnent ainsi une évolution qui n’est réali-
sable qu’au sein d’un état de vulnérabilité consenti quoique équivoque. Cet
€tat, qu’éprouve plus ou moins en sa chair tout chercheur doctorant selon son
identité associée aux conditions variables de sa situation, peut exposer a de
graves dangers qui appellent parfois de nécessaires actions de protection. Mais
il permet aussi, par I’humanité des soutiens regus qui s’exprime dans la fidélité
des liens, et, parfois, dans la qualité d’un accompagnement, une réalisation
unique et positive.

— Terminons par un dernier exemple, limite: il peut arriver, comme Judith
Butler le reconnait dans ses travaux?' ou comme en témoignent nos propres
parcours de vie, que méme la vulnération (physique, psychologique, sociale,
culturelle, etc.) consécutive a une situation préalable de vulnérabilité qui n’a pu
étre évitée, devienne source de réaction créative et de transformation ‘positive’
inattendues. Cette expérience n’est cependant jamais automatique et tout
optimisme naif doit étre ici évité. Bien des expériences négatives découlant de
situations de vulnérabilité avérées porteront toujours dans 1’esprit de celles et
ceux qui les ont vécues, quelles qu’en soient les implications lointaines dans
une biographie, la marque indélébile d’une réalité qui n’aurait jamais dii se
produire. Cela étant dit, un nombre substantiel de récits de vie dans la litté-
rature témoigne des propriétés de résilience remarquables dont de nombreuses
personnes, touchées diversement par I’expérience négative de la blessure, ont
fait ’expérience dans leur parcours. D’autres témoins soulignent a quel point
certaines blessures biographiques ont pu jouer, bien des années apres les avoir
vécues, un role moteur dans leur créativité intellectuelle, artistique, scienti-
fique ou dans leurs engagements sociaux et politiques. L’expérience vécue des
communautés de I’ Arche qui accueillent des personnes handicapées mentales,
la biographie de nombreux artistes, mystiques, scientifiques, écrivains, etc.,
nos expériences personnelles, indiquent que les effets négatifs (vulnérations)
qui découlent parfois de situations de vulnérabilité inévitables, peuvent étre
assumés et transformés au cours d’une vie.

6. Une capacité passive positive

Ces quelques exemples que nous venons d’indiquer suggerent bien,
contrairement a la possibilité d’une lecture unique de son sens, que la vulnéra-
bilité, telle que nous I’éprouvons humainement ou telle que ses instanciations
biologiques peuvent étre interprétées par un observateur extérieur, n’expose
pas seulement a des effets négatifs. Si 'une de ses significations renvoie
bien a une expérience irrécusable de passivité et de négativité potentielle, la

21 Voir S. HABER, Critique de ’antinaturalisme, op. cit., p. 110-117.



748 DAVID DOAT

vulnérabilité ne s’y réduit pas. Il semble plutdt qu’elle comporte une signifi-
cation plus complexe, ambivalente. D une certaine fagon, en distinguant bien
ici la vulnérabilité de la vulnération, la vulnérabilité parait constituer un état
de potentialité inhérent au mode d’étre d’une vie, exposant celle-ci a divers
devenirs qui peuvent s’avérer soit négatifs, soit positifs.

Bref, la vulnérabilité désigne en un sens une caractéristique de tout étre
vivant, en tant qu’il peut étre blessé, atteint dans ses capacités ou détruit sous
I’effet d’une pression subie dans son environnement. Mais en un autre sens, la
vulnérabilité désigne aussi une propriété de tout étre sensible, possédant la vie
en puissance, et susceptible de modifications qui participent positivement de
son évolution, de son ontogénie. On peut soutenir a cet égard que les systeémes
vivants ne pourraient étre congus sans une telle propriété de vulnérabilité qui,
sans nier leur cohérence, leur confére une susceptibilité aux variations qui
participe des conditions de leurs capacités adaptatives.

En conséquence, la vulnérabilité ne peut revétir, du point de vue d’une
herméneutique des processus organiques et d’une phénoménologie de I’expé-
rience vécue, qu’une signification ambivalente: exposant négativement a de
multiples risques de déformations morbides ou létales, elle conditionne en
méme temps toute évolution possible en maintenant la vie dans des états de
disponibilité a des modifications qui participent de son adaptation et de son
évolution cohérente. Autrement dit, si la vulnérabilité désigne I’impressionna-
bilité passive d’une vie sujette, tot ou tard, a étre endommagée (biologiquement,
psychiquement ou socialement) ou détruite, la dualité de son sens entre aussi en
cohérence avec de nombreuses expériences de vulnérabilité souvent condition-
nantes d’évolutions qui ne sont pas toujours négatives.

Puisque, du fait de leur constitution, les formes vivantes sont a la fois conti-
nuellement exposées dans leur ‘étre-en-situation’ au risque de la déformation
négative, catastrophique, e/ 8 méme de convertir (dans une certaine mesure)
ce risque en possibilité de devenir, il n’est pas surprenant que la vulnérabilité
apparaisse ambivalente. Elle ouvre en effet I’€tre a la fois sur ’imminence du
danger ef la possibilité de recevoir une détermination nouvelle, sur sa finitude
et sur son devenir indéterminable a priori. Si la vulnérabilité ne se prédique que
d’un étre sensible qui s’éprouve négativement comme potentiellement destruc-
tible, cette potentialité ouvre en méme temps positivement, et paradoxalement,
sur la continuation toujours possible d’un processus inachevé de complétion
ontogénique. Si, pour le dire encore autrement, dans un langage classique,
la fragilité qualifie en général tout corps physique composé de matiére et de
forme, susceptible d’étre bris¢, détruit, la vulnérabilité ne se prédique que des
formes vivantes en tant qu’elles sont ontologiquement exposées en leur chair
vulnérable, a la possibilité ambivalente d’altérations qui peuvent étre soit
positives (génératrices de formation nouvelle), soit négatives (affaiblissantes
ou potentiellement 1étales).



LA VULNERABILITE 749

7. Une capacité active positive

Que la vie s’ ‘expérience’ pathétiquement comme vulnérable apparait donc
comme une condition nécessaire de toute ontogenese. Cette épreuve n’est pas a
confondre avec I’expérience de la vulnération ou de la modification effective;
la vulnérabilité est la qualité d’un état de potentialité ‘sous tension’, dont la
détermination objective est constituée par les enjeux d’une situation organique
précise. La vulnérabilité est une disposition, en contexte, a une modification
qui peut étre négative ou positive. Mais comme le suggérera un dernier appro-
fondissement de ’analyse étymologique et sémantique du mot ‘vulnérabilité’,
nous sommes en droit d’aller plus loin encore dans la conceptualisation.

Si le mot frangais ‘capacité’, qui provient du latin capacitas, désigne
bien, comme nous ’avons souligné plus haut, la faculté de tout étre ‘pouvant
recevoir’ une matiere, de 1’énergie, de I’information, etc., son évolution
étymologique s’est historiquement enrichie d’un sens actif dont a hérité le
mot frangais ‘capacité’ et le suffixe que I’on trouve dans les mots ‘vulnérable’,
‘vulnérabilite’. La capacité et le suffixe ‘-ible / -able’ ajoutent ainsi, au sens
étymologique de la ‘faculté de contenir’, un sens étendu, celui d’‘aptitude’.
René Garrus note sur ce point que

I’évolution s’est faite des le latin, entrainée par celle de 1’adjectif capax. Des
expressions comme capax secreti, “qui peut recevoir un secret” (et le garder), ou
capax imperii, “qui peut recevoir I’empire” (et le gouverner), montrent comme on
[est passé] de I’idée de capacité passive a celle de capacité active. [...] Capax a
ensuite été éliminé au profit de son synonyme capabilis, qui a donné capable; le
mot francais [a conservé] [...] sa valeur active : capable est devenu 1’adjectif corres-
pondant au verbe pouvoir.

Au sens premier de capacité s’articule donc une seconde signification
qui, passe généralement inapergue dans I’interprétation courante du concept
de vulnérabilité. Pourtant, la vulnérabilité ouvre bien, par son suffixe ‘-ible
/ -able’, sur I’idée d’un pouvoir actif, interne, distinct quoique indissociable
de la possibilité, passive, d’étre positivement ou négativement affecté par une
information extérieure. C’est a travers ce sens agentif de la capacité que la
vulnérabilité ne traduit pas seulement, selon nous, la condition passive du
vivant a 1’égard des sollicitations extrinseques de son milieu, comme si la vie
ne faisait que recevoir ou subir ce qui s’impose a elle. Si la vie est bien capable
d’*étre modifiée’ sous certaines contraintes de cohérence et de viabilité,
sinon détruite, la vulnérabilité traduit aussi I’aptitude que posséde toute vie a
convertir, en sa chair malléable, ses états de potentialité (exposés a la blessure
ou la déformation 1étale possible) en occasion de formation nouvelle.

22 R. GARRUS, Les curiosités étymologiques, op. cit., p. 73-74.



750 DAVID DOAT

Car la vie se caractérise aussi par son activité, par ses capacités dynamiques
d’auto-organisation, d’auto-régulation, d’auto-réplication, d’auto-réparation,
d’auto-variation, etc. L’affection d’une vie s’éprouvant comme vulnérable, en
son exposition au changement négatif ou positif possible, ne se situe pas exclu-
sivement en dehors de cette dimension de 1’activité, comme si elle relevait de
I’ordre de la pure passivité ou comme si elle n’avait qu’un statut épiphéno-
ménal par rapport aux processus objectifs du vivant qui s’offrent a 1’épistémo-
logie scientifique. La vulnérabilité n’est pas en effet la caractéristique d’une
vie incapable de créativité et d’autonomie. Au contraire, la vie ne serait en rien
capable d’autopoicse et de créativité, si elle ne s’éprouvait pas vulnérable en
son dynamisme, ¢’est-a-dire susceptible d’altérations (positives ou négatives).
Car I’expérience, telle qu’elle se phénoménalise affectivement en nous comme
forme subjective de la vie, n’est pas qu’un pur réceptacle d’impressions ; elle
est aussi de I’ordre de I’auto-affection, d’un mouvement dynamique, impres-
sionnable mais aussi actif, auto-impressionnable (auto-poiétique). Aussi
I’expérience que fait toute vie de sa vulnérabilité est-elle toujours également,
en un sens, une connaissance pratique, active, que posséde toute vie, de sa
vulnérabilité morphologique en prise avec son milieu de coexistence.

Cette expérience que fait la vie de sa propre vulnérabilité est une condition
fondamentale de son pouvoir d’information autonome. Ce n’est en effet qu’en
tant qu’une vie se ‘sait’ vulnérable en sa chair, ¢’est-a-dire susceptible de modifi-
cations potentiellement morbides voire létales, qu’elle dispose de 1’expérience
requise (du savoir pratique nécessaire) non seulement pour adapter en perma-
nence ses normes vitales aux contraintes des hétéro-déterminations objectives
qui I’affectent dans sa relation constitutive avec I’extériorité, mais aussi pour
s’autodéterminer ou recevoir des changements (dans certaines limites de
viabilité et de cohérence) qui participent de ’historicité de son ontogenése.

Pour le dire autrement, ce n’est que parce que la vie dispose dans I’'immé-
diateté¢ de son épreuve d’une certaine expérience pratique de sa vulnérabilité,
toujours ambivalente, qu’elle peut non seulement en tirer positivement parti pour
survivre, mais aussi initier ou accueillir des modifications contrdlées de sa forme.
Ce n’est que parce que la vie s’éprouve vulnérable a I’in-formation, capable (sens
passif) de changement, qu’elle peut (sens actif) s’auto-déterminer dans les limites
relatives que lui conditionne la cohérence propre de sa forme, selon des voies
ontogéniques diverses qui témoignent toutes d’une quéte ontologique inachevée.
Bref, ¢’est parce qu’elle s’éprouve vulnérable que la vie — la notre a minima, toute
vie in extenso dans le fleuve du vivant — n’est pas seulement le résultat d une pure
hétéro-détermination (hétéro-affection) contextuelle, le produit entier de causes
externes, mais qu’elle peut aussi dans une certaine mesure s’auto-impressionner
en son auto-affection, actualiser, dans certaines limites, ses dispositions au
changement éprouvées en sa chair vulnérable.

Ainsi, s’il faut entendre par passivité 1’exposition de toute vie aux aléas
qui peuvent s’imposer a son €tre et y imprimer leur empreinte, la passivité
est certes une dimension constitutive de la vulnérabilité organique. Mais cette
passivité n’est jamais la seule dimension constitutive de I’expérience de la



LA VULNERABILITE 751

vulnérabilité. Car loin d’étre une faiblesse qui éloignerait 1’étre vulnérable
de son pouvoir d’auto-détermination (autonomie), la vulnérabilité en est une
condition. Plus la vie se sait en effet vulnérable, s’éprouve comme telle, plus
elle gagne en conscience et en autonomie. Paradoxalement, c’est d’ailleurs
dans les situations ou la vie s’éprouve particulierement vulnérable qu’elle est
sans doute la plus capable de se posséder elle-méme, d’initier en son étre des
formations nouvelles. Sa puissance est dans la conscience de sa vulnérabilité
qui la prépare au changement ou I’informe des conditions de sa résistance.
Quant a sa faiblesse, elle ne se confond pas avec sa vulnérabilité mais avec
I’inconscience ou la méconnaissance de cette derniére, méconnaissance
pratique qui augmente le risque des accidents, conduit a la perte d’autonomie
et a I’aliénation (perte de soi).

Bref, c’est parce que la vie est et se sait vulnérable, c’est parce qu’elle
peut aller méme jusqu’a s’auto-vulnérabiliser, c’est-a-dire intensifier ses états
de potentialité au changement et se mettre en jeu, qu’elle est véritablement
capable d’autonomie. La plupart des grands tournants d’une vie initiés par des
actes a priori inattendus, s’accompagnent en effet toujours d’une expérience
de vulnérabilité liée, en amont de 1’acte qui brise la chaine des répétitions,
a la possibilité du changement qui ébranle I’automatisme des fonctionnements
routiniers mis en place jusqu’alors, et en aval, aux nombreux risques et incer-
titudes consécutifs a 1’actualisation d’une situation inédite. L’autonomie en
acte présuppose ainsi toujours une part d’auto-vulnérabilisation constitutive de
I’ouverture sur le changement qu’elle implique. Elle requiert une potentialité au
changement (positif ou négatif) inhérente a I’expérience de la vulnérabilité qui
expose autant a I’hétéro-détermination externe qu’a I’auto-détermination interne.

Il apparait donc nécessaire, dans une perspective cohérente avec notre
expérience phénoménologique, d’envisager a c6té du sens classiquement passif
(subi) de la vulnérabilité comme exposition d’une vie a certaines modifications
dans I’expérience qui peuvent étre négatives ou positives, un sens actif de la
vulnérabilité. Autrement dit, plutdt que de penser la vulnérabilité exclusivement
comme un pdtir, un ‘pouvoir’ d’étre affecté sous le mode de la négativité, la
vulnérabilité doit étre aussi interprétée a partir de I’acte, comme un corrélat
du fait d’étre un pouvoir actif, un agir qui s’auto-affecte, s’auto-vulnérabilise
(parfois) et s’auto-modifie en son mouvement propre.

Ainsi la vie manifeste-t-elle dans la vulnérabilité, a la fois sa disposition
a recevoir et son aptitude a 1’auto-vulnérabilisation et 1’auto-transformation,
qu’elle met en ceuvre au sein de ses conditions et sollicitations externes ou
internes tout en conservant une cohérence et une unité profondes. C’est aussi
ce qu’exprime, dans une approche plus scientifique que phénoménologique, la
notion de plasticité biologique, comme tension dynamique entre robustesse et
vulnérabilité 2. Etymologiquement, plasma ou plastikos renvoient  la fois a

2 (Cf.D. LamBerT, R. RezsoHuazy, Comment les pattes viennent au serpent. Essai sur
[’étonnante plasticité du vivant, Paris, Champs/Flammarion, 2004.



752 DAVID DOAT

tout objet malléable, susceptible de recevoir de nouvelles formes, tandis que
plassein renvoie a I’art d’informer, de donner une forme a un matériau dispo-
nible qui peut la conserver. Ces deux sens actif et passif de la plasticité, que
I’on retrouve dans I’idée de vulnérabilité, caractérisent la plasticité des étres
vivants qui, du fait de leur propriété de vulnérabilité, ont la capacité d’étre
déformables et celle de se déformer activement de fagon cohérente.

8. Conclusion

Loin de n’exposer qu’a des maux ou des effets potentiellement négatifs,
la vulnérabilité nous apparait ainsi, au terme d’une relecture de ses indices
étymologiques, sémantiques, biologiques et phénoménologiques (expérien-
tiels), comme une notion ambivalente ou, pourrait-on dire, intrinsequement
‘pléiotropique’ en tant qu’elle ouvre I’étre sur des possibilités concurrentes.

Si en effet, d’une part, la vulnérabilité est bien une caractéristique de la vie
qui expose toujours au risque de la blessure, de ’affaiblissement des capacités
ou de la mort, elle traduit aussi une disposition de I’étre a des transformations
ou des modifications positives qui sont une condition nécessaire de la vie et
de son devenir ontogénique. Si, d’autre part, la vulnérabilité¢ constitue une
caractéristique indéniable des étres sensibles qui en manifeste la condition de
passivité, de dépendance et d’exposition aux altérations subies en leurs milieux
de coexistence, elle traduit aussi la capacité interne d’un étre doué du pouvoir
actif de s’auto-vulnérabiliser, c’est-a-dire d’ouvrir en soi des potentialités
au changement qui, tout en exposant a certains risques possibles, offrent des
opportunités de transformation positive. Autrement dit, les dimensions de la
passivité et de la dépendance qui caractérisent tout étre vulnérable constituent le
versant inévitable d’un pouvoir interne de mise en risque de soi, d’auto-vulné-
rabilisation inséparable de toute auto-détermination (auto-affection) effective.
Car il ne peut y avoir de détermination de soi qu’a condition qu’il y ait maintien
et entretien, en soi, d’une tension dynamique entre robustesse ef vulnérabilité,
c’est-a-dire d’un milieu interne suffisamment plastique pour initier (auto-
affection) ou subir (hétéro-affection) des transformations cohérentes qui sont,
cependant, toujours exposées au risque d’une déformation morbide.

Sans un tel entretien en soi de la vulnérabilité — laquelle n’est jamais sans
risque d’hétéro-déterminations pathologiques —, la vie ne pourrait ni étre
formée par ses interactions avec un milieu de coexistence, ni s’auto-affecter
activement (auto-détermination), ni s’ouvrir a des innovations imprévisibles.
Bref, loin de s’accroitre par exclusion pure et simple de la vulnérabilité, la vie
ne peut se déployer et s’accroitre qu’en intégrant des marges de fragilité au
ceeur méme de ses processus évolutifs. En dépit des risques négatifs auquel elle
expose, cette part de vulnérabilité assumée est une condition nécessaire de la
créativité et de 1’évolution de la vie.



LA VULNERABILITE 753

L’ambivalence intrinseque de la vulnérabilité¢ que nous avons ainsi étayée
au cours de ce travail pourrait ouvrir a des travaux ultérieurs novateurs sur
ses implications politiques et sociales. Car une telle ambivalence n’est pas
toujours remarquée ou prise en compte. Nous ne I’avons que brievement
indiqué a travers une relecture de la vulnérabilité du corps chez Butler, ou la
notion désigne essentiellement une disposition a subir des pertes de capacités
ou des blessures (biologiques, psychiques, sociales, morales, culturelles). Plus
largement, les pensées du care, la littérature féministe, les théories politiques
ou les éthiques de la vulnérabilité, présupposent en général une conception
non-paradoxale et monovalente de la vulnérabilité, renvoyant «I’humain a un
manque de puissance et a la possibilité d’étre attaqué ou violenté...»**

Dans cette thématisation littéraire, «les vies vulnérables sont des vies dont
la viabilité est menacée» > au cours d’une «existence marquée par la passivité
et I’exposition»?®. La vulnérabilité y apparait essentiellement comme une
«expérience négative»?’ (quoique fondamentale) relevant de 1’ «ontologie de
I’accident» . Quant a la réflexion sur ses implications éthiques, sociales et
politiques, elle prend naturellement une certaine orientation, celle d’une théorie
de la sollicitude, de la protection des sujets, de 1’organisation de la satisfaction
des besoins et de la prévention des risques.

S’il s’agit bien la de prolongements cohérents par rapport a une conception
courante de la vulnérabilité, ne risquent-il pas en méme temps, faute de tirer
toutes les implications d’une appréhension plus complexe de la vulnérabilité,
de réduire les sujets a leur état d’assujettissement, de dépendance et de passivité
par rapport a I’extériorité ? En dépit des veeux qui les animent, de tels prolon-
gements ne risquent-ils pas en outre de contribuer, au nom d’un certain idéal
de protection, de réparation, de santé et de sécurité, a I’émergence de nouvelles
formes de biopouvoirs et d’idéologies sécuritaires 8 méme de confisquer aux
sujets tout pouvoir de s’exposer au risque”, de s’auto-vulnérabiliser pour
innover et agir selon des voies imprévisibles ?

Sans doute une théorie plus complexe, plus en prise avec une approche
non duelle de la vulnérabilité et des conditions de I’autonomisation des sujets,
permettrait-elle d’éviter toute confusion entre les idéaux biopolitiques d’une
‘société de la prévention des risques’, et ceux d’une ‘société du care’.

2 F. BRUGERE, L 'éthique du care, Paris, PUF, 2014, p. 55.

3 Ibid., p. 54.

% M. Garrau, A. Le Gorr, Care, justice et dépendance. Introduction aux théories
du care, Paris, PUF, 2010, p. 7.

21 F. BRUGERE, L 'éthique du care, op. cit., p. 65.

% Ibid.

22 Sur ces questions et leurs prolongements, ¢f. par exemple F. P. AbornNo, Le désir
d’une vie illimitée. Anthropologie et biopolitique, Paris, Kimé, 2012; F. P. Aporno,
Faut-il se soucier du care ?, Paris, L’Olivier, 2015.






	La vulnérabilité : esquisse d'une reconstruction conceptuelle

