Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 4

Artikel: Une troisiéme voie entre le "modele” genevois de discipline
ecclésiastique et celui de Jean Morély?

Autor: Grosse, Christian / Fornerod, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-685911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 713-731

UNE TROISIEME VOIE ENTRE LE « MODELE »
GENEVOIS DE DISCIPLINE ECCLESIASTIQUE
ET CELUI DE JEAN MORELY ?

Guillaume Houbraque et son traité sur la correction
des vices et I’excommunication (1567)

CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD !

Reésume

Cet article analyse un court traité consacré par le pasteur réformé frangais
Guillaume Houbraque a la discipline ecclésiastique et a 'excommunication.
Ce texte rare n’a jamais fait ['objet d’un examen approfondi. Or, rédigé en
1567, dans le contexte des controverses provoquées par le traité De la disci-
pline et police Chrestienne (1562) de Jean Morély, il éclaire [ 'existence, au sein
des Eglises réformées francaises durant cette période, d'une troisiéme voie,
peu examinée par [ historiographie, entre le « modéle » genevois de discipline
ecclésiastique et les idées de Morély en la matiere. Ni aussi « aristocratique »
qu’a Geneve, ni aussi « démocratique » que chez Morély, cette troisieme voie
considere que si la discipline doit étre exercée par le Consistoire, I'assemblée
paroissiale doit pouvoir consentir a ses décisions et posséde par conséquent un
droit d’intervention dans la procédure.

I1 sera question ici d’un texte aussi bref que rare: constitué de 38 pages, le
Traitte, monstrant comme il faut proceder a la correction des vices, et scandales:
et a l'excommunication, en ['Eglise Chrestienne, a été rédigé par le ministre
réformé Guillaume Houbraque et publié en 1567, a Orléans?, par I’imprimeur

! Une premiere version de cette étude a été élaborée et présentée par Christian
Grosse le 13 mars 2015 lors de la journée d’étude «Les frontiéres de la dissidence.
Enonciations et pratiques du dissentiment religieux a I’époque confessionnelle: études
de cas et parcours de recherche», organisée par I’Institut d’Histoire de la Réformation
(Université de Genéve). Le présent article en offre une version remaniée, notamment sur
la base des suggestions que Nicolas Fornerod a faites en tant que répondant, et refléte
|’état de la réflexion commune qui s’est engagée depuis entre les deux cosignataires.

2 TRAITTE, || MONSTRANT COM- || ME IL FAVT PROCE- | DER A LA
CORRECTION || des vices, & scandales: & a l’ex- || communication, en I'Egli- || se
Chrestienne, || Par Guillaume Houbraque Mini- || stre de la parole de Dieu. || PSAL. 50.
|| Mais Dieu a dit au meschant: a quoy t’ap- || partient-il de raconter mes ordonnan- ||



714 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

Louis Rabier, formé a Geneéve aupres de Conrad Badius et qui a exercé son
ministére a Orléans, puis a Montauban®. Ce traité n’est connu qu’en quatre
exemplaires*, dont celui qui est conservé a la Société de Lecture de Geneve
correspond selon toute vraisemblance au volume que le ministre parisien Marin
Delamare a transmis a Théodore de Béze, en 1567°, en méme temps qu’un bref
traité sur le jeline, également rédigé par Houbraque et aujourd’hui relié avec
le traité sur I’excommunication dans I’exemplaire de la Société de Lecture®.
Avec ce traité, on est en présence d’'un document mineur: peu diffusé si
I’on en juge par le nombre d’exemplaires conservés, il ne semble pas avoir
suscité de large discussion ni donc avoir exercé une influence étendue; il est,
de plus, resté largement ignoré des historiens’, ne retenant que ’attention des
historiens du livre, qui ne se sont pas penchés sur son contenu®. Ce document
constitue cependant un témoignage original sur les débats qui ont agité les
Eglises réformées en France et en Suisse, de la deuxiéme moiti€ des années
1550 4 la fin des années 1560, au moment ou ces Eglises commencent a étre
«dressées» dans le royaume de France et ou le «modele» genevois calviniste
ne s’est pas encore imposé nettement comme norme générale au sein de ces
Eglises®. De maniére plus précise, il donne surtout un nouvel éclairage sur

ces? pourquoy prens-tu mon alliance en ta || bouche? & tu as hay la correction, & as ||
reietté mes paroles derriere-toy. || A ORLEANS, || De Iimprimerie de Loys Rabier. ||
M. D. LXVIL

* E. Forestit NEVEU, Un chapitre de I’histoire de I'imprimerie a Montauban, Louis
Rabier, imprimeur du roi de Navarre a Montauban, Montauban, Forestié Neveu, 1872
L. DesGraves, «L'imprimeur Louis Rabier. D’Orléans en Béarn (1563-16006)», in:
M. BARDON ET 4L. (€éds), De [’histoire de la Brie a ['histoire des réformes : mélanges
offerts au chanoine Michel Veissiére, Paris, Fédération des Sociétés historiques et
archéologiques de Paris et de I'lle-de-France, 1993, p. 101-109. Notons que Louis
Desgraves n’a pas repéré le traité¢ en question parmi les ouvrages imprimés a Orléans
par Rabier.

4 Geneve, Société de Lecture: Th 48 ; Oxford, Bodleian Library : recueil n°® 113 Th
BS; Bibliothéque nationale de France: BN, D2 8401 et D2 8400; Paris, Bibliothéque
Mazarine: 26112 (3). Le Universal Short Title Catalogue ne connait pas |’exemplaire de
la Société de lecture (http://ustc.ac.uk/index.php/record/8546).

5 Correspondance de Théodore de Béze, recueillie par Hippolyte Aubert, publ. par
H. Meylan, A. Dufour £7 4i., 41 vol., Geneve, Droz, 1960-2016, t. 8, p. 22-27.

¢ Traitté du Jusne, enseignant comment, quant, et pourquoy, il Sfaut que les vrays
Chrestiens jusnent, A Orleans, De I’Imprimerie de Loys Rabier, 1567.

" La seule mention est due a Philippe Denis, qui juge le texte un peu trop sommai-
rement. Voir plus bas a ce sujet.

8 J.-F. Gimon, « Eloi Gibier, éditeur de théologie réformée : nouveau complément
a la bibliographie de ses éditions», Bibliothéque d’Humanisme et Renaissance 47/2
(1985), p. 398.

? Sur les rapports entre ce modele et les formes institutionnelles spécifiques que
prennent les Eglises réformées en France, voir en particulier R. M. KINGDON, Geneva
and the Consolidation of the French Protestant Movement 1564-1572. A Contribution
to the History of Congregationalism, Presbyterianism, and Calvinist Resistance Theory,
Geneve, Droz, 1967 ; B. RoussEL, « “Colonies” de Genéve ? Les premicres années de vie
commune des églises réformées du royaume de France (ca 1559-ca 1571)», Bulletin de



UNE TROISIEME VOIE 715

les polémiques déclenchées par I’ouvrage de Jean Morély, De la discipline et
police Chrestienne (Lyon, 1562), qui a cristallis€ ces débats. Il permet en parti-
culier de constater que les positions et les tendances qui se dessinent a 1’inté-
rieur de ces débats sont plus complexes que ce qui a été longtemps affirmé par
une historiographie trop dépendante du récit historique relatif a cette période
produit depuis Geneve.

Durant cette période, les structures ecclésiastiques réformées n’ont pas
encore pris leurs formes définitives et la définition normative de leur cadre
institutionnel est encore relativement ouverte. L’exemple genevois est influent,
porté qu’il est notamment par les pasteurs formés dans 1’espace suisse romand '°.
Elaboré dans le contexte d’une cité-Eglise ot régne I'unité religieuse, il
n’est cependant pas exportable en tant que tel dans le contexte plus large et
pluri-confessionnel du royaume de France. D’autres modeles sont également
disponibles et ont aussi exercé une influence, comme les structures adoptées
dans le Pays de Vaud sous domination bernoise!' — un territoire a I’intérieur
duquel sont actifs des pasteurs, parfois d’origine frangaise, qui circulent entre
cet espace réformé et le royaume de France : ’exemple le plus connu des liens
ainsi créés est bien sir celui de Pierre Viret, envoyé en France aprés avoir été
banni de Lausanne et avoir trouvé refuge a Geneve '*; Guillaume Houbraque en
est cependant un autre exemple.

Rédigé par le théologien et fils du médecin ordinaire du roi, Jean Morély,
le traité De la discipline et police Chrestienne, publi€é anonymement a Lyon
en 1562, a eu pour effet de polariser les positions des acteurs de ces débats.
Proche un temps de Pierre Viret, qu’il est allé visiter a Lausanne et auquel
il a soumis son ouvrage avant que le réformateur d’Orbe ne quitte Geneve
pour se rendre en France, Morély systématise dans son livre des idées qui ont
pris forme dés le milieu des années 1550, selon Jean Rott et Philippe Denis
qui ont étudié I’ouvrage de prés'. Il donne ainsi consistance a un courant
qui pense la structure ecclésiastique a partir d’'une conception dans laquelle

la Société d’histoire et d’archéologie de Genéve 26/27 (1996/1997), p. 1-13; P. CONNER,
«Huguenot Identities During the Wars of Religion: The Churches of Le Mans and
Montauban Compared», Journal of Ecclesiastical History 54/1 (2003), p.23-39;
R. A. MenTZER, « The Genevan Model and Gallican Originality in the French Reformed
Tradition», in: M. P. Horr (éd.), Adaptations of Calvinism in Reformation Europe.
Essays in Honour of Brian G. Armstrong, Aldershot, Ashgate, 2007, p. 147-164.

10 R. M. KiNngpoN, Geneva and the Coming of the Wars of Religion in France,
1555-1563, Genéve, Droz, 2007 (1956).

" G. S. SunsHINE a en particulier souligné cette influence (Reforming French
Protestantism. The Development of Huguenot Ecclesiastical Institutions, 1557-1572,
Kirksville (Missouri), Truman State University Press, 2003, p. 3-4).

12 B. RousskL, «Pierre Viret en France (septembre 1561-aofit 1565)», BSHPF 144
(1998), p. 803-839.

" P. Denis, J. Rott, Jean Morély (ca 1524-ca 1594) et l'utopie d'une démocratie
dans I’Eglise, avant-propos de B. Roussel, Genéve, Droz, 1993. Sur I’affaire Morély,
voir aussi: R. M. KiNGDON, Geneva and the Consolidation of the French Protestant
Movement, op. cit.



716 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

prévaut I’autonomie de 1’Eglise locale, en tant que communauté dans laquelle
s’exerce l’essentiel des fonctions et des pouvoirs ecclésiastiques et ou la
souveraineté s’incarne dans 1’assemblée paroissiale. Si le rejet d’une structure
hiérarchique dominée par un évéque, voire par I’une des Eglises, fait largement
consensus au sein des Eglises réformées francaises alors méme que s’expé-
rimente la structure qu’elles vont adopter en consistoires locaux, colloques
de circonscription, synodes provinciaux et nationaux, la question des organes
qui détiennent le « pouvoir des clefs», c¢’est-a-dire qui exercent la discipline
ecclésiastique, et celle des modalités de 1’élection des ministres, font davantage
I’objet de polémiques. La part qui revient a 1’assemblée paroissiale sur ces
deux plans est au cceur de la controverse.

L’affaire Morély

Dans ce contexte, la prise de position de Morély théorise la perspective que
’on a pris I’habitude de désigner comme «congrégationaliste», en faisant de
I’assemblée paroissiale 1’instance centrale de I’exercice de ces fonctions. La
publication de son ouvrage suscite une virulente réaction du c6té des tenants
du «modele» genevois, dans lequel le pouvoir des clefs se concentre dans les
mains du Consistoire et ou I’élection des ministres procéde par cooptation,
suivie d’une validation par les magistrats du candidat ainsi retenu. Elle se greffe
en outre sur des rapports déja tendus entre Morély, d’une part, et le milieu
genevois entourant Jean Calvin et Théodore de Béze, d’autre part, depuis que
des propos tenus par le premier en 1561 ont répandu le soup¢on d’une appro-
bation par les seconds de la conjuration d’ Amboise.

Le 25 avril 1562, le synode national des Eglises réformées de France,
réuni a Orléans en présence de Théodore de Béze, s’accorde a juger que le
livre de Morély contient « une mauvaise Doctrine et tendant a la dissipation et
confusion de I’Eglise» 4. Le synode s’est déroulé sous la présidence d’ Antoine
de La Roche Chandieu, le méme qui publiera, en 1566, a la demande du
synode provincial de Paris, assemblé en février 1565, une réponse longuement
argumentée aux theses de Morély, dont le nom est passé sous silence, dans La
confirmation de la discipline ecclesiastique . Plusieurs synodes, jusqu’a celui
de Vertueil, réuni en septembre 1567, réitéreront la condamnation des theses de

4 Denis et RotT, op. cit., p. 59.

15 [Antoine de CHANDIEU,] La confirmation de la discipline ecclesiastique, observée
es Eglises reformées du royaume de France. Avec la response aux objections proposées
a l'encontre, [Geneve], [Henri I Estienne], 1566; Denis et RotT, op. cit., p. 59. Voir
derniérement sur 1’auteur: S. K. BARKER, Protestantism, Poetry and Protest. The Verna-
cular Writings of Antoine de Chandieu (c. 1534-1591), Farnham-Burlington, Ashgate,
20009.



UNE TROISIEME VOIE 717

Morély. Dans I’intervalle, celui-ci est également excommunié a Genéve et son
livre condamné a étre publiquement brlé '°.

A partir de 13, ’ensemble du débat semble se réduire aux partisans de I’une
ou de I’autre position, écartant la possibilité de tendances intermédiaires. Tout
se passe comme si le durcissement des fronts avait obligé tous les acteurs a
prendre position de maniere tranchée, conduisant a leur suite les historiens a
les ranger dans ['un ou I’autre camp. De plus, la nature politique du débat, qui
était en effet essentielle puisque s’y jouait la capacité des Eglises a se doter de
structures unifiées et a organiser leurs forces au moment ou se déclenchaient les
guerres de Religion, a produit une focalisation sur les questions de structures
ecclésiastiques, et a renvoyé au second plan le probleme plus technique des
compétences qui reviennent a I’assemblée paroissiale dans I’exercice concret
de la discipline ecclésiastique — probléme qui fait précisément [’objet d’une
bonne partie des développements du Zraitté d’Houbraque. Or, sur ce terrain-la,
semble bien se dessiner une forme de «voie moyenne», issue d’une tradition
autonome peu repérée, dont ce texte ne constitue pourtant que I’une des expres-
sions.

Pour discerner cette voie moyenne, il faut rappeler comment Morély
envisage la procédure disciplinaire pour la comparer ensuite aux mécanismes
mis en ceuvre a Geneve et confronter ces deux modeles aux propositions
avancées par Houbraque. Ces derniéres seront ensuite rapprochées de textes
normatifs adoptés par certaines Eglises de France, d’Angleterre et du Béarn,
pour montrer que les propositions d’Houbraque ne sont pas isolées et évaluer
ainsi la consistance de cette troisiéme voie.

La discipline ecclésiastique selon Morély et les Genevois

Trés attaché a I’idéal d’unité du «corps mystique de I’Eglise» 7, que la
discipline a selon lui pour mission de réaliser '¥, mais dépourvu de toute fonction
ecclésiastique, comme le lui rappellera Calvin en lui conseillant de ne pas se
méler de ce qu’il ne connait pas, Morély imagine une forme de contréle sur les
meeurs et les croyances de nature trés communautaire, a tous les échelons de
la procédure. L’assemblée paroissiale, réunissant I’ensemble de ceux qui ont
adhéré localement a la confession de foi, éventuellement répartie par quartiers
dans les grandes villes, y forme 1’organe central de la prise de décision. En
matiere de discipline, Morély souligne que «ceste puissance et souveraineté
d’excommunier et retrancher du corps du Seigneur, d’ouvrir les cieux et les
clorre, lier et deslier, et la jurisdiction spirituelle appartient proprement a

16 DEnis et RoTT, op. cit., p. 59-60.

17 [Jean Morery], De la discipline et police Chrestienne, A Lyon, Par Ian de
Tournes, 1562, p. 55.

18 Denis et Rott, op. cit., p. 112-115.



718 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

I’Eglise» 1°. Par « Eglise», il faut entendre selon la définition 4 la fois mystique
et concrete qu’il en donne, non pas un organe ecclésiastique «imaginaire et
representatif», mais, «’union certaine d’ Ames bien heureuses esleues en Jesus
Christ devant tous siecles a la vie eternelle, assemblees pour la predication de
la parole, et administration des Sacremens » %°.

En vertu de cette ecclésiologie, quand des décisions doivent étre prises
au sein de ces assemblées, les fidéles opinent les uns aprés les autres, en
commencant par les plus anciens, qui sont aussi, selon Morély, les plus sages,
jusqu’aux plus jeunes parmi ceux qui ont atteint I’age de discernement. Lorsque
la surveillance disciplinaire porte sur un point de doctrine, la procédure
imaginée par Morély — qui peut aller, avec le soutien du magistrat, jusqu’a la
peine de mort?' — implique qu’une fois que les ministres ont donné leur avis,
I’assemblée locale se prononce «en toute modestie, par elevation des mains ».
Ainsi, «ce qui auroit esté approuvé le plus universellement par I’Eglise [...]
seroit tenu et arresté», pour autant cependant que les Eglises voisines soient
encore consultées, de maniere a trouver conseil aupres d’elles*~.

Au contraire, dans le modéle genevois, tel qu’il est réglé par les ordon-
nances ecclésiastiques de 1541, I’exercice de la discipline demeure sous le
controle exclusif du Consistoire. Si, comme dans toutes les Eglises réformées, le
premier stade de la procédure disciplinaire est congu comme une responsabilité
collective, incombant a chaque chrétien tenu de corriger son prochain lorsqu’il
chute dans le péché, ’intervention du Consistoire, & partir du moment ou le
pécheur s’obstine dans son péché ou que celui-ci revét un caracteére scandaleux,
marque clairement & Geneve un seuil, a partir duquel le Consistoire prend le
relais et reste ensuite maitre de I’ensemble de la procédure. L’excommuni-
cation majeure, dans les rares cas ou elle est prononcée, est bien annoncée a
I’assemblée paroissiale pendant le culte, mais seulement a titre d’information:
cette communication ne confere a cette assemblée aucun droit d’intervention
sur la sentence consistoriale®,

Une telle possibilité, méme si elle reste limitée, existe toutefois au sein des
Eglises réformées de France avant que 1’excommunication ne soit proclamée.

1 [MoRELY], op. cit., p. 156.

20 Ibid., p. 61-62. Sur les différences d’interprétation entre les théologiens zurichois
et genevois au sujet du terme d’«Eglise», dans la procédure disciplinaire, voir:
R.M.KinGpon, «La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genéve au temps de la
réformation: 1’usage de Matthieu 18,15-17 par les réformateurs», RThPh 133 (2001),
p- 343-355.

2l [MoRELY], op. cit., p. 96.

2 Ibid., p. 116-117. Sur les conceptions de Morély en matiére de discipline ecclé-
siastique, voir DENIs et RoTT, op. cit., en particulier p. 176-191.

2 On ne s’étend pas ici sur le modéle genevois de procédure disciplinaire, qui ne
forme pas I’objet central de ce texte. Pour une analyse plus approfondie, voir: C. GROSSE,
Les rituels de la céne. Le culte eucharistique réformé a Geneve (XVI-XVIE siecles),
Geneve, Droz, 2008, p. 337-423.



UNE TROISIEME VOIE 719

L’exclusion d’un membre de la communauté requiert en effet «le consen-
tement tacite de I’Eglise» avant de devenir effective, ce qui signifie qu’il est
loisible a un particulier de soumettre au jugement du consistoire les raisons qui
le conduisent a s’y opposer. En 1564, Antoine Du Pinet décrit la procédure en
ces termes dans La Conformité des Eglises reformée de France et de |'Eglise
primitive en police et ceremonies :

Aujourd’huy, és Eglises reformées, ou I’excommunication a lieu, elle se fait
publiquement par la voix du Ministre, et du consentement tacite de I’Eglise. Je
diz notamment du consentement de I’Eglise, pource que pendant qu’on publie les
noms de ceux que I’Eglise doit admonester, et les causes pourquoy ils doyvent estre
admonnestez, est loysible a chascun qui trouveroit les causes qu’on publie, trop
frivolles, ou non recevables, pour proceder a I’excommunication, aller declarer son
intention au Consistoire, pour en demourer satisfaict. Mais si aprés qu’on a fait cinq
ou six, ou dix Monitions publiques, et que personne ne s’y est opposé, on procede
lors a I’excommunication du consentement de 1’Eglise, a la forme et maniere que
dessus .

Si un espace d’intervention est ici ouvert, les membres de 1’assemblée ne
sont pas pour autant activement sollicités au cours du processus a se manifester
en cas d’objection. C’est a eux qu’il revient de prendre I’initiative d’une telle
démarche.

Guillaume Houbraque: des loyautés difficilement conciliables ?

A premiére vue, le 7Traitté de Guillaume Houbraque semble «trés
calvinien», comme 1’a conclu un peu rapidement Philippe Denis, I’ historien qui
s’est penché le plus en détail sur la vie de ce dernier et qui le considére comme
comptant « parmi les partisans les plus résolus de la discipline ecclésiastique
a la genevoise»?. Une lecture superficielle peut en effet laisser penser que
le traité a été rédigé comme une défense du modele genevois en maticre de
discipline ecclésiastique dans le contexte des polémiques déclenchées par le
livre de Mor¢ély.

Cette interprétation trouve un fondement dans ce que I’on sait du parcours
et des idées d’Houbraque?®. Converti a la Réforme et regu au ministére a

2 A. pu PINET, La conformité des Eglises reformées de France et de I'Eglise
primitive en police et ceremonies, prouvée par I’Escriture, concile, docteurs, decrets et
canons anciens, Lyon, Jean Martin, 1564, p. 112.

2 P, Denis, Les Eglises d’étrangers en pays rhénans (1538-1564), Paris, Les Belles
Lettres, 1984, p. 500.

% P. Denis, Les Eglises d’étrangers en pays rhénans, op. cit.; Ip., « Houbraque », in:
J.-P. Kin1z (€d.), Nouveau dictionnaire de biographie alsacienne, Strasbourg, Fédération
des Sociétés d’histoire et d’archéologie d’Alsace, 1984->,n° 17, p. 1675-1676. L’ortho-
graphe du nom de Guillaume Houbraque varie; on trouve notamment: Houlbraque,
Olbrac, Houbray, Aulprecht.



720 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

Lausanne en 1548, Houbraque se distingue tout au long de sa carriere par une
fidélité rigoureuse a la théologie de Calvin. Aprés avoir exercé ses fonctions de
pasteur dans diverses paroisses du Pays de Vaud?, il devient le fer de lance de
la conquéte du village de Ligniéeres, dans le district de Neuchatel, aux idées de
la Réforme : son activisme et la résistance catholique qu’il rencontre lui valent
un proces. Farel et Calvin, qui soutiennent son action, préférent alors I’évacuer
et le recommandent a I’Eglise réformée francaise de Francfort, ou il arrive en
juillet 155628

Dans cette nouvelle charge, il est & la fois ’oreille et le porte-parole de
Calvin. Entretenant avec ce dernier une correspondance soutenue, il I’informe
des querelles qui déchirent cette Eglise. En 1556, il est attaqué, en méme
temps que Calvin, sur la question de la prédestination. Deux ans plus tard, un
conflit portant précisément sur la question de la discipline ecclésiastique le met
aux prises avec le ministre Francois Perrussel?, qui était lié avec Sébastien
Castellion: contre Perrussel, qui voudrait voir les sanctions ecclésiastiques
relever de la compétence des magistrats, Houbraque défend la pratique en
vigueur a Geneve, qui réserve I’excommunication au Consistoire. Dans ce
conflit, il suit une stratégie déterminée conjointement avec Calvin. La colla-
boration et la confiance entre les deux hommes sont alors sans failles. Lorsque
le dénouement de ce conflit oblige Houbraque a quitter Francfort, c’est parce
qu’il s’est montré plus intransigeant sur les positions défendues par Calvin, que
ce dernier ne le suggérait lui-méme !°

Installé ensuite aupres de la communauté réformée frangaise de Strasbourg,
il reste en étroit contact avec Calvin, organise sur ses conseils la restauration de
la discipline au sein de cette Eglise et défend une stricte orthodoxie sur la question
de la prédestination vis-a-vis des ministres luthériens qui dominent dans la ville
alsacienne. A nouveau plus rigide que son maitre lui-méme sur ce point, il refuse
de signer la Formule de concorde de Strasbourg, imposée a tous les ministres de
la ville, dans laquelle Calvin ne trouvait pourtant «rien d’ouvertement impie », et
il est par conséquent démis de ses fonctions en aolt 15633,

Y H. VUILLEUMIER, Histoire de I’Eglise réformée du Pays de Vaud sous le régime
bernois, 4 vol., Lausanne, éd. de la Concorde, 1927-1933, t. 1, p. 435 et 641 ; Guillaume
Farel (1489-1565). Biographie nouvelle, écrite d’aprés les documents originaux par un
groupe d’historiens, professeurs et pasteurs de Suisse, de France et d’Italie, Neuchatel ;
Paris, Delachaux & Niestlé, 1930, p. 633; P. Denis, Les Eglises d’étrangers, op. cit.,
p.341; M. CaLaME, Les Consistoires de la paroisse de Crissier, Faculté des Lettres de
I"Université de Lausanne, Lausanne, 1996 (mémoire de licence dactylographi€), p. 54.

% Guillaume Farel (1489-1565), op. cit., p. 633-636; P. Denis, Les Eglises
d’étrangers, op. cit., p. 341-342.

2 Sur ce franciscain converti a la Réforme, voir: P. Dens, Les Eglises d’étrangers,
op. cit., p. 187-189.

30 Ibid., p. 354-379.

3UIbid., p. 122-145. Sur cet épisode, voir aussi: B. NicoLLIER-DE WECK, Hubert
Languet (1518-1581). Un réseau politique international de Melanchton a Guillaume
d’Orange, Geneve, Droz, 1995, p. 61-64, 73-75.



UNE TROISIEME VOIE 721

Bien que son parcours et ses prises de position le situent dans une ligne
clairement calviniste, on sait aussi qu’Houbraque a été proche de Morély.
Lorsque ce dernier rapporte a Calvin, en 1553, bien avant qu’ils ne s’opposent
I’'un a l"autre, la libération miraculeuse de plusieurs prisonniers réformés,
il signale que parmi ceux-ci se trouve «Olbracus noster», indiquant par la
qu’Houbraque entretient alors des liens étroits avec Morély aussi bien qu’avec
Calvin. De plus, cette année-1a, Morély et Houbraque ont tous deux résidé en
Angleterre et s’y sont donc peut-étre rencontrés >,

Des lors, quand quelques années plus tard les rapports entre Calvin et
Morély se détériorent a la suite de la publication du traité De la discipline
et police Chrestienne, la position d’Houbraque s’aveére compliquée. En
1566, alors méme qu’il fait I’objet de condamnations répétées non seulement
en France, mais aussi a Genéve, Morély énumere dans une lettre a Hugues
Sureau du Rosier les soutiens sur lesquels il pense pouvoir compter et indique
que «Houlbraque est nostre»®. A la fin de cette méme année, Houbraque
préside une commission, comprenant des ministres, un ancien, ainsi qu’Odet
de Coligny, cardinal de Chatillon, chargée par la reine de Navarre, Jeanne
d’Albret, d’examiner les idées de Morély qu’elle a engagé comme précepteur
de son fils, Henri de Navarre; il adresse des remontrances a Morély, mais
contresigne aussi a cette occasion un document qui atteste 1’orthodoxie de la
foi de ce dernier en matiere de prédestination?. Il semble que ce soit cette
position intermédiaire alliant, d’une part, une fidélité éprouvée a Calvin et a
sa théologie et, d’autre part, une réelle proximité avec Morély, qui ait amené
Jeanne d’Albret a considérer Houbraque comme une personnalité susceptible
de contribuer a établir au sujet de Morély le jugement équilibré qu’elle appelait
de ses veeux.

La voie proposée par Houbraque
en matiére de discipline ecclésiastique

Quoiqu’il en soit, le 7raitté d’Houbraque apparait moins strictement
«calvinien» que ce qu’une lecture sans doute un peu rapide a fait conclure a
Philippe Denis*. Houbraque a-t-il cherché a ciseler une voie de compromis
possible entre les positions de Morély et de Calvin sur la discipline ? Les idées
des deux auteurs exercent en tout cas une influence certaine sur le texte. On
constate en premier lieu que les positions défendues par Morély déterminent

32 Denis et Rorr, op. cit., p. 31.

3 Jbid., p. 289, 303 ; Correspondance de Théodore de Béze, op. cit.,t. 7, p. 229-230.

3% Correspondance de Théodore de Beze, op. cit., t. 8, p. 214, 225; Denis et RoTT,
op. cit., p. 65-66, 298-299, 311 ; KinGDON, Geneva and the Consolidation of the French
Protestant Movement, op. cit., p. 87-91.

3 DeNis, Les Eglises d’étrangers, op. cit., p. 500.



722 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

la maniére dont la procédure disciplinaire est thématisée par Houbraque. Avant
d’aborder la question de ’objectif que poursuit cette discipline — défendre
I’honneur divin —, perspective dans laquelle Calvin se plagait également, et
celle de la rigueur de I’ostracisme dans lequel I’excommunié doit étre tenu,
Houbraque pose le probleme, situé sur le terrain ecclésiologique, mais de nature
politique, de I’organe qui, dans I’Eglise, a autorité pour prononcer 1’excommu-
nication. Il adopte a cet égard I’approche que Morély avait retenue. Le probleme
est en effet formulé d’emblée dans les mémes termes que ceux employés par
Morély. La procédure appliquée pour parvenir a la décision de 1’excommuni-
cation souléve en effet aux yeux des deux auteurs la question de la nature du
«régime»*, c¢’est-a-dire de la structure qui régit I’Eglise et de la répartition
des pouvoirs en son sein. S’efforgant de la définir, Houbraque pense dans les
catégories aristotéliciennes et fait, comme Morély, intervenir, des le début de
son traité, les notions de « monarchies », d’« aristocratie » et de « démocratie».
Il parvient ainsi  la conclusion que «I’Eglise est un régime mixte et meslé»:
monarchique parce qu’il repose sur la royauté du Christ; aristocratique, parce
que le Consistoire y exerce sa juridiction « au nom et sous ’authorité, et selon
les loix et ordonnances du monarque » ; enfin, démocratique, parce que rien ne
s’y décide «sans le consentement du corps de I'Eglise» .

La conception de 1’Eglise comme «régime mixte» rapproche nettement
Houbraque de Morély, tandis que Calvin, qui «connait la théorie du gouver-
nement mixte, [...] n’en fait pas usage dans I’ecclésiologie» . Mais si 1’on
examine plus précisément le mécanisme des décisions que 1’Eglise prend en
matiere de discipline ecclésiastique, le systéme envisagé par Houbraque est
moins radicalement «démocratique» que chez Morély. Certes, Houbraque
commence par poser clairement le principe selon lequel «cest exercice de
discipline et puissance d’excommunier, n’est pas donné a un particulier,
quelque lieu, degré ou vocation qu’il ait en I’Eglise : mais est donné a tout le
corps de I’Eglise » . Il ne cache cependant pas que cette affirmation est loin de
résoudre le probléme, puisqu’il y a, reconnait-il, de la «difficulté, [...] a cause
que diversement on entend ce mot d’Eglise»*. Mais, alors que Morély confie
la correction des meeurs a «1’assemblée ordinaire de I’Eglise» et lui reconnait
le droit de «remonstrer» directement les pécheurs®*', Houbraque centre pour
sa part I’exercice de la discipline ecclésiastique sur le Consistoire, tout en
réservant au « corps de I’Eglise» un réle dans la procédure.

Envisagé comme «la plus saine partie de I’Eglise», le Consistoire a en
charge I’instruction et le jugement des cas, puisqu’il est «esleu et ordonné par

HOUBRAQUE, Traitté, op. cit., p. 11.
37 Ibid., p. 11-12.

3% DEnis et Rotr, op. cit., p. 145.

¥ HouBRAQUE, Traitté, op. cit., p. 8.
0 Jbid., p. 19.

41 Denis et RotT, op. cit., p. 187, 190.



UNE TROISIEME VOIE 723

I’Eglise pour cognoistre et juger des causes Ecclesiastiques» **. Houbraque
introduit cependant aussitdt une nuance en précisant qu’il «ne faut pas si
estroictement entendre par I’Eglise le consistoire, que toute I’Eglise ne doive
en public estre advertie du fait de celui qu'on doit excommunier»*. La
procédure qu’il propose ne comprend pas seulement un droit d’information de
«tout le corps de I’Eglise ». Cette communication, qui doit avoir lieu trois fois
au cours du culte dominical, «ou plus si on voit bon estre»*, implique de la
part de I’assemblée paroissiale un véritable droit de regard et méme de révision
des démarches entreprises par le Consistoire. En annong¢ant les démarches
disciplinaires du tribunal ecclésiastique a tout le corps de I’Eglise, le ministre
devrait en effet, selon Houbraque, « adjouster que s’il y a quelque particulier ou
plusieurs de I’Eglise qui ayent quelque chose a dire, pourquoy ils ne peuvent
consentir a I’excommunication qu’ils ayent a le venir proposer au consistoire
[...] afin que la liberté soit gardee a toute I’Eglise, et a chacun particulier» *.
Le caractére «mixte» du gouvernement ecclésiastique fonctionne ainsi,
comme le souligne Houbraque, au cceur méme de la procédure disciplinaire:

Et d’autant aussi, qu’en affaires de grande importance, quel est entre tous le faict
d’excommunication, il faut rapporter au peuple I’estat de la cause pour avoir son
consentement et advis, comme sainct Paul fait quand il escrit a toute I’Eglise
de Corinthe, qu’estans d’accord et conjoincts en esprit avec lui au nom et sous
I’authorité de Jesus Christ le Monarque, ils excommuniassent le meschant de parmi
eux: a ceste cause on peut dire que [’Eglise est en partie democratie, tellement
que le Consistoire qui est comme |’aristocratie, ne fait rien sinon au nom et sous
I’authorité, et selon les loix et ordonnances du monarque. Et sans le consentement
du corps de I’Eglise, duquel il exerce 1’authorité.

C’est donc précisément dans le « consentement» donné par le peuple aux
décisions prises par le Consistoire auquel revient exclusivement 1’instruction —
ou la « cognoissance » — des cas, que réside ce caractere « mixte». Cela requiert
également que la procédure conserve toujours une dimension publique,
conforme aux coutumes de I’Eglise primitive’.

Houbraque admet que cette procédure comprend un risque : le consentement
obligatoire peut en effet conduire ceux qui partagent les mémes vices que celui
qui est excommunié, a se solidariser avec lui en refusant leur consentement,
provoquant ainsi un possible schisme dans I’Eglise. Lorsqu’il réaffirme trés
nettement que «le consentement et approbation de I’Eglise est requise pour
excommunier suivant la sentence du Consistoire», il ajoute par conséquent
que si ce risque est avéré, il vaut mieux renoncer a I’excommunication, en

2 HOUBRAQUE, Traitté, op. cit., p. 19.
% Ibid., p. 22.

“ Ibid., p. 25.

* Ibid., p. 24-25.

% Ibid., p. 13-14.

7 Ibid., p. 21-22.



724 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

s’en remettant & Dieu plutdt que de renoncer a «suivre I’ordonnance de nostre
Seigneur» *. C’est dire qu’il n’envisage pas seulement la validation populaire
des décisions disciplinaires arrétées par le Consistoire comme un principe
abstrait, mais qu’il prend concrétement la mesure de toutes ses conséquences
éventuelles.

Une voie moyenne partagée

Publié dans une ville ou Morély a connu des partisans, dont Hugues Sureau
du Rosier®, a un moment particuliérement délicat ol, dans un contexte tendu
a la veille de la deuxiéme guerre de Religion, les dissensions provoquées
par la publication de I’ouvrage de Morély menacent la cohésion des Eglises
réformées®®, le Traitté de Guillaume Houbraque pourrait avoir été rédigé
comme une tentative de conciliation entre les positions de Morély et le modéle
genevois afin de surmonter ces divisions. C’est cependant loin d’étre sir,
d’autant que sa publication est intervenue bien tard. Il est plus vraisemblable
qu’il ait été écrit pour justifier les positions prises par son auteur dans les remous
de cette affaire a laquelle il a été étroitement mél¢ et pour rappeler I’existence
d’une tradition qui laissait aux membres des congrégations locales la possi-
bilité de manifester leur éventuelle opposition dans le cadre de la procédure
disciplinaire. Plus qu’un geste d’apaisement, le traité d’Houbraque pourrait
ainsi bien avoir été publié pour préserver la flexibilité existant dans la pratique
de I’excommunication au sein des Eglises réformées au moment ot Chandieu
venait de faire paraitre sa Confirmation de la discipline ecclesiastique.

L’interprétation de I Cor. 5 que donne le synode de La Rochelle en avril
1571 en réponse a ceux qui considerent que 1’excommunication «doibt estre
faicte par toute I’Eglise, et non par le seul consistoire» pourrait méme laisser
croire que sa position a été entendue : «1’excommunication ne se doit faire de
I’authorité particuliére des pasteurs et anciens, sans 1’advis et exprés consen-
tement de toute I’Eglise ». Si les modalités de ce consentement ne laissent que
peu de marge a I’assemblée, celle-ci n’en doit pas moins étre semoncée, pendant
les trois dimanches consécutifs lors desquels elle est informée tant des causes
que de la procédure, «que la ol on cognoistra que 1’on luy [celui qui encourt
I’exclusion] eust faict tort, ou qu’il donnast quelque espoir de résipiscence,
1’on le face s¢avoir a ceux qui ont la conduicte de I’Eglise pour y rémédier ou
pour en délibérer, et a faute de ce passer oultre». Si nul ne conteste le bien-
fondé de I’exclusion, le ministre peut alors déclarer «du commun accord et

8 Ibid., p. 25-26.

¥ R. H. KiNnGgDboN, Geneva and the Consolidation of the French Protestant
Movement, op. cit., p. 83-84.

50°A. JOUANNA ET 4L., Histoire et dictionnaire des guerres de religion, Paris,
R. Laffont, 1998, p. 157-159.



UNE TROISIEME VOIE 725

consentement de toute I’Eglise testifié par ce long silence» la personne en
cause retranchée du corps de 1’Eglise .

Quoi qu’il en soit, les circonstances étroites de la rédaction du traité
d’Houbraque ne doivent pas faire perdre de vue que les conceptions qu’il
exprime ne sont pas purement théoriques et qu’elles refletent davantage que
les seules opinions de son auteur. Celles-ci entrent en effet en résonance avec
un environnement de textes plus étendu, dans lesquels se rencontrent des idées
analogues. En d’autres termes, la voie moyenne qu’Houbraque s’efforce de
définir constitue bien 1’écho d’un courant ou d’une sensibilité plus large dont
les idées passent plutdt par des textes normatifs ou liturgiques que par des
traités. Il ne s’agit pas ici de dresser un portrait complet et précis de cette
tradition parallele, qui mériterait une €tude en soi, mais seulement de repérer
quelques-uns des textes dans lesquels se rencontrent des conceptions analogues
a celles défendues par Houbraque.

Le systeme disciplinaire qu’il décrit rejoint ainsi, sur des points treés concrets,
celui que les réformés exilés a Londres avaient mis en place dans les années
1550. C’est plus précisément dans les textes rédigés en collaboration étroite par
les ministres qui encadrent ces communautés d’exilés pour rendre compte de
leurs pratiques, c’est-a-dire dans les écrits de Valérand Poullain et surtout dans
ceux de Jean a Lasco, qui a exercé une forte influence sur I’organisation de
plusieurs Eglises en France au cours des premiéres années ou elles se mettent en
place, que se décele une convergence avec les idées d’Houbraque. En 1556 parait
a Emden, une traduction francaise de la Forma ac ratio de Jean a Lasco™ qui
décrit les usages de ces Eglises a posteriori, puisque leur existence a cessé avec
I’arrivée au pouvoir de Marie Tudor, 4 la mort du roi d’ Angleterre Edouard VI,

' Ce document émanant du synode de La Rochelle, ou furent présents Béze et
Chandieu, a été publié par Denis et RoTr, op. cit., p. 322. La discipline ecclésiastique
de 1571-1572 ne revient toutefois pas sur le caractére explicite de I’invitation faite a
I’assemblée au cours de la procédure de se manifester dans le cas ou il y aurait matiére a
objection : « Et cependant lesdites publications tant du retranchement que de la reconci-
liation sera loisible a ceux du peuple qui n’y consentiront de la faire entendre au Consis-
toire en toute sainte liberté, lequel Consistoire en jugera. Et le silence des autres sera
tenu pour consentement. Et en cas d’opposition et mescontentement ne sera proceddé au
retranchement que par I’advis du Colloque, tenant neantmoins la suspension son entiere
vigueur» (G. S. SUNSHINE, « French Protestantism on the Eve of St-Bartholomew : The
Ecclesiastical Discipline of the French Reformed Churches, 1571 1572 », French History
4/3 (1990), p. 365). Houbraque a-t-il lui aussi participé au synode, comme 1’affirme
Louis Aubert dans Guillaume Farel: 1489-15635, op. cit., p. 635, n. 7 ? Son nom ne
figure en tout cas ni dans les actes ni dans la liste des signataires de la Confession de foi.

52 Jean a Lasco, Toute la forme et maniere du Ministere Ecclesiastique, en |'Eglise
des estrangers, dressee a Londres en Angleterre, par le Prince tresfidele dudit pays, le
Roy Edouard. VI. de ce nom, ’an apres l'incarnation de Christ. 1550. .., traduit de Latin
en Frangois, [Emden], Gilles Crematius, 1556.

% Sur les Eglises d’exilés en Angleterre, voir: A. PETTEGREE, Foreign Protestant
Communities in Sixteenth-Century London, Oxford, Clarendon Press, 1986; sur Jean
a Lasco et ses ordonnances ecclésiastiques et textes liturgiques, voir en particulier,



726 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

Dans ce texte, Jean a Lasco, qui a été superintendant de ces Eglises d’exilés,
expose avec beaucoup de détails les procédures disciplinaires qui ont été
suivies pour corriger les pécheurs au sein de ces communautés. Si les mesures
prises a I’encontre de ces derniers restent sous le controle des « Ministres et
anciens», I’intervention, sous différentes formes, du corps ecclésiastique dans
son ensemble, est rendue possible a plusieurs étapes de la procédure. Ainsi,
avant que ne tombe la sentence d’excommunication, les efforts entrepris par
les ministres et anciens pour corriger le pécheur sont annoncés a diverses
reprises «le jour du dimanche en plein sermon». Cette annonce, qui doit
permettre a chacun de prier en faveur de I’amendement du pécheur, est d’abord
anonyme, mais si ce dernier s’obstine dans son impénitence, son péché «avec
toutes ses circonstances, est publiquement accusé»**. Un ultime délai lui est
cependant encore accordé pour s’amender et éviter ainsi I’excommunication.
Lorsque celle-ci est finalement prononcée, une derniére possibilité est encore
laissée aux membres de 1’assemblée cultuelle d’intervenir pour suspendre la
procédure, s’ils jugent qu’ils sont en mesure d’induire le pécheur a pénitence.
L’absence d’une telle intervention équivaut a une approbation collective de
la sanction. Selon les termes de Jean a Lasco, la procédure est réglée de la
maniere suivante :

Et ordonne on encor un jour, auquel ces freres denoncez (si ce pendant ilz ne se
repentent) seront finalement excommuniez, devant toute 1’Eglise, avec dueil
publique d’ycelle. Et le Ministre de rechef exhorte en la chaire, I’Eglise: Que si
encor il y a quelcun, qui pense faire quelque chose pour revoquer a penitence les
freres denoncez, qu’on ne cesse point, mais qu’on s’employe a cela autant qu’il
sera possible, afin que toute I’Eglise, ne soit contrainte de plorer en excommuniant
son frere. Et si d’avanture il semble encor a aucun de I’Eglise, que c’est mal fait
d’excommunier ces freres denoncez, yceux ce pendant monstrent par la parolle
de Dieu, devant le jour de I’excommunication, I’occasion de leur conseil, en cest
endroit aux Anciens, ou a aucuns d’eux particulierement, ou a tous ensemble en
leurs assemblées : autrement les Ministres et Anciens, recevront le silence publique
de I’Eglise comme un consentement tacite, et ainsy finalement ilz poursuyvront a
I’excommunication, avec le dueil de I’Eglise. %

Nous ne sommes donc pas ici en présence du modele élaboré par Morély,
ou I’assemblée paroissiale est investie d’une souveraineté¢ qui s’exerce sur
I’ensemble de la procédure disciplinaire. Dans le modele décrit par Jean a
Lasco, cette procédure est dirigée par les ministres et les anciens réunis au sein
du Consistoire, mais elle demeure soumise a un droit de regard collectif. L’idée

derniérement: J. BECKER, Gemeindeordnung und Kirchenzucht. Johannes a Lascos
Kirchenordnung fiir London (1555) und die reformierte Konfessionsbildung, Leiden,
Brill, 2007 ; M. S. SPRINGER, Restoring Christ’s Church. John a Lasco and the Forma
ac ratio, Aldershot-Burlington, Ashgate, 2007 ; et sur Valérand Poullain: K. BAUER,
Valérand Poullain. Ein kirchengeschichtliches Zeitbild aus der Mitte des sechzehnten
Jahrhunderts, Elberfeld, Chr. Buyer, 1927.

5% J. a Lasco, op. cit., f. 1691°,

55 Ibid., f. 169v°-170r°.



UNE TROISIEME VOIE 727

centrale, fortement exprimée dans tous les textes de Poullain et d’a Lasco,
est ici que I'impénitence obstinée fait scandale et qu’en faisant scandale, elle
blesse la communauté dans son ensemble. C’est parce que le corps ecclésias-
tique est remis en cause dans ses fondements, ¢’est-a-dire comme communauté
de salut, capable de remettre le pécheur dans la voie du salut en 1’engageant a
se repentir, que lui revient ce droit de regard sur la procédure disciplinaire. Ces
mémes communautés exilées en Angleterre ont mis au point une cérémonie
de pénitence publique assez élaborée, dans laquelle on retrouve les mémes
caractéristiques d’appel a la communauté et de validation par cette derniére des
mesures prises par les instances ecclésiastiques .

Morély de méme qu’Houbraque ont pu assister aux pratiques adoptées par
ces communautés au cours de leur séjour en Angleterre en 1553. Il est donc
vraisemblable que cette expérience a influencé les conceptions de la discipline
ecclésiastique qu’ils exposent, avec des différences, dans les années 1560.
Dans tous les cas, quand Houbraque écrit que I’Eglise doit étre informée de
I’impénitence du pécheur afin qu’elle soit par la méme occasion « admonestee
de gemir et plorer sur la dureté du povre pécheury, il fait directement écho au
«deuil » que I’Eglise doit ressentir et exprimer devant I’impénitence, selon les
termes mémes d’a Lasco.

Cette influence se vérifie également dans les «Disciplines» adoptées
localement par certaines des Eglises réformées frangaises, en particulier en
Normandie*’.

En I’espace de quelques mois, durant la méme année 1563, deux «Disci-
plines» sont promulguées, d’une part a Saint-L6, en mai 1563, d’autre part a
Bayeux, entre mars et avril 1563. Or, dans le premier cas, il est indiqué, a propos
des taches qui reviennent aux « Anciens ou Surveillans», qu’ils «s’enquerront

% Ces points sont plus amplement développés dans C. Grossk, «La “réparation
publique” réformée: ritualisation et dé-ritualisation de la pénitence dans les Eglises
calvinistes (XVIe— XVIII® siécle)», in: H. J. SELpErRHUIS, A. HUnGEN (éds), Calvinus
Pastor Ecclesiae. Papers of the Eleventh International Congress on Calvin Research,
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2016, p. 29-50.

57 Sur ces textes normatifs, pour la période qui nous concerne, voir: M. REULOS,
«L’histoire de la Discipline des Eglises réformées francaises, élément de I’histoire de
la Réforme en France et de I’histoire du droit ecclésiastique réformé», in: La Storia
del Diritto nel quadro delle Scienze storiche, Florence, Olschki, 1966, p. 533-544;
R.M.KmGpoN, «“Disciplines” réformées du XVI¢ siecle francais: une découverte
faite aux Etats-Unis», BSHPF 130 (1984), p. 69-86; B. RousseL, «La Discipline des
Eglises réformées de France en 1559: un royaume sans clergé», in: M. MAGDELAINE
ET AL. (éds.), De I’'Humanisme aux Lumieres, Bayle et le protestantisme. Mélanges en
"honneur d’Elisabeth Labrousse, Paris, Voltaire Foundation, 1996, p. 169-191; Ib.,
«Les Disciplines ecclésiastiques et la premiére culture des Réformés», in: I. ZINGUER,
M. YARDENI (éds), Les deux réformes chrétiennes. Propagation et diffusion, Leiden-
Boston, Brill, 2004, p. 77-109; G. S. SunsHINE, « French Protestantislm on the Eve of
St-Bartholomew », art. cit., p. 340-377 ; L 'organisation et ['action des Eglises réformées
de France (1557-1563). Synodes provinciaux et autres documents, édition présentée et
annotée par P. Benedict et N. Fornerod, Genéve, Droz, 2012.



728 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

prudemment et soigneusement si aucuns font quelque desordre en I’Eglise
et tascheront de les reduire & bon chemin ou par admonition privée, ou par
reprehension convenable faite au Consistoire, ou mesme, s’il est besoin, par
correction et chastiment d’excommunication faite par I’advis de tout le senat
ecclesiastique » *%. Le terme de «sénat» renvoie ici semble-t-il a un consistoire
envisagé comme une assemblée plus élargie, mais ne se confondant en tout
cas pas avec |’assemblée paroissiale*”. Le fonctionnement disciplinaire qui est
réglé par ce texte est donc dans I’ensemble conforme au modéle genevois: il
est controlé par un groupe restreint.

Dans le second cas, en revanche, on entend, dans la description de la
procédure disciplinaire, un écho assez évident des usages propres aux commu-
nautés exilées en Angleterre, codifié¢es dans les textes de Valérand Poullain et
d’a Lasco:

Des Censures [...]. Singulierement, les ministres et anciens veilleront sur les
scandales de I’Eglise et seront diligens de s’enquerir. [...] Si aucun estoit trouvé
rebelle et incorrigible apres avoir esté adverti par plusieurs fois et par diverses
personnes, I’Eglise seroit advertie de prier pour luy et aussi de I’admonester chacun
en son particulier; et si apres avoir fait prieres publiques deux fois pour le moins a
jours divers il demeuroit rebelle, le Consistoire le pourra juger digne d’excommu-
nication ; mais il ne pourra estre rejetté sans 1’avoir communiqué a toute 1’Eglise, a
laquelle sera donné encores temps pour I’admonester et aussi pour s’opposer, si elle
void qu’il y ait causes raisonnables, apres lequel temps, s’il n’y a cause juste pour
I’empescher, sera retranché du corps de I’Eglise. ®

Si ces deux « Disciplines » partagent une partie de leur texte, elles divergent
cependant sur certains points, reflétant ainsi le fait que les Eglises locales
frangaises bénéficient encore, au début des années 1560, d’une marge d’auto-
nomie relativement importante®'. Cette autonomie se vérifie notamment dans
des aspects de la procédure suivie par la discipline ecclésiastique qui peuvent
paraitre a premiere vue assez techniques et passer par conséquent inapergus 2.
Le détour par les développements qu’Houbraque consacre a I’excommuni-
cation et par les pratiques des réformés exilés en Angleterre, montre pourtant
que derriere la dimension technique des différences qui existent entre les régle-
mentations de Bayeux et de Saint-L§, se cache une tendance qui présente une
relative cohérence. Ces différents témoignages confirment en effet I’existence

% I ’organisation et 'action des Eglises réformées, op. cit., p. 304.

 B. RousskL, « La Discipline des Eglises réformées de France en 1559 », art. cit.,
p. 178-179. )

0 L’organisation et l'action des Eglises réformées, op. cit., p. 291-292.

1 Jbid., p. 280-282 ; voir a ce sujet: P. CONNER, art. cit.

2 Alors qu’ils se sont livrés a une comparaison rigoureuse des textes de Bayeux et
de Saint-Lo et a une confrontation de ces derniers textes avec les précédents genevois et
anglais, Philip Benedict et Nicolas Fornerod n’ont ainsi pas mis en évidence les écarts
qui existent entre les « Disciplines» de Bayeux et Saint-L6 sur ce point de la procédure
disciplinaire.



UNE TROISIEME VOIE 729

d’une voie moyenne entre le modele qui a été progressivement mis au point a
Geneve et celui que Morély a congu. Cette voie moyenne partage le souci de
concilier le controle que le Consistoire exerce sur la procédure disciplinaire
avec le maintien d’une responsabilité collective en la matiére, qui se traduit
par la nécessité de prévoir un «consentement» de 1’assemblée paroissiale a
la conduite par le Consistoire de cette procédure, notamment dans sa phase
finale durant laquelle des sanctions sont mises en ceuvre. Cette voie moyenne
cherche en d’autres termes a donner dans le déroulement de cette procédure
une traduction concréte a la conviction, sur laquelle tous tombent d’accord,
que [’attention portée a la foi et aux meeurs des membres de la communauté
ecclésiastique incombe a chacun d’entre eux, en vertu de la charité chrétienne.
Ceci a également pour conséquence aussi bien d’aggraver la responsabilité
de I'impénitent — puisque tout est mis en ceuvre pour éviter d’en venir a la
séparation — que de mettre en avant 1’acuité de la blessure qu’inflige au corps
de I’Eglise «endeuillée» le recours & I’excommunication. Dans cette logique,
I’excommunication ne pouvait revétir qu'une dimension communautaire plus
forte et renforcer au final le sentiment d’appartenance des fidéles a la congreé-
gation, ce qui suppose aussi une prise en considération des risques de division
qu’aurait pu faire peser sur la communauté la pratique d’une exclusion trop
systématique.

Le fait que la « Discipline » de Bayeux ait pu étre adoptée sans que ce point
des modes de fonctionnement qu’elle réglait n’ait suscité de polémique, et
le fait que Guillaume Houbraque ait de son coté pu défendre une conception
analogue, quatre ans plus tard, sans que sa carriere n’en souffre par la suite,
laisse penser que davantage d’options ou de solutions en matiere d’ecclésio-
logie, et plus particulierement de discipline, existaient, dans ces années, a
I’intérieur de I’Eglise réformée, que la dureté de la polémique entre Morély et
les partisans du modele genevois ne 1’a longtemps fait penser.

Il est du reste fort possible que le modele de procédure proposé par
Houbraque corresponde a une pratique encore en vigueur en 1567 dans certaines
Eglises réformées de France. On trouve en effet un témoignage important de
la persistance de cette maniere d’envisager 1’excommunication sous la plume
de Pierre Viret, dans le réglement sur la Discipline qu’il rédige entre 1568 et
1570, a I’intention des Eglises du Béarn. La position de Viret sur la forme qu’il
convient de tenir lors de la procédure d’exclusion est d’autant plus intéressante
que la question de I’excommunication, qui a ét€ au cceur du conflit qui I'a
opposé aux autorités bernoises lors de la crise de 1558-1559, et dont il estimait
qu’elle ne devait en aucun cas étre traitée inconsidérément, ne pouvait que le
toucher de pres. Or une comparaison entre la teneur de 1’article du synode de
Pau tenu en avril 1568, qui confie cette charge a Viret, et celle du texte de la
Discipline que le Réformateur soumet deux ans plus tard au synode de Lescar
fait précisément ressortir une différence significative. On reconnait sans peine
dans la premiére la stricte application du modéle genevois :



730 CHRISTIAN GROSSE ET NICOLAS FORNEROD

Devant qu’excommunier les scandaleux ou rebelles, on devra les publier par trois
jours solennels, et sera le peuple exhorté de les admonester n’estre contumaces ou
rebelles a I’Eglise. Ce fait, s’ils perséverent en leur endurcissement, seront declarés
excommuniés et, pour I’exemple du peuple, sera declaré ce que c’est que d’estre
livré a Satan et rejetté hors de I’Eglise. De quoi M. Viret a été prié de dresser quelque
forme .

Dans sa « forme», Viret s’en distingue sur un aspect important qui regarde
précisément le degré d’implication de la communauté dans le processus
d’exclusion : au moment ou le nom de la personne mise en cause est « nommee
publiquement en I’Eglise par deux ou trois dimanches, ou plus ou moins », non
seulement chaque individu doit étre «admonesté, pour I’honneur qu’il doit a
Dieu et le devoir qu’il a a ’Eglise et le soing qu’il doit avoir du salut de son
frere desvoyé, de prier Dieu pour lui, afin qu’il le reduyse en la voye, et a faire
tout devoir a le remettre au bon chemin par bonnes remonstrances, admoni-
tions, et exhortation », mais encore

ce faisant I’Eglise, ayant ouy les causes par lesquelles I’excommunication s’en doibt
ensuyvre, elle doit estre admonestée que s’il y a aucun qui ne les trouve raisonnables
et suffisantes, ou qu’il y ait quelque chose a remonstrer la-dessus, qu’il le face, afin
que puis apres le tout soit parfaict par le commun consentement de toute 1I’Eglise,
les causes ayant esté trouvées legitimes, et que par aucune juste raison personne n’y
ait peu contredire .

I1 est révélateur de constater que Viret et Houbraque, qui figurent parmi
les principaux soutiens sur lesquels Morély a cru pouvoir compter, ont partagé
la méme conception de la maniére dont 1’assemblée des fideles devait étre
associée au processus d’excommunication. Voila qui pourrait bien laisser
penser que, sur cette question particuliere a tout le moins, 1’auteur du traité De
la discipline et police Chrestienne a pu radicaliser la position qui était la leur
concernant I’implication de I’ensemble de la communauté dans le mécanisme
d’exclusion.

Le Traitté de Guillaume Houbraque n’a pas fait date dans 1’histoire de
I’Eglise réformée, sans doute a cause de sa faible diffusion et parce qu’il
n’avait ni I’ampleur, ni I’ambition des ouvrages de Morély, de Calvin ou de
Théodore de Béze publiés a cette époque. Ouvrage de circonstance, il présente
néanmoins davantage d’intérét que son classement trop rapide par Philippe
Denis parmi les textes de 1’obédience calviniste stricte ne I’a laissé croire, en
tant que témoignage de cette période particuliére de I’histoire de ces Eglises,
en France, ou le débat ecclésiologique demeurait encore relativement ouvert.
Les nécessités des guerres de Religion ont ensuite imposé a ces Eglises une
structure plus hiérarchisée, plus cléricale, de nature a lui permettre d’organiser

8 H. MeyLaN, «Un texte inédit de Pierre Viret: le réglement de 1570 sur la disci-
pline», RThPh 11/3 (1961), p. 210.
“ Ibid., p. 217-218.



UNE TROISIEME VOIE 731

ses forces et de consolider sa cohérence dans ce contexte d’affrontement. Passé
cet épisode de relative ouverture, pendant lequel Guillaume Houbraque a pris
une position qui représente un écart — fort modéré au demeurant — par rapport
a la fidélité calviniste sourcilleuse qu’il a toujours professée auparavant, cette
nécessité s’impose a lui comme aux autres.

Durant le reste de sa carriere il demeure en effet entiérement au service
de I’Eglise réformée, dans un parfait accord avec les pasteurs et théologiens
genevois. Aprés avoir vraisemblablement pris part au synode national de La
Rochelle en 1571, il fuit le massacre de la Saint-Barthélemy en transitant par
Strasbourg, avant d’étre nommé pasteur a Heidelberg, sans doute dés 1573,
puis a Frankenthal dans le Palatinat dés le mois d’octobre 1577¢. La fin de
sa vie est moins bien documentée: il semble s’étre retiré a Sedan a 1579,
et avoir peut-étre exercé encore ses fonctions de pasteur a Dreux en 1584,
Durant les derni¢res années de sa vie, il est en correspondance avec Théodore
de Beze, auquel il lui arrive aussi de transmettre ses salutations par le biais d’un
autre ministre . Aucune ombre ne s’est glissée dans leurs relations : Guillaume
Houbraque est resté dans le rang d’une Eglise ou le modéle genevois de
procédure disciplinaire s’est impos¢.

 Guillaume Farel : 1489-1565, op. cit.,p. 635,n.7.

6 . LABARTHE, «Jean-Frangois Salvard, ministre de 1’Evangile (1530-1585). Vie,
ceuvre et correspondance», in: Polémiques religieuses . études et textes, Mémoires et
documents publiés par la Société d'histoire et d'archéologie de Genéve, t. 48, Geneve,
Jullien-Champion, Paris, 1979, p. 355 ; DeNis, Les Eglises d'étrangers, op. cit., p. 138-139;
Correspondance de Théodore de Beze, op. cit., t. 15, p. 93-97.

7 Das Kirchenbuch der franzésischen reformierten Gemeinde zu Heidelberg
1569-1577 und Frankenthal in der Pfalz, 1577-1596, A. von den Velden éd., Weimar,
Hof-Buchdruckerei, 1908, p. 19.

88 Ibid., p. 35.

% Correspondance de Théodore de Beze, op. cit., t. 25, p. 348.

"0 Ibid., t. 15, p. 93-97; t. 18, p. 6-7.






	Une troisième voie entre le "modèle" genevois de discipline ecclésiastique et celui de Jean Morély?

