
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P 703-710

BIBLIOGRAPHIE

Umberto Eco, Ecrits sur la pensee au Moyen-Age, Essais traduits de l'italien Histoire de

par Myriem Bouzaher, Maurice Javion, Framjois Rosso et Helene Sauvage, 'a Philosophie

Paris, Grasset, 1183 p.

Suivre un auteur au fil de ses recherches n'est pas la meme experience de lecture que
celle de temr entre ses mains la totahte de Poeuvre: la valeur testamentaire a pris le pas
sur l'inconnue de la demarche en cours de construction Nous voici done en presence de

tous les ecrits qu'Umberto Eco a consacres durant soixante ans ä la pensee medievale
et, comme le dit la preface, tous dejä publies. Dans l'impossibihte de rendre compte de

cette somme de mamere detaillee, et dont les differents points de vue ont dejä fait l'objet
de nombreux commentaires, qu'il nous suffise de nous arreter plus particuherement
sur les textes inedits qu'il ajuge bon d'y inclure, parce que meme si certains d'entre
eux «n'aspirent ä aucune originalite scientifique, ll arrive que se mchent des idees

qu'il vaut la peine d'exprimer» (p. 19). Commenqons par le chapitre sur La beaute
des monstres, qui ouvre une nouvelle perspective au premier ouvrage intitule Art et
beaute dans I'esthetique medievale: en effet, dit Eco, «ce qui est laid s'msere egalement
dans l'harmonie du monde ä travers la proportion et le contraste. La beaute (tous les

scolastiques en conviennent) nait justement de ces contrastes, et les monstres ont aussi
leur raison d'etre et leur dignite au cceur de la creation; le mal, dans cet ordre, devient
bon et beau puisque de lui prend ongine le bien et, ä son cöte, le bien resplendit, comme
Paffirme Alexandre de Hales» (p.50). Un chapitre intitule 'Conclusions' apporte au livre
Probleme esthetique chez Saint Thomas une interessante discussion sur ce qu'imphque
«l'affirmation que la pensee esthetique thomasienne acquiert une organicite bien ä

eile du moment qu'on la complete - lä oil nous manque une solution exphcite - par
des connexions et des developpements que tout le Systeme exige, mats qui, justement,
peuvent remettre en question le Systeme lui-meme» (p. 500). Dans un nouveau chapitre
intitule «L'infortune medievale de la Poetique et de la Rhetorique d'Aristote», lequel
complete Les difficultes dans la reception d'Aristote, Eco veut montrer que si «la theorie
anstotelicienne de la metaphore n'a pas pu exercer une influence decisive sur la pensee
scolastique, e'est que la 'metaphorologie' medievale a d'autres origines, d'autres textes
inspirateurs et d'autres issues» (p. 587). A l'excellent expose sur 1'interpretation de

VApocalypse par Beatus, abbe de Liebana (730-785), Eco ajoute ici un developpement
sur la nature particuhere de la temporahte dans ce livre bibhque qui, bien que
«visionnaire et prophetique, reste empreint de sens historique: ses annonces, en effet,
concernent toujours quelque chose qui doit encore advemr, et la faqon dont ce quelque
chose est annonce est telle que, quoi qu'il advienne, VApocalypse parlera toujours de

quelque chose d'autre. En tant que texte moral, elie est la preparation des consciences
ä ce qui doit advemr» (p 766). Quant aux innombrables relectures dont VApocalypse
est l'objet au cours des siecles jusqu'ä nos jours, Eco nous en offre un saisissant et

original panorama, pour arriver ä la conclusion que Terreur de Beatus a ete «d'avoir trop
rempli le texte; ce faisant, ll a tant impressionne ses contemporains et les generations
suivantes qu'il a obtenu Teffet contraire de celui qu'il esperait: ll a dechalne une sene
de lectures qu'il n'aurait jamais pu prevoir, et dont ll aurait eprouve une horreur sacree»
(p. 773). II est bon de retrouver dans ce volume les pages remarquables sur la semiotique
de la falsification au Moyen-Age et les difficultes des procedures d'authentification,



704 BIBLIOGRAPHIE

l'utihsation et ['interpretation des textes medievaux, l'onginalite de ses digressions
sur Dante et Pic de la Mirandole, la kabbale et le lullisme, les droits et le langage des
betes au Moyen-Age. Enfin le lecteur trouvera une dizaine de conferences et de prefaces
inedites, evoquant tour ä tour les fapons de rever le Moyen-Age, les reflexions sur les

techniques de la citation, la scolastique et le structuralisme, l'art de la proportion dans
le Livre de Lindisfarne et Les tres riches Heures du due de Berry. Un index des noms,
ainsi que trente pages de references bibliographiques soigneusement choisies font de ce
volume un monument

Jean Borel

Pierre Riche,L'enseignementau Moyen-Äge, Paris, CNRS Editions, 2016,284p.

Cet ouvrage reunit 19 articles que Pierre Riehe a publies entre 1953 et 2008 dans
des revues et ouvrages collectifs parfois difficiles ä retrouver Centres sur le theme de

l'histoire de la pedagogie medievale, ces diverses contributions nous permettent de suivre
le parcours de pionnier dans ce domaine ignore et meconnu que l'A. a fait avant et depuis
la these qu'il a soutenue en 1962 et qui l'a rendu celebre depuis lors, intitulee. Education
et culture dans I'Occident barbare (Paris, 1962). L'excellente synthese d'ouverture sur
L'education et la culture au Moyen-Age est la traduction franpaise d'un article publie
en allemand sous le titre Bildung (Theologische Realenzyklopadie, Berlin, 1980). Si, dit
Pierre Riehe, «le but de l'education antique etait en effet de former l'homme adulte, de

conduire ä cette humanitas qui repose sur les vertus stoiciennes telles que la moderation,
la maitrise de soi, la prudence et le courage [ .], la grande nouveaute que presente dejä
saint Augustin est la realisation d'une education et d'une culture fondees sur l'Ecnture
sainte La Bible doit inspirer tous les actes de la vie; eile est le miroir dans lequel
l'homme, qu'il soit enfant ou adulte, doit perpetuellement se regarder De plus, ä la
difference du programme educatif antique, ['education au Moyen-Age n'est pas reservee
ä une minorite aristocratique. Tout homme, meme d'origine populaire, a droit ä une
formation religieuse et morale [ ]. Autre nouveaute, les educateurs monastiques qui
ont tant influence les pedagogues medievaux ont redecouvert la nature enfantine si bien

que, contrairement aux maitres de l'Antiquite, lis font confiance aux jeunes enfants, ces
etres privilegies que le Christ avait presentes comme des modeles ä suivre D'autre part,
les educateurs du Moyen-Age ne separent pas instruction et education. C'est l'homme
total qu'ils veulent former Iis sont autant des professeurs que des maitres spirituels dans
les monasteres du haut Moyen-Age, dans les ecoles episcopates du XIIe siecle, dans
les colleges qui sont organises au XIIIe siecle ä l'ombre des umversites. Formation de

l'mtelhgence, endurcissement du caractere, developpement de la conscience chretienne
ne font qu'un. Les valeurs de l'humanisme antique que chaque Renaissance fait
redecouvrir ne suffisent pas ä l'homme medieval. Les laics comme les clercs doivent
se nourrir des principes evangeliques dans un monde qui a profondement conscience de

l'unite de sa pensee et de ses croyances» (p. 11 sq.). Les articles suivants ne cherchent
qu'ä developper ces differentes «nouveautes» qu'a su mettre en lumiere l'A au fil de

ses recherches, sources de nombreux malentendus chez les historiens du Moyen-Age,
et ä donner des precisions necessaires et des exemples imparables de premier interet
pour illustrer et defendre son propos. Tour ä tour, lis traitent des differentes matieres des

programmes scolaires lecture, ecnture et chant, et abordent aussi ce qui concerne le role
de la memoire et chacun des arts hberaux qui constituaient la base de l'enseignement
secondaire. grammaire, rhetorique, dialectique (trivium), anthmetique, geometrie,
astronomie et musique (quadrivium). Pour la premiere fois, et c'est lä egalement
l'onginalite des recherches de Pierre Riehe, le lecteur est Oriente sur «l'exigence
et l'inventivite des hommes du Moyen-Age en matiere de methodes pedagogiques,
methodes et programmes pour la plupart encore en manuscrits que l'on decouvre peu ä



BIBLIOGRAPHIE 705

peu, lesquels n'attendent que d'etre lus et commentes (p 53). Qu'd s'agisse de traites

pour la formation des jeunes monies et des novices, des ecohers et des maitres, des laics
lettres et lllettres, ce sont autant de sources capitales dont l'etude progressive obligera
a reviser nombre de jugements obsoletes que la plupart des historiens ont faits jusqu'ici
par ignorance ou mepris depuis trop longtemps

Jean Borel

Jean-Marc Ferry, La raison et la foi Une philosophie de la religion (Agora), Philosophie

Paris, Pocket, 2016, 267 p contemporaine

Le philosophe franpais poursuit dans ce bei ouvrage, de lecture toutefois assez

difficile, ses reflexions sur les liens de la raison et de la foi en contexte politique
(europeen notamment) et post-metaphysique. Des discussions critiques bienvenues sont
menees avec Dworkin, Hunyadi et Habermas L'influence de Hegel est constante, eile
s'intensifie meme plus on s'approche des conclusions. Le relativisme, le pluralisme et le
contextuahsme sont remis ä leur juste place La verde une et commune demeure l'objectif
pragmatique ultime, ce qui donne aussi aux religions et ä la mediation theologique leur
place dans l'espace public. Une transcendance vers l'interieur (par opposition ä une
transcendance de surplomb) est ainsi preservee. Ce qui rehe en definitive de la raison et
de la foi, c'est la confiance dans le reel

Denis Muller

Quenttn Landenne (ed.), La philosophie reconstructive en discussions

Dialogues avec Jean-Marc Ferry (La pensee elargie), postface de Jean-Marc

Ferry, Lormont, Le Bord de l'Eau, 2014, 237 p.

Resultat d'une journee d'etude en l'honneur de Jean-Marc Ferry, sans doute le

plus grand philosophe franipais contemporain, ce volume reumt dix etudes critiques et

une conclusion de Ferry lui-meme La premiere partie de l'ouvrage tourne autour de

la Religion reflexive, la seconde autour de la Repubhque crepusculaire On y voit se

dessiner tout d'abord le debat au sujet d'une philosophie de la religion (et de ses liens
a la morale) surmontant la scission de la raison et de la religion Puis la discussion
se deplace sur la philosophie de l'Europe Un des textes les plus remarquables de la

premiere partie est celui de Mark Hunyadi, ami de longue date de Ferry, mais qui se

separe de lui sur la comprehension de la detranscendantalisation de la morale Estimant
la demarche de Ferry trop speculative et finalement trop fondationnelle, Hunyadi propose
de se rabattre sur une conception pragmatique et contextuelle de la raison pratique,
respectant davantage le rapport au monde des sujets. La reponse de Ferry est une fin de

non-recevoir «Justifier ses positions reclame davantage qu'exphciter des choix de vie»
(p 282) Dans la deuxieme partie, le texte de Francis Cheneval a particuherement retenu
notre attention II interroge Ferry sur le trou noir que constituerait la theone du leadership
dans la comprehension de l'Europe. Nous ne sommes pas sür que Ferry reponde vraiment
a cette objection L'interet global de l'ouvrage reside peut-etre dans la circulation reflexive

qui mene de la philosophie de la religion a la doctrine politique et cosmopohtique de

l'Europe Nous avons ici une sene de contributions et de reflexions bien ä meme de nous
mtroduire ä une meilleure comprehension de la pensee si remarquable de Jean-Marc Ferry

Dfnis MUI I FR



706 BIBLIOGRAPHIE

Michael Walzer, Dans l'ombre de Dieu. La politique et la Bible, trad, de

l'anglais (Etats-Unis), Paris, Bayard, 2016, 379 p.

Le grand philosophe communautarien americain renoue ici avec sa meditation
politique plus ancienne des textes de la Bible hebra'fque. Le politique est vu dans l'ombre
de Dieu, ce qui tend ä la foi ä le relativiser et ä l'orienter eschatologiquement. L'A. passe
en revue les differents corpus bibliques (codes de la loi, guerre sainte, pouvoir des rois,
prophetes, pretres, messianisme). Sa methode n'est pas historico-critique ou exegetique. II
lit directement le texte en s'appuyant sur une importante litterature secondaire. Le lecteur

peine ä comprendre od ll veut en vemr exactement, et ce n'est que dans les chapitres sur
la sagesse et sur le messianisme et dans la conclusion sur la politique dans l'ombre que la

visee philosophique prend enfin du relief. La dialectique de la religion et de la politique
interdit toute theologisation indue du politique, comme celle proposee par le messianisme
politique. Les auteurs bibliques pensent le politique dans l'ombre de Dieu, sans que
jamais Dieu ne devienne directement 1'acteur politique par excellence, en substitution des

hommes Finalement, c'est l'ethique sociale, soit la defense des petits, des etrangers, etc.,

qui devient le cceur de la politique, et cela concerne davantage l'ensemble des nations que la
nation d'Israel toute seule. II serait interessant d'avoir le point de vue critique des exegetes
de la Bible hebrai'que sur une telle demarche, car si eile se desinteresse de la methode

historique eile n'en revient pas pour autant ä un midrash philosophique conventionnel.

Denis Muller

Corine Pelluchon, Les nourritures (L'ordre philosophique), Paris, Seuil, 2015,
389 p.

Ce hvre est une ample et belle meditation philosophique sur le Statut anthropologique
et ethique des nourritures. Le point de depart est plus precisement celui d'une
Phänomenologie des nourritures. Des etudes specifiques sont consacrees au rapport
humain ä la nourriture (anorexie, boulimie, obesite) ainsi qu'au Statut des animaux La
demarche devient franchement originale et puissante quand l'auteure s'emploie ä relier
cette phenomenologie des nourritures avec une philosophie cosmopolitique du corps
social. Le «vivre de» initial culmine alors dans un amour de la vie, que vient celebrer en
finale la ferveur de Gide dans les Nourritures terrestres. Des questions restent toutefois
dans un certain flou: parier des animaux comme d'autres vivants ou d'autres existants ne
les enge pas pour autant en sujets moraux egaux aux hommes; quel sens precis y a-t-il
des lors ä parier d'une communaute morale reunissant l'ensemble des vivants

Denis Muller

Catherine Kintzler, Penser la la'icite, Paris, Minerve, 2014, 222 p.

Bel ouvrage de reflexion personnelle et de synthese sur la notion de laicite, ce hvre
essaie d'elargir la genealogie de l'idee meme de lai'cite en la faisant remonter ä la pensee
classique (Locke, Bayle, Condorcet). Un espace de tension s'ouvre ainsi entre tolerance
et laicite. L'A. rejette avec raison l'extremisme laic et prend position de mamere critique
sur les episodes de pseudo-la'icite comme ['interdiction du foulard ou du voile. Elle est
moins convaincante quand eile oppose les lai'cites adjectivees: non seulement elle ne



BIBLIOGRAPHIE 707

tient pas assez compte du contexte historique et sociologique qui conduit par exemple
ä parier de laicite ouverte (ce qui est precisement le contraire de l'extremisme laic),
mais eile tend ä refermer l'idee de laicite sur une sorte de substance intangible Cela est

d'autant plus etonnant que la perspective demeure tres historique en meme temps que
tres hexagonale (pas un mot sur la laicite en Suisse et en Belgique), tout en traitant ä la

legere la tension, au sein meme de l'hexagone, entre la France majoritaire et la situation
bien differente de l'Alsace-Moselle Le traitement du communautansme, rejete sans

nuance, reste bien en-dessous du debat international sur les differents modeles de pensee
communautarienne (Walzer aux Etats-Unis, Taylor au Canada) On debouche ainsi sur
une sorte de paradoxe plus la notion de laicite se precise, moins eile s'universalise
Elle reste une particularity franpaise, difficilement transposable Or comment ne pas

voir que la Suisse, dans sa diversite juridique et religieuse, l'Allemagne, avec sa notion
de Landerkirchs, les Etats-Unis et le Canada, pour ne citer que ces quelques pays,
presentent d'autres modeles de gestion politique du religieux, modeles susceptibles eux
aussi d'une reprise philosophique pertinente 9

Denis Muller

Olivier Audurand, Sylvio Hermann De Francheschi (eds), 8 septembre 1713 Histoire de

le choc de I 'Umgemtus (Chroniques de Port-Royal 64), Parts, Societe des 'a theologie

Amts de Port-Royal, 2015, 528 p.

Cet ouvrage rassemble les Actes du colloque international organise ä Versailles, les

2-4 octobre 2013, par la Societe des Amis de Port-Royal, ä l'occasion du 300e anniversaire
de la promulgation, par le pape Clement IX, le 8 septembre 1713, de la bulle Umgemtus
Dei Filius, dont le but etait la condamnation du jansemsme Cette date, comme le disent
les editeurs en introduction, «fait partie de ces dates dont le retentissement a ete decisif,
et ll ne serait pas abusif d'affirmer que c'est ce jour-lä que le XVIIIe siecle a commence
La deflagration qu'a suscitee cette bulle, qui condamnait dans leur expression litterale
cent une propositions de Pasquier Quesnel comme «fausses, dangereuses, heretiques
et permcieuses», a secoue autant Versailles que tout le royaume et meme l'ensemble
de la catholicite (p 9) Dix-neuf contributions permettent non seulement le reexamen
objectif et depassionne de cette bulle, mais egalement de recontextualiser le choc, les

polemiques et les debats qu'elle a occasionnes. Au-delä des analyses du texte lui-meme et
des propositions choisies, lesquelles mettent en jeu la lecture, les traductions en langues
vernaculaires et l'interpretation de la Bible par Quesnel, en particulier, et ä cette epoque
de mamere plus generale, mais aussi la comprehension d'Augustin par Baius, Jansenius

et les theologiens de Port-Royal, comme le montrent les premieres communications, ce

sont les reactions tres contrastees de la reception de la Bulle dans toute l'Europe que
tentent de mettre tour ä tour en lumiere chacun des intervenants. Entre l'acceptation
et le rejet, l'obeissance et l'opposition, les positions theologiques, ecclesiologiques,
politiques et spirituelles divergent et se nuancent de nulle fapons Mais la conclusion
est de montrer que la Bulle a ouvert une boite de Pandore qui ne s'est jamais totalement
refermee Les milieux lutheriens et protestants furent aussi concernes, car tout ce qui
touchait ä l'efficience et ä la necessite de la grace, l'acces ä l'Ecriture et le magistere,
ne laissait personne indifferent «La quereile autour des rapports entre la grace divine
et le libre arbitre a atteint un point critique sur les plans formels et doctrinal au moment
ou Clement IX fulmine la bulle Umgemtus, dit l'un des Conferenciers, la concurrence
entre les differents systemes theologiques a produit rapprochements et alliances, parfois



708 BIBLIOGRAPHIE

incongrus, souvent imprevus, toujours necessaires» (p 47) Si le caractere europeen
du jansemsme n'est done pas une decouverte, de nombreuses recherches restent ä faire

pour toujours mieux comprendre comment ll a remis en vivante discussion le rapport
avec l'ensemble de la tradition de l'Eglise. En annexe sont donnees le texte et la
traduction des cent une propositions condamnees de Pasquier Quesnel, tirees de son
livre Le Nouveau Testament en franqois, avec des Reflexions Morales sur chaque verset,
ä Paris 1699, et autrement, Abrege de la Morale de l'Evangile, Epilres de saint Paul et

Epltres canomques ou Pensees chretiennes sur le texte de ces livres sacrez, ä Paris 1693

et 1694, le catalogue de l'exposition organisee par la Bibliotheque Mazarine, avec la
collaboration de la Bibliotheque de Port-Royal, ä l'occasion du tricentenaire de la bulle,
et enfin, un index global des noms des auteurs, lieux et notions les plus importantes

Jean Borel

Theologie Christophe Chalamet, Theologies dialectiques. Aux origines d'une revolution
contemporaine intellectuelle (Lieux theologiques 49), Geneve, Labor et Fides, 2015, 342 p.

Version franqaise d'une these de doctorat soutenue ä Geneve en 2002, parue en

version anglaise en 2005, cet ouvrage du professeur genevois fait preuve d'une double
qualite etude historique rigoureuse et precise, e'est en meme temps une contribution
originale ä la reflexion systematique sur la nature (et l'objet) dialectique de la theologie
Si Ton considere sa demarche sous Tangle historique, il s'agit d'une etude comparative
des cheminements theologiques respectifs de Wilhelm Herrmann (reconnu comme
theologien dialectique avant Theure) et de ses deux plus celebres eleves, Karl Barth
et Rudolf Bultmann Tres vite, il apparatt que Bultmann colle davantage aux traces
du maitre, et que c'est Barth qui prend ses distances Mais l'ensemble considerable
des textes consideres laisse apparaitre des ecarts et peut-etre un certain flou au sujet
de la definition meme de la dialectique N'est-elle qu'une methode, ou decoule-
t-elle de Tobjet theologique comme tel, de la revelation, du rapport Loi-Evangile ou
Evangile-Loi 9 L'A souligne Teloignement progressif de Kierkegaard de la part de

Barth, mais ne pourrait-on pas dire aussi, sachlich, que Barth reste jusqu'au bout Adele
ä la radicalite evangelique du philosophe danois, lä oü Heidegger ne voit en lui qu'un
penseur rehgieux 9 II est vrai d'autre part, comme de nombreuses citations fourmes
Tattestent, que le Barth de la maturite incline vers une conception hegelienne de la
dialectique, comprise theologiquement comme un dialectique supplementaire ou une
Aufhebung brisee Je reste quelque peu sur ma faim quant au traitement de la dialectique
Evangile-Loi chez Barth Le texte de 1935 n'est pas analyse suffisamment, il me semble

que cela permettrait de montrer que Barth, loin de s'affranchir completement de la
dialectique lutherienne Gesetz-Evangelium, la reinterprete critiquement en donnant ä la

vision paulinienne et lutherienne du peche, de la Loi et de la grace un sens ethique plus
radical Barth se rapproche sans doute de Calvin et de Geneve, mais avec un arriere-fond
lutherien extremement fort, que trop peu de commentateurs signalent L'A souleve de
nombreuses questions systematiques et nous oblige ä nous reposer ä nouveaux frais la
question du Statut et de la signification d'une theologie dialectique II souligne aussi

que Barth et Bultmann, malgre leurs disaccords croissants, ont adopte lajuste attitude
contre le nazisme et les Chretiens allemands Cette reference au contexte historique
apparait tardivement Une analyse historico-critique du corpus presente aurait sans doute

apporter encore d'autres eclairages Toute personne interessee par Herrmann, Barth et
Bultmann pourra se referer avec profit ä ce remarquable ouvrage.

Denis Muller



BIBLIOGRAPHIE 709

Paul Tillich, Le christianisme et la rencontre des religions, textes edites,
traduits et annotes par Marc Boss, Andre Gounelle et Jean Richard,
introduction par Jean Richard (CEuvres de Paul Tillich), Geneve, Labor et

Fides, 2015,489p.

Dans ce volume 10 des CEuvres de Tillich, nous trouvons une majorite de textes
inedits en franqais et quelques nouvelles traductions de textes dejä parus en franfais. Les

originaux s'etendent de 1957 ä 1963. Precede d'une substantielle ettres utile introduction
de Jean Richard, cet ensemble de dialogues, de recit et de conferences permet de saisir
le deploiement des reflexions du dernier Tillich sur la theologie des religions et en

particulier sur les relations ente le christianisme et le bouddhisme japonais. Tillich ne
cesse de reprendre et de renouveler ses reflexions anterieures Loin de vouloir ecrire
une theologie des religions specifique et autonome, ll tente de reformuler sa Theologie
systematique en evitant si faire se peut tout provinciahsme. Son sejour au Japon
(mai-juillet 1960) lui a ouvert de nouveaux horizons. En meme temps, Tillich ne cede
ä aucune complaisance, ses dialogues evitent toute synthese molle. Un des points de

resistance reside dans le rapport ä l'histoire, que le christianisme ne cesse de mettre
en avant et qui nourrit des particulantes singulieres. Le critere de toutes ses reflexions
demeure, sans concession, le principe Protestant, qui eleve le critere de l'absoluite
au-dessus de toutes les religions, christianisme compris Par ailleurs, le christianisme
conduit ä une analyse critique de toutes les fois secuheres, ce qui donne au seculier
comme tel un sens privilegie dans l'accueil meme de la revelation. On saisit une fois
de plus, ä travers ces belles pages de Tillich, combien ses positions sont originales, tout
en restant en dialogue permanent avec les autres membres de la theologie dialectique.

Denis Muller

Jürgen Boomgarden, Martin Leiner, Kein Mensch, der der Verantwortung
entgehen könnte Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer
und religionswissenschaftlicher Perspektive, Fribourg-en-Br./Bäle/Vienne,
Herder, 2014, 392 p.

Issu d'un colloque tenu ä Constance (Allemagne) en 2011 peu apres la catastrophe de

Fukushima, ce livre expose de maniere large et ouverte la problematique philosophique
et theologique du concept de responsabihte. Le titre de l'ouvrage fait reference ä une
proposition tiree de YEthique de Dietrich Bonhoeffer. La distinction du Max Weber
entre ethique de conviction et ethique de responsabihte est discutee avec finesse et

nuance, notamment par Leiner, sur la base de Taffirmation de Weber soulignant qu'il
ne s'agit pas de comprendre cette distinction comme une opposition La dimension
theologique est fortement prise en compte (Ulrich, Kenny au sujet de Karl Barth).
Römelt souhgne l'ecart entre la conception catholique et la conception protestante (tres
voire trop moderne) de la responsabihte. Un reste de metaphysique est ä penser, comme
le montre dans d'autres chapitres la discussion avec Jonas et avec Levmas. Le livre pose
une question centrale: dans quelle mesure la responsabihte se situe-t-elle exclusivement
entre les hommes, et qu'est-ce que cela change de la comprendre plus specifiquement
devant Dieu

Denis Muller


	Bibliographie

