Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 703-710

BIBLIOGRAPHIE

Unmstrto Eco, Ecrits sur la pensée au Moyen-Age, Essais traduits de italien
par Myriem Bouzaher, Maurice Javion, Frangois Rosso et Héléne Sauvage,
Paris, Grasset, 1183 p.

Suivre un auteur au fil de ses recherches n’est pas la méme expérience de lecture que
celle de tenir entre ses mains la totalité¢ de I’ceuvre: la valeur testamentaire a pris le pas
sur I’inconnue de la démarche en cours de construction. Nous voici donc en présence de
tous les écrits qu’Umberto Eco a consacrés durant soixante ans a la pensée médiévale
et, comme le dit la préface, tous déja publiés. Dans I’impossibilité de rendre compte de
cette somme de maniere détaillée, et dont les différents points de vue ont déja fait I’objet
de nombreux commentaires, qu’il nous suffise de nous arréter plus particulierement
sur les textes inédits qu’il a jugé bon d’y inclure, parce que méme si certains d’entre
eux «n’aspirent a aucune originalité scientifique, il arrive que se nichent des idées
qu’il vaut la peine d’exprimer» (p. 19). Commengons par le chapitre sur La beauté
des monstres, qui ouvre une nouvelle perspective au premier ouvrage intitulé Art et
beauté dans [’esthétique médiévale : en effet, dit Eco, «ce qui est laid s’insére également
dans 1’harmonie du monde a travers la proportion et le contraste. La beauté (tous les
scolastiques en conviennent) nait justement de ces contrastes, et les monstres ont aussi
leur raison d’étre et leur dignité au cceur de la création; le mal, dans cet ordre, devient
bon et beau puisque de lui prend origine le bien et, a son c6té, le bien resplendit, comme
I’affirme Alexandre de Halés» (p.50). Un chapitre intitulé ‘ Conclusions’ apporte au livre
Probléme esthétique chez Saint Thomas une intéressante discussion sur ce qu’implique
«’affirmation que la pensée esthétique thomasienne acquiert une organicité bien a
elle du moment qu’on la complete — la ol nous manque une solution explicite — par
des connexions et des développements que tout le systéme exige, mais qui, justement,
peuvent remettre en question le systéme lui-méme» (p. 500). Dans un nouveau chapitre
intitulé «L’infortune médiévale de la Poétique et de la Rhétorique d’Aristote», lequel
compleéte Les difficultés dans la réception d’Aristote, Eco veut montrer que si «la théorie
aristotélicienne de la métaphore n’a pas pu exercer une influence décisive sur la pensée
scolastique, ¢’est que la ‘métaphorologie’ médiévale a d’autres origines, d’autres textes
inspirateurs et d’autres issues» (p. 587). A I’excellent exposé sur I’interprétation de
I’Apocalypse par Beatus, abbé de Liébana (730-785), Eco ajoute ici un développement
sur la nature particuliere de la temporalit¢ dans ce livre biblique qui, bien que
«visionnaire et prophétique, reste empreint de sens historique: ses annonces, en effet,
concernent toujours quelque chose qui doit encore advenir, et la fagon dont ce quelque
chose est annoncé est telle que, quoi qu’il advienne, 1’Apocalypse parlera toujours de
quelque chose d’autre. En tant que texte moral, elle est la préparation des consciences
a ce qui doit advenir» (p. 766). Quant aux innombrables relectures dont I’Apocalypse
est I’objet au cours des siecles jusqu’a nos jours, Eco nous en offre un saisissant et
original panorama, pour arriver a la conclusion que I’erreur de Beatus a été «d’avoir trop
rempli le texte; ce faisant, il a tant impressionné ses contemporains et les générations
suivantes qu’il a obtenu I’effet contraire de celui qu’il espérait: il a déchainé une série
de lectures qu’il n’aurait jamais pu prévoir, et dont il aurait éprouvé une horreur sacrée»
(p. 773). Il est bon de retrouver dans ce volume les pages remarquables sur la sémiotique
de la falsification au Moyen-Age et les difficultés des procédures d’authentification,

Histoire de
la philosophie



704 BIBLIOGRAPHIE

I’utilisation et I’interprétation des textes médiévaux, I’originalité de ses digressions
sur Dante et Pic de la Mirandole, la kabbale et le lullisme, les droits et le langage des
bétes au Moyen-Age. Enfin le lecteur trouvera une dizaine de conférences et de préfaces
inédites, évoquant tour a tour les fagons de réver le Moyen-Age, les réflexions sur les
techniques de la citation, la scolastique et le structuralisme, I’art de la proportion dans
le Livre de Lindisfarne et Les trés riches Heures du duc de Berry. Un index des noms,
ainsi que trente pages de références bibliographiques soigneusement choisies font de ce
volume un monument.

JEAN BOREL

PIERRE RICHE, L 'enseignement au Moyen-Age, Paris, CNRS Editions, 2016, 284 p.

Cet ouvrage réunit 19 articles que Pierre Riché a publiés entre 1953 et 2008 dans
des revues et ouvrages collectifs parfois difficiles a retrouver. Centrés sur le theme de
’histoire de la pédagogie médiévale, ces diverses contributions nous permettent de suivre
le parcours de pionnier dans ce domaine ignoré et méconnu que I’A. a fait avant et depuis
la thése qu’il a soutenue en 1962 et qui I’a rendu célébre depuis lors, intitulée : Education
et culture dans 1'Occident barbare (Paris, 1962). L’excellente synthése d’ouverture sur
L’éducation et la culture au Moyen-Age est la traduction francaise d’un article publié
en allemand sous le titre Bildung (Theologische Realenzyklopdidie, Berlin, 1980). Si, dit
Pierre Riché, «le but de 1’éducation antique était en effet de former ’homme adulte, de
conduire a cette ~umanitas qui repose sur les vertus stoiciennes telles que la modération,
la maitrise de soi, la prudence et le courage [...], la grande nouveauté que présente déja
saint Augustin est la réalisation d’une éducation et d’une culture fondées sur I’Ecriture
sainte. La Bible doit inspirer tous les actes de la vie; elle est le miroir dans lequel
I’homme, qu’il soit enfant ou adulte, doit perpetuellement se regarder. De plus ala
différence du programme éducatif antique, I’éducation au Moyen Age n’est pas réservée
a une minorité aristocratique. Tout homme, méme d’origine populaire, a droit a une
formation religieuse et morale [...]. Autre nouveauté, les éducateurs monastiques qui
ont tant influencé les pédagogues médiévaux ont redécouvert la nature enfantine si bien
que, contrairement aux maitres de I’ Antiquité, ils font confiance aux jeunes enfants, ces
étres privilégiés que le Christ avait présentés comme des modeles a suivre. D’autre part,
les éducateurs du Moyen-Age ne séparent pas instruction et éducation. C’est I’homme
total qu’ils veulent former. Ils sont autant des professeurs que des maitres spirituels dans
les monasteéres du haut Moyen Age, dans les écoles épiscopales du XII¢ siécle, dans
les colleges qui sont organisés au XIII¢ siécle a 'ombre des universités. Formation de
I’intelligence, endurcissement du caractere, développement de la conscience chrétienne
ne font qu’un. Les valeurs de I’humanisme antique que chaque Renaissance fait
redécouvrir ne suffisent pas a '’homme médiéval. Les laics comme les clercs doivent
se nourrir des principes évangéliques dans un monde qui a profondément conscience de
unité de sa pensée et de ses croyances» (p. 11 5q. ). Les articles suivants ne cherchent
qu’a développer ces différentes «nouveautés» qu’a su mettre en lumiere I’A. au fil de
ses recherches, sources de nombreux malentendus chez les historiens du Moyen-Age,
et a donner des précisions nécessaires et des exemples imparables de premier intérét
pour illustrer et défendre son propos. Tour a tour, ils traitent des différentes matiéres des
programmes scolaires : lecture, écriture et chant, et abordent aussi ce qui concerne le role
de la mémoire et chacun des arts libéraux qui constituaient la base de 1’enseignement
secondaire: grammaire, rhétorique, dialectique (frivium), arithmétique, géométrie,
astronomie et musique (quadrivium). Pour la premiere fois, et c’est la e’galement
Ioriginalité¢ des recherches de Pierre Riché, le lecteur est orienté sur «l’exigence
et ’inventivité des hommes du Moyen- Age en matiere de méthodes pedagoglques
méthodes et programmes pour la plupart encore en manuscrits que 1’on découvre peu a



BIBLIOGRAPHIE 705

peu, lesquels n’attendent que d’étre lus et commentés (p. 53). Qu’il s’agisse de traités
pour la formation des jeunes moines et des novices, des écoliers et des maitres, des laics
lettrés et illettrés, ce sont autant de sources capitales dont 1’étude progressive obligera
a réviser nombre de jugements obsoletes que la plupart des historiens ont faits jusqu’ici
par ignorance ou mépris depuis trop longtemps.

JEAN BOREL

JEAN-MARC FERRY, La raison et la foi. Une philosophie de la religion (Agora),
Paris, Pocket, 2016, 267 p.

Le philosophe francais poursuit dans ce bel ouvrage, de lecture toutefois assez
difficile, ses réflexions sur les liens de la raison et de la foi en contexte politique
(européen notamment) et post-métaphysique. Des discussions critiques bienvenues sont
menées avec Dworkin, Hunyadi et Habermas. L’influence de Hegel est constante, elle
s’intensifie méme plus on s’approche des conclusions. Le relativisme, le pluralisme et le
contextualisme sont remis a leur juste place. La vérité une et commune demeure 1’objectif
pragmatique ultime, ce qui donne aussi aux religions et a la médiation théologique leur
place dans I’espace public. Une transcendance vers I’intérieur (par opposition a une
transcendance de surplomb) est ainsi préservée. Ce qui relie en définitive de la raison et
de la foi, c’est la confiance dans le réel.

DeNIS MULLER

QuENTIN LANDENNE (éd.), La philosophie reconstructive en discussions.
Dialogues avec Jean-Marc Ferry (La pensée €largie), postface de Jean-Marc
Ferry, Lormont, Le Bord de 1’Eau, 2014, 237 p.

Résultat d’une journée d’étude en I’honneur de Jean-Marc Ferry, sans doute le
plus grand philosophe frangais contemporain, ce volume réunit dix études critiques et
une conclusion de Ferry lui-méme. La premiére partie de 1’ouvrage tourne autour de
la Religion réflexive, la seconde autour de la République crépusculaire. On y voit se
dessiner tout d’abord le débat au sujet d’une philosophie de la religion (et de ses liens
a la morale) surmontant la scission de la raison et de la religion. Puis la discussion
se déplace sur la philosophie de I’Europe. Un des textes les plus remarquables de la
premiére partie est celui de Mark Hunyadi, ami de longue date de Ferry, mais qui se
sépare de lui sur la compréhension de la détranscendantalisation de la morale. Estimant
la démarche de Ferry trop spéculative et finalement trop fondationnelle, Hunyadi propose
de se rabattre sur une conception pragmatique et contextuelle de la raison pratique,
respectant davantage le rapport au monde des sujets. La réponse de Ferry est une fin de
non-recevoir: «Justifier ses positions réclame davantage qu’expliciter des choix de vie»
(p. 282). Dans la deuxiéme partie, le texte de Francis Cheneval a particuliérement retenu
notre attention. Il interroge Ferry sur le trou noir que constituerait la théorie du leadership
dans la compréhension de I’Europe. Nous ne sommes pas sir que Ferry réponde vraiment
a cette objection. L’intérét global de I’ouvrage réside peut-étre dans la circulation réflexive
qui mene de la philosophie de la religion a la doctrine politique et cosmopolitique de
I’Europe. Nous avons ici une série de contributions et de réflexions bien a méme de nous
introduire a une meilleure compréhension de la pensée si remarquable de Jean-Marc Ferry.

DEenis MULLER

Philosophie
contemporaine



706 BIBLIOGRAPHIE

MicHAEL WALZER, Dans [’ombre de Dieu. La politique et la Bible, trad. de
I’anglais (Etats-Unis), Paris, Bayard, 2016, 379 p.

Le grand philosophe communautarien américain renoue ici avec sa méditation
politique plus ancienne des textes de la Bible hébraique. Le politique est vu dans I’ombre
de Dieu, ce qui tend a la foi a le relativiser et a I’orienter eschatologiquement. L’A. passe
en revue les différents corpus bibliques (codes de la loi, guerre sainte, pouvoir des rois,
propheétes, prétres, messianisme). Sa méthode n’est pas historico-critique ou exégétique. 11
lit directement le texte en s’appuyant sur une importante littérature secondaire. Le lecteur
peine a comprendre ol il veut en venir exactement, et ce n’est que dans les chapitres sur
la sagesse et sur le messianisme et dans la conclusion sur la politique dans 1’ombre que la
visée philosophique prend enfin du relief. La dialectique de la religion et de la politique
interdit toute théologisation indue du politique, comme celle proposée par le messianisme
politique. Les auteurs bibliques pensent le politique dans I’ombre de Dieu, sans que
jamais Dieu ne devienne directement [’acteur politique par excellence, en substitution des
hommes. Finalement, c’est I’éthique sociale, soit la défense des petits, des étrangers, etc.,
qui devient le cceur de la politique, et cela concerne davantage I’ensemble des nations que la
nation d’Isragl toute seule. Il serait intéressant d’avoir le point de vue critique des exégetes
de la Bible hébraique sur une telle démarche, car si elle se désintéresse de la méthode
historique elle n’en revient pas pour autant a un midrash philosophique conventionnel.

DENIS MULLER

CorINE PELLUCHON, Les nourritures (L’ ordre philosophique), Paris, Seuil, 2015,
389 p.

Ce livre est une ample et belle méditation philosophique sur le statut anthropologique
et éthique des nourritures. Le point de départ est plus précisément celui d’une
phénoménologie des nourritures. Des études spécifiques sont consacrées au rapport
humain a la nourriture (anorexie, boulimie, obésité) ainsi qu’au statut des animaux. La
démarche devient franchement originale et puissante quand 1’auteure s’emploie a relier
cette phénoménologie des nourritures avec une philosophie cosmopolitique du corps
social. Le «vivre de» initial culmine alors dans un amour de la vie, que vient célébrer en
finale la ferveur de Gide dans les Nourritures terrestres. Des questions restent toutefois
dans un certain flou: parler des animaux comme d’autres vivants ou d’autres existants ne
les érige pas pour autant en sujets moraux égaux aux hommes; quel sens précis y a-t-il
deés lors a parler d’une communauté morale réunissant I’ensemble des vivants ?

DeNis MULLER

CATHERINE KINTZLER, Penser la laicité, Paris, Minerve, 2014, 222 p.

Bel ouvrage de réflexion personnelle et de synthese sur la notion de laicité, ce livre
essaie d’élargir la généalogie de 1’idée méme de laicité en la faisant remonter a la pensée
classique (Locke, Bayle, Condorcet). Un espace de tension s’ouvre ainsi entre tolérance
et laicité. L A. rejette avec raison I’extrémisme laic et prend position de maniére critique
sur les épisodes de pseudo-laicité comme I'interdiction du foulard ou du voile. Elle est
moins convaincante quand elle oppose les laicités adjectivées: non seulement elle ne



BIBLIOGRAPHIE 707

tient pas assez compte du contexte historique et sociologique qui conduit par exemple
a parler de laicité ouverte (ce qui est précisément le contraire de I’extrémisme laic),
mais elle tend a refermer I’idée de laicité sur une sorte de substance intangible. Cela est
d’autant plus étonnant que la perspective demeure trés historique en méme temps que
trés hexagonale (pas un mot sur la laicité en Suisse et en Belgique), tout en traitant a la
légere la tension, au sein méme de [’hexagone, entre la France majoritaire et la situation
bien différente de I’Alsace-Moselle. Le traitement du communautarisme, rejeté sans
nuance, reste bien en-dessous du débat international sur les différents modeles de pensée
communautarienne (Walzer aux Etats-Unis, Taylor au Canada). On débouche ainsi sur
une sorte de paradoxe: plus la notion de laicité se précise, moins elle s’universalise.
Elle reste une particularité frangaise, difficilement transposable. Or comment ne pas
voir que la Suisse, dans sa diversité juridique et religieuse, I’ Allemagne, avec sa notion
de Ldnderkirche, les Etats-Unis et le Canada, pour ne citer que ces quelques pays,
présentent d’autres modeles de gestion politique du religieux, modeles susceptibles eux
aussi d’une reprise philosophique pertinente ?

DENIS MULLER

OLIVIER AUDURAND, SyLviO HERMANN DE FRANCHESCHI (€ds), 8 septembre 1713 :
le choc de ['Unigenitus (Chroniques de Port-Royal 64), Paris, Société des
Amis de Port-Royal, 2015, 528 p.

Cet ouvrage rassemble les Actes du colloque international organisé a Versailles, les
2-4 octobre 2013, par la Société des Amis de Port-Royal, a I’occasion du 300¢ anniversaire
de la promulgation, par le pape Clément IX, le 8 septembre 1713, de la bulle Unigenitus
Dei Filius, dont le but était la condamnation du jansénisme. Cette date, comme le disent
les éditeurs en introduction, « fait partie de ces dates dont le retentissement a été décisif,
et il ne serait pas abusif d'affirmer que c’est ce jour-la que le XVIII® siecle a commencé.
La déflagration qu’a suscitée cette bulle, qui condamnait dans leur expression littérale
cent une propositions de Pasquier Quesnel comme «fausses, dangereuses, hérétiques
et pernicieuses», a secoué autant Versailles que tout le royaume et méme I'ensemble
de la catholicité (p. 9). Dix-neuf contributions permettent non seulement le réexamen
objectif et dépassionné de cette bulle, mais également de recontextualiser le choc, les
polémiques et les débats qu’elle a occasionnés. Au-dela des analyses du texte lui-méme et
des propositions choisies, lesquelles mettent en jeu la lecture, les traductions en langues
vernaculaires et I’ interprétation de la Bible par Quesnel, en particulier, et a cette époque
de maniére plus générale, mais aussi la compréhension d’Augustin par Baius, Jansénius
et les théologiens de Port-Royal, comme le montrent les premiéres communications, ce
sont les réactions tres contrastées de la réception de la Bulle dans toute I’Europe que
tentent de mettre tour a tour en lumiére chacun des intervenants. Entre I’acceptation
et le rejet, ’obéissance et I'opposition, les positions théologiques, ecclésiologiques,
politiques et spirituelles divergent et se nuancent de mille fagons. Mais la conclusion
est de montrer que la Bulle a ouvert une boite de Pandore qui ne s’est jamais totalement
refermée. Les milieux luthériens et protestants furent aussi concernés, car tout ce qui
touchait a I’efficience et 4 la nécessité de la grice, I’accés a I’Ecriture et le magistére,
ne laissait personne indifférent. « La querelle autour des rapports entre la grace divine
et le libre arbitre a atteint un point critique sur les plans formels et doctrinal au moment
ou Clément IX fulmine la bulle Unigenitus, dit 'un des conférenciers; la concurrence
entre les différents systemes théologiques a produit rapprochements et alliances, parfois

Histoire de
la théologie



Théologie
contemporaine

708 BIBLIOGRAPHIE

incongrus, souvent imprévus, toujours nécessaires» (p. 47). Si le caractére européen
du jansénisme n'est donc pas une découverte, de nombreuses recherches restent a faire
pour toujours mieux comprendre comment il a remis en vivante discussion le rapport
avec I’ensemble de la tradition de I’Eglise. En annexe sont données le texte et la
traduction des cent une propositions condamnées de Pasquier Quesnel, tirées de son
livre Le Nouveau Testament en frangois, avec des Réflexions Morales sur chaque verset,
a Paris 1699, et autrement, Abrégé de la Morale de [ ’Evangile, Epitres de saint Paul et
Epitres canoniques ou Pensées chrétiennes sur le texte de ces livres sacrez, i Paris 1693
et 1694 ; le catalogue de I’exposition organisée par la Bibliothéque Mazarine, avec la
collaboration de la Bibliothéque de Port-Royal, a I’occasion du tricentenaire de la bulle,
et enfin, un index global des noms des auteurs, lieux et notions les plus importantes.

JEAN BOREL

CuristopHE CHALAMET, Théologies dialectiques. Aux origines d'une révolution
intellectuelle (Lieux théologiques 49), Geneve, Labor et Fides, 2015, 342 p.

Version frangaise d’une these de doctorat soutenue a Genéve en 2002, parue en
version anglaise en 2005, cet ouvrage du professeur genevois fait preuve d’une double
qualité: étude historique rigoureuse et précise, c’est en méme temps une contribution
originale a la réflexion systématique sur la nature (et I’objet) dialectique de la théologie.
Si I’on considére sa démarche sous I’angle historique, il s’agit d’une étude comparative
des cheminements théologiques respectifs de Wilhelm Herrmann (reconnu comme
théologien dialectique avant I’heure) et de ses deux plus célebres €leves, Karl Barth
et Rudolf Bultmann. Trés vite, il apparait que Bultmann colle davantage aux traces
du maitre, et que c’est Barth qui prend ses distances. Mais 1’ensemble considérable
des textes considérés laisse apparaitre des écarts et peut-étre un certain flou au sujet
de la définition méme de la dialectique. N’est-elle qu’une méthode, ou découle-
t-elle de ’objet théologique comme tel, de la révélation, du rapport Loi-Evangile ou
Evangile-Loi ? L’A. souligne 1’éloignement progressif de Kierkegaard de la part de
Barth, mais ne pourrait-on pas dire aussi, sachlich, que Barth reste jusqu’au bout fidele
a la radicalité évangélique du philosophe danois, 1a ot Heidegger ne voit en lui qu’un
penseur religieux ? Il est vrai d’autre part, comme de nombreuses citations fournies
I’attestent, que le Barth de la maturité incline vers une conception hégélienne de la
dialectique, comprise théologiquement comme un dialectique supplémentaire ou une
Aufhebung brisée. Je reste quelque peu sur ma faim quant au traitement de la dialectique
Evangile-Loi chez Barth. Le texte de 1935 n’est pas analysé suffisamment, il me semble
que cela permettrait de montrer que Barth, loin de s’affranchir complétement de la
dialectique luthérienne Gesetz-Evangelium, la réinterpréte critiquement en donnant a la
vision paulinienne et luthérienne du péché, de la Loi et de la grace un sens éthique plus
radical. Barth se rapproche sans doute de Calvin et de Genéve, mais avec un arriére-fond
luthérien extrémement fort, que trop peu de commentateurs signalent. L’A. souléve de
nombreuses questions systématiques et nous oblige a nous reposer a nouveaux frais la
question du statut et de la signification d’une théologie dialectique. Il souligne aussi
que Barth et Bultmann, malgré leurs désaccords croissants, ont adopté la juste attitude
contre le nazisme et les Chrétiens allemands. Cette référence au contexte historique
apparait tardivement. Une analyse historico-critique du corpus présenté aurait sans doute
apporter encore d’autres éclairages. Toute personne intéressée par Herrmann, Barth et
Bultmann pourra se référer avec profit a ce remarquable ouvrage.

DENIS MULLER



BIBLIOGRAPHIE 709

PauL TiLLicH, Le christianisme et la vencontre des religions, textes édités,
traduits et annotés par Marc Boss, André Gounelle et Jean Richard,
introduction par Jean Richard ((Euvres de Paul Tillich), Geneve, Labor et
Fides, 2015, 489p.

Dans ce volume 10 des (Euvres de Tillich, nous trouvons une majorité de textes
inédits en frangais et quelques nouvelles traductions de textes déja parus en francais. Les
originaux s’étendent de 1957 a 1963. Précédé d’une substantielle et trés utile introduction
de Jean Richard, cet ensemble de dialogues, de récit et de conférences permet de saisir
le déploiement des réflexions du dernier Tillich sur la théologie des religions et en
particulier sur les relations ente le christianisme et le bouddhisme japonais. Tillich ne
cesse de reprendre et de renouveler ses réflexions antérieures. Loin de vouloir écrire
une théologie des religions spécifique et autonome, il tente de reformuler sa Théologie
systématique en €vitant si faire se peut tout provincialisme. Son séjour au Japon
(mai-juillet 1960) lui a ouvert de nouveaux horizons. En méme temps, Tillich ne cede
a aucune complaisance, ses dialogues évitent toute synthése molle. Un des points de
résistance réside dans le rapport a I’histoire, que le christianisme ne cesse de mettre
en avant et qui nourrit des particularités singulieres. Le critére de toutes ses réflexions
demeure, sans concession, le principe protestant, qui €leve le critére de I’absoluité
au-dessus de toutes les religions, christianisme compris. Par ailleurs, le christianisme
conduit a une analyse critique de toutes les fois séculieres, ce qui donne au séculier
comme tel un sens privilégié dans I’accueil méme de la révélation. On saisit une fois
de plus, a travers ces belles pages de Tillich, combien ses positions sont originales, tout
en restant en dialogue permanent avec les autres membres de la théologie dialectique.

DENIS MULLER

JURGEN BOOMGARDEN, MARTIN LEINER, Kein Mensch, der der Verantwortung
entgehen kionnte. Verantwortungsethik in theologischer, philosophischer
und religionswissenschaftlicher Perspektive, Fribourg-en-Br./Bale/Vienne,
Herder, 2014, 392 p.

Issu d’un colloque tenu a Constance (Allemagne) en 2011 peu aprés la catastrophe de
Fukushima, ce livre expose de maniére large et ouverte la problématique philosophique
et théologique du concept de responsabilité. Le titre de I’ouvrage fait référence a une
proposition tirée de 1'Ethique de Dietrich Bonhoeffer. La distinction du Max Weber
entre éthique de conviction et éthique de responsabilité est discutée avec finesse et
nuance, notamment par Leiner, sur la base de I’affirmation de Weber soulignant qu’il
ne s’agit pas de comprendre cette distinction comme une opposition La dimension
théologique est fortement prise en compte (Ulrich, Kenny au sujet de Karl Barth).
Romelt souligne 1"écart entre la conception catholique et la conception protestante (tres
voire trop moderne) de la responsabilité. Un reste de métaphysique est a penser, comme
le montre dans d’autres chapitres la discussion avec Jonas et avec Levinas. Le livre pose
une question centrale : dans quelle mesure la responsabilité se situe-t-elle exclusivement
entre les hommes, et qu’est-ce que cela change de la comprendre plus spécifiquement
devant Dieu ?

DEenis MULLER



	Bibliographie

