Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 148 (2016)

Heft: 3

Artikel: Le culte : ceuvre de Dieu ou action humaine?
Autor: Parmentier, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 673-684

LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE ?

ELISABETH PARMENTIER

Résumé

La thése ici défendue est que les Eglises luthériennes et réformées gagne-
raient a redécouvrir la réalité performative du culte comme création par la
force de I’Esprit saint, alors que le plus souvent elles ['ont considéré comme
un lieu catéchétique-didactique, de relecture de la vie. L’enjeu sous-jacent
est la pneumatologie : quelle action de [’Esprit saint, pour lequel |'assemblée
prie dans chaque culte, est attendue ? La question est importante puisque
les cultes des Eglises réformées et luthériennes en Occident sont considérés
comme intellectuels et austéres, a l'inverse des cultes mobilisateurs des Eglises
pentecétistes. Une tentation des pasteurs peut étre de répondre au désir des
fideles en organisant des cultes-événements. Il ne s’agit pas de réfuter de tels
essais, mais de rappeler que le culte ne s épuise pas dans un effort persistant
d’animation, de communication, de mise en sceéne, mais vit au contraire de la
docilité a l’action de I’Esprit.

L’alternative posée par le titre est fausse: ne polariser le culte que sur un
acteur revient a lui enlever sa spécificité qu’est [’action conjointe, plus préci-
sément la rencontre entre I’action de Dieu et I’action des croyants, marquée par
une asymeétrie fondamentale.

Il s’agit, bien plus, de tenir les deux affirmations: le culte est entiérement
ceuvre de Dieu, et il est entiérement action humaine.

Le culte est entierement ceuvre de Dieu. La Réformation insista sur le
retournement de la notion méme d’un culte a rendre a Dieu, en un culte d’abord
donné par Dieu. Gottesdienst prenait ainsi un sens converti, de service de Dieu,
mais a I’inverse de I’opinion courante: en premier chef, Dieu vient au service
de I’étre humain en s’offrant lui-méme. Le culte est ainsi d’abord un don (et
non un dit) avant d’étre une réponse des fideles.

Et (soulignons cette conjonction de coordination) le culte est aussi entie-
rement action des fidéles. Le service de Dieu y est ici entendu dans son sens
courant de culte rendu a Dieu, dans lequel son peuple s’offre par sa louange et
sa gratitude et poursuit I’action de Dieu en y ajoutant les voix des témoins de
tous les temps.

Comment comprendre ensemble ces deux convictions, plagant la respon-
sabilité du culte du coté de Dieu et également dans la responsabilité humaine ?



674 ELISABETH PARMENTIER

Les Eglises issues de la Réforme sont partagées: théologiquement elles
savent bien que la Réforme a voulu donner tout pouvoir a Dieu, craignant que
I’action humaine ne fasse ombrage a la gloire qui lui revient. Mais une approche
réaliste voit bien que I’avenir des Eglises dépend des efforts des fidéles, et
surtout de leurs cadres, dont ’on attend des initiatives d’attractivité cultuelle.

Une tendance courante consiste a voir ces deux aspects polarisés, d’un coté
sur Dieu, de 'autre sur la paroisse, en insistant soit sur I’appel de Dieu et
la liberté de I’Esprit, soit sur le culte comme réponse humaine a soigner, a
réinventer, a rendre attractive. Or ’enjeu consiste bien plus a développer la
réalisation de 1’ccuvre de Dieu dans I’action humaine, Dieu se donnant dans,
avec et sous ’action humaine de célébration du culte .

La thése ici défendue est que les Eglises luthériennes et réformées gagne-
raient a redécouvrir la réalité performative du culte comme création continue
dans la force de I’Esprit Saint, alors que le plus souvent, elles I’ont considéré
comme un lieu herméneutique-didactique, de relecture de la vie.

Je testerai cette concentration trop unilatérale sur la dimension hermé-
neutique, au détriment de sa dynamique performative, dans trois affirmations
fréquentes dans les manuels ou introductions liturgiques, affirmations justes
mais partiales et donc ambivalentes:

Le culte est un événement de rencontre

La prédication est transmission d’une parole au sujet de Dieu

La liturgie est mise en scéne de I’Evangile

L’enjeu sous-jacent est la pneumatologie : quelle action de 1’Esprit Saint,
pour lequel 1’assemblée prie dans chaque culte, est attendue ? Comment cette
réflexion permet-elle de renouer avec la conviction que Dieu agit dans la
célébration ?

L’insistance ici développée est que le culte n’est pas seulement informatif-
éducatif, mais performatif. Mon approche reléve d’une perspective fondamen-
talement épiclétique plutdt qu’anamnétique/herméneutique/éthique, souhaitant
donner une importance plus consciente a la demande de [’action de I’Esprit et
donc aussi a la dimension de la réalisation de I’'Eglise comme communion de
ceux qui sont appelés ensemble (ek-klesia).

L’action humaine dans la liturgie laisse se réaliser le don de Dieu en le
célébrant, et en le vivant en tant que communauté réunie par 1’Esprit, se
recevant comme corps du Christ, au sens de la justification pas seulement
forensique, mais effective. Dieu réalise son salut en donnant sa Parole dans,
avec et sous I’action humaine de célébration, de prédication, de partage des
sacrements, et par la médiation des réalités humaines que sont les paroles, les
rites, les symboles, les éléments institutionnels.

Pourquoi cette insistance ? Car une tendance luthérienne et réformée
forte apres le XVIII® siecle fut de valoriser la dimension horizontale du culte,

! Les prépositions sont ici volontairement empruntés a la théologie sacramentelle
luthérienne : le Christ se donne lui-méme dans, avec et sous les espéces.



LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE? 675

la proclamation catéchétique et le soin de la convivialité, et de peu soigner
la dimension de transcendance et de réalisation du don de Dieu. D’ailleurs
les cultes de ces Eglises sont réputés «intellectuels» ou «austéres», voire
franchement « ennuyeux» ! Est-ce I’une des raisons de la décroissance actuelle
de ces Eglises (en Occident du moins), et du succés des Eglises du courant
charismatique, ou quelque chose «se passe», qui proposent des « expériences »
spirituelles et des dons de I’Esprit tangibles et sensibles ? Aujourd’hui les
besoins des paroissiens vont a de telles offres centrées sur 1’expérience
émotionnelle, et en tout cas manifestent le désir de dépasser les cultes éducatifs
et informatifs pour des rencontres festives. L’enjeu de la théologie est donc de
vérifier ou pourrait se manifester une qualité d’expérience spirituelle qui ne
serait pas seulement un event (un moment de convivialité festive et émotion-
nelle), mais aussi un événement mobilisateur pour la vie de foi.

1. Le culte est un événement de rencontre

La question sera: cet événement peut-il aussi opérer une transformation ?

L’affirmation que le culte est un événement de rencontre entre Dieu et les
humains n’est nullement originale, notamment a la fin du XX° siecle qui a
vu les développements d’une théologie relationnelle. Nous en découvrons la
logique par exemple dans I’introduction de la liturgie de I’ Alliance des ‘églises
réformées en Allemagne (Reformierter Bund)?. Cette introduction insiste sur le
service de Dieu pour les humains, qui est la raison d’étre du culte: Dieu réunit
les siens. Cette insistance veut précisément éviter le modele bipolaire « parole
de Dieu — réponse des fidéles », pour insister sur le culte «a la fois parole de
Dieu et écoute de la part de Dieu»?, et son accomplissement par 1’intermé-
diaire de I’action humaine. « Le service de Dieu s’accomplit pour nous dans,
avec et sous l’action humaine»®. L’accent sur Dieu agissant ne néglige pas
I’engagement humain et ses qualités, mais cette perspective ne se laisse pas
déterminer par un souci de rendement et de performance::

Précisément parce que nous avons la conviction que [’attention salvifique de Dieu
ne peut étre opérée ni par le culte comme «mise en scéne» humaine, ni par une
qualité particuliere (consécration) des personnes, nous avons a mener notre action
humaine dans le culte de maniere adéquate et de maniére efficace (wirkungsvoll) —
dans un sens bien compris®.

> Reformierter Bund, Reformierte Liturgie. Gebete und Ordnungen fiir die unter
dem Wort versammelte Gemeinde, Peter Bukowski et al. (éds.), Wuppertal, Foedus-
Verlag, 1999.

3 Reformierter Bund, op. cit., p. 24.

¢ Reformierter Bund, op. cit., p. 25.

> « Gerade weil wir {iberzeugt sind, dass die heilvolle Zuwendung Gottes zu uns
weder durch menschliche ‘Inszenierung’ des Gottesdienstes noch durch eine besondere



676 ELISABETH PARMENTIER

Comment comprendre la qualification de cette action efficace ou agissante
(wirkungsvoll) ?

Cette introduction définit ce qui se passe dans le culte par deux actions
divines: Dieu parle, et il écoute les siens. Les verbes liés au premier aspect
sont anthropomorphiques. Selon ce texte, Dieu raconte une histoire qui nous
porte, il nous parle de notre vie, il nous donne une orientation, il nous rappelle
I’avenir prévu pour sa création. Pour le second mouvement, le texte insiste
sur la louange: Dieu écoute lorsqu’on lui rend grice, qu’on le chante, qu’on
confesse sa foi, qu’on demande son aide et qu’on intercéde pour autrui.

Mais s’agit-il 1a seulement d’une dynamique d’interprétation dans laquelle
I’Esprit Saint apporterait son éclairage ? Non, puisque les auteurs ajoutent:
Dieu préche, il baptise, il convie a sa table.

En précisant cela, cette introduction de la liturgie réformée porte 1’accent
sur le don de Dieu comme réalité de création nouvelle, 1a ou d’autres concep-
tions liturgiques demeurent focalisées sur 1’écoute et la réponse des croyants,
comme par exemple Peter Cornehl, pour qui le déroulement liturgique consiste
a appeler Dieu, I’invoquer, le prier, exprimer la plainte et la louange, le centre
de la célébration étant I’écoute de la bonne nouvelle et la réponse de foi®.

Le choix de cette introduction a la liturgie réformée allemande est d’insister
sur la promesse liée au culte. Le baptéme et la sainte céne y sont qualifiés de
«parole visible» mais appelés «signes» (sans doute pour éviter le terme trop
délicat en monde réformé de «sacrement»). Par signe I’on entend une parole
visible pour toucher les sens, ce qui vaut aussi pour d’autres rites et symboles
mais a un autre titre, car les deux «signes» majeurs du baptéme et de la cene
sont accompagnés d’une promesse .

Dans la perspective du présent article, qui est de considérer le culte en
tant que rencontre comme un événement non seulement herméneutique, mais
aussi transformateur pour les fideles, il serait opportun de déployer le potentiel
d’espérance lié a cette promesse, en valorisant les qualités de paroles dans le
culte qui offrent les dons de la grice chargés de la promesse que I’Esprit Saint
supplée a I’action humaine. Ceci est particuliérement clair dans les paroles
cultuelles qui empruntent des versets bibliques pour signifier qu’elles sont
porteuses d’une performativité qui n’est pas dépendante des compétences
du célébrant ou de la foi des fideles. C’est le cas notamment des paroles de
grace ; des paroles d’institution de la sainte céne; des paroles de bénédiction,
auxquelles les auditeurs sont particulierement sensibles. Par le recours aux

Qualitidt (Weihe) der handelnden Personen bewirkt werden kann, sollen wir unser
menschliches Handeln im Gottesdienst auf moglichst sachgemisse und — im recht
verstandenen Sinne — wirkungsvolle Weise zu gestalten suchen.» Reformierter Bund,
op. cit., p. 25 (notre traduction).

¢ P. CorRNEHL, « Liturgische Kompetenz und Erneuerte Agende», in: Liturgie lernen
und lehren. Beitrige zu Liturgie und Spiritualitdt, J. Neijenhuis (éd.), Leipzig, Evange-
lische Verlagsanstalt, 2001, p. 129.

" Reformierter Bund, op. cit., p. 27.



LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE? 677

versets bibliques (et par une courte priere d’épiclése), la communauté signifie
par la qu’elle se place sous I’autorité d’une autre Parole que celle qu’elle peut
déployer elle-méme. Dans ces actions liturgiques que sont la déclaration du
pardon, I’institution de la cene, la bénédiction, la personne qui célebre parle in
persona Christi. Saisir la qualité épiclétique de ces éléments, «plut6t que leur
enrobage rituel », permettrait de les comprendre comme docilité a la puissance
d’action de I’Esprit Saint, ou par la foi les fidéles reconnaissent que la promesse
de Dieu est déja réalisée. _

La responsabilité de la paroisse est alors de proclamer le don pour nous,
d’entrer dans cette dynamique du don partagé et de se laisser dire et faire
cadeau de la sollicitude de Dieu.

Cette perspective n’est pas une €vidence, comme en témoigne la discussion
de I’historienne Dorothea Wendebourg dans un débat a propos de la liturgie de
la sainte céne avec des liturgistes qui considérent la céne comme une action
de grice de I’Eglise®. Pour eux, les paroles d’institution constituent une partie
de la grande priére eucharistique de louange, alors que, comme le précise
justement Wendebourg, les paroles d’institution sont la proclamation que le
salut est réalisé. Aussi la sainte cene n’est-elle pas la duplication du repas de
Pessah ou dominent, a c6té du mémorial, la louange et I’action de grace et la
bénédiction de Dieu par les croyants. Le Repas du Seigneur trouve sa spéci-
ficité dans la conviction chrétienne que le Ressuscité y offre sa présence, par
I’Esprit Saint qui renouvelle la communauté, et le partage de ses dons.

Ce débat n’est pas trés éloigné de la discussion autour de la présence
réelle, puisque s’y pose la méme question fondamentale de savoir s’il s’agit de
valoriser le partage communautaire comme réponse a I’action déja reconnue de
Dieu et interprétation de la vie croyante, ou comme le moment constitutif de la
rencontre ou nous gotitons les biens du salut.

Les deux aspects ne s’excluent pas; bien plus ils sont I’expression des
controverses classiques entre les réformateurs protestants du XVI® siecle. La
question n’est pas de savoir qui a raison, mais de quoi auraient aujourd’hui
besoin les Eglises luthériennes et réformées en proie au doute quant a leur raison
d’étre et leur capacité d’apporter quelque chose aux fideles. Le diagnostic ici est
un accent trop unilatéral porté a la compréhension, au détriment de 1’abandon
a I’agir de Dieu, si bien que le culte enregistre ce qui est, plutot que d’espérer
ce qui est promis. La méme orientation qui voit dans les éléments du culte des
signes a comprendre se dessine chez le liturgiste Rainer Volp, qui comprend la
bénédiction comme action de grace, mémorial, et comme demande, c’est-a-dire
comme prise de conscience de sa signification, comme élément herméneutique,
mais pas comme signe performatif®.

® D. WENDEBOURG, «Noch einmal ‘Den falschen Weg Roms zu Ende gegangen ?’
Auseinandersetzung mit meinen Kritikern», ZThK, 99/4 (2002), p. 400-440.
® R. Vorp, Liturgik. Die Kunst, Golit zu feiern, Giitersloh, Mohn, 1992.



678 ELISABETH PARMENTIER

2. La prédication est transmission d’une parole au sujet de Dieu

La question sera: est-elle aussi comprise comme une parole de la part de
Dieu ? (ou alors comme herméneutique de [’expérience croyante ?7)

A coté des sacrements, parole visible, la prédication, parole audible, est
le lieu ou la communauté, avant d’écouter, implore la présence et 1’aide de
I’Esprit Saint. I1 est intéressant de constater que se manifeste la méme tendance
dans la conception de la prédication que dans celle du culte: nombreux sont
les homiléticiens, les pasteurs et les fideles qui voient dans la prédication
un témoignage croyant qui n’entend pas parler «au nom de Dieu», mais au
«sujet de Dieu», ou des expériences dans la vie des fidéles. On peut y lire une
marque d’humilité, car qui pourrait prétendre parler au nom de Dieu sinon
Jésus Christ ? Et c’est sans conteste une nécessité et un privilege de bénéficier
de prédications qui relisent avec les fideles les réalités de leurs vies et de leur
monde. Mais ’accent des réformateurs Luther et Calvin, et de bon nombre de
leurs successeurs, fut bien plus radicalement biblique, insistant sur la Parole
créatrice et agissante de Dieu audible par le don de I’Esprit Saint dans [’humble
prédication, qui n’est pas d’abord une prestation humaine mais Christ offert.

Wilfried Engemann se distingue par une homilétique soucieuse de relier
I’interprétation de la vie et la puissance de 1’action de Dieu, donc de suivre la
double ligne herméneutique et performative. Il propose pour cela de renforcer
les liens entre la christologie et la pneumatologie.

Sa définition de la prédication conjugue les deux aspects de I’interprétation
et de I’action de Dieu. De ce fait, Engemann insiste sur le caractere «incarna-
toire-pneumatologique » de la prédication et critique la distanciation des aspects
pneumatologiques et des aspects de I’incarnation '°. L’homilétique devrait mieux
prendre en compte la personne qui préche a cause de I’importance de la médiation
de la Parole de Dieu par la parole humaine et personnelle, car «on ne peut pas
entendre la parole de Dieu autrement que dans les paroles humaines» ',

Mais a coté de cette importance du caractére incarné de la révélation de
Dieu, quelle fonction revient a I’Esprit Saint ? Engemann déplore que ’action
ne soit vue que pour «arranger le passage de la Parole de Dieu» '2, que I’Esprit
soit seulement considéré comme «celui qui livre la parole humaine et qui
articule la prédication» (Wortlieferant und Artikulierer der Predigt). Mais «si le
Tout Autre devient tout a nous», dans un processus dans 1’Esprit, les auditeurs
deviennent communio, communion dans I’Esprit. Quelle pneumatologie se
fait jour ? Engemann définit I’Esprit comme un «espace de mouvement et de

1 W. ENGEMANN, Einfiihrung in die Homiletik, Tiibingen-Bale, Francke, 2002,
p. 119 sg. (notre traduction).

" Ibid,, p. 135.

2 Ibid., p. 131,



LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE? 679

jeun (Bewegungs- und Spielraum) et comme «champ de force» (Krafifeld)
pour I’étre humain, libérant la responsabilité personnelle. « Il devient possible a
I’auditeur, dans, avec et sous la prédication, de prendre conscience de soi comme
d’un autre: de quelqu’un d’unique, mi par Dieu, aimé, sauvé, accompagné» .,
Il y a donc bien une puissance de I’Esprit qui donne confiance aux capacités de
changement des fideles et de plus grande participation a I’ceuvre de Dieu.

La prédication n’est donc plus seulement le lieu ou I’étre humain prend
conscience de quelque chose, mais aussi ou sa foi est formée et fortifiée.
Engemann part méme du principe que la prédication existe déja dans la
paroisse et que sa raison d’étre n’est pas le déficit, mais les capacités de la
foi des paroissiens ! La prédication ne se limite donc plus a I’apport du culte
mais est I’expression d’une maturation bien antérieure de la Parole de Dieu
déja active dans la vie des croyants. L’ceuvre de Dieu ne se cantonne pas au
culte, qui en est 1’abri et I’expression. De plus, chez Engemann se manifeste
I’insistance sur une action de 1’Esprit plus large que ’inspiration de la parole
du prédicateur: le culte et la prédication sont tout entiers congus comme un
processus de «création» (terme employé par I’auteur), souligné ici par I’impor-
tance de la catégorie du témoignage.

3. La liturgie est mise en scene de [ ’E‘vangile

La question sera: entraine-t-elle aussi a sa mise en ceuvre ?

Une autre qualification du culte apparait dans ’affirmation que le culte est
une mise en scéne de 1'’Evangile, véritable mode actuelle de la liturgie congue
comme représentation. Le liturgiste Michael Meyer-Blanck a introduit la
derniére liturgie des Eglises protestantes allemandes par ce concept de la mise
en scéne de I’Evangile. Son modéle est le concept que Schleiermacher décrit,
dans sa présentation de la théologie pratique, du culte comme communication
qui représente le sentiment religieux (darstellende Mitteilung). Pour Meyer-
Blanck, il s’agit de représenter publiquement le sens que le christianisme
propose au monde: « Lorsque I’Evangile est mis en scéne, ce monde devient
autre, ou plutdt: un autre monde nait. Ceci nécessite une compétence spéci-
fique de ‘deux-mondes’, que j’essaie de décrire avec le concept de mise en
scene» '*. Ce concept qui demande des compétences de communication est a

13« Der Horer erhilt die Moglichkeit, in, mit und unter der Predigt seiner selbst als
eines anderen gewahr zu werden, als eines Besonderen, von Gott Bewegten, Geliebten,
Geretteten, Begleiteten.» Ibid., p. 129.

" M. MEYER-BLANCK, « Wie lehren wir Liturgie ? Der Gottesdienst als Zentrum
praktisch-theologischer Didaktik », in: J. Neuenuuis (€d.), Liturgie lernen und lehren.
Beitrdge zu Liturgie und Spiritualitit, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2001,
p. 146 «Im Inszenieren des Evangeliums wird diese Welt eine andere, oder auch: Es
entsteht eine andere Welt. Dies verlangt eine spezifische ‘Zwei-Welten-Kompetenz’, die
ich mit dem Begriff der ‘Inszenierung’ zu umschreiben suche.» (notre traduction).



680 ELISABETH PARMENTIER

I’heure actuelle si prisé que les liturgistes invitent des artistes et des comédiens
ou des professionnels des métiers du théatre pour intervenir dans le culte ou
dans les formations a la liturgie.

La mise en scéne est précisément également le grand mot d’ordre de la
culture actuelle de I’événementiel, qui répond notamment au souhait d’un
grand nombre de personnes de voir mis en scene ce qui est vécu par leurs
contemporains, et qui est alors faussement appelé reality show, puisque la
mise en scéne ne donne que les apparences d’une réalité en fait entierement
fabriquée pour les besoins du divertissement. Pourtant, a c6té du besoin de
divertissement se manifeste le besoin plus profond de nombreuses personnes
de voir présenté ce qu’elles vivent et ce qu’elles éprouvent. Les Eglises de la
Réforme sont prises dans cette demande, puisqu’elles veulent accompagner
avec empathie et loyauté les bonheurs et malheurs de leurs contemporains. Ce
souhait est projeté par beaucoup sur les rites et les expressions cultuelles, lieu
collectif d’expression et de rencontre. Cela provoque un malentendu important:
nombreux sont les contemporains qui pensent que le role de la liturgie est
de parler d’eux, de leurs soucis, de leurs perspectives, de leurs idées, désir
contrarié¢ par les textes bibliques centrés sur la parole et 1’action de Dieu. Ce
malentendu est évident notamment dans les préparations de cultes de mariages
ou les conjoints se voient trés dégus de ne pas trouver de textes bibliques qui
célébreraient leur amour. En effet, il faut étre déja bien familier de la Bible pour
comprendre que parler de Dieu revient a parler des humains, mais avec d’autres
priorités que I’évocation narcissique.

Une tentation des pasteurs serait dans ce cas de répondre au désir des fidéles,
par souci de bénéficier de cultes plus visités et plus participatifs. Mon but n’est
nullement de déprécier ou de critiquer tous les louables efforts de nombreuses
paroisses de célébrer des cultes plus vivants, plus proches des réalités existen-
tielles, plus participatifs. L’enjeu est bien plutdt le risque de n’apporter qu’une
réponse anthropologique-psychologique 1a ou les ressources de réponse des
paroisses sont théologiques: la foi chrétienne a plus et autre chose a dire que
d’évoquer des valeurs humanistes ou psychologiques. Félix Moser a d’ailleurs
rédigé un article trés précieux concernant la confusion courante des contempo-
rains entre la liturgie comme auto-représentation des affects et des vies, et la
liturgie chrétienne qui veut justement, par un langage qui dépasse les individus,
les protéger contre les débordements affectifs individuels: « Le rite indique que
le réel tel que nous I’appréhendons n’en est jamais la totalité. Par le biais de la
représentation, il nous permet d’habiter et de revisiter d’autres éléments de la
réalité que ceux que nous percevons spontanément» '3,

Une autre question critique doit étre posée: le souci de cultes plus animeés
et plus participatifs de mise en scéne de I’Evangile ne se concentre-t-il pas

15 F. MoskRr, «Les rites, révélateurs de notre vie en société», in: Rites et ritualités.
Actes du Congrés de théologie pratique de Strasbourg, in: B. KAEmpF (éd.), Paris, Cerf-
Lumen vitae-Novalis, 2000, p. 214.



LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE? 681

trop unilatéralement sur les accomplissements humains, si bien que des
réalités moins glorieuses ou des expériences moins spectaculaires ou visibles
(par exemple I’échec, la culpabilité, les trahisons) ne sont pas évoquées ? Le
spectacle, le souci du beau et de I’événement ne ménent-ils pas a occulter les
éléments de crise, de doute, d’obscurité?

Par ailleurs, si une partie des fidéles met en scéne I’ Evangile pour les autres :
ces autres sont-ils participants ou sont-ils placés dans un réle de spectateurs ou
d’auditeurs ? C’est le cas notamment dans les nombreux cultes-concerts tant
prisés, ou les adeptes viennent profiter de mises en scéne avec spectacle de son
et lumiere. Si la louange est une joie qu’il ne s’agit en rien de négliger, 1’accent
répété sur cet aspect ne laisse-t-il pas supposer que la vraie foi se mesure aux
grandes émotions et a la qualité esthétique, ce qui est le contraire des affir-
mations des réformateurs du XVI¢ siecle ? Le beau et [’agréable, I’intéressant
deviennent-ils seuls critéres pour I’expérience de I’Esprit ? Dans ce cas il ne
faudrait viser que des projets valorisant la corporéité et la sensorialité, et méme
la prédication comme divertissement (entertainment), qui est devenu une école
homilétique.

Pourtant I’affirmation que la liturgie représente ]’Evangile (Darstellung) est
théologiquement intéressante et mérite approfondissement: qu’est-ce qui serait
a représenter et qui serait représentable ? Le liturgiste Karl-Heinrich Bieritz
répond a une proposition de Wilhelm Grib, théologien pratique a Berlin, qui
propose aux passants postmodernes une participation a la culture de la vie en
exposant, a la maniére de musées ou d’autres lieux culturels, une liturgie qui
serait, par ses espaces et son langage symbolique, «la mise en scéne esthé-
tiquement évocatrice de la vérité chrétienne» (die dsthetisch ansprechende
Inszenierung der christlichen Wahrheit). Plus concretement, Gréb veut voir
mises en scéne notamment la bénédiction, la protection, la providence divines.

Bieritz pose ces questions: qui serait porteur d’une telle mise en scéne ?
Qu’est-ce qui en serait 1’objet, le contenu et le but ? Et que signifie « mise
en scéne»'® ? Une premiere question critique de Bieritz porte sur la place
qu’aurait dans cette esthétique notamment «1’échec de Dieu aupres des
humains» (das Scheitern Gottes an den Menschen), ou «1’échec par rapport
a Dieu» (das Scheitern an Gotf)"". Car I’affirmation de la justification par la
grace ne fait sens que si I’on évoque aussi liturgiquement, par la parole, le
chant, la plainte, le jugement de Dieu sur le péché. Or c’est cette justification
qui fonde la participation a la communion en Christ.'® Le souci de Bieritz est
de marquer la différence entre, d’une part, le culte comme event et, d’autre part,
le culte comme événement (Ereignis), c’est-a-dire entre une émotionalisation
psychophysique et ce qu’il appelle la «vraie, bonne vie» et « pas seulement ce

16 K.-H. Bieritz, « Perspektiven der Liturgiewissenschafty, in: Texte aus der Verei-
nigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands 124 (2004), p. 5-18.

7 Ibid., p. 7.

8 Ibid., p. 7.



682 ELISABETH PARMENTIER

que la vie nous offre d’événementiel » (« das richtige, das gute Leben selbst und
nicht nur das, was einem dieses Leben zu erleben gibt»)'°.

C’est dans cette perspective que Karl-Heinrich Bieritz plaide, dans un
autre article, pour les catégories homilétiques «d’éclair, de dérangement,
d’éclatement, d’étrangeté » (Blitz, Storung, Sprengung, Fremdheit), pour éviter
toute sensiblerie doucedtre, des cultes gentillets et d’autres formes de piété
insipides*. D’ou son souci d’une prédication «originale/tétue» (eigensinnig).
Cette insistance est salutaire face a des liturgies simplement divertissantes, car
elle prend la mesure du combat de I’étre humain contre le mal, combat qui
doit étre absolument thématisé dans le monde contemporain, sous peine de
disqualifier les Eglises incapables d’accompagner vraiment les contemporains
dans leurs peurs réelles au quotidien. Représenter I’Evangile serait donc non
pas seulement en dire le bien et la beauté, mais la résistance tenace de Dieu face
a toutes les menaces du mal et du malheur.

Comment cette vie en Dieu, vie abritée mais non pas aveugle quant au
mal, peut-elle étre médiatisée liturgiquement ? Bieritz distingue trois modes:
Mimesis, Anamnesis, Paraklesis. Sa thése est que lors de I’action liturgique a
lieu une «actualisation» (Vergegenwdrtigung) de 1’Evangile, mais non selon
le mode de la Mimesis (qui représente en imitant), mais selon le mode de
«1’anamnese doxologique » (4Anamnesis des preisenden Gedenkens).

Aussi, dans la ceéne ne s’agit-il pas d’imiter Jésus, mais les paroles d’ins-
titution sont au cceur d’une priére de louange et de demande (d’anamnese et
d’épiclese), et I’action est réduite pour faire place a Celui qui en est le centre.
Bieritz voit dans cette action le «signe d’un signe d’un signe» (Zeichen eines
Zeichens eines Zeichens): «L’eucharistie renvoie en tant que signe au dernier
repas de Jésus. Ce repas est référé — en tant que signe — au don de lui-méme
sur la Croix, don qui est, selon I’Ecriture, ‘signe efficace’ de la réconciliation
introduite et réalisée par Dieu»?'.

Néanmoins, il ajoute une dimension supplémentaire. L’anamnése se
double de la paraclese: « Le salut et la bonne vie ne sont pas ici annoncés et
transmis selon la mimesis ou ’anamnése, mais selon la paraclése — en tant que
consolation et encouragement, en tant que parole adressée, promesse, donation
actuelle du salut en Christ aujourd’hui et ici» ?2. Il précise en note qu’il faudrait
toujours parler du mode paraclétique-épiclétique.

9 Ibid., p. 12.

2 K.-H. BiEriTZ, « Die eigensinnige Predigt », in : U. POHL-PATALONG, F. MUCHLINSKY,
Predigten im Plural. Homiletische Perspektiven, Hambourg, E-B-Verlag, 2001, p. 112.

' «Die Eucharistie verweist — als Zeichen — auf das letzte Mahl Jesu. Dieses wiederum
nimmt — als Zeichen — auf seine Selbsthingabe am Kreuz Bezug, die nach dem Zeugnis der
Schrift wirksames Zeichen der von Gott initiierten, von Gott gewirkten Versdhnung ist.»,
K.-H. BieriTz, « Perspektiven der Liturgiewissenschaft», art. cit., p. 13.

2 «Heil und gutes Leben werden hier nicht auf die Weise von Mimesis oder
Anamnesis ero6ffnet und mitgeteilt, sondern auf die Weise von Paraklese — im Sinne von
Trost und Ermunterung, von Zusage, Zuspruch, aktueller Zueignung des Christusheils
heute und hier.» /bid., p. 14.



LE CULTE: (EUVRE DE DIEU OU ACTION HUMAINE? 683

Mais dans ce cas, pourquoi ne pas parler de « mise en ceuvre » de I’Evangile,
ce qui permettrait de montrer qu’il s’agit bien d’une efficacité d’action que la
liturgie peut opérer ? La conception herméneutique du culte se doublerait d’une
conception active: vivre la liturgie, n’est-ce pas déja vivre du salut, au cceur des
contingences de la vie quotidienne ?

Le terme de «signe» modere cette affirmation, en rappelant que cette
réalité du salut et de don du Christ n’est pas encore une expérience immédiate,
tout en étant accessible a travers la perspective de la foi. Le Ressuscité n’est
pas I'immédiatement présent, et la céne n’est pas une opération surnaturelle qui
transformerait la vie en existence protégée, la maladie en santé, les malheurs
en prospérité. On voit bien la nécessité de garde-fous contre des enthousiasmes
qui se méprendraient aussi sur le type de mise en ceuvre de I’Evangile. D’oti la
nécessité de médiations qui en disent I’incomplétude et la non-saisissabilité :
I’Ecriture comme matérialité du texte, les espéces du pain et du vin, I’eau du
baptéme, la corporéité humaine, et surtout les paroles d’interprétation qui
sauvent la liturgie de la confusion avec des rituels magiques, ou ésotériques.
Ces signes manifestent aussi que le culte rend évidente la non-visibilité et
non-immédiateté, sans pour autant renoncer a l’affirmation croyante de la
présence divine, de la présence « véritable» du Christ et de la réalité de fruits
de I’Esprit reconnaissables. Ces traces de passage de Dieu sont néanmoins
ambivalentes et parfois difficiles a discerner et a interpréter. Les Eglises luthé-
riennes et réformées n’ont donc nullement a étre complexées de proposer des
attitudes cultuelles autres que celle des Eglises qui insistent sur I’immédiateté
de I’expérience de I’Esprit Saint: la sobriété, le calme et le recueillement,
I’attitude toute d’attention ont autant leur place dans le culte que I’expression
spontanée des affects. La fécondité comme fruit de I’action de I’Esprit Saint,
méme si elle est moins spectaculaire et moins immédiatement attractive, est
plus décisive que le succés — qui ne fut pas non plus I’apanage de Jésus de
Nazareth.

Conclusion

Au-dela des formes et des expressions, ce qui importe pour valoriser le
sens d’une liturgie capable d’exprimer et de mener a vivre la puissance de
I’Evangile, est 1’attention a porter a la dimension épiclétique, exprimant la
confiance placée dans I’action divine. Les épicléses formulées parfois indirec-
tement (par exemple au début du culte et apres la demande de pardon) et les
épicleses explicites (avant la prédication et avant le partage de la céne) ont été
trop peu considérées par les liturgistes des Eglises luthériennes et réformées.
Or la liturgie exprime et traverse, avec la puissance de 1’Esprit Saint, les obscu-
rités et les épaisseurs humaines, et elle aide dans le combat contre les forces
de destruction. L’Esprit Saint n’est pas seulement un herméneute, mais aussi
I’Avocat dans le jugement !



684 ELISABETH PARMENTIER

Une méme faiblesse dans ce qui est attendu de I’Esprit Saint est d’ailleurs
perceptible dans la théologie sacramentelle: il y a trop peu d’attente de la réali-
sation, par I’Esprit Saint, de I’ceuvre de Dieu, peu de confiance que le culte est
une promissio : une parole qui non seulement promet pour un avenir lointain,
mais qui, en promettant, offre ce qui est annoncé.

La concentration des liturgistes sur 1’action de grace et I’interprétation,
I’édification et le témoignage de 1’assemblée a paradoxalement pour consé-
quence le risque que les Eglises luthériennes et réformées s’épuisent a
s’adapter a une culture de I’événementiel et de I’animation, comme si I’avenir
du culte en dépendait. L’expérience spirituelle a laquelle le culte veut ouvrir
n’est pas celle d’effets, mais une transformation souvent longue, aride, mais
profonde des auditeurs, d’abord dans leur vie de foi individuelle, puis en tant
que communauté. Manfred Josuttis, théologien soucieux de développer le sens
du culte comme action transformatrice, décrit ainsi le fruit de la liturgie non
spectaculaire :

Ici intervient ’expérience la plus profonde qui soit accessible a la conscience
humaine. Mais le chemin n’est pas rapide; il est long. Il n’est pas plaisant, mais
empreint de douleur. 1l n’apporte pas seulement le divertissement, mais exige aussi
de la patience. Parce que le pain et le vin qui nous unissent corporellement au divin
ne sont pas un opium, ne sont pas anesthésiants, chaque culte qui mérite ce nom
n’est pas simplement médiateur d’événements mais de la vie.?

Quel en est finalement le but, et quelle transformation doit étre opérée ?
Selon Josuttis, c’est le déplacement de la concentration sur soi vers la rencontre
avec Dieu, qui nécessite une «conversion» au sens d’un retournement
(Umkehrung). Comme ce chemin est toujours fragile et menacé, dés que la
communauté se sépare a nouveau apres le culte, il est décisif que chaque
membre de ce corps communautaire soit fortifié et confiant.

» M. JosurTis, Die Einfiihrung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phdino-
menologie und Spiritualitit, Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus, 2004, p. 90. «Hier
kommt es zur tiefsten Erfahrung, die fliir menschliches Bewusstsein zugénglich ist. Aber
der Weg dahin geht nicht schnell, sondern dauert lange. Er macht nicht Spass, sondern
kostet Schmerzen. Er bringt nicht nur Abwechslung, sondern verlangt auch Geduld.
Weil Brot und Wein, die mit der Gottheit leibhaftig vereinen, kein Opium sind, keine
Betdubung, vermittelt jeder Gottesdienst, der seinen Namen verdient, nicht einfach
Erlebnisse, sondern das Leben».



	Le culte : œuvre de Dieu ou action humaine?

