Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 3

Artikel: L'acte de Dieu et |'acte de I'étre humain
Autor: Chalamet, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 657-671

L’ACTE DE DIEU ET L’ACTE DE L’ETRE HUMAIN

Quelques considérations théologiques

CHRISTOPHE CHALAMET

Résume

Comment articuler, en théologie systématique, ['action de Dieu avec celle
de [’étre humain ? En tant qu’alpha et oméga, [’action de Dieu non seulement
précede celle de [’étre humain, elle la suit également. Mais il est non moins
important, et plus difficile, de considérer la concomitance de [ ’acte de Dieu avec
l’acte humain. Cette concomitance est caractérisée par une correspondance
asymétrique, ou la décision et la responsabilité de Dieu, qui sont premiéres,
n’annulent jamais, mais au contraire engagent, la décision et la responsabilité
humaines. L'étre humain est appelé, spécifiquement, a la gratitude, au témoi-
gnage et a la créativité. Mais comme [’'étre humain ne répond pas forcément
ainsi, il convient également de penser [’acte de Dieu en lien avec l’étre humain
qui commet le mal.

La question du rapport entre 1’action de Dieu et I’action de I’étre humain
traverse toute la théologie chrétienne et tous les /oci de la théologie chrétienne.
Certaines des grandes controverses théologiques, ¢’est bien connu, concernent
précisément cette question: Augustin et Pélage, 4 I'orée du V* siécle, Erasme
et Luther sur la liberté de I’étre humain vers le milieu des années 1520, Luther
encore, cette fois contre Zwingli concernant la compréhension de la Céne, le
jansénisme et les jésuites au X VII¢ siecle, le quiétisme encore au XVII€ si¢cle,
le piétisme et le méthodisme des la fin du XVII¢ siécle et plus fortement encore
au XVIII¢ siecle, sans oublier les vifs débats, au XX° siecle, sur le Royaume
de Dieu et la possibilité de «préparer» sa venue en ceuvrant pour la justice
et la paix dans le monde. En théologie cecuménique également, la question
s’est souvent posée: I'unité sera-t-elle atteinte par le dialogue et le travail
théologiques et spirituels, ou est-elle un don a accueillir (ou les deux, mais
alors comment articuler ces deux aspects ?) ? On discerne cette méme question,
posée quelque peu différemment, dans le livre de Job: est-ce un acte de Job
qui a entrainé toutes ces catastrophes, ou est-ce autre chose, qui reléverait de
I’arbitraire divin ou du consentement de Dieu a une suggestion de 1’un de ses
conseillers ?



658 CHRISTOPHE CHALAMET

Aujourd’hui, en ce début de XXI siecle, au moment ou le christianisme de
I’Europe de 1’Ouest connait de grandes difficultés, sauf exceptions notables,
a transmettre la foi, la question du rapport entre ’acte de Dieu et I’acte de
I’humain peut paraitre désucte. En fait, il n’en est rien et il me semble que la
théologie se doit d’affirmer de maniére aussi précise que possible un certain
nombre de choses a ce sujet.

1. L’acte de Dieu précéde I’acte humain

Il y a précédence de I’action divine sur I’action humaine. C’est, je pense, la
premicre chose a dire, contre une certaine modernité qui jauge tout a partir de
I’humain, de ses prétendues liberté et autonomie. Est-il besoin de rappeler que
toute la théologie chrétienne, en cherchant a penser et a servir le Dieu créateur,
commence par 1’action de Dieu et non par celle de 1’étre humain ?

Irénée de Lyon, ce grand passeur des traditions chrétiennes orientales vers
I’Occident latin, écrivait, au II¢ siécle de notre ere:

C’est précisément en ceci que Dieu différe de ’homme: Dieu fait, tandis que
I’homme est fait. Celui qui fait est toujours le méme, tandis que ce qui est fait regoit
obligatoirement un commencement, un état intermédiaire et une maturité. Dieu
donne ses bienfaits, tandis que I’homme les regoit. Dieu est parfait en toutes choses,
égal et semblable a lui-méme, tout entier Lumiére, tout entier Pensée, tout entier
Substance et Source de tous biens, tandis que I’homme regoit progrés et croissance
vers Dieu.

Voila une maniere de rappeler la différence ontologique radicale qui existe
entre Celui qui fait et celles et ceux qui sont faits, autrement dit entre le Créateur
et la créature. La spécificité de chacun, I’inégalité fonciére entre les deux, qui
empéche de simplement coordonner les deux comme s’ils appartenaient a la
méme catégorie ou au méme genre, doit étre préservée. L'un est actif et produit
une réalité¢ qui n’est pas lui-méme mais autre que lui-méme; seul Dieu choisit
«ce qui n’est pas pour réduire a rien ce qui est» (1 Co 1,28?). L’autre, en tout
cas dans un premier temps et sans doute plus tard aussi, regoit son étre. Son
étre lui est donné. Ou, comme I’écrit Paul: «Qui en effet a connu la pensée
du Seigneur ? Ou bien qui a été son conseiller ? Ou encore qui lui a donné le
premier, pour devoir étre payé en retour ? Car tout est de lui, et par lui, et pour
lui. A lui la gloire éternellement ! Amen.» (Rm 11,34-36).

Dans I’ordre de la connaissance (ordo cognoscendi), il est clair que 1’étre
humain en vient (ou non), & un moment donné ou graduellement, a réaliser
ou a confesser cette précédence, dans 1’ordre de ce qui est (ordo essendi), de

' IRENEE DE Lyon, Contre les hérésies. Dénonciation et réfutation de la gnose au
nom menteur 1V,11,2, trad. A. Rousseau, Paris, Cerf, 1985, p. 435.
2 Les citations bibliques sont tirées de la Traduction cecuménique de la Bible (TOB).



L’ACTE DE DIEU ET L’ ACTE DE L'ETRE HUMAIN 659

I’acte divin. Il y a donc, qu’on le veuille ou non, un acte humain qui confesse
cette antécédence divine. Méme les penseurs les plus «réalistes », en théologie
chrétienne, c’est-a-dire celles et ceux qui soulignent I’antécédence ou la priorité
de Dieu par rapport au monde et a [’humain, par rapport aussi a la connaissance
humaine de Dieu, peuvent toujours étre soupgonnés de n’étre en fait que des
«subjectivistes », étant donné que ce sont eux, des étres humains, et non Dieu
méme, qui énoncent cette précédence divine. Mais a y regarder de plus pres il
ressort qu’aucun discours théologique n’échappe a ce soupgon — Dieu merci !
—, soupcon qui ne fait que confirmer une chose tout sauf anodine et généra-
lement admise, surtout en modernité, a savoir que fout discours théologique
est un discours humain — humain de A a Z. Personne ne peut se prémunir,
ne serait-ce qu’un instant, de la possibilité¢ de projeter toutes sortes de choses
au moment de parler de «Dieu». Perdre de vue ce fait, c’est s’exposer a de
dangereux contresens, a des illusions tot ou tard néfastes, voire mortiferes.

Penser le rapport entre I’acte divin et I’acte humain est impossible, en
théologie chrétienne, sans tout de suite penser la priorité du premier par rapport
au second. Fecisti nos ad te («tu nous as faits en vue de toi»), écrit Augustin,
s’adressant a Dieu comme a un «tu» au commencement de ses Confessions,
et non, comme 1’aurait volontiers suggéré Ludwig Feuerbach, fecimus te sicut
nos (ma formulation: «nous t’avons fait tels que nous sommes»), si 1’on ose
formuler les choses ainsi’. Est-ce que cette maniére d’accentuer la priorité de
’acte de Dieu par rapport a I’acte humain permettra d’éviter de projeter toutes
sortes de choses humaines en Dieu ? Rien n’est moins certain. Les réforma-
teurs le savaient bien: I’étre humain est une «boutique perpétuelle et de tout
temps pour forger idoles»*, méme quand il parle de I’antécédence de 1’agir
de Dieu, et peut-étre surtout quand il parle ainsi de Dieu. Cela porte tout de
méme un coup a I’aybris de I’humain et a toutes les confusions possibles entre
le Créateur et la créature de ne pas commencer par I’action humaine, mais bien
par celle de Dieu.

Dieu, et non I’humain, a I’initiative. Cela vaut non seulement pour la
théologie de la création, mais aussi, et ce n’est pas moins important, pour
la théologie de I’alliance, de la réconciliation et de la rédemption. On peut
déja entrevoir les conséquences d’une théologie de ’alliance dont I’initiative
reviendrait a I’étre humain ! Comment une telle alliance pourrait-elle étre
irrévocable ? Comment pourrait-elle rester en vigueur du début jusqu’a la fin ?
Voila des choses qui seraient difficiles a concevoir, si I’humain était a I’origine
de I’alliance. De la méme maniére, une lecture du fameux hymne de Ph 2 ne
peut passer sous silence qu’il est question de Jésus Christ qui £avtov ékévmoev
(Ph 2,7a), c’est-a-dire qui de lui-méme se dépouille, et donc qui prend 1’ini-

3 AUGUSTIN, Les confessions. Livres -7, trad. E. Tréhorel et G. Bouissou, Paris,
Desclée de Brouwer, 1962, BA 13, p. 272.

* J. CALVIN, Institution de la religion chrestienne 1,x1,8 , éd. J.-D. Benoit, Paris, Vrin,
1957,t. 1, p. 129.



660 CHRISTOPHE CHALAMET

tiative de ce mouvement d’abaissement et de dépouillement, un mouvement
qui ne lui est pas imposé de 1’extérieur.

2. La correspondance asymétrique entre ’acte de Dieu
et I’acte humain

Il serait toutefois trés insuffisant d’en rester a cette affirmation de I’anté-
cédence de I’acte de Dieu vis-a-vis de ’acte humain. En son centre, la foi
chrétienne affirme la correspondance et méme 1’union des deux, lorsqu’elle
cherche a penser le ministére, la crucifixion, la mort et la résurrection de Jésus
de Nazareth, le Christ. En cet homme, la foi chrétienne discerne I’union la plus
radicale qui soit entre I’ceuvre de Dieu et I’ceuvre d’un étre humain spécifique.
La théologie chrétienne a eu, et a encore, d’immenses difficultés a penser cette
correspondance, et méme cette concomitance, notamment a penser la possible
coexistence de deux volontés en une seule personne, sans €vacuer 1’'un ou
I’autre aspect, c’est-a-dire sans tomber soit dans le docétisme, qui foule aux
pieds son humanité, soit dans un moralisme réducteur, qui ne prend pas au
sérieux la confession chrétienne, des les origines, de Jésus comme le Christ
(I’oint) de Dieu. Il me semble qu’il faut affirmer la concomitance parfaite et
continue, en Christ, de I’ceuvre de Dieu et de 1’ceuvre de son humanité, tout au
long de son existence, et méme la détermination en cet homme de tous ses actes
par Dieu qui «était» (2 Co 5,19: g &1t @edc fv &v Xpiotd; «car de toutes
facons, c’était Dieu qui était en Christ») et agissait en lui. Certaines figures
importantes de la théologie moderne — je pense ici & Schleiermacher — ont
affirmé cela sans aucune ambiguité°. Mais revenons a la thématique théolo-
gique générale du rapport entre ceuvre de Dieu et ceuvre humaine, plutdt que de
proposer des considérations qui relévent plus spécifiquement de la christologie.

L’ceuvre de Dieu appelle et suscite I’ceuvre humaine, sans jamais la forcer,
de sorte que I’ceuvre humaine, qui est seconde, est une ceuvre libre, qui engage
la responsabilité¢ de 1’étre humain. Mais parler d’ceuvre libre est encore trop
imprécis. Cela peut en effet laisser entendre qu’elle est toujours et nécessai-
rement libre. I1 vaut peut-étre mieux dire que I’ceuvre humaine est une ceuvre
libérée par ’ceuvre ou ’acte de Dieu. La liberté n’est pas tant un état qu’un
événement, un «devenir libre» par rapport a quelque chose mais aussi et
surtout en vue de quelque chose. Le grand paradoxe de la liberté, en théologie

5 Der christliche Glaube, nach den Grundsditzen der evangelischen Kirche im Zusam-
menhange dargestellt. Zweite Auflage (1830/31), § 94.2, 96.3 et 97.2, R.ScHAFER (éd.),
Kritische Gesamtausgabe 1/13.2, Berlin-New York, W. de Gruyter, 2003, p. 56, 69 et 76.
Cf K. W. HEcToR, «Actualism and Incarnation. The High Christology of Friedrich Schlei-
ermacher», in: International Journal of Systematic Theology 8/3 (2006), p.307-322,
ainsi que P. J. DEHART, « ‘Ter mundus accipit infinitum.” The Dogmatic Coordinates
of Schleiermacher’s Trinitarian Treatise », Neue Zeitschrifi fiir systematische Theologie
und Religionsphilosophie 52 (2010), p. 17-39, en particulier p. 26-27.



L’ACTE DE DIEU ET L’ACTE DE L’ETRE HUMAIN 661

chrétienne, contrairement aux conceptions usuelles de la liberté comme un état
qui serait ndtre par nature et, partant, qui ne peut qu’étre enfreint ou menacé par
toute intrusion extérieure, c’est que la liberté est un don a accueillir toujours et
encore, et a accueillir dans ['obéissance, c¢’est-a-dire dans 1’écoute attentive et
dans la mise en pratique de la Parole. Non seulement la grace, mais la liberté
aussi, «colite», non pas dans le sens qu’elle s’acquiert par un effort ou des
mérites, mais dans le sens ou elle appelle a quelque chose de précis, de spéci-
fique. La liberté ne va pas sans cette obéissance, sans cette relation dans laquelle
nous n’avons ni le premier, ni le dernier mot, mais ol nous sommes néanmoins
appelés a prononcer notre propre mot, en tant que sujets, enfre ce premier et
ce dernier mot. En théologie chrétienne, la liberté humaine est de bout en bout
conditionnée et suscitée, jamais menacée, par I’ccuvre de Dieu. Il n’est pas
besoin de réduire I’ceuvre de Dieu pour préserver la liberté de I’humain. IIn’y a
ni concurrence, ni compétition entre les deux, car elles se situent a des niveaux
tout a fait différents.

On le voit, j’espére, cette interprétation de la responsabilité humaine, qui
cherche a situer cette derniére et a en montrer toute la portée sans en faire
une réalité ultime ou derniére, n’a rien a voir avec une annulation de 1’ceuvre
humaine. Au contraire, la question de la décision humaine est une question
indispensable. Elle n’est nullement éludée ou niée par le fait qu’elle est inter-
prétée en lien avec et méme a partir de la décision de Dieu. La décision de
Dieu, 1’auto-détermination de Dieu en tant que détermination concernant sa
relation vis-a-vis du monde, sous-tend et suscite la responsabilité humaine,
au point ou il est impossible de ne pas parler de la premiere (la décision de
Dieu) sans parler de la seconde (la décision humaine), comme d’ailleurs il
est impossible de considérer la seconde sans tenir compte de la premiére. Les
deux vont de pair, mais sans symétrie et sans réciprocité parfaite. Affirmer
cela, c’est rappeler que I’étre humain, en théologie chrétienne, contrairement
a certaines vues modernes et a moins de confondre le Créateur et la créature,
n’est pas son propre auteur, n’est pas le primum movens. Par conséquent, toute
éthique théologique, comme toute théologie systématique, ne peut qu’étre une
éthique et une systématique relationnelle, qui ne considere pas I’étre humain
in abstracto mais bien comme se trouvant devant Dieu, et aussi bien sir en
lien avec d’autres étres humains et tout un monde vivant et inerte : coram Deo,
coram hominibus (y compris coram seipso) et coram mundo. De la méme
maniére, 1’éthique théologique et la théologie peuvent difficilement parler de
Dieu sans bientdt parler de 1’étre humain.

En modernité, I’étre humain exerce sa liberté et sa puissance indépendamment
de ce que Dieu fait et est®. Ma question est simple: en théologie chrétienne, une
telle vision de la liberté et de la puissance de I’étre humain est-elle recevable
telle quelle ? Il me semble plutdt que la théologie et I’éthique chrétiennes tendent

¢ Cf K. TANNER, God and Creation in Christian Theology. Tyranny or Empower-
ment ?, Oxford, Oxford University Press, 1988, p. 162, cité in: J. WEBSTER, Barth'’s
Ethics of Reconciliation, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 18.



662 CHRISTOPHE CHALAMET

a concevoir cette liberté et cette puissance comme étant conférées par Dieu a
I’étre humain au sein d’une relation, d’une alliance, c’est-a-dire d’une histoire
ou s’entremélent ce que fait Dieu et ce que font les étres humains. Encore une
fois, cela ne signifie en aucun cas que 1’étre humain est une sorte de marionnette.
Quand I’étre humain pose un acte de haine ou d’amour, c’est bel et bien cet étre
humain qui pose cet acte et qui, partant, en est responsable.

Est-ce a dire, pour autant, que Dieu n’a rien a voir avec tel ou tel acte
humain ? Peut-on séparer aussi simplement I’ceuvre de 1’étre humain de
I’ceuvre divine ? Cela reviendrait, a nouveau, a considérer I’étre humain tout a
fait indépendamment de Dieu, et donc a isoler I’humain. Mais 1’autre extréme,
qui consiste a fusionner indistinctement 1’ceuvre humaine avec I’ceuvre divine,
ne vaut pas mieux. Autrement dit: il s’agit d’articuler ensemble I’ccuvre de
I’humain et I’ceuvre de Dieu, sans les séparer ni les confondre. On peut parler
ici d’une «unité différenciée» entre ces deux actions, sans qu’il y ait compé-
tition entre elles, étant donné qu’elles ne relévent pas du méme niveau’. S’il y
a « concurrence» entre les deux, ce n’est pas dans le sens usuel du terme, celui
d’une compétition, mais au sens étymologique du terme: con-currere, courir
ensemble. Il y a une imbrication des deux, dont Bernard de Clairvaux parle
dans son traité sur la grace et le libre arbitre :

Et voici comment la grace ceuvre avec le libre arbitre : elle ne le prévient qu’au début
et I’accompagne pour le reste, le prévenant précisément pour que, dés lors, aussitot
ils coopérent. Ainsi ce qui a été commencé par la grace seule ne s’en acheve pas
moins avec, en méme temps, le concours de I’un [le libre arbitre] et de 1’autre [la
grace] : aussi est-ce conjoints et non pas séparés, ensemble et non pas tour a tour,
qu’ils opérent une a une les étapes de leurs progressions. Ce n’est pas en partie
la grace, en partie le libre arbitre, mais ils font I’ceuvre tout entiére par une seule
opération indivise: lui, certes, la fait tout entiere, et elle la fait tout entiere, mais
comme elle la fait tout entiére en lui, il la fait tout entiére par elle®.

Cette conjonction de 1’acte de Dieu avec celui de 1’étre humain n’est pas un
état mais un événement qui, au sein méme de la conjonction, ne fusionne pas
les sujets. Il faut également ajouter qu’aucun étre humain n’est en mesure de
«produire » une telle conjonction.

Un peu plus loin, Bernard cite I’apdtre Paul: «Ce n’est donc au pouvoir
ni de celui qui veut ni de celui qui court, mais de Dieu qui fait miséricorde. »
(Rm 9,16)°, verset qu’il commente ainsi, dans le sens de la «con-currence»
esquissé ci-dessus:

" G. HunsINGER, How To Read Karl Barth, Oxford, Oxford University Press, 1991,
p. 185-188 et 201-218.

8 B. pE CLAIRVAUX, L 'amour de Dieu. La grdce et le libre arbitre, trad. F. Callerot,
J. Christophe, M.-1. Huille et P. Verdeyen, Paris, Cerf, 1993 (SC 393 ; (Euvres completes,
t.29), § 47, p. 349.

° Voici la version de la Vulgate : « Igitur non volentis, neque currentis, sed miserentis
est Dei.» La TOB traduit ainsi : « Cela ne dépend donc pas de la volonté ni des efforts de
I’homme, mais de la miséricorde de Dieu.»



L’ACTE DE DIEU ET L’ ACTE DE L’ETRE HUMAIN 663

Bien certainement, il ne dit pas cela comme si quelqu’un pouvait vouloir ou courir
(currere) en vain, mais parce que celui qui veut et court doit se glorifier non en
lui-méme, mais en celui de qui il a re¢u a la fois de vouloir et de courir.°

On peut donc se représenter le libre arbitre et la grace qui courent ensemble,
qui « concourent », sans perdre de vue que le « courir» humain n’a pas sa source
en lui-méme, mais en Dieu qui donne de pouvoir courir. [’autre image qui
vient a I’esprit, pour signifier cette «con-currence» tout a fait spéciale, c’est
celle de la danse et du mouvement conjoint des deux partenaires.

3. De la difficulté a articuler I’ceuvre de Dieu et I’ccuvre humaine

Il me semble que notre christianisme contemporain, dans nos contrées, a
beaucoup de difficultés a penser la part de I’humain et son rapport a I’ceuvre de
Dieu. L’idée, que nous entendons ici ou la dans nos cultes, selon laquelle Dieu
«n’a que nos mains», Dieu «n’a d’autres mains que les ndtres», me parait
révélatrice de ce fait'".

Certes, au niveau purement parénétique, il s’agit 1a peut-étre d’une belle
idée, qui vise a réfréner toute tendance quiétiste et a énergiser en quelque sorte
le témoignage chrétien, et c’est sans doute dans ce sens qu’elle est souvent
utilisée, surtout d’ailleurs en conclusion d’homélies ou de prédications. C’est
un bel «envoi» dans le monde. Mais a y regarder de plus pres, ne dérobe-t-
on pas, en parlant ainsi, a Dieu son agir, pour le transférer tout bonnement a
I’humain ? Ne risque-t-on pas de faire passer /‘entier de la responsabilité vers
ou sur les épaules de I’étre humain ? Dieu n’a-t-il pas ses propres mains, comme
le suggérait Irénée de Lyon au II¢siecle ? Le probléme, c’est qu’en théologie
on passe parfois d’un «tout Dieu» («Dieu fait tout») a I’extréme inverse, ou
1’étre humain, tel Atlas, se retrouve responsable de tout. Or le cceur du message
chrétien concerne, je tiens a le redire, une alliance, une relation. Dieu n’a pas
«que nos mains », au contraire c’est lui qui, par ses mains que sont sa Parole
et son Esprit, nous appelle et nous enjoint méme a utiliser nos mains. Que sont
nos mains sans les siennes ? Y a-t-il jamais eu témoignage rendu a I’Evangile
sans que les mains de Dieu n’agissent ? Ne vaudrait-il pas mieux, dés lors, dire
que Dieu «a» certes nos mains, qu’il les met ou et quand il le désire au service

' B. pE CLAIRVAUX, op. cit., § 48, p. 351.

"« Christ n’a pas de mains. Il n’a que nos mains pour faire son travail aujourd’hui.
Christ n’a pas de pieds. Il n’a que nos pieds pour conduire les hommes sur son chemin. /
Christ n’a pas de levres. Il n’a que nos lévres pour parler de Lui aux hommes aujourd’hui.
/ Christ n’a pas d’aide. Il n’a que notre aide pour mettre les hommes de son c6té. / Nous
sommes la seule Bible que le public lit encore. Nous sommes le dernier message de Dieu
écrit en actes et en paroles ». Ce texte (ou des extraits de ce texte) est souvent cité dans
des textes de spiritualité contemporaine, sur internet ou dans des publications. Cf. par
exemple R. PARENT, Foi chrétienne et fierté humaine, Montréal-Paris, Paulines-Editions
de I’ Atelier, 1996, p. 92-93.



664 CHRISTOPHE CHALAMET

de son projet, et renoncer a prétendre que Dieu n’a «que» nos mains ? Sinon
nous faisons tout a fait dépendre I’ceuvre de Dieu de notre propre action, ce qui
n’est rien d’autre qu’une forme d’orgueil, qui réduit I’ccuvre cosmique de Dieu
a notre propre ceuvre humaine sur cette planete. C’est considérer le disciple
comme étant supérieur au maitre (Lc 6,40).

4. La part de I’humain réconcilié avec Dieu:
gratitude, témoignage et créativité

Si la créature n’est pas le Créateur, comme c’est toujours le cas, me semble-
t-il, en théologie chrétienne, alors il devient difficile de dire que la créature
«sauve». Le sauveur, ce n’est pas la créature, mais bien le Créateur. Les
implications de cette affirmation sont importantes et sujettes a débat (comme
bien entendu tout ce que la théologie affirme). L’ceuvre du salut, c’est I’ceuvre
de Dieu, et non la nétre. Cette ceuvre a ét€¢ accomplie (Jn 19,30) par Jésus de
Nazareth, le Christ, et non par nous. Elle a été accomplie, réalisée, mais sa
manifestation finale est encore a venir, elle «vient», comme Dieu lui-méme
est, était et vient (Ap 1,8). Mais, en affirmant cela, ne retombons-nous pas
dans le « tout Dieu», auquel succéde souvent, le « tout humain» que je viens de
critiquer ? Pas tout a fait, il me semble.

4.1. Gratitude

La grace de Dieu, la yapic divine, appelle I’evyapiotio humaine. Ces deux
termes grecs disent, selon moi, avec précision I’ceuvre de Dieu et la part de
I’humain, méme si la part de I’humain ne se réduit pas a I’edyapiotia, c’est-a-
dire a la gratitude. Notre action et notre étre sont appelés a se conformer a la
xépig de Dieu, et cela se traduit notamment, et centralement, par I’evyopioria,
qui prend la forme de la louange, de la priere, de la doxologie, mais aussi, outre
le «service de Dieu» communautaire (cultuel, la Agttovpyia) et personnel, par
le service, 1a encore communautaire et personnel, du prochain (dwaxovia). Car
il doit y avoir une correspondance, une analogie, entre ce qui nous est donné
et la maniere dont nous vivons dans notre rapport a autrui, il ne peut s’agir de
«prendre a la gorge» ceux qui nous entourent et qui nous «doivent» quelque
chose, alors que nous avons nous-méme regu le don de la yapig divine (¢f. Mt
18,28). Ce qui a été regu de la part de Dieu entraine une maniere précise de
vivre, qui correspond a ce qui a €té regu («Ne devais-tu pas, toi aussi, avoir
pitié¢ de ton compagnon, comme moi-méme j’avais eu pitié de toi ?» Mt 18,33),
qui releéve de la gratitude et qui, d’une certaine maniére, fait passer plus loin ce
qui a été regu. Le don de Dieu est certes inconditionné en ce sens qu’il ne se
fonde sur aucun mérite humain, sur aucune revendication possible de la part du
sujet humain, mais il n’est pas inconditionnel au sens ou il n’appellerait rien en



L’ACTE DE DIEU ET L’ ACTE DE L’ETRE HUMAIN 665

retour, ou il n’engagerait pas le récipiendaire de ce don a commencer de vivre
de maniére plus conforme a I’attente ou a I’espérance du donateur .

Mais comment s’opere ce processus de conformation progressive ? Faut-il
y voir la transmission pure et simple de la grace ou de I’dydnn de Dieu a I’étre
humain ? L’image, proposée notamment par Anders Nygren, de I’humain
comme d’une sorte de «canal» par lequel passe la grace divine, est-elle
bonne ? Nygren congoit en effet I’étre humain comme une sorte de « conduit
ouvert, en haut, par la foi, et, en bas, par I’amour», un conduit par lequel passe
I’amour divin. Mais cette image tient-elle suffisamment compte de la relative
autonomie et de la responsabilité humaine : n’annule-t-elle pas de fait 1’acte
distinct du sujet humain ? On peut en effet voir certaines limites a ’image
proposée par Nygren ",

4.2. Témoignage

Si le salut est accompli non pas par nous mais par Dieu et par Dieu seul,
le témoignage rendu a cet événement, par contre, nous incombe a nous aussi —
non pas a nous seuls, car Dieu sonde et fagonne aussi les cceurs et le créé sans
intervention humaine, mais & nous aussi. Le temps de I’Eglise, c’est le temps
du témoignage. Une Eglise qui a cessé de vouloir témoigner de I'Evangile n’est
plus une Eglise. Et donc, la part de 1’humain, outre I’ebyopiotia, n’est autre
que la paptopia, qui prend la forme d’un service de Dieu (Aettovpyia) et du
prochain (d1okovia), qui se traduit également par un engagement non seulement
dans ’action caritative mais aussi dans la quéte de la justice et de la paix. Cet
engagement est a la fois communautaire, ¢’est-a-dire un engagement ecclésial,
et un engagement personnel. La communauté chrétienne témoigne de 1’action
de Dieu non seulement par des paroles, mais aussi par des actes, et dans les
meilleurs des cas lorsque les paroles et les actes correspondent et se confirment
mutuellement. Ce témoignage a pour objet ce que Dieu a fait et fait dans notre
histoire, et donc ce que nous avons regu et ce que nous recevons, ce qui vient
a nous mais qui ne vient pas de nous. « Qu’as-tu que tu n’aies recu ?», pour
reprendre la question rhétorique de Paul en 1 Co 4,7. La gréce, précisément
du fait qu’elle est donnée, appelle une action humaine de maniére encore plus

12 La distinction entre «inconditionné» (unconditioned) et «inconditionnel»
(unconditional) fait partie des trés précieuses clarifications de la notion de «don» chez
Paul dans le récent ouvrage de J. M. G. Barcray, Paul and the Gift, Grand Rapids,
Eerdmans, 2015.

13 A. NYGREN, Erds et agapé. La notion chrétienne de ['amour et ses transforma-
tions 11/2, trad. P. Jundt, Paris, Aubier-Montaigne, s.d. [1952], t. 3, p. 308-309. Il y a
une certaine ironie dans le fait que ¢’est un théologien (Karl Barth) auquel on reproche
souvent de réduire voire de nier la portée de la responsabilité humaine, qui a questionné
Nygren sur ce point... Cf. K. BARTH, Dogmatique IV/2*** t. 22, p. 190-191 (KD 1V/2,
p- 891).



606 CHRISTOPHE CHALAMET

forte que le plus solennel des commandements. Loin de simplement appeler
cette action humaine, elle I’accompagne : « Mais ce que je suis, je le dois a
la grace de Dieu et sa grice a mon égard n’a pas €té vaine. Au contraire, j’ai
travaillé plus qu’eux tous: non pas moi, mais la grace de Dieu qui est avec
moi.» (1 Co 15,10).

4.3. Creativite

Si ’ceuvre de Dieu précede celle de I’humain (il faudrait ajouter qu’elle
’accompagne et la suit aussi), c’est pour libérer cette dernicre en vue d’un acte
créatif, qui peut s’exprimer de nombreuses manieres, y compris bien sir de
maniere artistique. Dieu crée librement et imprime en quelque sorte qui il est
dans ce qu’il crée. L’artiste humain fait de méme, et les « grands» artistes de
notre histoire sont celles et ceux dont nous reconnaissons la « patte» dans tout
ce qu’ils ont fait ou font. Cela peut étre un «son» musical bien a eux (le «son»
du saxophone de John Coltrane; les couleurs orchestrales de Maurice Ravel),
ou alors un vocabulaire, un langage particulier, qui rend leurs ceuvres immédia-
tement reconnaissables. A I’image de I’ceuvre créatrice de Dieu, ces artistes
humains produisent quelque chose qui a sa vie propre, qui devient indépendant
d’eux-mémes, et ils le font en général non pas sous la compulsion — en tout cas
pas sous une compulsion exzérieure — mais librement. S’il y a compulsion, s’il y
a nécessité — et il semble bien qu’il y ait ces réalités —, il s’agit d’un mouvement
qui vient non pas du dehors, mais du dedans, dans la plupart des cas .

La créativité¢ divine appelle et suscite la créativit¢ humaine. Outre la
créativité artistique, qui n’est pas donnée a tout le monde, I’ceuvre créatrice de
Dieu invite une créativité dans la pensée et dans la maniere de témoigner de
Dieu, dans la maniére d’exprimer notre gratitude en réponse a la grace divine.
Comme la meilleure part de la théologie monastique (et pas seulement monas-
tique) n’a jamais cessé le dire, a la suite d’Augustin: c’est parce que 1’étre
humain a été trouvé par Dieu qu’il se met en quéte de Dieu'. Il peut s’agir
d’une quéte artistique, intellectuelle ou spirituelle, ou d’une combinaison de
ces types de quéte. Il s’agit d’une quéte existentielle, en tous les cas. La encore,
ce qui est accueilli comme don relance et dynamise la réponse humaine.

14" Sur certains de ces aspects de la créativité humaine, en lien avec I’action créatrice
de Dieu, ¢f. D. L. MIGLIORE, Faith Seeking Understanding. An Introduction to Christian
Theology, Grand Rapids-Cambridge, Eerdmans, 20042, p. 94.

5 Cf. par exemple B. DE CLAIRVAUX, op. cit. p. 117; B. PascaL, Pensées 736
(Euvres completes, J. Chevalier, Paris, Gallimard («Pléiade»), 1954, p. 1313), et déja
AUGUSTIN, La Trinité XV, 2,2, trad. P. Agaésse, Paris, Desclée de Brouwer, 1955, p. 423
(Bibliothéque augustinienne, t. 16): «Serait-ce que, une fois trouvé, il faille le chercher
encore ? C’est en effet ainsi qu’il nous faut rechercher les choses incompréhensibles :
qu’on ne croie pas avoir rien trouvé, quand on est parvenu a trouver combien est incom-
préhensible ce qu’on cherchait. »



L’ACTE DE DIEU ET L’ ACTE DE L’ETRE HUMAIN 667

Mais I’étre humain n’est pas simplement celui qui fait écho au don gratuit
de Dieu ou qui consent a ce que Dieu fait et donne : il est aussi celui qui ne veut
pas ce don, qui se sent aliéné et infantilisé par lui et le donateur. Il est celui qui,
lui-méme, souhaite étre au commencement et a la fin.

4.4. L’humain qui commet le mal

[’étre humain, qu’il soit réconcilié avec Dieu ou non, commet le mal, qu’il le
veuille ou non. Cela pose la question du rapport entre ce mal commis et I’ ceuvre
de Dieu. Il serait trop simple de penser que lorsqu’une action est bonne, Dieu
est a I’ceuvre, mais que lors de tout acte mauvais, Dieu est simplement inactif.
Dieu serait alors parfois actif, parfois inactif, et I’action humaine déterminerait
alors en fait cette activité et cette inaction divines, ce qui parait problématique.
Je propose donc de penser toute ceuvre bonne comme résultant, en effet, de
’action de Dieu, sans que cette derniére n’éclipse la pleine et entiére respon-
sabilité¢ humaine et le jugement de Dieu, et toute ceuvre mauvaise comme étant
non pas causée mais jugée par Dieu et donc non sans lien avec Dieu. Dieu,
en effet, ne commet pas le mal, méme si, au moment méme ou il crée autre
chose que lui-méme, c’est-a-dire une réalité qui n’est pas Dieu, quelque chose
advient ou vient a exister qui ne reléve plus de la perfection, de la sainteté et de
I’incorruptibilité de Dieu.

Les grands cataclysmes du si¢cle dernier, de la « grande guerre » a la Shoah,
mais aussi Hiroshima, Nagasaki et la Deuxiéme Guerre mondiale tout entiére,
en passant par le Rwanda en 1994 et le Cambodge, ou plus de 20% de la
population fut décimée sous Pol Pot, tout cela pose une trés grave question, au
moins aussi grave que ne le fit le tremblement de terre de Lisbonne (1755), a
la doctrine chrétienne de la providence. On en a parfois déduit que si Dieu est
en effet bon, il n’est pas tout-puissant'®. Ce faisant, on présupposait une notion
trop humaine de la «toute-puissance», qui réduit Dieu a une sorte de super-
policier ou super-héros cosmique qui intervient pour stopper le mal avant qu’il
ne soit commis. Il vaut mieux souligner le fait que les humains sont pleinement
responsables de leurs actes, que Dieu accepte, de maniére incompréhensible
pour nous, que leurs actes contredisent sa volonté, et qu’ils la contredisent
méme frontalement, massivement. A la question unde malum («d’ou vient le
mal ?»), Augustin avait raison de parler d’un désordre de la volonté sans cause
efficiente claire!”. Cela ne fait pas de ces actes autant d’actions qui n’ont plus
rien a voir avec Dieu, comme si Dieu s’était retiré du monde. Dieu juge ces
actes et suscite d’autres actes, peut-étre infiniment plus faibles en apparence,

16 Cf. H. Jonas, Le Concept de Dieu aprés Auschwitz. Une voix juive, tr. P. Ivernel,
Paris, Payot, 1994 (1984").

7 AUGUSTIN, La cité de Dieu, XII, vi-ix, 1, trad. G. Combeés, Paris, Desclée de
Brouwer, 1959, p. 163-175 (Bibliothéque augustinienne 35).



668 CHRISTOPHE CHALAMET

par lesquels sa volonté s’exprime, en résistance et en opposition active face
au mal. C’est ainsi que je comprends les gestes de solidarité et de soutien qui
existerent, méme dans les pires camps de la mort nazis. Le pasteur réformé
frangais Marcel Heuzé, suite a son arrestation par la Gestapo le 27 février 1943,
créa «’Eglise protestante» du camp de Compiégne et y dirigea des études
bibliques. I1 fut ensuite transféré au camp de Dora, et I’un de ses camarades
la-bas écrivit ces mots a son sujet: « Mais c’est surtout a Dora, dans ’enfer,
dans ce tunnel noir, ou il était pour nous 1’exemple de la foi et du courage
[...], c’est Monsieur Heuzé qui m’a donné la force de tenir jusqu’au bout. »'®
Voila ici, mais il y aurait de nombreux autres exemples possibles, un signe, il
me semble, du fait que Dieu n’était peut-€tre pas aussi absent des camps de la
mort qu’on le dit parfois. On devrait savoir, en théologie chrétienne, que Dieu
n’est pas absent des gibets, des prisons et des camps de la mort. Cela n’6te rien
au scandale que produit ce souvenir, et a la réalisation de ce que des milliers
d’étres humains ont fait endurer a des millions d’autres. Cela ne résout pas
le célebre probleme de la «théodicée». Mon propos n’est pas d’ordre apolo-
gétique. Je ne souhaite ni «excuser» ou «blanchir» Dieu pour ce qui s’est
passé et qui continue de se passer, ni « expliquer» comment un Dieu a la fois
puissant et bon laisse de telles horreurs se passer. Il n’empéche que c’est nous,
les étres humains, qui commettons le plus souvent ces atrocités en rébellion
ouverte contre le projet de Dieu et qu’il est trop facile, d’un coté de dire que
nous sommes «libres», que nous ne sommes pas des «marionnettes», et de
’autre de s’€crier, non sans pathos, que Dieu aurait dii intervenir pour stopper
ces massacres. En théologie chrétienne, on devrait le savoir, il arrive que Dieu
laisse mourir les siens — méme son Fils —. Et autant il est impossible de dire que
Dieu souhaite que le mal advienne pour en faire sortir quelque chose de bon ou
de bien, autant il est sans doute possible, dans une certaine mesure, de penser
qu’a partir du mal réel et déja commis, et qu’il juge comme tel, Dieu suscite,
la encore par ses «mains» mais aussi a travers diverses ceuvres humaines,
quelque chose qui, lui, va dans le sens de son projet d’alliance. Ce «quelque
chose » parait bien faible, bien minuscule et insignifiant. Mais la foi chrétienne
ne s’attache pas prioritairement a ce qui impressionne du dehors, a ce qui est
saisissant du point de vue humain (¢f/. 1 R 19,11-13; 1 S 16,6-13; Es 53,2-3;
1 Co 1,20-29; 2 Co 12,8-9). L’ceuvre de Dieu n’est pas discernable par les
sens de I’étre humain. Elle est une ceuvre cachée, de part en part, durant notre
pelerinage terrestre. Seule la foi la discerne. Voila I’erreur premiére de tout
discours qui attend de Dieu qu’il intervienne visiblement, tel un super-héros
céleste, des que I’étre humain a I’intention de commettre le mal ou dés qu’il le

'8 Bulletin de 1'église réformée évangélique de Marseille 63 (1¢ février 1946),
p.2. Marcel Heuzé est le grand-oncle (frére de la grand-mere paternelle) de I’auteur du
présent article. Cf. mon ouvrage Revivalism and Social Christianity. The Prophetic Faith
of Henri Nick and André Trocmé, Eugene (Orégon), Pickwick, 2013, p. 166-168.



L’ACTE DE DIEU ET L’ACTE DE L’ETRE HUMAIN 669

commet . Dieu est ni ce superhéros, ni non plus le compositeur d’une partition
déja compléte de toute éternité, partition qui serait ensuite exécutée dans le
déploiement du temps, dans I’histoire du monde. On a eu raison, je pense,
d’envisager [’histoire comme une sorte de grande improvisation a laquelle
le Créateur et la créature participent, chacun a leur niveau, sans que I’action
humaine n’annule ou n’infléchisse jamais la volonté créatrice et réconciliatrice
de Dieu, sans que I’étre humain ne modifie celle-ci, ne serait-ce d’un iota®.
Méme lorsque Dieu s’aveére étre miséricordieux, sa miséricorde est une libre
décision d’exercer la miséricorde, et non une réponse qui s’impose a Dieu pour
ainsi dire « du dehors », de la créature.

La part de I’étre humain, vis-a-vis de I’ceuvre de Dieu qui s’accomplit
dans un monde ou le mal n’est que trop visible, ce n’est pas seulement la
dwakovia et la poptoplo, c’est aussi la priere de lamentation et le cri. Les
psaumes nous I’enseignent: «jusques a quand, Seigneur ?» (cf. par ex. Ps
31,1 et 80,5; Ap 6,10). On assiste ici @ un renversement important, car Celui
qui avait commandé « Ecoute, Israel !» (Dt 6,4) est invoqué, et I’étre humain
qui I’'invoque lui demande, a lui, d’écouter son cri. Le renversement n’est pas
symétrique, l1a encore, étant donné que le psalmiste crie vers Celui qui, malgré
les apparences, écoute. Et cette lamentation n’est en rien étrangére a I’ceuvre de
Dieu, en particulier a I’ceuvre de I’Esprit, comme I’indique Rm 8,22-23.26-27.
Ce cri, ces gémissements sont irrépressibles en celles et ceux qui, tant bien que
mal, font confiance au projet de Dieu, qui connaissent, imparfaitement certes,
qui ont commencé de connaitre le Dieu de I’alliance, et qui se trouvent dans
un monde qui contredit si souvent ce projet et cette alliance, par faute humaine
le plus souvent, I’humain abusant et niant sa responsabilité devant Dieu et
devant ses fréres et sceurs en humanité, mais aussi suite a des catastrophes
naturelles qui nous interrogent sans fin. S’il est vrai que la part de I’humain
en réponse a I’ceuvre de Dieu ne sont autres que la foi, I’espérance et 1’amour,
mais aussi la quéte de la justice, il est impossible d’ignorer le fait que ces trois
réalités et cette quéte de la justice sont a chaque instant menacées par la peur,
’absence de confiance, le désespoir, la haine et le poids de I’injustice, au point
ou il est naif de s’imaginer que notre action pour la justice et la paix n’est pas
forcément entachée, qu’on le veuille ou non, du contraire de ce qu’elle vise. Il
n’y a pas seulement une solidarité dans la grace, en perspective chrétienne, il

19 C’est un philosophe athée, T. EAGLETON, qui rappelle ces données de base a
R.Dawkins, C. HircHens et leurs amis, dans son splendide et égayant ouvrage Reason,
Faith, and Revolution. Reflections on the God Debate, New Haven-Londres, Yale
University Press, 2009 (par ex. p. 6-9, 113).

2 «Trinitarian theology does not need to see the history of the world as the
performance of a fixed score, written by God from all eternity, but may properly
understand it as the unfolding of a grand improvisation in which the Creator and
creatures both participate.» J. POLKINGHORNE, Science and the Trinity. The Christian
Encounter with Reality, New Haven, Yale University Press, 2004, p. 67-68.



670 CHRISTOPHE CHALAMET

y a également une solidarité dans le péché, c’est-a-dire dans ’orgueil, la peur,
la haine et I’injustice. Personne n’y échappe. Toute notre action, notre part
humaine tout entiére, a besoin d’étre rendue juste par Dieu.

5. L’ceuvre de Dieu comme Q

J’ai insisté plus haut sur le fait que 1’ceuvre de Dieu précede celle de 1’étre
humain. La grace de Dieu est la grice prévenante, au sens étymologique ou
elle vient avant (prae-veniens). Au moment de conclure, je souhaite ajouter
qu’elle est aussi I’événement ultime. En théologie chrétienne, protologie et
eschatologie vont de pair, s’éclairent mutuellement — ce qui ne revient pas a
dire que la fin est un retour a I’origine. La fin est plutot 1’accomplissement
du dessein originel. Mais y a-t-il une place pour «la part de I’humain» dans
cette « consommation» finale ? Est-il possible de répondre a cette question sans
spéculer de maniere indue ? On peut en douter.

Mais allons tout droit a la question intéressante : qu’est-ce qui est jugé lors
du «jugement dernier», et comment le jugement a-t-il lieu ? Un certain nombre
de textes du Nouveau Testament laissent entendre que ce sont nos propres actes,
notre vie, qui déterminent ce jugement. Ou, comme I’écrit Terry Eagleton:

Le salut, de maniére plutdt triviale, se trouve i€ non pas au culte, a la loi et au rituel,
a la pratique et au respect d’un code moral, a la mise a mort sacrificielle d’animaux
ou a l’exercice de splendides vertus. Il s’agit de nourrir ’affamé, d’accueillir
I’'immigré, de rendre visite au malade, de protéger le pauvre, I’orphelin et la veuve
de la violence des riches. De maniére stupéfiante, nous ne sommes pas sauvés par
un dispositif spécial qu’on appellerait ‘religion’, mais par la qualité de nos relations,
au quotidien, les uns avec les autres.?'

Nous retrouvons bien sir derriere ces affirmations d’importants passages
bibliques, y compris le célebre texte de Mt 25. Se pourrait-il que ce soit Jacques
ou I’évangéliste Matthieu, plutdt que Paul, qui triomphe au bout du compte, et
que si la justification est donnée gratuitement, le salut final, Iui, se mérite et
dépende d’ceuvres humaines ?

Mais il faut tout de suite interrompre cette maniére de poser la question.
Non pas en raison d’un effroi trés protestant a I’idée que des ceuvres humaines
puissent mériter le salut. Il nous faut interrompre cette maniére d’aborder le
probléeme parce que les caricatures ne conviennent pas. Paul, qui souligne si
fortement la justification par la foi et non par les ceuvres, écrit, dans 1’épitre
aux Romains (Rm 2,13): «Ce ne sont pas en effet les auditeurs de la loi qui
sont justes devant Dieu, mais ce sont les réalisateurs de la loi.» Plutdt que de
continuer a opposer Paul et Jacques, et sans non plus harmoniser trop rapidement
les diverses positions au sein méme du canon du Nouveau Testament, Paul

2 T. EAGLETON, Reason, Faith, and Revolution. Reflections on the God Debate, op.
cit., p. 19.



L’ACTE DE DIEU ET L’ACTE DE L'ETRE HUMAIN 671

a-t-il jamais congu la foi comme inactive, comme n’agissant pas par I’amour
(cf- Ga 5,6) ? Peut-il méme y avoir une foi qui n’agit pas ?

De la méme maniere, y a-t-il un jugement divin, méme ultime, qui serait
coupé de la grace, qui ne serait plus I’expression de la grace ? Si tel était le
cas, alors Dieu aurait cessé d’étre le Dieu d’Abraham, de Moise et de Jésus de
Nazareth, le Dieu de I’alliance et de la réconciliation, il se serait transformé
en quelque chose d’autre. Cela en serait fini de la fidélité de Dieu que Paul,
comme d’autres auteurs de textes néotestamentaires, évoque dans ses épitres™.

Oui, dans ’esprit de Paul nous serons jugés selon nos ceuvres. Ce jugement
ressemblera a un feu purificateur, selon I’ap6tre qui écrit: «1’ceuvre de chacun
sera mise en évidence. Le jour du jugement la fera connaitre, car il se manifeste
par le feu, et le feu éprouvera ce que vaut I’ceuvre de chacun.» (1 Co 3,13;
cf. aussi 2 Co 5,10). Personne n’échappera a ce test, car personne, aucun étre
humain, méme celui qui s’est le plus laissé conformer par Dieu a Dieu, n’«est»
amour. Seul Dieu I’est (1 Jn 4,8.16).

Et donc «1’ceuvre » la plus haute, outre le service des plus petits parmi nous
et accompagnant a tout moment ce service, ne peut étre que celle de I’humilité
et de la confiance radicales, qui s’écrient avec le Psalmiste (Ps 130,3-4): «Si
tu retiens les fautes, Seigneur ! Seigneur, qui subsistera ? Mais tu disposes du
pardon et I’on te craindra. » L’ceuvre de I’étre humain, vis-a-vis des humains et
du créé, est une ceuvre de service, de diakonia ou la foi agissante par I’amour,
espérons-le, vient a s’exprimer. L'ceuvre de I’étre humain, devant Dieu,
consiste toutefois non pas a réciter nos bonnes actions lointaines ou récentes,
mais a dire, toujours a nouveau : « O Dieu, prends pitié¢ du pécheur que je suis. »
(Lc 18,13 ;0 ®edg, ikdotnti pot 1@ Gpoptoid).

22«1l est fidele, le Dieu qui vous a appelés a la communion avec son fils Jésus
Christ, notre Seigneur» (1 Co 1,9; ¢f. aussi 1 Co 10,13); «Celui qui vous appelle est
fidele: c’est lui encore qui agira.» (1 Th 5,24; ¢f  aussi2 Tm 2,13; 1 P4,19et 1 Jn 1,9).
«Il est fidele, celui qui a promis», écrit I’auteur d’Hébreux (He 10,23).






	L'acte de Dieu et l'acte de l'être humain

