Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 148 (2016)

Heft: 3

Artikel: Sur une aporie de Calvin

Autor: Léchot, Pierre-Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-685907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-685907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 148 (2016), P. 639-655

SUR UNE APORIE DE CALVIN

Note a propos des origines de
la doctrine bezienne de la prédestination

PiErRRE-OLIVIER LECHOT

Résumeé

La Tabula praedestinationis (1555) de Théodore de Beze a éteé l'objet
d’interprétations souvent contradictoires parmi les historiens durant ces
cinquante dernieres années. Cet article revient sur la fagon dont il s’agit de
la comprendre dans le contexte du debat avec Jérome Bolsec a propos de
la prédestination mais aussi en lien avec la théologie de Calvin. Il postule
que Beze n'a pas cherché a radicaliser la pensée du réformateur, mais a au
contraire tenté de la rendre plus lisible en essayant en particulier de lever une
aporie latente a celle-ci que la controverse avec Bolsec avait mise en évidence.
Ce faisant, on cherche a montrer que Béze, tout en s 'inscrivant dans un courant
radicalisant la théologie augustinienne de la grace, n’en a pas moins cherché a
préserver autant que possible la part de [’homme au sein de [’histoire du salut.

On connait les conséquences que Jean Calvin devait tirer de la doctrine
réformatrice de la grace au travers de ses theses sur la double prédestination
exposées a partir de 1’édition latine de 1’/nstitution de la religion chrétienne
de 1539'". S’il ne fut pas le premier a défendre pareilles idées, dans la mesure
ou le concept d’une double prédestination par Dieu des élus et des réprouvés
avait déja été élaboré au Moyen Age 4 la suite de Gottschalk d’Orbais et de
Thomas Bradwardine par des théologiens de la Schola Augustiniana moderna
tels que Grégoire de Rimini ou Hugolin d’Orvieto?, I’impact que les théses de

! Institutio Christianae Religionis Nunc veré demum suo titulo respondens, Argen-
torati, Per Vuendelinum Rihelium, 1539, « Caput VII. De praedestinatione et providentia
Dei». On trouvera 1’édition de 1539 dans les Calvini opera quae supersunt omnia
(abrégé des ici CO), t. 29, G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss (éds), Braunschweig-Berlin,
Schwetschke & Filium, 1863-1900. Cf. les col. 861-902 pour le chapitre concerné. Sur
I’évolution de la doctrine de la prédestination chez Calvin, voir la présentation ancienne
mais toujours valable de F. WeNDEL, Calvin. Sources et évolution de sa pensée religieuse,
Geneve, Labor et Fides, 19852, p. 201-204.

2 A ce propos, voir entre autres : A. McGRATH, Justitia Dei. A History of the Christian
Doctrine of Justification, Cambridge, Cambridge University Press, 2005°, p.158-176
(chapitre 2.9: «The Relation between Predestination and Justification»).



640 PIERRE-OLIVIER LECHOT

Calvin eurent sur la pensée théologique protestante ne saurait étre sous-estimé.
C’est tout particulierement le cas lorsqu’on s’intéresse aux développements de
cette doctrine au sein de ce que I’on a coutume d’appeler la premiere scolas-
tique réformée? et en particulier aux théses en la matiére du collaborateur et
successeur de Calvin, Théodore de Béze (1519-1605). Sa fameuse «Table de
la prédestination» de 1555, de méme que les développements qui I’accom-
pagnent, sont en général présentés par les manuels d’histoire de la théologie
comme un exemple de systématisation voire de radicalisation de la pensée du
maitre genevois [Fig. 1]*.

11 est vrai que ces théses, ainsi que leur approfondissement par des théolo-
giens tels que Frangois Gomar (1563-1641), auront un impact non négligeable
au sein du monde réformé, puisqu’elles seront cause de la réaction de penseurs
tels que Jacob Arminius (1559-1609) et donc des soubresauts qui agiteront le
calvinisme au XVII¢ siecle avec le synode de Dordrecht puis la crise liée a la
théologie de I’Ecole de Saumur?®.

Véritable serpent de mer pour le calvinisme, I’interprétation de la théologie
bézienne de la prédestination a ainsi été sujette a diverses interprétations parmi
les historiens. Durant plusieurs décennies, a prévalu la thése d’une volonté de
rationalisation logique de la pensée de Calvin de la part de son successeur. Pour
Ernst Bizer, Johannes Dantine, Walter Kickel ou encore David Steinmetz, c’est
la volonté de renouer avec I’héritage aristotélicien qui poussa Béze a imposer
a la doctrine calvinienne un tour trop rationaliste et déterministe par une appli-
cation au donné scripturaire de la théorie des causes aristotéliciennes, 1a ou la
pensée de Calvin se voulait principalement biblique et christocentrique®. Mais,

3 Cf., a propos de ce concept: W. J. VAN ASSELT, Introduction to Reformed Scholas-
ticism, Grand Rapids, Reformation Heritage Books, 2011, p. 103-131.

4 T. pE BEzg, Summa totius Christianismi (1555, abrégé des ici Tabula), in: Ib.,
Volumen Tractationum Theologicarum, s. 1. [Genéve], J. Crespin, 1570, t. 1, p. 170-205.

3 Sur Dordrecht, voir en particulier: A. GouprIiaan, F. van LIEBURG (€ds), Revisiting
the Synod of Dort (1618-1619), Leyde, Brill, 2011 ; N. ForRNEROD ef al. (éds), Registres
de la Compagnie des pasteurs de Genéve, t. 14 et dernier, 1618-1619. Le synode de
Dordrecht, Genéve, Droz, 2012, p. X-LXVII. L’édition des Actes du Synode est actuel-
lement en cours: D. SINNEMA, C. Moser, H. J. SELDERHUIS (€ds), Acta et Documenta
Synodi Nationalis Dordrechtanae (1618-1619), t. 1, Goéttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2015. Sur la controverse saumuroise, voir en particulier: F. P. vaAN StaMm,
The Controversy over the Theology of Saumur, 1635-1650, Amsterdam-Maarssen,
APA-Holland University Press, 1988 ainsi que, pour I’aspect plus théologique, les
développements qu’y consacre O. Fatio, Louis Tronchin. Une transition calvinienne,
Paris, Garnier, 2015, p. 44-53 et 66-69.

8 E. Bizer, Friihorthodoxie und Rationalismus, Zirich, EVZ, 1963, p. 6-15;
J.DANTINE, «Les tablettes sur la doctrine de la prédestination par Théodore de Béze»,
RThPh 16 (1966), p. 365-377; W. KickeL, Vernunft und Offenbarung bei Theodor Beza :
Zum Problem des Verhdltnisses von Theologie, Philosophie und Staat, Neukirchen,
Neukirchener Verlag, 1967; D. STEINMETZ, Reformers in the Wings. From Geiler von
Kaysersberg to Theodore Beza, Oxford, Oxford University Press, 20012, p. 118-120.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 641

Fig. 1

"Mu—l TOTIFS  CHRISTI A W AN
.ﬁ-d‘-ﬁupmsddﬂur ....;,.
s reprvbin

r-. s T

«u,r'no;: HANET Po-

¢ ticnm Siminmgyfmy e

s i b
comimmcisaml

oy et -—.»u. oo o g
E i erdne vagr et -
B mn.-uuya»a(w. ooy bt Y

@

g
L::x:nwlh.

o rne s v
K8 dry 0 wviated)

'

ot yiEwwey
L T

R
nzs@x--?ﬂls Cs

e omaeiBods
g,

AL
LV

¢

b.,.s,.uihm e
.

GLORI A DEI EX ./:s'ﬂ:‘m\ro\9 ;

e deerers flowmi n{mvﬂn,@'fw femers.

O aleicudo iudiciornm Dei ! QJIs priordedicilli & reeribucr ez Romar. 3C;

Théodore de BEze, Summa totius Christianismi (1555), in: IpEm, Volumen
Primum Tractationum Theologicarum, Genéve, E. Vignon, 1583, p. 170



642 PIERRE-OLIVIER LECHOT

depuis pres de trente ans, cette approche a été battue en bréche par les travaux
de Richard A. Muller et de Donald Sinnema notamment, qui ont tous deux
souligné I'importance du contexte dans lequel la doctrine de Béze avait été
¢laborée ainsi que son orientation profondément pastorale”’.

M’adossant a leurs recherches, je voudrais essayer de reprendre ici le
dossier de la doctrine bézienne de la prédestination en tentant d’en saisir les
motivations initiales ainsi que les articulations fondamentales. Cette question
me semble en effet intéressante a un double titre. Tout d’abord, dans la
perspective d’une réflexion plus large, qui est actuellement la mienne, sur les
motifs et la nature des changements théologiques impliqués par la transition
entre la période dite de la Réforme et celle dite de la scolastique protestante,
et dans la mesure ou, me semble-t-il, les nombreux travaux consacrés a cette
thématique dans le monde anglophone depuis trente ans n’en ont pas épuisé
tout 1’intérét®.

Ensuite parce que, dans la perspective de ce recueil, il me semble que
les théses de Beze sur la prédestination paraissent clairement limiter, et de
maniere encore plus drastique que celles de Calvin, I’autonomie du «sujet»
croyant — et ce méme si les récents travaux d’Alain de Libera nous ont appris
a ne pas projeter cette catégorie typiquement post-kantienne sur les auteurs
de la premiére modernité®. Ce disant, on entre ici dans un débat, bien actuel
celui-1a, a la fois historiographique et théologique, que je ne ferai qu’évoquer
et qui a trait a la réévaluation de la théologie réformatrice par certains auteurs
tels que la théologienne américaine Jennifer Herdt'’. Pour cette derniére, la

7 R. A. MULLER, Christ and the Decree. Christology and Predestination in Reformed
Theology from Calvin to Perkins, Grand Rapids, Baker Academic, 20082, p. 79-96; Ip.,
«The Use and Abuse of a Document: Beza’s Tubula Praedestinationis, the Bolsec
Controversy, and the Origins of Reformed Orthodoxy», in: C. R. TRUEMAN, R. S. CLARK
(éds), Protestant Scholasticism : Essays in Reassessment, Carlisle Cumbria, Paternoster
Press, 1999, p. 33-61; D. SINNEMA, « Calvin and Beza: the Role of the Decree-Execution
Distinction in their Theologies», in: D. WRIGHT, A. LaNE, J. BALSERAK (éds), Calvinus
Evangelii Propugnator, Grand Rapids, Calvin Studies Society, 2006, p.191-207; Ip.,
«Beza’s View of Predestination in Historical Perspective», in: I. Backus (éd.), Théodore
de Beéze (1519-1605), Geneve, Droz, 2007, p. 219-239. Cf. également, pour une présen-
tation synthétique de 1’état de la recherche : J. BEEkE, « Theodore Beza’s Supralapsarian
Predestination», Reformation and Revival Journal 12/2 (2003), p. 69-85.

§ Voir, outre mon chapitre consacré a la période des confessions, in : P.-O. LEcHoT (éd.),
Introduction a I’histoire de la théologie, Geneve, Labor et Fides, 2017 (& paraitre),
ma contribution: «Ethique naturelle et vertu des paiens dans la premiére scolastique
réformée. Lambert Daneau, Bartholomée Keckermann et William Ames», in: S. TAUSSIG
(éd.), La vertu des paiens, Paris, Presses du CNRS, 2017 (a paraitre).

? Voir entre autres: A. DE LIBERA, Archéologie du sujet, Paris, Vrin, 2007-2014,
t. I-I1I/1, ainsi que, en attendant les derniers volumes, du précédent: Ip., L invention du
sujet moderne, Paris, Vrin, 2015.

1% Voir en particulier J. A. HERDT, Putting on Virtue. The Legacy of the Splendid
Vices, Chicago-Londres, Chicago University Press, 2008.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 643

pensée d’auteurs comme Luther, Calvin ou Beze tombe en effet sous le coup
de plusieurs reproches, dont tout particulierement un: celui d’avoir radicalisé
la doctrine augustinienne de la grace en insistant par trop sur la totale passivité
du chrétien devant 1’agir salvifique de Dieu, au risque de le plonger dans une
forme de désespoir et de le détourner de son nécessaire engagement dans le
monde — critique classique depuis les premiers temps de la Contre-Réforme,
mais qui redonne par ailleurs quelque vigueur a une approche érasmienne,
voire thomiste, de I’ceuvre de Dieu et de la part de I’homme et qui mérite par
conséquent d’étre mentionnée ici.

On I’aura compris, cette problématique des origines de la pensée bézienne
sur la question de la prédestination me semble intéressante dans la mesure ou
elle touche, justement, au probleme de la part de Dieu (surévaluée en 1’espéce)
et de celle de I’homme (largement diminuée) dans I’histoire du salut. Pour en
discuter de maniére circonscrite & mon théme, je me propose de m’arréter dans
un premier temps au contexte historique et local dans lequel Béze développe sa
pensée (a savoir pendant les années 1551-1555) puis, dans une seconde partie,
de voir quel type de relation ses idées entretiennent avec celles de Calvin. Dans
un troisiéme temps enfin, je reviendrai sur la conception proprement bézienne
de I’élection et de la réprobation en tentant d’en montrer I’ originalité mais tout
en en soulignant les liens avec la pensée de Calvin. Pour tous ces points, je me
baserai prioritairement sur la correspondance de Béze durant cette période ainsi
que sur la Tabula lorsque cela se révélera nécessaire.

1. Le contexte polémique: I’affaire Bolsec

Le contexte dans lequel Théodore de Beze développe sa compréhension de
la prédestination est bien connu: ¢’est celui de I’affaire Bolsec, du nom de ce
médecin d’origine hongroise (Jérome-Hermes Bolsec), carmélite défroqué, qui
s’était opposé a Calvin sur la question de la prédestination''. L’affaire débute
le 16 octobre 1551 a I’ Auditoire de Genéve par une « congrégation», a savoir
une assemblée de pasteurs et de laics cultivés durant laquelle un texte biblique
était discuté sous forme plus exégétique qu homilétique. Calvin n’y assiste pas.
Le pasteur en charge de la méditation du jour, Jean de Saint-André, traite du
texte de Jean 8,47 : «Celui qui est de Dieu, écoute les paroles de Dieu. C’est

Il Sur I’affaire Bolsec, voir entre autres: P.-F. GEISENDORF, Théodore de Beze, Genéve,
Labor et Fides, 1949, p. 74-75; P. C. HoLtrop, The Bolsec Controversy on Predestination,
from 1551 fo 1555, 2 vol., Lewiston, E. Mellen, 1993 ; R. A. MULLER, art. cit., p. 35-41;
A. Durour, Théodore de Béze, poéte et théologien, Genéve, Droz, 2006, p. 37-39; E.
DE BOER, The Genevan School of the Prophets. The Congregations of the Company of
Pastors and their Influence in 16" Century Europe, Geneve, Droz, 2012, p. 113-142. On
trouve les éléments documentaires sur cette affaire dans: R. M. KiNGDoN, J.-F. BERGIER
(éds), Registres de la Compagnie des pasteurs au temps de Calvin (abrégé des ici: RCP),
t. 1, Genéve, Droz, 1962, p. 80-131; ¢f. Actes du Proces intenté par Calvin et les autres
ministres de Geneve a Jérome Bolsec de Paris, in: CO, t. 8, col. 144-248.



644 PIERRE-OLIVIER LECHOT

pour cela que vous ne les écoutez point, parce que vous n’étes point de Dieu. »
Si le texte de la méditation de Saint-André n’a pas été conservé, il est probable
que ce dernier s’y était attelé a défendre la doctrine de la double prédestination
calvinienne, comme semble le confirmer le propre commentaire de ce passage
publié par le réformateur deux ans plus tard'?. Quoi qu’il en soit, Bolsec en
profita pour s’en prendre a la compréhension calvinienne de la prédestination et
accuser la doctrine du réformateur de faire de Dieu I’auteur du péché.

Alerté par I’un des membres de 1’assistance, Calvin accourt a 1’ Auditoire et
y défend sa doctrine de maniére improvisée. Apres une heure de démonstration
durant laquelle il répond point par point a Bolsec, le réformateur emporte la
mise : Bolsec est immédiatement mis aux arréts. Un proces s’ensuit durant deux
mois pendant lesquels les theses du médecin sont examinées avec soin et une
congrégation extraordinaire sur la question de 1’élection est organisée '* avant
que les juges n’en arrivent a la conclusion que Bolsec s’est montré coupable de
sédition et de pélagianisme.

L’affaire semble alors réglée ; mais elle n’en est pas moins grave. Quelques
années auparavant, Calvin avait déja eu a affronter le théologien catholique
hollandais Albert Pighius sur le méme sujet et avait également di débattre a ce
propos avec les «libertins» '; il s’agit donc d’un terrain miné et I’intervention
de Bolsec, en pleine Genéve calviniste, semble une fois encore souligner le
caractére contestable de la doctrine calvinienne de la double prédestination.
De plus, Bolsec trouve rapidement refuge sur le territoire des Bernois, d’ou
il poursuivra ses attaques contre Calvin tout en gagnant a sa cause plusieurs
pasteurs vaudois et bernois. 1l fallait donc réagir, la contagion menagant, d’ou
la défense rédigée par Calvin et publiée en latin et en frangais en 1552 — une
défense qui, notons-le, ne répondait pas directement a Bolsec mais poursuivait
le débat avec Pighius, pourtant décédé depuis dix ans .

12 «Nous sommes enseignez par ce passage, qu’il n’y a point de signe plus évident
d’un esprit réprouvé, que quand quelqu’un ne peut porter la doctrine du Seigneur Jésus,
voire quand au demeurant il seroit tout reluisant d’une saincteté Angélique: comme au
contraire, si nous recevons ceste doctrine d’un bon ceceur, nous avons en icelle comme
un seau visible de nostre élection.», J. CALviN, Commentaires sur le Nouveau Testament,
Paris, Meyrueis, 1854, t. 2, p. 189. Pour la version latine de référence de ce commen-
taire, ¢f. Ip., Opera Omnia denuo recognita et adnotatione critica instructa notisque
illustrata (abrégé des ici COR), Geneve, Droz, 1997, série I, t. 11/1, p. 289.

13 Elle ne sera publiée, pour d’obscures raisons, qu’en 1562. Cf. E. pE BoEr, op. cit.,
p. 125-127. Pour le texte, ¢f. la version éditée dans Calvin, homme d ’Eglise, Geneéve,
Labor et Fides, 19712, p. 59-130.

' Cf. Defensio sanae et orthodoxae doctrinae de servitute et liberatione humani
arbitrii, in: COR, s. IV, t. 3, et Contre la secte phantastique et furieuse des Libertins que
se nomment Spirituels, in: CO, t. 7, col. 149-248,

13 Cf. De Aeterna Dei Praedestinatione ainsi que la version francaise De la predes-
tination eternelle de Dieu, in: COR, s. 111, t. 1. Calvin avait sans doute di considérer
que la critique de Bolsec ne présentait rien de nouveau par rapport a celle du théologien
hollandais et qu’il valait donc mieux achever son travail de réfutation de ce dernier
plutdt que d’entamer le débat avec Bolsec.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 645

Alors a Lausanne, Béze peut donc suivre 1’évolution de 1’affaire et prendre
la mesure de I'impact des idées de Bolsec sur le corps pastoral vaudois,
puisque certains membres de la Classe de Lausanne se révélent vite comme
des partisans de I’ancien carmélite ou, tout au moins, des défenseurs d’idées
proches des siennes, comme le pasteur de Vevey, Frangois de Saint-Paul. Il
est donc logique que le collaborateur de Calvin témoigne dans ses lettres de
I’époque de sa préoccupation pour la controverse qui s’est alors mise en route:
des le 29 octobre 1551, soit seulement deux semaines apres le début de ’affaire,
il expose au réformateur de Zurich, Heinrich Bullinger, les théses avancées par
Bolsec'® et reviendra encore sur la question dans une seconde lettre au méme
Bullinger, du 12 janvier 1552 celle-1a'7. Convaincu que Calvin parviendra a
expliquer au réformateur zurichois toute I’affaire et a le persuader du bien-
fondé de ses positions, Beéze n’en tient pourtant pas moins a exposer, dans ces
deux lettres, les motifs et la nature du désaccord entre la conception genevoise
de la prédestination et celle de Bolsec. La démarche n’était pas innocente,
dans la mesure ou Bullinger, tout en refusant toute approche synergiste comme
celle de Bolsec, s’était opposé dans ses Decades au parallélisme imposé par
Calvin entre prédestination au salut et a la damnation pour plaider en faveur
d’une mise en valeur de la seule élection, jetant ainsi un voile de pudeur sur la
question du sort des impies '%.

Ces deux courriers dans lesquels le jeune Beze (il a alors 32 ans) aborde le
probléme de la prédestination constituent de fait une premiére esquisse de sa
propre pensée au sujet de la prédestination mais témoignent également de ses
tatonnements : il essaie en effet de cerner le probleme, de clarifier la question,
de la rendre en des termes plus clairs voire plus logiques que ceux qu’il a pu
trouver sous la plume de Calvin et de ses collegues genevois. Ainsi, lorsqu’il
en vient a décrire pour Bullinger la position genevoise, Béze insiste avec soin
sur la distinction qu’il convient d’opérer entre les causes de I’élection et de
la réprobation ainsi qu’entre les diverses fins auxquelles le péché peut étre
considéré . Rien de bien différent de ce que Calvin pouvait dire a la méme
époque, par exemple dans sa congrégation sur la prédestination de décembre
1551 a laquelle nous avons fait référence, si ce n’est la volonté exprimée par
Béze de distinguer les causes et de préciser les degrés. C’est d’ailleurs a ce
sujet que le jeune théologien avance une distinction entre trois étapes (gradus)

16 Béze a Bullinger, 29.10.1551, in: Correspondance de Théodore de Beze (abrégée
des ici Corr. de B.), t. 1, recueillie par Hippolyte Aubert et publiée par Fernand Aubert et
al., Genéve, Droz, 1960, p. 71-73 (n° 20).

17 Béze a Bullinger, 12.01.1552, in: Corr. de B., t. 1, p. 76-80 (n° 22).

8 Cf. R. A. MULLER, art. cit., p. 49. Cf. également: P. Opitz, Heinrich Bullinger
als Theologe. Eine Studie zu den « Dekaden », Zurich, TVZ, 2004, p. 177-185 et en
particulier p. 180-181.

1 «Selon qu’on parle de son existence, d’a qui en incombe la faute (en I’occurrence
I’homme) ou de la fin ultime qui guide Dieu eu égard aux pécheurs (a savoir manifester
sa propre gloire)». Corr. de B., t. 1, p. 72.



646 PIERRE-OLIVIER LECHOT

a propos des élus et des réprouvés qui préfigure le schéma de la Tabula,
puisqu’il propose de distinguer entre la réprobation des réprouvés, 1’incré-
dulité proprement dite et la mort éternelle auxquelles viennent répondre, du
coté des élus, leur élection, leur foi et la vie éternelle qui leur est destinée — on
le voit: au moment de penser la question pour la premicre fois, Béze envisage
donc déja le parallélisme logique qui sera a la base de sa Tabula et de ses €crits
ultérieurs a propos de la prédestination.

Mais ce qu’il est plus important de relever dans ces deux lettres, c’est ce
qui, chez Bolsec tel qu’il le comprend, lui pose fondamentalement probléme .
Pour le Bolsec de Beze, la position calvinienne fait en effet de Dieu un tyran
et I’auteur du péché dans la mesure ou 1’objet de la prédestination n’est pas
libre de choisir entre la foi et I’incrédulité — c’est du moins ce qui, selon Béze,
I’a conduit a voir en Calvin un défenseur des théses manichéennes?'. Bolsec
aurait donc avancé une compréhension de la prédestination substantiellement
différente de celle que proposait Calvin et posé que Dieu, entrevoyant la foi
des uns et I'impiété des autres, accorde ensuite, pour ainsi dire, sa grice a
ceux qui croiront et la refuse a ceux qui ne croiront pas. Si une telle approche
permettait toujours de parler de prédestination, il faut bien mesurer ce qu’elle
pouvait avoir de menagant pour le théologien qu’était Beze: puisque, chez
Bolsec, le décret de damnation lui semblait étre conditionné par I’impiété du
futur réprouvé, cependant que le salut des élus se trouvait dépendre, quant a lui,
de la foi des fideles, il en résultait que la volonté salvifique de Dieu dépendait in
fine du choix de I’homme et non du seul «bon plaisir» divin. Vouloir supprimer
le décret de damnation et le remplacer par une simple anticipation de I’iniquité
des impies impliquait donc des conséquences extrémement graves aux yeux
de Beéze puisque, par contre coup, I’élection gratuite n’était plus réellement
gratuite mais dépendait de la décision des fideles. La liberté de Dieu se trouvait
donc sacrifiée a sa justice — on retrouve 1a I’'un des problémes de la scolastique
médiévale?>. Comme Beze le résume d’un trait: «[Clelui qui supprimerait

2 Au-dela de la compréhension que Béze pouvait en avoir, il faut bien reconnaitre
que la pensée réelle de Bolsec reste difficile a cerner. Sur la base de ses propres affir-
mations lors de son proces, il est probable qu’il faille lire celle-ci comme une forme de
«synergisme modéré», ainsi que le suggére Richard A. Muller, et la situer dans la ligne
de la théologie scolastique médiévale tardive — celle de Gabriel Biel ou de Johannes Eck
notamment. Quoi qu’il en soit des subtilités de sa pensée, les pasteurs genevois eurent t6t
fait de résumer celle-ci: pour eux, il était évident que le médecin prétendait que c¢’était
la foi qui était cause de I’élection et non I'inverse, de méme que la non-foi était celle
de la réprobation. Autrement dit, la double prédestination ne reposait pas, comme chez
Calvin, sur la volonté divine d’élection et de réprobation, mais bien sur la prescience
qu’avait Dieu de la foi des uns et de la non-foi des autres. Ce sera également ainsi que
le lira Beze. Cf., pour une présentation fine de la position de Bolsec: R. A. MULLER, art.
cit., p. 41-45.

2 Corr.deB.,t. 1,p. 72 et 78.

2 Cf. A. McGRrATH, Justitia Del, op. cit., p. 55-207.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 647

la réprobation ne pourrait [plus] établir aucune élection»*. C’est donc tout
I’édifice de la doctrine protestante de la grice qui se trouve ainsi ébranlé par la
critique de Bolsec telle que Beze la comprend.

C’est ce souci de préservation de la doctrine réformatrice de la grace qui le
conduit a une forme primaire de confession de foi dont il estime ne pas devoir
se départir et qui vaut que nous nous y arrétions: «[J]e comprends que mon
salut ne repose pas en moi mais dans le décret de Dieu, qui est toujours un et le
méme» *, Le point que Beze touche ici du doigt est en effet celui de I'immu-
tabilit¢ de la volonté de Dieu et, par voie de conséquence, de sa promesse:
comme Luther avant lui®*, Béze insiste sur le fait que c’est parce que Dieu et sa
volonté éternelle ne changent pas, que son décret de salut a mon égard demeure
toujours valable et que je puis avoir confiance en ses promesses, scellées en
moi par le Saint-Esprit, quoi qu’il advienne?®. Souligner la volonté de Dieu
de sauver les uns et de réprouver les autres sert par conséquent a rassurer les
consciences qui « travaillent en doutant de la rémission de leurs péchez» — pour
user des termes de Calvin?’. On retrouve en effet ici I’un des points sur lesquels
Calvin insistera dans son édition de I’/nstitution de 1560, peut-Etre d’ailleurs
inspiré par Beze:

Jamais nous ne serons clairement persuadez comme il est requis, que la source
de nostre salut soit la misericorde gratuite de Dieu, jusques a ce que son election
eternelle nous soit quant et quant liquide, pource qu’elle nous esclarcit par compa-
raison la grace de Dieu, en ce qu’il n’adopte pas indifferemment tout le monde en
I’esperance du salut, mais donne aux uns ce qu’il denie aux autres.”

On le voit: pour Beze, comme pour Calvin, le parallélisme entre €lection
et réprobation, tel qu’exprimé de maniere schématique dans la Tabula n’est
pas qu’une coquetterie logique, mais bien un aspect dont il s’agit de traiter,
avec prudence, si ’on tient & persuader «par comparaison»? les fideles de
la bienveillance de Dieu a leur égard, mais aussi de sa justice a I’endroit des
réprouvés. On est donc loin d’une simple volonté de systématisation de la
pensée calvinienne de la part de Béze, dans la mesure ou ce dernier témoigne
ici, comme Calvin, d’un réel souci pastoral.

2 «[Dicimus ergo] qui reprobationem tollat, nullam electionem statuere posse»,
Corr deB.,t. 1,p. 72.

# «Intelligo salutem meam non esse in me positam, sed in Dei proposito, quod
semper unum atque idem esse». [bid.

3 M. LUTHER, Du Serf Arbitre, in: Ip., (Euvres, Genéve, Labor et Fides, 1958, t.5,
p. 37.

% Corr. de B.,t. 1, p. 78.

27 J. CALVIN, Institution de la religion chrestienne (1560), éd. J.-D. Benoit, t. 3,
Paris, Vrin, 1960, p. 317 (111,19,9).

2 Ibid., p. 405 (111,21,1).

? La formule «ex comparatione» se trouve dans la Tabula, p. 176 (IL,5) et il est
probable que Calvin I’ait reprise de Béze dans son édition de 1559/1560 de 1" Institution.



648 PIERRE-OLIVIER LECHOT

2. Le contexte théologique: les limites de la doctrine calvinienne

C’est ce méme souci pastoral qui le guide en effet dans les réflexions qui
aboutiront a la rédaction et a la publication de la Table de la prédestination
trois ans et demi plus tard*. Pour saisir I’impact de la conception que Béze
va y développer, il faut bien prendre en compte le fait que, lorsqu’il pense
le probleme de la prédestination, il le fait clairement a partir de la pensée de
son maitre, dont il ne conteste nullement les fondements théologiques, mais
dont il critique en revanche la méthode d’exposition. Béze va s’exprimer a
mots retenus a ce sujet dans une lettre a I’auteur de 1’/nstitution, un mois apres
I’expulsion de Bolsec de Geneve?'. La critique de Beze consiste principa-
lement a regretter que Calvin ait choisi de répondre a Bolsec par le biais d’un
traité dirigé non contre lui, mais contre un ancien adversaire du réformateur,
Albert Pighius (1490-1542). Ce faisant, Calvin a donc repris point par point
les arguments du théologien catholique pour y répondre, mais il a du coup
manqué de présenter sa doctrine de maniére positive*. Or, il importe, pour
Béze, de traiter de cette doctrine de maniere positive et, surtout, méthodique,
en particulier dans un objectif pastoral — Beze ne vise donc pas I’originalité
mais la clarté.

Ce point n’est pas anodin, surtout si 1’on compare la méthode qu’utilise
Beze dans sa Tabula pour présenter la doctrine de la prédestination a celle
adoptée par Calvin dans I’ Institution de 1541%. Calvin y abordait en effet les
lieux communs de la doctrine chrétienne en suivant I’ordre dit «de connais-
sance» (ordo cognoscendi) et non 1’ordre «de I’étre» (ordo essendi), aussi
appelé ordre «des causes». Le réformateur y suivait donc les étapes par
lesquelles le chrétien parvient a la connaissance pleine et entiére du contenu
de la foi, en passant par des chapitres consacrés a la connaissance de Dieu,
de I’étre humain, de la Loi, de la foi et de la pénitence avant d’en arriver a la
providence et a la prédestination. Naturellement, pareil ordre n’était nullement
incompatible avec I’ordre causal consistant a traiter successivement de Dieu,
de sa providence, de la création puis du péché, de 1’ceuvre de rédemption et de
la christologie avant d’aborder les questions de la vie chrétienne et celles liées

% Voir en particulier Tabula, p. 197-205 (VII-VIII), sur I’«application» de la
doctrine de la prédestination.

31 Beze a Calvin, 21.01.1552, in: Corr. de B., t. 1, p. 82-83 (n° 23).

32 Ibid.

3 A propos de la méthode de présentation des lieux théologiques dans les diffé-
rentes éditions de I'Institution, voir: R. A. MULLER, art. cit., p. 51; E. Dowey, The
Knowledge of God in Calvin's Theology, Grand Rapids, Eerdmans, 19953, p. 218 et 241,
et surtout: R. A. MULLER, « Establishing the Ordo docendi. The Organization of Calvin’s
Institutes, 1536-1559», in: Ip., The Unaccommodated Calvin. Studies in the Foundation
of a Theological Tradition, Oxford, Oxford University Press, 2000, p. 118-139.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 649

a I'Eglise, puisque c’est finalement celui que Calvin adoptera pour sa derniére
révision de I’ Institution, en 1559, sans que le contenu de sa théologie en soit
altéré.

Il n’en reste pas moins que la conception calvinienne de la double prédes-
tination telle que présentée du point de vue méthodologique avant I’affaire
Bolsec dans I’édition de 1541 de I’ Institution* pouvait laisser planer un certain
nombre de doutes sur la cohérence de la doctrine du maitre genevois. Il est en
effet un paradoxe voire une aporie que Calvin laissait dans I’ombre en raison de
sa méthode de présentation et qu’il s’agissait pourtant de lever afin de maintenir
autant que possible la cohérence du propos et d’en assurer la bonne réception
parmi les fideles. Ouvrons '/nstitution de 1541 au chapitre 8, consacré a la
providence et a la prédestination ; que constatons-nous ? Apres avoir défini ce
qu’est la double prédestination, Calvin traite successivement de deux réalités
liées a ce théologoumene :

1) Tout d’abord, a propos des fidéles, il y souligne que le théme de leur
élection, libre de tout mérite, aboutit a mettre en évidence le fait que la
prédestination au salut ne dépend que de la seule grace divine®.

2) Ensuite, lorsqu’il en vient a traiter, dans un second temps, des impies,
le réformateur souligne avec force que, dans ce cas, la volonté divine de
réprobation se confond en définitive avec sa justice, « car la volunté de Dieu
est tellement la reigle supreme et souveraine de justice, que tout ce qu’il
veult, il le fault tenir pour juste, d’autant qu’il le veult. » *

Cette approche offrait naturellement un avantage, puisqu’elle permettait
précisément de souligner la dimension totalement gratuite du salut, mais
aussi le fait que, puisque ce dernier était fondé dans la seule volonté éternelle
de Dieu, il était assuré. Le traitement de ce point avait donc toute sa place
au moment d’aborder les conséquences de la foi chrétienne, puisqu’il visait
précisément a affermir cette dernieére. Mais en méme temps, cette maniere de
présenter les choses a ce moment du déroulement de I’exposé laissait coexister
deux réalités qu’il pouvait sembler difficile de concilier du point de vue de la
foi: d’un coté, Dieu prédestinant de toute éternité les uns au salut, les autres a
la damnation, et, de 1’autre, I’affirmation selon laquelle il ne saurait étre tenu

3 11 en va de méme des éditions successives a partir de 1539/1541 jusqu’a celle de
1559/1560 (non comprise). On pourrait d’ailleurs étendre la méme réflexion a celle de
1559/1560, Calvin continuant d’y traiter, de maniére surprenante au premier abord, de
la prédestination apres les chapitres consacrés a la foi, alors que la providence se trouve
désormais abordée dans le premier livre, a la suite de la création, et non plus en méme
temps que la prédestination. Cf. a ce propos: R. A. MULLER, The Unaccommodated
Calvin, op. cit., p. 136.

33 1. CALVIN, [nstitution de la religion chrétienne (1541), éd. O. Millet, Genéve,
Droz, 2008, p. 1046-1048 (« chapitre VIII: de la predestination et providence de Dieu»).

3 [bid., p. 1050.



650 PIERRE-OLIVIER LECHOT

pour responsable de la damnation des réprouvés, ceux-ci étant seuls coupables
de leur sort, en raison de leur péché*’.

Calvin reconnaissait certes que pareilles affirmations contradictoires
pouvaient susciter « troubles et esmotions, comme si une trompette avait sonné
a I’assault», mais il se bornait, dans sa réponse a cette question a propos de la
cohérence de sa doctrine, a renvoyer les critiques a la seule volonté de Dieu
comme source de sa justice (car il n’y a pas «chose plus grande et plus haulte
que la volunté de Dieu»3*). Cette réponse était naturellement légitime dans
pareil contexte, mais il faut bien reconnaitre que, du coup, le réformateur
ne répondait pas de maniere argumentée a la question de savoir pourquoi et
comment, en Dieu, deux volontés semblaient coexister: la volonté de justice
de Dieu a I’égard des hommes d’une part; sa volonté de prédestination des uns
au salut et des autres a la damnation d’autre part. Il faut donc reconnaitre que,
de ce point de vue, Calvin pouvait sembler laisser son lecteur face a une forme
d’aporie. Or c’est précisément le probléme que soulevait Bolsec tel que le
lisait Beéze, comme il le souligne justement dans sa seconde lettre a Bullinger:
pour Bolsec, Béze en était persuadé, la doctrine de Calvin conduisait imman-
quablement a affirmer que «Dieu veut I’iniquité, qu’en Dieu se trouvent des
volontés contradictoires»*°. Béze a beau qualifier ces reproches de guerre
d’arguties, il n’en reste pas moins que le probléme demeurait entier.

3. Laréponse bézienne

Si I’on tient compte de ce point, tout se passe comme si Béze avait en
définitive voulu lever I’hypothéque que 1’aporie calvinienne faisait peser sur
sa doctrine de la prédestination et que la critique de Bolsec lui semblait mettre
en évidence. Le collaborateur de Calvin envisage en effet, comme solution a
la question laissé€e en suspens par le réformateur, de maintenir les deux réalités
que nous venons de décrire: le décret d’élection et de réprobation, d’une part,
et ’affirmation d’une totale équité de Dieu a I’endroit des réprouvés, de I’autre.
Mais il se propose de le faire en en traitant selon 1’ordre des causes et non plus
selon I’ordre de connaissance pour lequel Calvin avait opté, en distinguant en
outre entre le décret divin ayant lieu dans [ 'éternité (la cause dite « premiere»)
et son application dans le temps (au moyen de causes dites «secondaires»),

37 Beze présente d’ailleurs les choses de maniére identique (et du coup quasi
paradoxale) dans sa premiere lettre a Bullinger: « Damnari fatemur incredulos propter
incredulitatem, et culpam omnem condemnationis in hominem rejicimus. In reproba-
tione autem solam spectamus Dei voluntatem, quae sola est justitiae regula». Corr. de
B.,t. 1,p. 72.

3 J. CALVIN, Institution de la religion chrétienne (1541), op. cit., p. 1051.

3 «Deum velle iniquitatem, in Deo esse contradictorias voluntates.» Corr: de B.,
t. 1, p. 77.



SUR UNE APORIE DE CALVIN 651

comme Beze le souligne dans une lettre a Calvin de juillet 1555 a propos de
’élection:
Je distingue le décret d’élection de 1’élection et je dis que celui-1a [le décret
d’¢élection] a lieu sans autre chose que le décret de Dieu en lui-méme et que celle-ci

[[’élection] émane vraiment du Christ, en qui nous sommes aimés gratuitement,
c’est-a-dire que nous sommes élus.

Cette distinction, déja présente, par exemple, chez le maitre de Luther,
Johannes Staupitz*', et qui deviendra structurante pour la pensée bézienne*?,
lui permet ainsi de ne pas toucher au fond de la doctrine calvinienne tout en lui
conférant plus de clarté au moyen d’une seconde distinction opérée entre la fin
et les moyens de la prédestination.

3.1. Distinguer les régimes de causalité : dédouaner Dieu du péché

Arrétons-nous pour commencer a la question de la causalité: pour Beze,
le décret de Dieu ayant lieu avant le temps (ante tempora ceterna) constitue
la «cause premiere» de ce qui advient dans le temps, dans lequel Dieu agit,
selon son décret éternel, par le biais de moyens temporels, de causes dites
«secondes» qui peuvent a leur tour engendrer des effets par le biais de simples
enchainements causaux®. Cette distinction entre deux régimes de causalité
structure ’entier des chapitres doctrinaux de la Tabula (ch. 2-6)* et permet
ainsi & Béze de dédouaner plus clairement Dieu du péché que ce n’était le cas
chez Calvin, puisqu’il y a désormais place, entre le décret éternel de Dieu et
I’application de ce dernier dans le temps, pour I’intervention de 1’agent humain
dans le cas des réprouvés:

Car il faut que nous distinguions entre le décret de réprobation et la réprobation
elle-méme. A la vérité, Dieu a voulu que le secret de celui-la [le décret] nous soit
caché, cependant, nous trouvons exprimées dans la Parole de Dieu les causes
de celle-ci [la réprobation], ainsi qu’aussi de la ruine qui en dépend, a savoir la
corruption, I’infidélité et I’iniquité des vases congus pour le déshonneur [Rm 9,21]

4 «Distinguo propositum eligendi ab electione, et illud dico non nisi alia re quam
proposito Dei in semetipso, hanc vero a Christo promanare, in quo dilecti gratis, ideoque
electi sumus.» Beze a Calvin, 29.07.1555 (note marginale), in: Corr. de B., t. 1, p. 173,
n. 19 (n® 64). Cf. Tabula, p. 176 (1L,6).

4 Cf. D. C. STENMETZ, Luther and Staupitz. An Essay in the Intellectual Origins of
the Protestant Reformation, Durham, Duke University Press, 1980, p. 72.

# «Itis clear that the decree-execution distinction had an even greater role for Beza
[than for Calvin] — it formed the structural framework around which he organized his
thinking about predestination.», D. SINNEMA, « Beza’s View of Predestination», art. cit.,
p. 222-225, qui note en outre que la distinction apparait, mais rarement, chez Calvin.

# «Sunt enim caussae secundae ordinatae ad consilii aeterni executionem.» Corr:
deB.,t.1,p. 171,

* En accord avec D. SINNEMA, « Beza’s View of Predestination», art. cit., p. 224.



652 PIERRE-OLIVIER LECHOT

([causes] nécessaires, il est vrai, pour ce qui concerne les effets mais néanmoins
volontaires [de la part des réprouvés]). +

Sila cause premiere de la réprobation réside dans la volonté divine éternelle,
celle de la damnation actuelle — c’est-a-dire dans le temps — des impies repose
bel et bien dans la corruption humaine, cause «seconde», impliquée par le
péché d’Adam, de méme que 1’élection trouve sa raison temporelle dans la
justification et la sanctification gratuites du fidele, offertes en Christ:

S’il s’agit ensuite de I’exécution ultime de 1’élection ou de la réprobation, c’est-a-
dire de I’absolution et de la condamnation, des causes [secondes] manifestes peuvent
étre avancées, a savoir chez les €lus la justification et la sanctification d’eux-mémes
émanant de la foi en Christ qui leur est imputé, chez les réprouvés en revanche I’ini-
quité et I’'immondice émanant de la corruption et non pas cependant de la création. *

La compréhension bézienne permet donc a son auteur d’éviter une
logique purement déterministe au moyen d’un simple enchainement de causes
découlant du décret divin et laissant place a une certaine libert¢ humaine que
continue pourtant de borner, mais non d’enfermer, la volonté premiéere de Dieu,
en particulier lorsqu’il est question de 1’élection.

En effet, cette maniere de traiter de la prédestination laisse a Beze toute
latitude pour insister sur la dimension gratuite du salut: si les causes tempo-
relles, «secondes », de la réprobation résident dans 1’iniquité des impies, celles
de I’élection se trouvent en revanche fondées dans I’ceuvre rédemptrice du
Christ dans le temps, mais reposant, elle, et a la différence de 1’iniquité, non
pas sur 1’étre humain mais sur la seule grace divine a laquelle le croyant se
trouve renvoyé par les Ecritures::

Dieu, puisqu’il nous a €lus nous qu’il appelle avec efficace, ne nous a point consi-
dérés et n’a pas prévu notre foi ou nos bonnes ceuvres [...], mais il a établi avant
les temps éternels son Christ, auquel il nous a donnés, de sorte que ne pése sur nous
aucune condamnation, nous qui sommes en Christ. */

# «Debemus enim inter reprobandi propositum & reprobationem ipsam distin-
guere. Nam illius mysterium nobis occultum esse voluit Deus: istius autem, & exitii
quoque quod ab ea dependet, causas habemus in verbo Dei expressas, nimirum corrup-
tionem, infidelitatem, & iniquitatem (necessarias quidem illas quod ad eventum attinet,
sed tamen voluntarias) vasorum ad contumeliam factorum.» Tabula, p. 176 (11,6).

% «Postremo si de ultima executione electionis ac reprobationis, id est, absolutione
et condemnatione agatur, caussae manifestae afferri possunt, nempe in electis justificatio
et sanctificatio ipsorum ex fide in Christum ipsis imputatum, in reprobis autem iniquitas
et immunditia ex corruptione, non autem ex creatione promanans.» Corr. de B., t. 1,
p. 171.

47 «[Dico] Deum, quum nos eligeret quos efficaciter vocaret, minime nos respexisse,
aut fidem aut opera bona nostra praevidisse [...], sed Christum suum, cui nos donare
constituit ante tempora aeterna, ut nulla sit in nobis qui in Christo sumus condemnatio. »
Corr. de B., t. 1, p. 171. Cf. Tabula, p. 178 (111,2) : «[T]ota autem salutis electorum laus
ad ipsius [Dei] misericordiam in solidum sit referenda.» Cf. aussi ibid., p. 175 (11,4).



SUR UNE APORIE DE CALVIN 653

3.2. Distinguer fin et moyens : respecter le sens de la révélation biblique

Si I’on s’intéresse ensuite a la distinction entre la fin et les moyens de
la prédestination, cette nouvelle maniere de présenter les choses permet de
comprendre pourquoi Béze en est venu a défendre des théses qualifiables de
supralapsaires *®. Certes, la distinction entre décret éternel et application de ce
dernier dans le temps et donc entre deux régimes de causalité ne lui interdisait
pas obligatoirement d’affirmer que Dieu, « anticipant» en quelque sorte la chute
apres avoir décidé de créer I’humanité, aurait décidé de trier dans la masse des
pécheurs ceux qu’il voulait élire et ceux qu’il voulait réprouver. Béze sait que
c’est une option qui a eu ses défenseurs, comme il le dit a Calvin®, et parmi
les plus grands, puisque Augustin lui-méme comprenait la fameuse « masse du
potier» dont parle Paul en Rm 9,21 comme une image de I’intégralité du genre
humain corrompu et en inférait que la considération du péché de I’humanité
devait nécessairement précéder la décision d’¢élire ou de réprouver?®,

Or Beze semble avoir estimé que pareille compréhension des choses
pouvait conforter les idées des proches de Bolsec, comme le pasteur de Vevey,
Frangois de Saint-Paul, auquel il fait d’ailleurs explicitement référence a ce
propos°'. Mais au-dela de ce simple contexte polémique, ce qui le dissuade de
suivre cette voie, c’est aussi qu’elle conduit dans une impasse: en plagant le
décret de prédestination apres la prescience de la chute et donc de la corruption
du genre humain tout entier, on se trouve bien en peine, en effet, d’expliquer
les raisons du choix gratuit de Dieu d’élire les uns et de réprouver les autres,
comme Beéze le reproche a Augustin*2. Or pareille conclusion ne saurait rendre
justice a I’enseignement de Paul en Rm 9,21-23 — et I’on mesure ici combien
les theses de Béze répondent également a une préoccupation de nature hermé-
neutique et non a une simple volonté de systématisation logique:

Je pense que Paul compare le genre humain non encore crée a une masse, afin de
montrer que Dieu, comme un potier, non seulement avant qu’il crée la race humaine,

* Le supralapsarisme, dans sa forme la plus simple, pose que Dieu, au moment
de prédestiner I’homme, considére ce dernier comme non encore créé et donc comme
non encore corrompu par le péché originel (d’ou la formule «supra-lapsaire»). Dans
pareille perspective, c’est donc la question de I’ordre des décrets divins qui est posée
ainsi que celle de I’objet du décret de prédestination, en I’espece I’étre humain en tant
que susceptible d’étre créé et, ensuite, de chuter (homo creabilis et labilis). Cf., pour
Béze, la description de D. SINNEMA, « Beza’s View of Predestination», art. cit., p. 225,
dont je m’inspire ici.

¥ Corr. de B.,t. 1, p. 170.

0 AUGUSTIN, Enchiridion ad Lauretium de fide, spe et charitate, in: Patrologia
Latina, t. 40, col. 278 (Caput XCIX).

St Corr. de B., t. 1, p. 170. Sur les différences entre la position de Bolsec et celle de
Fr. de Saint-Paul, ¢f. R. A. MULLER, art. cit., p. 49-50.

2 Corr. de B.,t. 1, p. 170.



654 PIERRE-OLIVIER LECHOT

mais méme avant qu’il décide de la créer, a déterminé de déclarer sa gloire de deux
maniéres et qu’il a ainsi, ensuite, créé ’humanité a cette double fin: en sauver
certains par son décret dont personne ne peut comprendre la raison, par sa miséri-
corde en Christ, et en damner d’autres par son juste jugement, a cause de leur propre
corruption et de ses fruits, de sorte que dans toutes les deux soit déclarée sa gloire. >

Cette déclaration se situe clairement dans la ligne de Calvin, du moins a en
juger par ce que nous venons de voir: la volonté divine éternelle reste la cause
premiére de toute I’histoire du salut en méme temps qu’elle est le fondement sur
lequel repose sa justice. Mais, comprise dans une logique causale, la métaphore
paulinienne impliquait de défendre une compréhension supralapsaire des
choses en plagant le double décret d’élection et de réprobation avant tout autre
décret, si on tenait du moins a éviter I’impasse augustinienne. Or, il faut bien
remarquer que, du coup, la raison premiere du double décret divin se devait de
reposer exclusivement sur la seule volonté éternelle de Dieu de manifester sa
gloire et non pas prioritairement sur son désir de salut a I’égard des €lus.

A ce troisiéme motif, de nature biblique et herméneutique, il faut enfin en
ajouter un autre, d’ordre philosophique celui-la, auquel Beéze fait également
allusion dans sa lettre a Calvin lorsqu’il déclare: «La fin est d’abord dans
I’intention. » ** Si I’on souhaite comprendre la prédestination de maniere claire
et méthodiquement agencée, il s’agit en effet pour Béze de mettre en évidence
la finalité ultime que poursuit Dieu au travers de celle-ci, dés lors pergue
comme un «moyen» au service d’un but, selon la logique aristotélicienne.
Le sens de la prédestination ne peut par conséquent étre €lucidé que si ’on
parvient a saisir I’intention du potier, si I’on reprend avec Beéze la métaphore de
Paul en Rm 9,21-23: créer un vase de gloire et un vase de déshonneur, ce que
Beéze comprend comme ’intention qu’a Dieu de «déclarer sa gloire» au moyen
de la double prédestination. Car il est clair, pour Beze, que cette intention ne
peut pleinement se réaliser, a lire Paul, que dans ’¢élection des uns au salut
et la condamnation des autres a la mort éternelle, et ce avant méme le décret
de création et non dans une réaction divine au péché, fiit-il anticipé — ce qui
implique encore une fois de rejeter I’interprétation augustinienne du passage et
d’opter pour une vision supralapsaire de la prédestination .

3 «[M]assae puto comparari a Paulo genus humanum nondum conditum, ut ostendat
Deum tanquam opificem aliquem antequam gentem humanam non modo conderet, sed
etiam constituisset condere, deliberasse de gloria sua duplici ratione declaranda, et
postea in hunc duplicem finem homines condidisse, quorum alios ex suo decreto, cujus
rationem nemo potest intelligere, per Christum misericordia sua servaret, alios propter
ipsorum corruptionem et ejus fructus justo judicio damnaret, ut in utrisque ipsius gloria
declaretur.» Ibid., p. 170-171. Cf. Tabula, p. 173 (11,2), ot la formulation est moins
nettement supralapsaire: «[I]lle Deus ab aeterno proposuit & decrevit in semetipso
omnia suis temporibus ad gloriam suam creare, ac nominatim quidem homines, idque
duobus modis penitus diversis».

% «Finis primus sit in intentione». Corr. de B., t. 1, p. 170.

3% Comme le releve D. SNNEMA, « Beza’s View of Predestination», art. cit., p. 226,
il s’agit ici d’un argument reposant sur la théorie aristotélicienne de la cause finale et que



SUR UNE APORIE DE CALVIN 655

Concluons. Il semble important de souligner en premier lieu I’importance
de la dimension contextuelle de 1’élaboration par Beze de sa doctrine de la
prédestination: ce n’est pas d’abord par volonté de systématisation que le
collaborateur de Calvin élabore une nouvelle maniére de présenter la doctrine
du maitre, mais bien par souci d’exposer de maniere positive et méthodique
une doctrine qui lui apparait sinon centrale, du moins importante sur le plan
pastoral. Il lui importe en effet de répondre a un contexte polémique précis
(’affaire Bolsec) et d’adopter une méthode de traitement adaptée a un usage
pédagogique: comme pour Calvin, la doctrine de la prédestination se doit
pour Beze d’étre comprise dans le contexte théologique plus large de la foi au
Christ médiateur entre Dieu et les hommes, vecteur de la grace pour les élus et
donc source de leur confiance en la bienveillance divine. En d’autres termes, il
s’agit, au travers de la doctrine de la prédestination, d’assurer les fideles de la
pérennité des promesses de Dieu a leur égard, quoi qu’il advienne.

Cela implique, en second lieu, de comprendre le recours a la théorie aristo-
télicienne de la causalité dont il vient d’étre question dans un sens avant tout
instrumental. Lorsque Beze s’en référe au Stagirite pour étayer son propos,
il s’agit pour lui de rendre I’enseignement de Paul en Rm 9 plus clair et plus
lisible sur le plan méthodique. Son geste premier reste donc bien tout aussi
exégeétique et herméneutique que celui de Calvin et comporte simplement une
visée plus clairement pédagogique.

Reste que, la correspondance de Béze le montre (et sans doute mieux que la
seule lecture de la Tabula), notre auteur entend déduire de sa réflexion une claire
posture supralapsaire se fondant sur le désir de Dieu de manifester sa gloire.
En ce sens, et tout en admettant I’interprétation générale de Richard A. Muller,
il semble qu’il faille nuancer quelque peu cette derniere en reconnaissant que
Beéze franchit bel et bien ici un pas de plus que Calvin et, a fortiori, Augustin:
la motivation du propos demeure bien pastorale et biblique (et non purement
logique voire rationalisante comme 1’a longtemps affirmé I’historiographie),
mais la conséquence théologique de la nouvelle orientation beézienne réside bel
et bien dans une mise en valeur de la seule gloire de Dieu, au détriment du salut
des fideles, lorsqu’il est question de préciser les raisons de la prédestination.

S’il s’agit a présent de situer I’approche bézienne par rapport a la critique
théologique adressée par Jennifer Herdt aux réformateurs — critique a laquelle
nous faisions allusion —, il convient de reconnaitre que la démarche de Beéze
représente clairement une tentative de radicalisation de la pensée augusti-

I’on retrouve pour la premiere fois a propos de la prédestination chez Duns Scot (selon
A. McGRraTH, op. cit., p. 165. Cf. W. PANNENBERG, Die Prddestinationslehre des Duns
Skotus im Zusammenhang der scholastischen Lehrentwicklung, Géttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1954, p. 95-100). Mais il faut s’empresser de relever que Béze le
radicalise en quelque sorte puisqu’il lui sert a démontrer non seulement le caractere
gratuit de I’élection mais aussi du décret de réprobation. Si, pour Duns Scot, la répro-
bation reposait sur la prescience divine et dépendait donc de I'intellect de Dieu, pour
Béze, en revanche, celle-ci dépend de sa volonte.



656 PIERRE-OLIVIER LECHOT

nienne, ainsi que sa critique du Pere latin le met suffisamment en évidence.
Mais est-ce a dire que, pour autant, la doctrine bezienne de 1’élection et de la
réprobation ne laisse aucune place a 1’agir de I’homme ? Je ne le crois pas.
Jusque dans ce qui constitue assurément 1’une des positions les plus extrémes
en matiere de doctrine de la grace au sein de la théologie occidentale médiévale
et moderne, Beéze essaie de laisser une place a la part de I’homme — en parti-
culier lorsqu’il s’agit des réprouvés. C’est a mon avis le sens de sa distinction
entre le décret divin éternel, qui permet de placer toute 1’économie du salut
sous le signe de la grice, et son application dans le temps, permettant, elle, de
laisser place a la responsabilité de I’é€tre humain.

Il faut toutefois noter que la logique a 1I’ceuvre dans la pensée de Beéze
implique, en sens inverse si je puis dire, une /imitation de l'agir divin: comme
Béze le dit lui-méme, Dieu étant toujours le méme, dans la mesure ou il ne peut
qu’étre fidele, dans le temps, a son décret éternel, il ne peut pas ne pas aimer ses
¢lus, quoi qu’il advienne. On est certes bien €loigné ici de la pensée d’auteurs
contemporains comme Eberhard Jiingel *, mais il s’agit de bien comprendre,
une fois encore, la dimension pastorale de cette approche : c’est parce que Dieu
ne change pas, parce qu’il est toujours le méme a 1’égard des élus, et ce de toute
éternité, que ceux-ci peuvent avoir confiance en ses promesses.

I1 convient pourtant de souligner le danger impliqué par une telle approche.
En rendant plus claire la doctrine calvinienne de la prédestination au moyen
d’une méthode de présentation de celle-ci selon ’ordre des causes, Beze
courrait le risque de laisser dans I’ombre 1’aspect proprement « édifiant», pour
le dire ainsi, de ’approche calvinienne, qui faisait de la croyance en la doctrine
de la prédestination «la dernieére conséquence de la foi en la souverainté de
Dieu», comme |’écrit Jean-Daniel Benoit®’. Le danger bien réel de ce mode
de traitement était en effet de focaliser I’attention de son lectorat non pas sur
les conséquences spirituelles de ce lieu théologique, mais bien sur la logique
causale sous-jacente a celui-ci, et d’entrainer du coup de nouvelles contro-
verses a propos de cette logique, ce que les nombreux débats qui agiteront
le calvinisme a propos de I’ordre des décrets divins durant les décennies qui
suivront ne confirment que trop.

% (f. sa «paraphrase» de Karl Barth: Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche
Rede vom Sein Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphrase, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1965.

57 Cf. sa remarque dans J. CALVIN, Institution de la religion chrestienne (1560), op.
cit., t. 3, p. 406, note 1.



	Sur une aporie de Calvin

